
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: Zeitliche Diskontinuität, optische Diskontinuität? : Fragen zu einer
Dramaturgie des exemplarischen

Autor: Zoppelli, Luca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


213

ZEITLICHE DISKONTINUITÄT, OPTISCHE DISKONTINUITÄT?
FRAGEN ZU EINER DRAMATURGIE DES EXEMPLARISCHEN

von Luca Zoppelli*

I.

Immer wieder hat die Historienmalerei von Giambattista Tiepolo zu
eindrucksvollen Parallelen mit der Opera seria seiner Zeit angeregt. Grund dafür
sind die übereinstimmenden Sujets und die Tatsache, dass Tiepolos Malerei
in denselben Regionen Europas rezipiert wurde, in denen auch die
aristokratische Opera seria venezianischer Herkunft verbreitet war (Norditalien,
das katholische Deutschland, Österreich und Spanien). Diese Tendenz wird
dadurch verstärkt, dass Tiepolos Figuren oftmals wie auf einer Bühne wirken
und ihre Gestik wie auch die Kostüme etwas Theatralisches haben (Abb. 1).

Abb. 1: Giambattista Tiepolo, Biiseis wird vor Agamemnon geführt (1757), Fresko,
Vicenza, Villa Valmarana
(Für die Datierung der Werke Tiepolos stütze ich mich auf Massimo Gemin
und Filippo Pedrocco, Giambattista Tiepolo. I dipinti. Opera compléta,
Venedig 1993.)

Andrea Garavaglia, Christoph Riedo und Victor Stoichita (Fribourg) haben mir mit Kommentaren,

Korrekturen und bibliographischen Hinweisen wesentlich geholfen. Dafür gilt ihnen
mein herzlicher Dank.



214 Luca Zoppelli

Dass diese Ähnlichkeiten eigentlich zu vage sind, um für eine echte visuelle
Rekonstruktion der heroischen Oper relevant zu sein, wurde von der Forschung
längst erkannt, auch wenn es immer wieder - teils recht naive - Versuche gibt,
das Gegenteil zu belegen.1 Die Kunst von Tiepolo und seinen Zeitgenossen kann
uns jedoch helfen, einige kulturelle und anthropologische Voraussetzungen
der Darstellung von Handlungen und Affekten in jener Zeit und bei Tiepolos
Publikum besser zu verstehen. Bis heute waren es vor allem Kunsthistoriker,
die sich mit solchen Parallelen beschäftigt haben. Ihre Interpretationen sind
manchmal von grosser Bedeutung, stützen sich aber bezüglich der Operndramaturgie

auf Sichtweisen, die in der Theater- und Musikwissenschaft nicht
mehr akzeptiert sind.

1957 veröffentlichte Michael Levey einen wichtigen Aufsatz zu den Fresken
der Villa Valmarana (Vicenza). Obwohl er ein grosser Kenner und Bewunderer
von Tiepolos Werk war, zeigt sich Levey offenbar enttäuscht von den
undramatischen Handlungen der dargestellten Geschichten. Er akzeptierte eine
verbreitete Meinung, dass in der Opera seria dramatische Wenden nur auf
Kosten der formalen Organisation möglich seien.2 Seiner Meinung nach waren in
Tiepolos Idiom dramatische Wenden ebenso wenig möglich; in dessen Bildern
finden wir ständig eine essentiell statische Würde.3 In Bezug auf die Fresken
des Palazzo Labia (Venedig) sagte er, dass in Tiepolos Bildern, wo auch immer
wir in einem Gesichtsausdruck oder einer Geste nach einer Reaktion suchen,
uns nur eine starre, prachtvoll gekleidete Marionette entgegenblickt.4 (Abb. 2)

Fast vierzig fahre später stiessen Svetlana Alpers und Michael Baxandall
im Rahmen ihrer Analyse zu Tiepolos künstlerischer Sprache5 auf dieselben

Phänomene, auch wenn das Werturteil nun ins Positive gekehrt wird.
Tiepolos Malerei wird von ihnen zwar ebenfalls als undramatisch gesehen,
aber aufgrund ihrer optischen, rein visuellen Qualitäten rehabilitiert; ihr
wird eine „pictorial intelligence" attestiert, die mittels visueller Montagen,

1 Für eine angemessen skeptische Darstellung vgl. William Barcham, „Costume in the Fres¬

coes of Tiepolo and Eighteenth-Century Italian Opera", in: Michael Collins und Elise K.

Kirk (Hgg.), Opera and Vivaldi, Austin 1984, 149-69. Übereinstimmungen und Parallelen
werden dagegen von Matthias Stephan von Orelli betont: „Giambattista Tiepolos Werk als

Dokument der Inszenierungspraxis zeitgenössischer Opern", Music in Art 25 (2000), 56-78.
Barchams wichtiger Text wird in dieser Studie nicht einmal erwähnt.

2 „The real reason for the Stagnation of high opera before Gluck is (...] that the forms of music
known before 1750 could not express dramatic change without losing artistic organization".
Michael Levey, „Tiepolo's Treatment of Classical Story at Villa Valmarana", Journal of the

Warburg and Courtauld Institutes 20 (1957), 305. Das Zitat stammt aus Donald Toveys
Artikel „Opera" für die Encyclopaedia Britannica, Ausgabe von 1911.

3 „No more could Tiepolo's idiom deal with dramatic change" und „Essentially static dignity
of treatment". Levey, „Tiepolo's Treatment" (wie Anm. 2), 311.

4 „Again and again in Tiepolo where we might look to reaction in a face or a gesture, nothing
but the stolidity of a splendidly-dressed lay-figure greets us". Levey, „Tiepolo's Treatment"
(wie Anm. 2), 309.

5 Svetlana Alpers und Michael Baxandall, Tiepolo and the Pictorial Intelligence, New Haven
etc. 1994.



Dramaturgie des Exemplarischen 215

Abb. 2: Giambattista Tiepolo, Das Gastmahl der Kleopatra (ca. 1747), Fresko, Venedig,
Palazzo Labia (Ausschnitt)

Parallelismen und Eurythmien eine wunderbare Schönheit erzeugt. Als Beispiel
kann man Tiepolos Auffindung des Moses heranziehen/' Zu Tiepolos Figuren
schreiben Alpers und Baxandall:

[they] do not react to each other as we expect in a pictorial group. They are all
performing at once. [...] A unit consists of the same figurai pose multiplied. [...]
The elements of such a Tiepolo unit are differentiated by conventional types. [... ]

Tiepolos figures are not designed to exchange words with one another. [...] In matching

words to such a painting one finds oneself with a running list rather than a

consecutive narrative. [...] They do not exchange expressive glances with each other
or in any usual sense interact. [...] They make for a particular kind of performance
which is theatrical but anti-dramatic, as distinct from the dramatic enactment
of the kind presupposed by Lessing. [...] In opera, as Goldoni knew very well, the
librettist's words are a pretext for singing. The singers are human instruments
making music on the stage. The display of animated figures in Tiepolo's paintings
may be compared to opera in this sense. This is opera not as dress-drama, but as
animated or figured music.7

6 ca. 1735 -40, Edinburgh, National Gallery of Scotland.
7 Alpers, Baxandall, Tiepolo (wie Anm. 5), 16, 40, 45.



216 Luca Zoppelli

Seit Leveys Zeit hat sich die Sicht auf die Barockmusik verändert. Damit war
zwar eine ästhetische Rehabilitierung der Musik etwa von Antonio Vivaldi
oder Georg Friedrich Händel verbunden, kaum jedoch ein Versuch, deren
spezifische Dramaturgie zu verstehen. In der Tat scheint eine solche Lessingsche
oder Diderotsche Perspektive noch stark verwurzelt zu sein. Auch in Michael
Frieds berühmten Buch Absorption and Theatricality von 1980 wird der
Begriff „theatricality", Theatralität, als ein Negativum dargestellt. Damit wird
eine Pose bezeichnet, eine artifizielle oder stilisierte Haltung, mittels welcher
die Figur sich inszeniert, als wäre ihr bewusst, von einem Betrachter gesehen
zu werden.8 Offenbar sorgt die longue durée der bürgerlich-protestantischen
Kultur mit ihrer Innerlichkeits-Obsession dafür, dass solche versteckte und
moralische Werturteile andauern.

Abgesehen von solchen Werturteilen können jedoch viele technische
Bemerkungen von Alpers und Baxandall von grossem Nutzen sein. Ich versuche nun
solche Bemerkungen auf ein Gemälde anzuwenden, das Alpers und Baxandall

zwar nicht im Detail erwähnen, das aber einem thematischen Komplex
angehört, der auch für die Metastasianische Oper von grosser Bedeutung ist:
die Grossmütigkeit, die clemenza, von antiken Helden wie Alexander dem
Grossen und Scipio Africanus.

Syphax vor Scipio, auch bekannt als Scipio schenkt Massiva die Freiheit, gilt
als eines der letzten Jugendwerke Tiepolos (Anfang der 1720er Jahre, Abb. 3).

Abb. 3: Giambattista Tiepolo, Syphax vor Scipio (1719-21), Öl auf Leinwand, Baltimore,
Walters Art Collection

vgl. Michael Fried, Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age of Diderot,
Chicago 1980.



Dramaturgie des Exemplarischen 217

Es wäre eine Übertreibung zu sagen, dass hier jede narrative Koordination
fehlt. Dafür sorgt etwa Scipios Blick, dem Syphax aus Stolz nicht antwortet,

sowie die zeitliche Einheit des Ereignisses, die hier respektiert wird.
Jedoch wird diese Einheit durch unterschiedliche Mittel (wie die räumliche
Separation der Gruppen, die Oppositionen zwischen reinen Farben und die
zentrifugale Körperhaltung) klar artikuliert. Die Gruppe des Syphax besteht
aus einer Vervielfachung derselben figuralen Pose, wie Alpers und Baxandall
sie an anderen Beispielen beschrieben haben. Die Figuren scheinen nicht viel
miteinander zu tun zu haben, da jede von ihnen in eine andere Richtung
sieht. In der zweiten Gruppe finden wir einen echten Topos der Malerei von
Tiepolo: einen admoniteur, einen Knaben, dessen Blick aus der Szene heraus
in die Richtung des Betrachters führt. Solche Figuren haben die Funktion,
den illusionistischen Moment zu begrenzen, aber auch, uns reflektierend zu
involvieren. Sie signalisieren, dass das Bild einen Sinn hat, den wir ergründen

sollen. Ähnliche Züge finden sich in einem anderen Gemälde derselben
Periode: Die Ansprache der Zenobia vor den Soldaten (Abb. 4).

Abb. 4: Giambattista Tiepolo, Die Ansprache der Zenobia vor den Soldaten (1725-30),
Öl auf Leinwand, Washington, National Gallery of Art

Der Blickaustausch scheint hier noch befremdlicher als im vorigen Beispiel. Es

ist unverkennbar, dass jede Figur für sich steht, als autonome Verkörperung einer
fonction actancielle, eines Affektes, eines Konzepts; eine optische Diskontinuität
also, die stark an die begrenzten Einheiten der geschlossenen Nummern der
Oper erinnert. Es ist auch klar, dass eine solche Autonomie für jede Figur nach
einer gewissen formalen Vollendung verlangt, und dass diese Vollendung auf



218 Luca Zoppelli

Parallelismen und Isomorphien basiert (fast alle Arien in Da-capo-Form usw.).
Anstatt diese Anlage als Anwendung einer rein abstrakten, kompositorischen
Logik zu interpretieren, wie es Alpers und Baxandall wollen - und zwar in
Bezug auf eine formalistische Musikästhetik, die wir nicht mehr akzeptieren
können9 -, sollte dies als eine ernstzunehemnde Dramaturgie verstanden werden.

Wie Keith Christiansen gezeigt hat,10 fanden Tiepolos Zeitgenossen seine
Handlungs- und Affektdarstellung keineswegs abstrakt und dekorativ, sondern
ganz und gar überzeugend und gemütsbewegend. Wenn ganze Generationen
eine solche theatricality als angemessenes Ausdruckmittel empfunden haben,
sollten wir sie nicht bloss als angenehme Arabeske abtun.

II.
Für das Sprech- und Musiktheater jener Epoche sollte dies trotz Kritiken und
Reformbestrebungen ebenso Gültigkeit haben. Als Lessing die Unterscheidung
zwischen Literatur und bildenden Künsten machte - „[Der Dichter] malt
fortschreitende Fiandlungen, [der Maler] für sich bestehende Wesen"11 -, versuchte
er eine neue Konzeption zu verteidigen, die sich gegen die Prinzipien des
Barocktheaters richtete. „Fortschreitende Ffandlungen" stellt das Barocktheater nur
in begrenztem Sinn dar und unter Anwendung einer zeitlichen Diskontinuität,
die viel gemeinsam hat mit der optischen Diskontinuität der bildenden Künste.
Dieser Vergleich lässt sich gerade für diese Epoche auch kulturgeschichtlich
fundieren. Es ist bekannt, dass Theatertheoretiker der Barockzeit Bilder als
Muster für die Rezitation ansahen: „es kann sehr viel nützen" - so die Dis-
sertatio de actione scenica von Pater Franciscus Lang (1727) - „wenn jemand
die Bilder erfahrener Maler oder die Skulpturen von Künstlern [...] oft und
fleissig betrachtet".12 Noch in Marmontels Artikel „Déclamation Théâtrale"
in der Encyclopédie ist zu lesen:

Celui qui se distingue le plus aujourd'hui dans la partie de l'action théâtrale et qui
soutient le mieux par sa figure l'illusion du merveilleux sur notre scène lyrique, M.
Chassé, doit la fierté de ses attitudes, la noblesse de son geste et le bon goût de ses

vêtements aux chefs d'œuvre de sculpture et de peinture qu'il a savamment observés.13

9 „The likeness between fragments such as these is not freighted with metaphorical value.
We are familiar with the phenomenon in many media - from the patterns of textile or
wallpaper design to music or the dance". Alpers, Baxandall, Tiepolo (wie Anm. 5), 17.

10 vgl. Keith Christiansen, „Tiepolo, Theater, and the Notion of Theatricality", Art Bulletin 81

(1999), 665-691.
11 Gotthold Ephraim Lessing, Laokoon. Zitiert nach: Lessings Werke. Kritisch durchgesehene

Ausgabe, hg. von Heinrich Kurz, Hildburghausen [1867], 182.
12 Zitiert nach Karin Zauft, „Die Dissertatio de actione scenica von Pater Franciscus Lang", in:

Bert Siegmund (Hg.), Gestik und Affekt in der Musik des 17. und 18. Jahrhunderts. 28.
internationale wissenschaftliche Arbeitstagung (Michaelstein, 19.-21. Mai 2000), (Blankenburg)
2003, 95-105, hier 97.

13 Zitiert nach Jean-François Marmontel, Œuvres complètes, Bd. 13, Paris 1818, 30. Viele ähnliche

Aussagen finden sich in Dene Barnett, The Art of Gesture. The Practices and Principles
of 18th Century Acting, Heidelberg 1987.



Dramaturgie des Exemplarischen 219

Ich überlasse es den Theaterhistorikern zu entscheiden, ob die Posen von
Schauspielern und Sängern als Folge dieser Konzeption tatsächlich so statisch
waren. Doch ist es klar, dass im Rahmen dieser Tradition eine gewisse Starrheit

nicht störte, wie es Wilhelm von Humboldt für das französische tragische
Theater noch 1799 bemerkte:

[Im Gebärdenspiel] mischt sich nun aber vornehmlich das Bestreben nach
malerischen Bewegungen, das überall auf der Bühne herrschend ist, daher sieht man
auch oft Attitüden verlängern, die bei uns schneller wechseln würden. So geht
der Schauspieler, nach einer bedeutenden Scene, mit einer gleichsam verlängerten
Gebärde von der Bühne ab.14

Jedenfalls Hessen sich Schauspieler in malerischen Posen darstellen, wie
etwa Mlle Duclos als Ariane im gleichnamigen Stück von Thomas Corneille,
1712 von Nicolas Largillière gemalt (Abb. 5). Mlle Duclos, die ursprünglich
Sängerin an der Académie Royale de Musique war, bekam später viel Beifall
als Schauspielerin der Comédie française. Auch wenn diese Starrheit teilweise

eine Folge der Transposition in das Medium Malerei und insofern keine
echte Abbildung einer schauspielerischen Körperhaltung sein könnte, weist
die Botschaft, die ein solches Bild vermittelt, kulturgeschichtlich doch sehr
stark in Richtung einer Identität von Rezitation und Malerei.

Abb. 5: Nicolas Largillière, Mlle Duclos als Ariane (um 1712], Öl auf Leinwand, Paris,
Collections de la Comédie-Française

14 Wilhelm von Humboldt, „Über die gegenwärtige französische tragische Bühne. Aus Briefen",
in: Gesammelte Werke, Bd. 3, Berlin 1843, 153.



220 Luca Zoppelli

III.
Diese Technik von zeitlicher Ausdehnung, Artikulation und formaler Geschlossenheit

der Segmente entspricht einer Dramaturgie, die nicht primär Ereignisse,
sondern Konzepte, Exempla und Affekte darstellt. Stoff einer exemplarischen
Darstellung ist nicht die Handlung an sich, sondern, wie es Karlheinz Stierle
gezeigt hat, eine Konstellation von paradigmatischen Oppositionen, die sich
syntagmatisch als Momente der Handlung verkörpern.15 Künste haben vor
allem in der Barockzeit eine Deutungsfunktion. Sie sollen die Lebenssituationen
mittels eines Systems von Erkenntnissen und Klassifizierungen lesbar machen.
Die Handlung ist nur insofern wichtig, als sie dank einer paradigmatischen
Konstellation von exemplarischen Teilmomenten lesbar wird.

Selbst der Affekt wird in dieser Ästhetik nicht als Impuls konzipiert, den

man später rationalisieren und kontrollieren soll. Er zeigt sich als schon
stabilisierte und überformte Reaktion. Dass Affekte als codierte, durchgearbeitete
und erkennbare Momente wie in den Pathosformeln der Malerei oder in einer
Opernarie dargestellt werden, ist nicht nur ein Fall von ,,künstlerische[r]
Ausformung gesellschaftlicher Verhaltensnormen", wie Silke Leopold schreibt,16
sondern der Grund liegt noch viel tiefer, nämlich auf anthropologischem
Niveau, in der sofortigen [permanenten] kulturellen Ausformung unseres
biologischen Fundus. Oder mit den Worten René Descartes': „l'utilité de toutes
les passions ne consiste qu'en ce qu'elles fortifient &. font durer en l'âme des

pensées, lesquelles il est bon qu'elle conserve, et qui pourroient facilement,
sans cela, en être effacées".17 Eine passion ist also schon am Anfang, im
Moment ihrer Geburt, das Produkt einer Deutung, eine Fixierung, ein semantischer

Akt. Kurz, sie ist ein Zeichen, das es uns und anderen erlaubt, den

Impuls zu verstehen und zu klassifizieren. Eine theatralische Handlung ist
eine Art Gerüstbau für eine Konstellation solcher exemplarischer Momente,
die sich als ein System anordnen lassen, um ein komplexes Deutungsmuster
des menschlichen Handelns zu entwerfen.

Deswegen wird für die Barockopernforschung die Frage nach der Zeitstruktur
sehr wichtig und zugleich schwierig zu beantworten sein. Das erfolgreiche
Modell von Carl Dahlhaus, das die Verlangsamung oder das Erstarren der

„dargestellten Zeit" in der „Zeit der Darstellung" studiert,18 war und bleibt
von immenser Bedeutung für die Oper des 19. Jahrhunderts, ist aber wenig
geeignet für die barocke Opera seria. Der Grund ist einfach: eine echte
„dargestellte Zeit", einen implizierten zeitlichen Inhalt, als sozusagen natürlichen
Stoff der künstlerischen Verformung gibt es hier nicht. Was wir in einer

15 Karlheinz Stierle, „Geschichte als Exemplum - Exemplum als Geschichte. Zur Pragmatik
und Poetik narrativer Texte", in: ders., Text als Handlung. Perspektiven einer systematischen
Literaturwissenschaft, München 1975, 14-48, hier 21.

16 Silke Leopold, „Über die Inszenierung durch Musik. Einige grundsätzliche Überlegungen
zur Interaktion von Verhaltensnormen und Personendarstellung in der Barockoper", Basler
fahrbuch für Historische Musikpraxis 23 (1999), 9-40.

17 René Descartes, Les Passions de l'âme, Paris 1649, Art. 74, 100.
18 Carl Dahlhaus, „Zeitstrukturen in der Oper", Die Musikforschung 34 (1981), 2-11.



Dramaturgie des Exemplarischen 221

Narration der Barockzeit finden, ist keine Erzählung der Sukzession, sondern
eine Darstellung der konzeptuellen Struktur, d.h. des Systems von oppositionellen

Basiskonflikten, die sich in der Zeit (auf der Bühne) bzw. im Raum
(in der Malerei) anordnen lassen, eigentlich aber keiner ,echten' Zeit in der
Wirklichkeit entsprechen.

Es ist unverkennbar, dass Malerei und Theater unterschiedlichen zeitlichen
Prinzipien folgen. In Tiepolos Rinaldo sind, wie es Reinhard Wiesend betont,
„raffigurati, come simultanei, affetti e motivazioni del tutto diversi"19 und „il
quadro Ii deve rappresentare solo in una forma sincronica"20. Die Dramaturgie
der Opera seria dagegen „si serve, come elemento fondamentale, dell'espressione
di un singolo affetto che si concretizza di volta in volta in un'aria".21 Trotzdem
- es mag paradox erscheinen - sind gerade deswegen die Übereinstimmungen
bezüglich der Frage der Temporalität in der Malerei eindrücklich. Diese Si-
multaneität impliziert eine Autonomisierung der verschiedenen Affekte. Sie
werden als Momente einer antinarrativen Konstruktion, einer exemplarischen
und intellektuellen Konstellation, kalkuliert.

Wichtig ist daher, über Sinn und Form dieser scheinbaren Synchronie, dieser
Simultaneität, in der Barockmalerei nachzudenken. Seit der Renaissance gilt
die Regel, dass ein Bild nur einen bestimmten Augenblick der Geschichte
darstellen kann. Wie Diderot sagte:

Le peintre n'a qu'un instant ; et il ne lui est pas plus permis d'embrasser deux
instants que deux actions. Il y a seulement quelques circonstances où il n'est ni
contre la vérité, ni contre l'intérêt, de rappeler l'instant qui n'est plus, ou d'annoncer
l'instant qui va suivre.22

Deswegen suggeriert Lessing das Prinzip des „fruchtbaren Moments":

Kann der Künstler von der immer veränderlichen Natur nie mehr als einen
einzigen Augenblick, und der Maler insbesondere diesen einzigen Augenblick auch
nur aus einem einzigen Gesichtspunkte brauchen, [...] so ist es gewiss, dass jeder
einzige Augenblick und einzige Gesichtpunkt dieses einzigen Augenblickes, nicht
fruchtbar genug gewählet werden kann. Dasjenige aber nur allein ist fruchtbar, was
der Einbildungskraft freies Spiel lässt.23

Diese normative Sicht (eine Art Momentaufnahme, möglicherweise darauf
angelegt, dem Betrachter etwas über den „einzigen Augenblick" hinaus zu

19 Reinhard Wiesend, „Armida tra pittura e opera seria: i quadri di Tiepolo a Würzburg e il
Rinaldo di Händel", Musica e storia 2 (1999), 447-464, hier 454.

20 Wiesend, „Armida" (wie Anm. 19), 458.
21 Wiesend, „Armida" (wie Anm. 19), 458.
22 Denis Diderot, Œuvres, hg. von André Billy, Paris 1946, 1178. Auch Rousseau ist der

Meinung: „il faut voir ce qui précède et ce qui suit et donner au temps de l'action une certaine
latitude". Jean-Jacques Rousseau, „Sujets d'estampes pour la nouvelle Héloïse", in: Oeuvres
complètes, Bd. 9, Paris 1824, 559.

23 Lessing, Laokoon (wie Anm. 11), 22.



222 Luca Zoppelli

suggerieren) richtet sich aber gegen einen tradierten Zustand, den Lessing
offenbar für unbefriedigend hält:

in grossen historischen Gemälden ist der einzige Augenblick fast immer um
Etwas erweitert [... nicht jede Figur] hat die Bewegung und Stellung, die sie in dem
Augenblick der Haupthandlung haben sollte; die eine hat eine etwas frühere, die
andere hat eine etwas spätere.24

Eine solche Betonung der Faktizität und der Momentgebundenheit der
Darstellung sowie die Kritik an einer Tradition, die dies nicht ganz respektiert,
richteten sich gerade gegen eine ,barocke' Konzeption der dargestellten Zeit,
die sich auf unterschiedliche konzeptuelle Basen stützte.

Nicolas Poussins Hauptwerk Die Sammlung des Manna25 hat gerade wegen
seiner Zeitstruktur unzählige Diskussionen ausgelöst. Das Gemälde ist in
zwei Zonen gegliedert, die nicht denselben Augenblick, sondern die Lage des
Volks Israel vor bzw. nach dem Wunder darstellen. Bindeglieder zwischen
den beiden Gruppen, den Hungernden und den Satten, sind die Figuren von
Moses und Aaron, die ein wenig in den Hintergrund gerückt sind. In einem
berühmten Brief erklärt Poussin, dass es seine Absicht war, eine Konstellation
menschlicher Attitüden und Affekte darzustellen: „vous reconnaîtrez quelles
[figures] sont celles qui languissent, qui admirent, celles qui ont pitié, qui font
action de charité, de grande nécessité, de désir de se repaître, de consolation et
autres".26 Nicht das Wunder an sich, das Ereignis oder die Anekdote sind es,
die ihn interessieren, es sind die unterschiedlichen menschlichen Reaktionen.
Er übertragt ein Zitat Tassos auf die Malerei, wenn er schreibt:

la peinture n'est rien d'autre que l'imitation des actions humaines, lesquelles sont
proprement actions imitables; les autres ne sont point imitables pour elles-mêmes,
mais par accident et non comme parties principales, mais comme accessoires.27

Einige Jahrzehnte später findet das Gemälde einen Verteidiger in Charles Le
Brun:

Le peintre n'ayant qu'un instant dans lequel il doit prendre la chose qu'il veut
figurer [...] il est quelquefois nécessaire qu'il joigne ensemble beaucoup d'incidents
qui aient précédé, afin de faire comprendre le sujet qu'il expose [...] M. Poussin [...]
a cru [...] qu'il fallait, pour marquer la grandeur de ce miracle, faire voir en même

temps l'état où le peuple juif était alors : [...] ces différents état et ces diverses
actions lui tenant lieu de discours et de paroles pour faire entendre sa pensée.28

24 Lessing, Laokoon (wie Anm. 11), 110.
25 1637-39, Paris, Musée du Louvre.
26 Nicolas Poussin, Lettres et propos sur l'art, hg. von Anthony Blunt, Paris 1964, 36.
27 Poussin, Lettres et propos (wie Anm. 26), 169.
28 zitiert nach: Emmanuelle Hénin, Ut pictura theatrum. Théâtre et peinture de la Renaissance

italienne au classicisme français, Genève 2003, 357.



Dramaturgie des Exemplarischen 223

Ein Bild ist also die Verkörperung einer pensée, einer konzeptuellen Struktur,
nicht eines blossen Ereignisses, einer Faktizität. Es ergibt deshalb wenig Sinn
zu fragen, wie lange die Szene in der Wirklichkeit dauern sollte, welches ihre
„dargestellte Zeit" sein könnte. Die Historienmalerei ist, nach der pointierten
Formel von Pierre Fresnault-Deruelle, „un monde pictural où l'espace et le temps
n'ont plus prise sur les protagonistes [...] où les marques du temps n'étaient
que le faire-valoir de configurations monumentales".29 Diese Überlegungen
können für uns als Opernforscher von grosser Bedeutung sein.

Man spürt aber, dass sich am Ende des 17. Jahrhunderts, zumindest in Frankreich,
die Lage verändert. Charles Perrault kritisiert in seiner Parallèle des Anciens et
des Modernes ein Gemälde von Veronese mit den Worten: „tous les personnages
sont à la vérité dans la même chambre, mais ils y sont aussi peu ensemble que
s'ils étaient dans des lieux séparés". Dagegen preist er das berühmte Hauptwerk
von Le Brun, Die Familie des Darius' zu Füssen Alexanders (Abb. 6), für seine
narrative Einheit und Kompaktheit: „rien n'est de plus lié, de plus réuni, et de

plus un, si cela se peut dire, que la représentation de cette histoire".30

Abb. 6: Charles Le Brun, Die Familie des Darius zu Füssen Alexanders (ca. 1660), Öl
auf Leinwand, Versailles, Musée du Château

Ein halbes Jahrhundert später malt Francesco Trevisani, ein Künstler
venezianischer Herkunft, der aber in Rom tätig war, eine Neuauflage von Le Bruns
Alexander. Bei derselben dispositio, ohne Zweifel ein Zitat, bemerkt man
eine grössere Atomisierung und Monumentalisierung sowohl der Körperhal-

25 Pierre Fresnault-Deruelle, Le silence des tableaux, Paris 2004, 20-21.
30 Hénin, Ut picture theatrum (wie Anm. 28), 368-370.



224 Luca Zoppelli

tungen als auch der Handlung, was Licht und Farbe betrifft (Abb. 7). Wenn
Perrault die Handlung desselben Sujets von Tiepolo hätte sehen können, hätte
er sicher die Narration nicht so „liée" und „réunie" gefunden (Abb. 8). Hier
finden wir nochmals eine gewisse Isolation und Starrheit der Figuren, jede als
Verkörperung ihrer Pathosformel, sowie eine zentrifugale Tendenz, besonders
der Nebenfiguren (was aber nicht nur für diese gilt, denn gerade die jüngste
Tochter von Darius blickt dem Betrachter entgegen).

Abb. 7: Francesco Trevisani, Die Familie des Darius zu Füssen Alexandeis (ca. 1735),
Öl auf Leinwand, Paris, Musée du Louvre

Es ist möglich dass Perrault, als Verfechter der modernes, die Avantgarde einer
Konzeption darstellte, die später in Diderot und Lessing ihre Vollkommenheit
finden sollte. Jedenfalls scheint es mir, dass diese Entwicklung im französischen

Raum schneller vonstatten ging als im italienischen.
Nachfolgend möchte ich einige Umsetzungen ein und desselben Sujets, Die

Enthaltsamkeit des Scipio, von verschiedenen berühmten venezianischen
Malern des beginnenden 18. Jahrhunderts betrachten. Dieses Sujet kommt immer
wieder in der Malerei wie auch in der Opera seria dieser Epoche vor. Zwar
sind die stilistischen Merkmale unterschiedlich, jedoch scheint mir, dass

diese Bilder eine gewisse gemeinsame Haltung zeigen, was unsere Frage der

spezifischen theatricality betrifft.
Sebastiano Ricci, ein Maler, der ebenso als Opernbühnenbildner tätig war,

zeigt uns die drei Hauptpersonen der Szene als Protagonisten dreier autonomer

Haltungen und Momente (Abb. 9). Der Held hat noch nicht entschieden,



Dramaturgie des Exemplarischen 225

Abb. 8: Giambattista Tiepolo, Die Familie des Darius zu Füssen Alexanders (1743),
Fresko, Montecchio/Vicenza, Villa Cordellina (Ausschnitt)

Abb. 9: Sebastiano Ricci, Die Enthaltsamkeit des Scipio (1705), Öl auf Leinwand,
London, Royal Art Collection



226 Luca Zoppelli

ob er die hübsche Beute für sich behalten darf, oder ob er sie tugendhaft an
ihren Verlobten zurückgeben will. Die junge Dame bittet zwar, wird aber vor
allem dargestellt, um ihre Schönheit zu unterstreichen, denn sonst wäre die
Tugendhaftigkeit des Helden nicht so heroisch. Der Verlobte, Scipios besiegter
Feind, wartet auf die Entscheidung, ohne jedoch die anderen anzuschauen.

Giovanni Antonio Pellegrini scheint bei einer ganz unterschiedlichen dispo-
sitio ebenso die Bewunderung Scipios für die Schönheit der jungen Dame zu
betonen, was jedoch nicht als Ereignis, sondern als Affekt und Moraldilemma
verstanden werden muss (Abb. 10).

Abb. 10: Giovanni Antonio Pellegrini, Die Enthaltsamkeit des Scipio (1708-13), Öl auf
Leinwand, Wien, Kunsthistorisches Museum

In der Fassung von Giambattista Pittoni erzeugen die Entfernung der Figuren
voneinander, die Farbkontraste und die symmetrische zentrifugale Haltung
der Nebenfiguren eine gewisse Stilisierung des Bildes (Abb. 11). Die stark
semantisierte Gestik und die Körperhaltungen sind perfekte Beispiele der

theatricality.
Tiepolo schliesslich wählt einen späteren Augenblick des Geschehens aus

(Abb. 12). Es handelt sich um jenen Moment, in dem Scipio die Liebenden
bereits wiedervereinigt hat und ihnen die Schätze anbietet, die als Lösegeld



Dramaturgie des Exemplarischen 227

Abb. 11: Giambattista Pittoni, Die Enthaltsamkeit des Scipio (1733-35), Öl auf Lein¬
wand, Paris, Musée du Louvre

Abb. 12: Giambattista Tiepolo, Die Enthaltsamkeit des Scipio (1743), Fresko, Montecchio/
Vicenza, Villa Cordellina



228 Luca Zoppelli

dienen sollten. Da der dramatische Höhepunkt der Handlung schon vorbei ist,
wird das junge Paar als stiller Betrachter der Grossmütigkeit Scipios dargestellt.
Es scheint, als würde Scipio seine eigene Tugend als ethisches Beispiel
unterstreichen und erläutern. Wie Metastasios Tito könnte er sagen:

Se la fé de' regni miei
con l'amor non assicuro,
d'una fede io non mi euro
che sia frutto del timor. (III.8)

Dass die zeitgenössische Malerei in Frankreich eine ganz andere Art der Nar-
rativität vorzieht, scheinen mir die folgenden Beispiele zu zeigen: Im Gemälde
von François Lemoyne über dasselbe Sujet sind fast alle Elemente zentripetal
einkalkuliert (die vraisemblance ermöglicht nur den Säuglingen im Vordergrund

von der tugendhaften Szene unbeeindruckt zu bleiben...); die Zeiteinheit
wird strikt respektiert; die Dynamik der Figuren vermittelt den Eindruck, die
gemalte Szene sei tatsächlich der Schnappschuss eines Ereignisses (Abb. 13).

Abb. 13: François Lemoyne, Die Enthaltsamkeit des Scipio (1726), Öl auf Leinwand,
Nancy, Musée des Beaux-Arts

Dieselbe Art der Zeiteinheit herrscht, nur etwas dynamischer, im Gemälde
von Jean Restout (Abb. 14).

Ich kann nicht sagen, ob es Zufall ist, dass die französischen Gemälde,
die ich zu diesem Sujet gefunden habe, eine solch andersartige Konzeption
von Zeit zeigen. Auf diese Frage könnte die Kunstgeschichte eine Antwort



Dramaturgie des Exemplarischen 229

Abb. 14: Jean Restout, Die Enthaltsamkeit des Scipio (ca. 1750), Öl auf Leinwand,
Berlin, Gemäldegalerie der Staatlichen Museen

geben. Für die Musikwissenschaft allerdings drängt sich der Parallelismus
zur Dramaturgie der Tragédie en musique geradezu auf. In der französischen
Opernästhetik ist die zeitliche Diskontinuität - zumindest ausserhalb der
divertissements - nicht so auffallend wie in der italienischen Oper. Vielleicht
sind diese unterschiedlichen Formen der Darstellung von Zeitstruktur in
Malerei und Musiktheater ein weiteres Indiz in Richtung einer sich ändernden
anthropologischen Struktur, die sich in den sozial unterschiedlich geprägten
Regionen Europas nicht parallel entwickelte.

Wir werden eine solche Hypothese vielleicht nie beweisen können. Dennoch
ist es denkbar, dass eine Art mentaler Struktur, die den Menschen einer Epoche
eine spezifische Form der Ordnung des Ablaufs von Zeit suggeriert, gleichsam
in mehreren Ausdrucksformen, wie der Malerei und dem Musiktheater, Anwendung

findet. Wie es der Urheber des Copyright unseres Stichwortes
,Gesamtkunstwerk' gesagt hätte: „zum Raum wird hier die Zeit" - oder umgekehrt.




	Zeitliche Diskontinuität, optische Diskontinuität? : Fragen zu einer Dramaturgie des exemplarischen

