
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: Öffentlichkeit und Kommunikationssystem : das Publikum höfischer
Opern

Autor: Mücke, Panja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


123

ÖFFENTLICHKEIT UND KOMMUNIKATIONSSYSTEM.
DAS PUBLIKUM HÖFISCHER OPERN

von Panja Mücke

In einem Erlass des Sächsischen Oberhofmarschallamtes vom 5. Januar 1750
findet sich folgender Passus:

Demnach Se. Königl. Majest. in Pohlen und Chur-Fürstl. Durchl. zu Sachsen
höchstmißfällig wahrgenommen, daß viele Personen, bey Aufführung derer Opern und
Comoedien in dem Königl. Opern-Hause, sich unterstanden, auf dem Theatro oder
zwischen denen Scenen stehen zu bleiben, und dadurch die Acteurs, Täntzer,
Maschinisten und Handwercks-Leute an ihren Verrichtungen zu verhindern;
Als wird hierdurch, auf Sr. Königl. Majest. allergnädigsten Befehl, jedermänniglich,
wes Standes und Würden er sey, ernstlich untersaget, künfftig bey dergleichen
Theatralischen Vorstellungen auf den Theatro sich aufzuhalten, oder gar zwischen die
Scenen zu treten; Wie denn auch jedermann erinnert wird, gegen die Wachen den
ohnedieß gebührenden Respect zu bezeigen, und wann von selbigen eine Weisung
geschiehet, sich keinesweges in unziemlichen und ungebührlichen Wort-Wechsel
einzulassen, sondern, wo sich jemand wieder Vermuthen beschweret finden solte,
solches folgenden Tages gehörigen Orts anzubringen.
Besonders aber wird der Livrée, sowohl von Hofe, als von Ministren, Cavaliers und
andern Personen, ausdrücklich untersaget, sich auf das Theatrum, in die Logen
oder Parterre einzudringen, widrigenfalls sie alsofort, wenn sie sich auf Erinnern
der Wache nicht gehorsam bezeigen, zum Arrest gebracht und nach Befinden
bestraffet werden sollen.1

Man wundert sich: In Anwesenheit des polnischen Königs und sächsischen
Kurfürsten Friedrich August II. war es offensichtlich in der Dresdner Hofoper
zu Vorfällen gekommen, die es notwendig machten, unter Androhung von
Gefängnisstrafe zu untersagen, dass Opernzuschauer die Sänger, Tänzer und
Bühnenhandwerker während der Vorstellung auf der Bühne behinderten. Der
Anordnung vorausgegangen sein müssen zudem lautstarke Wortwechsel mit
den Wachen und Probleme damit, dass sich Diener in fremde Logen oder auf
Plätze im Parterre gesetzt hatten. Auch andere Quellen der fürstlichen
Hofopern lassen keinerlei Zweifel daran, dass sich in den Theatern der frühen
Neuzeit Szenen abspielten, die dem gängigen Bild von dem strengen Regeln
unterworfenen und geordneten Ablauf höfischer Aufführungen entgegenstehen:

Es kam zu Streitereien, Diskussionen und heftigem Türenschlagen der
Zu-spät-Kommenden im Saal, mancher widersetzte sich den Anordnungen der
platzierenden Kammerherren, belog diese in Bezug auf den eigenen Rang und
bedrohte sie mit Tätlichkeiten, kletterte über die Logenabgrenzungen, um in

1 Italiänische Opern und Comoedien aufgeführt in Dreßden ao. 1745. 1746. 1747. 1748. 1749.
1750. u. 1751, Sächsisches Hauptstaatsarchiv Dresden, Akte des Oberhofmarschallamtes G
57a, fol. 66.



124 Panja Mücke

den ersten und zweiten Rang zu gelangen. Die Inneneinrichtung der Theater
wurde beschädigt, Gegenstände wurden aus den Logen geworfen, Teile der
Bühnendekorationen entwendet u.a.m.2 Wie aus den Erlassen geschlossen
werden kann, die sich immer wieder in den Hofakten finden, ging es in den
Theatern mitunter eher chaotisch zu; anstelle eines streng nach dem
Zeremoniell ablaufenden kulturellen Ereignisses mit diszipliniert-kultiviertem
Publikum waren Störungen des reglementierten Ablaufs an der Tagesordnung,
was einem öffentlichen Machtverlust für den Veranstalter gleichkam. Dass die
Fürsten den Verstössen per Befehl zwar Einhalt zu gebieten suchten, sie aber
dennoch bis zu einem gewissen Grad duldeten, dass die Machthaber an die
sich ungebührlich betragenden Zuschauer nicht einfach keine der kostenlosen
Karten mehr ausgeben Hessen, sondern die Zwischenfälle in dem von ihnen
voll finanzierten Haus in Kauf nahmen, wirft die Frage nach einer Begründung
für dieses Vorgehen auf.

Oper als Kunst höfischer Repräsentation

In der theater- und musikwissenschaftlichen Forschung des letzten Jahrzehnts
herrscht weitgehend Einigkeit darüber, dass die italienische Oper als Kunstform
zu interpretieren ist, die durch ihre künstlerische und ästhetische Qualität
im Dienst der höfischen Repräsentation eingesetzt wurde und auf mehreren

Ebenen gleichzeitig „funktionierte". Wie Architektur, Bildende Kunst,
Tapisserie und Porzellangestaltung diente die Oper der Vermittlung ausser-
musikalischer Inhalte. In ihren Handlungen und ihrer Emblematik spielten
die höfischen Bühnenwerke auf ein breites Spektrum gesellschaftlicher und
politischer Aspekte an, was Reinhard Strohm als „zweite Schicht metaphorischen

Spiels"3 bezeichnet hat. Diese Gesichtspunkte sind in den letzten
Jahren verstärkt diskutiert worden - die Literatur konzentrierte sich auf die
Funktion der Opern als „Medium dynastischer Grenzziehung"4, zur Formulierung

politischer Ambitionen, zur Vermittlung absolutistischer Ideologie und
auf die Indienstnahme zur genealogischen Selbstdarstellung. Weniger Beach-

2 Vgl. zum Beispiel die Berliner Opernhausordnung aus dem Jahr 1743, abgebildet in: Georg
Quander (Hg.), Apollini et Musis. 250 Jahre Opernhaus Unter den Linden, Frankfurt am
Main 1992, 18; für Dresden unter Friedrich August I.: Michael Walter, „Distinktionsmerk-
male des Opernpublikums am Ende des 18. Jahrhunderts", in: Bühnenklänge. Festschrift
für Sieghart Döhring zum 65. Geburtstag, hg. von Thomas Betzwieser, Daniel Brandenburg,
Rainer Franke, Marion Linhardt, Thomas Steiert und Arnold Jacobshagen, München 2005,

489-500, insbes. 492-493; sowie für Dresden unter Friedrich August II.: Panja Mücke, Johann

Adolf Hasses Dresdner Opern im Kontext der Hofkultur, Laaber 2003 Dresdner Studien

zur Musikwissenschaft 4), 76, 290.
3 Reinhard Strohm, „Die klassizistische Vision der Antike. Zur Münchner Hofoper unter den

Kurfürsten Maximilian II. Emanuel und Karl Albrecht", in: Archiv für Musikwissenschaft
64 (2007), 1-22 und 77-104, hier 1.

4 Sabine Henze-Döhring, „Kunst als Medium dynastischer Grenzziehung. Italienische Opern
an deutschen Residenzen", in: Kathrin Eberl und Wolfgang Ruf (Hgg.), Musikkonzepte -
Konzepte der Musikwissenschaft. Bericht über den Internationalen Kongreß der Gesellschaft für
Musikforschung Halle (Saale) 1998, Bd. 1, Kassel etc. 2000, 161-171, hier 161.



Das Publikum höfischer Opern 125

tung fand die Perspektive, an wen sich der betriebene finanzielle Aufwand
der Hofoper konkret richtete, wer sie - und in welcher Weise - zur Kenntnis
nahm und nehmen konnte. Zu fragen ist nach dem Publikum der Hofoper,
ihrem Öffentlichkeitscharakter und ihrer Rolle im Kommunikationssystem der
frühneuzeitlichen Gesellschaft. Meine These lautet, dass die höfische Oper in
ihrer im 17. und frühen 18. Jahrhundert vorherrschenden Organisationsform
als komplett vom Hof finanzierter Institution für die regionale und überregionale

Öffentlichkeit aller Stände konzipiert wurde. Sie ist weniger exklusiv als
üblicherweise angenommen und somit als ein Element der herrscherlichen
Kommunikationsstrategie aufzufassen, das auf die Legitimierung der
fürstlichen Macht in allen sozialen Schichten gerichtet war. Die Kunstform Oper
verknüpft in einzigartiger Weise - wie zu zeigen sein wird - die politische
Kommunikation mit der symbolischen des Zeremoniells sowie die verbale
bzw. nonverbale Kommunikation von Libretto und Komposition.

Die höfische Oper um 1700 stand im Spannungsfeld zwischen öffentlicher
und arkaner Kunst, der Grad der Öffentlichkeit differierte entsprechend dem
casus, also dem jeweiligen Anlass der Aufführung. Die Hochzeits- und
Karnevalsopern sollten möglichst in allen Bevölkerungsschichten und überregional

zur Kenntnis genommen werden, was sich in der Zusammensetzung des
Publikums und den begleitenden Druckerzeugnissen deutlich niederschlägt.
Daneben veranstaltete man exklusive Opernaufführungen in kleineren
Theatern, zu denen nur der innere Zirkel der Hofgesellschaft Zugang erhielt und
über deren Paktur kaum etwas verbreitet wurde. Letztere fielen aus dem
vorherrschenden kommunikativen Rahmen, weil sie für die Höfe eine andere
Punktion einnahmen.

Sitzordnung des Aufführungspublikums
Die Aufführungen in den grossen Hoftheatern zu den Hochzeiten und im
Karneval formierten ein Leid symbolischer Kommunikation, wurde doch in
der Sitzordnung für jedermann sichtbar, welchen Rang der Einzelne am Hofe
innehatte. Den Mittelpunkt des Publikums bildete der Regent, der in der
grossen Mittelloge im 1. Rang, in einer der Proszeniumslogen oder auf
einem Sessel im vorderen Parterre Platz nahm; die Position der Höflinge in der
sozialen Hierarchie wurde durch die räumliche Distanz zum Herrscher vor
Augen geführt.

Das Publikum der Hofopern bestand um 1700 aus Vertretern des europäischen

Hochadels und aus dem am jeweiligen Hof versammelten niederen Adel,
den Hofbeamten und Offizieren. Zudem gab es für auswärtige Gäste und für
angesehene, angemessen gekleidete Personen, also für Vertreter des gehobenen
Bürgertums, die Möglichkeit, ebenfalls kostenlos ein Billett zu erhalten und
auf freien Plätzen im Bereich des Parketts bzw. der auf dieser Ebene befindlichen

Logen teilzunehmen. Dennoch diente der Zutritt ins Opernhaus für
den Adel als ein Zeichen des Rangvorsprungs vor den Angehörigen des
gehobenen Bürgertums, die - auch wenn sie über große finanzielle Möglichkeiten
verfügten - nur im Einzelfall Zutritt erhielten.



126 Pan;a Mücke

Die streng vom Zeremoniell und seiner Rangabstufung bestimmte Sitzordnung

in der Oper wurde sowohl an den - nach Volker Bauer5 - „zeremoniellen
Höfen" in Dresden, München, Braunschweig-Wolfenbüttel, Stuttgart und

Mannheim, als auch am „geselligen Hof" Friedrichs II. praktiziert, obgleich
für Berlin die Hofordnung prinzipiell eine geringere Rolle spielte. So befanden
sich zum Beispiel im Karneval 1755 in Dresden im ersten Rang die Mitglieder
der königlich-kurfürstlichen Familie, die Gäste aus dem polnischen und
europäischen Hochadel, der päpstliche Nuntius und französische Gesandte, der
Premierminister und die ranghöchsten Damen. Im zweiten Rang nahmen die
wichtigsten Minister, die Geistlichen, die Damen niederen Ranges, Angehörige

der Hofoper sowie die Kammerfrauen und Kammerdienerinnen Platz. Der
dritte und vierte Rang war reserviert für das Hofpersonal (Hofuhrmacher und
-optiker, Bibliothekare, Leib-Ärzte, Theatermaler, Feuerinspektoren, Opernzim-
merleute, Schneider etc.) sowie für die Diener ausgewählter Adelshäuser. Die
Hofbeamten und Offiziere wurden entsprechend der Hofordnung im Cercle auf
26 Sesseln, auf den 50 Plätzen der Galerie (einer Art Logenreihe am äusseren
Rand des Parketts) und im Parterre platziert. „FrauenZimmer vom Hof und
aus der Stadt" setzte man ins Amphitheater mit insgesamt 200 Plätzen am
Rand des Parterres. Auswärtige Gäste und „honette Personen", also angesehene
Bürgerliche, erhielten entsprechend ihrem Rang und Geschlecht einen Platz
im Cercle, Parterre, Amphitheater oder auf der Galerie.6

Das Dresdner Beispiel zeigt die bekannten Distinktionsmechanismen, erhellt
aber noch einen weiteren, für die standesübergreifende Kommunikation des

Herrschers relevanten Aspekt. Die Hofopern wurden nämlich in grösserem
Umfang auch vom unteren Bürgertum besucht, da die Bediensteten der adligen
Herrschaften und die Handwerker der opernnahen Institutionen Logen erhielten.
Ihr durchschnittlicher Anteil dürfte demjenigen des gehobenen Bürgertums
im Parkett in etwa entsprochen haben und lag beispielsweise in Berlin unter
Friedrich II. bei ca. einem Sechstel der Zuschauer (oberster Rang), in Dresden
noch etwas höher.7 Die voll vom Hof finanzierte Oper diente demnach zeit
ihrer Existenz sowohl dazu, in der spatialen Ordnung im Opernhaus die
konkreten innerhöfischen Machtstrukturen wahrnehmbar werden zu lassen als
auch dazu, diese herrschaftlichen Demonstrationen der Vorführungen allen
drei Ständen zugänglich zu machen. Das bedeutet, dass es das Bestreben der

Regenten war, auch Zuschauer aus dem dritten Stand in das Opernpublikum
zu integrieren - und vor allem dies dürfte der Grund dafür gewesen sein,
die eingangs geschilderten Zwischenfälle im Opernhaus zuzulassen und die

,Livrée' nicht prinzipiell von den Aufführungen auszuschliessen.

5 Vgl. Volker Bauer, Die höfische Gesellschaft in Deutschland von der Mitte des 17. bis zum
Ausgang des 18. Jahrhunderts. Versuch einer Typologie, Tübingen 1993 Frühe Neuzeit 12),

71.
6 Vgl. dazu Italiänische Opern und Comoedien in Dreßden 1754. 1755. 1756 betr., Sächsisches

Hauptstaatsarchiv Dresden, Akte des Oberhofmarschallamtes G 62a, fol. 144r.
7 In Dresden wurde bei Umbauten des Hoftheaters in den Jahren 1738 und 1750 den vorher drei

Rängen ein vierter hinzugefügt, der allein dem Hofpersonal zur Verfügung gestellt wurde.



Das Publikum höfischer Opern 127

Korrespondenz und Druckmedien

Neben dem Publikum der Hofoper im engeren Sinne war in der Frühen Neuzeit
eine breite Öffentlichkeit über die Aufführungen informiert.8 Der europäische

Hochadel erhielt umfassende Berichte der in seinem Auftrag handelnden
Gesandten und Agenten über die Vorgänge und Feste an auswärtigen Höfen
und verfügte zudem über die Informationen aus der regelmässigen
Fürstenkorrespondenz. Auch die Zeitungen und Zeitschriften berichteten über die
kulturellen Ereignisse der europäischen Höfe und hoben die Erlesenheit des

Publikums (hier war vor allem der von weit her angereiste Hochadel der Rede

wert), die Engagements neuer Kapellmeister sowie herausragender Sängerinnen
und Sänger, spektakuläre inszenatorische Elemente und Bühnenbilder hervor.
Die gedruckten Libretti wurden an das Publikum verteilt, aber auch an andere
Höfe verschickt und waren so weit verbreitet. Im Unterschied zu den einfach
gehaltenen Textbüchern für Impresario-Theater im Oktavformat druckte man
an den Höfen generell aufwendiger gestaltete Bände im Quartformat. Die
Ausstattung variierte je nach intendiertem Adressatenkreis. Mitunter kombinierte
man den italienischen Text mit unterschiedlichen Übersetzungen (italienischer

Text versus deutsche, spanische oder französische Übersetzung). Die
Prachtausgaben waren in Leder oder Seide gebunden und wiesen, Goldprägung
und gestochene oder radierte Bildtafeln auf; hierfür bietet der Librettodruck
zu Antonio Cestis Ii pomo d'oro (Wien 1667) mit 24 Bildtafeln ein berühmtes
und oft reproduziertes Beispiel.

Auf welche Weise die Libretti gezielt in den führenden europäischen
Herrscherhäusern bekannt gemacht wurden, verdeutlichen exemplarisch die Wiener

Feierlichkeiten zur Hochzeit von Kaiser Leopold I. mit Margarita Teresa
von Spanien, anlässlich derer diese Oper in Auftrag gegeben wurde: Leopold
I. sandte 1667 an seinen spanischen Botschafter, den Grafen Franz Eusebius
von Pötting, jeweils acht italienische und spanische Libretti von II pomo d'oro
mit der Absicht, „damitt es aida under die leutt kemben möge, indem es wol
der Mueh werdt".9 Ein analoges Vorgehen ist für die kaiserlichen Gesandten
in Frankreich, Grossbritannien und den Niederlanden anzunehmen, die die
Textbücher wiederum über ihr jeweiliges Kommunikationsnetzwerk weiter
verbreitet haben dürften.

8 Vgl. zu den Kommunikationsformen im Absolutismus Andreas Gestrich, Absolutismus und
Öffentlichkeit. Politische Kommunikation in Deutschland zu Beginn des 18. Jahrhunderts,
Göttingen 1994 (»Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 103) und Volker Bauer,
„Höfische Gesellschaft und höfische Öffentlichkeit im Alten Reich. Überlegungen zur
Mediengeschichte des Fürstenhofs im 17. und 18. Jahrhundert", in: Jahrbuch für
Kommunikationsgeschichte 5 (2003), 29-68.

9 Zitiert nach Herbert Seifert, Der Sig-prangende Hochzeit-Gott. Hochzeitsopern am Wiener
Kaiserhof der Habsburger und ihre Allegorien 1622-1699, Wien 1988 dramma per musi-
ca 2), 38.



128 Panja Mücke

Für die dynastisch bedeutsamen und herausragenden Hoffestlichkeiten kamen
im 16. bis 18. Jahrhundert die gedruckten Festbeschreibungen als weitere Medien
hinzu, die im Auftrag und unter der Kontrolle der Höfe angefertigt wurden
und ausführliche Berichte über die Illuminationen, Feuerwerke, Turniere und
anderen Divertissements enthielten. Besonders aufwendige und mit zahlreichen

Bildtafeln versehene Festbeschreibungen publizierte man zur genannten
Wiener Hochzeit, aber auch zu den Vermählungen 1719 in Dresden, 1722 in
München und 1738 in Dresden.10 Dass auch die Beschreibungen - analog zu den
Libretti - über die Gesandten als Multiplikatoren Aussenwirkung entfalteten,
zeigt wiederum das von Kaiser Leopold I. gewählte Prozedere im Umfeld der

Wiener Vermählungsfeierlichkeiten: Der Kaiser Hess eine italienische und
deutsche Beschreibung des Rossballetts La Contesa dell'Aria e dell'Acqua,
das am 24. Januar 1667 stattgefunden hatte, mit 27 Bildtafeln drucken und
legte einem Brief an den spanischen Botschafter zehn Exemplare bei mit der

Anweisung, diese an andere Gesandte und Minister zu verteilen:

Ich soll es nit loben weilln Ich es haldten lassen. Ihr lcöndt aber gwisß gesicherdt
sain, das a saeculis nix solches gesehn worden dahero Ich Euch hiemitt 10 Exem-

plaria von desßen Beschraibung mitt Kupfer schicken wollen, das Ihr auch was
davon under dasige gesandten und ministros außthailen konndt, das es ein wenig
in weldt komb. Verlanget Ihr noch was so will ich Eur ein etliche schicken."

Sonderfall Partituren

Während die Libretti und Festberichte mit Informationen über die
Opernhandlung, die Bühnenräume und Theatermaschinen kursierten, bildeten die

Partituren - mit Ausnahme Frankreichs - kein Element der offiziellen
Hofpublizistik.12 Die kompositorische Gestalt der höfischen Opern blieb all
denjenigen Personen verborgen, die nicht Teil des geladenen Theaterpublikums
waren. Der Notendruck der Hofopern erfolgte - wenn überhaupt - im Auftrag
des Komponisten und nicht des Hofes. Im Gegenteil: Die Höfe behielten an
den Kompositionen die Rechte, so dass die Hofkomponisten zwar ideell
Eigentümer ihrer im Auftrag des Hofes komponierten Werke blieben, sie diese

ohne Einwilligung des jeweiligen Dienstherrren jedoch nicht kopieren oder

10 Vgl. dazu die Verzeichnisse in Helen Watanabe-O'Kelly und Anne Simon, Festivals and.

Ceremonies. A Bibliography of Works Relating to Court, Civic and Religious Festivals in

Europe 1500-1800, London etc. 2000 und Thomas Rahn, Festbeschreibung. Funktion und

Topik einer Textsorte am Beispiel der Beschreibung höfischer Hochzeiten (1568-1794),
Tübingen 2006, 188-256. Einen Überblick über die verschiedenen Arten der Festbeschreibung
bietet Helen Watanabe-O'Kelly, „Festival Books in Europe from Renaissance to Rococo", in:
Seventeenth Century 3 (1988), 181-201.

11 Zitiert nach Seifert, Hochzeitsopern (wie Anm. 9), 31f.
12 Sonderfälle bilden die Drucke von Giovanni Andrea Bontempis II Paride (Dresden 1662) und

der Musik Johann Heinrich Schmelzers zu den Tänzen im Rossballett La Contesa dell'Aria
e dell'Acqua, das am 24. Januar 1667 in Wien aufgeführt wurde.



Das Publikum höfischer Opern 129

drucken lassen durften.13 Dies bedeutete de facto auch das Verbot auswärtiger
Aufführungen ohne Einverständnis des Hofes, da nach deutschem und
österreichischem Recht bis ins späte 18. Jahrhundert hinein keine Verwertungsrechte
für Musikautoren existierten,14 Aufführungen also von jedermann durchgeführt

werden konnten, der im Besitz eines Manuskripts oder Druckes war.15

Um dem entgegenzuwirken, findet sich in zahlreichen Anstellungsverträgen
der Hofkomponisten in Dresden, Stuttgart, Braunschweig-Wolfenbüttel und
Eisenach vom späten 16. Jahrhundert bis in die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts

ein Absatz zur umfassenden Geheimhaltung der Kompositionen.16 Noch
in Joseph Haydns Vertrag mit dem Fürsten Paul II. Anton Esterhäzy vom 1.

Mai 1761 heisst es, dass er seine „Kompositionen mit niemandem zu
kommunizieren, viel weniger abschreiben zu lassen, sondern für Ihre Durchlaucht
einzig und allein vorzubehalten"17 habe. Im Extremfall führte der fürstliche
Ausschliesslichkeitsanspruch zur Beschlagnahme des musikalischen Nachlasses

wie beim Darmstädter Hofkapellmeister Christoph Graupner durch
den Landgrafen Ludwig VIII. kurz nach dem Tod des Komponisten 1760 oder
zur Einbehaltung sämtlicher handschriftlicher Quellen und Autographe der
höfischen Opern wie im Falle des Stuttgarter Hofkapellmeisters Niccolö Jom-
melli durch Herzog Carl Eugen.

Vor dem Hintergrund dieser Betrebungen zur Geheimhaltung und
Eigentumssicherung zeigen die verschiedenen Höfe unterschiedliche Strategien bei
der Genehmigung auswärtiger Aufführungen: Jommellis Stuttgarter Repertoire
bot man ausschließlich in Stuttgart und Ludwigsburg, Pietro Torris Opern
in München, und Antonio Caldaras Wiener Opern kamen nur höchst selten
in Braunschweig und Venedig auf die Bühne. Einem anderen Kalkül folgte
offenbar der Dresdner Hof, der aus der europäischen Reputation und breiten
Rezeption von Hasses Opern repräsentativen Gewinn zu ziehen trachtete und
zahlreiche Aufführungen z. B. in Berlin, Braunschweig, Mannheim, Wien, London,

Hamburg und verschiedenen Theatern Italiens gestattete oder zumindest
nicht verhinderte. Noch offener zeigte sich der Berliner Hof unter Friedrich II.,

13 Ein Beleg hierfür ist Hasses Antrag an Kurfürst Friedrich August II. vom 14. Juni 1756 auf
die Genehmigung zum Druck seiner „Opern und musikalischen Werke" im Leipziger Verlag
Breitkopf, die er am 31. Juli erhielt und wofür er fünf Pflichtexemplare bei Hofe abzuliefern
hatte, vgl. Hansjörg Pohlmann, Die Frühgeschichte des musikalischen Urheberrechts (ca.

1400-1800). Neue Materialien zur Entwicklung des Urheberrechtsbewußtseins der Komponisten,

Kassel etc. 1962, 225, 296-297. Zu vermuten ist aus dem Wortlaut der Bewilligung,
dass es sich nicht um eine „Gesamtausgabe", sondern um den Druck einzelner populärer
Stücke handelte. Der Siebenjährige Krieg verhinderte das Projekt.

14 Vgl. dazu auch Sabine Henze-Döhring, „Erich Schulze und die Wahrung der Musikrechte",
in: Festgabe zum 85. Geburtstag von Prof. Dr. Erich Schulze, hg. von Dieter Meurer, Marburg
1999, 19-31, insbes. 20.

15 Vgl. auch Christian Sprang, „Zwischen ,Entdeckung' und Globalisierung. Das französische
Musikurheberrecht des 19. Jahrhunderts", in: Le concert et son public. Mutations de la vie
musicale en Europe de 1780 à 1914 (France, Allemagne, Angleterre), hg. von Hans Erich
Bödeker, Patrice Veit und Michael Werner, Paris 2002, 47-61, insbes. 53.

16 Vgl. dazu Pohlmann, Frühgeschichte (wie Anm. 13), 236-238.
17 Zit. nach Pohlmann, Frühgeschichte (wie Anm. 13), 237.



130 Panja Mücke

wo es einen offiziellen Handel mit Partiturkopien, Ariensammlungen und
Stimmenmaterial zu den höfischen Opern gab und Aufführungen von Werken
Carl Heinrich Grauns in Darmstadt, Hamburg, Braunschweig, Stuttgart, Bonn,
Mainz und Verona möglich waren.18

Oper als höfische Arkankunst und Publikumsinteraktion

Im Unterschied zu den Karnevals- und Hochzeitsopern gab es an den Höfen der
frühen Neuzeit eine zweite Kategorie höfischer Opern, deren Aufführung im
Rahmen von Kammerfesten weitgehend geheim gehalten wurde. Vor allem zu
den fürstlichen Geburts- und Namenstagen bot man in den Landschlössern und
deren Gärten Opern, bei denen nur ein ausgewählter Teil der Hofgesellschaft
zugegen war und keine Vertreter des dritten Standes Zugang erhielten. Diese
Opern fanden auch in den gedruckten Medien so gut wie keinen Niederschlag.
Natürlich wurde es am Hof und in der Stadt bekannt, dass eine Festivität stattfand,

wenn sich der halbe Hof auf Reisen begab; es konnte z. B. nicht verborgen
bleiben, dass zahlreiche Kutschen vom Hof wegfuhren, die das Mobiliar, das

Personal, den Hofstaat, das Gepäck, die Bühnenbilder und Instrumente
transportierten. Der konkrete Ablauf des Festes indes blieb weitgehend im Dunkeln,
woraus die Exklusivität der Veranstaltung resultierte. Mit diesen Opernaufführungen

wurde die Hofgesellschaft geteilt - in diejenige Hälfte, die Zutritt zur
Festlichkeit hatte, und in diejenige, für die die Feier ein Arkanum bleiben musste.

Von besonderem Interesse ist nunmehr, dass sich diese für einen geschlossenen

Rahmen konzipierten Opern von den Karnevalsopern durch ein Element
in der textlichen Gestaltung unterscheiden, das vorrangig zur Interaktion mit
den Zuschauern gedacht war. Nur die Festopern enthalten in Musik gesetzte
paratextuelle Elemente wie Licenze und allegorische Pro- und Epiloge, die der
Kommunikation zwischen Bühne und Publikum dienten. Die Licenze stehen
in der Tradition der höfischen Casualdichtung; hierbei handelt es sich um
schlichte, szenisch unspektakuläre Huldigungsgesänge aus Rezitativ und Arie
bzw. Chor, die am Ende einer Opernvorstellung in der Regel vom Primo uomo
oder der Prima donna vorgetragen wurden. In den Pro- oder Epilogen wenden
sich allegorische Figuren an das Publikum und verknüpfen die Opernhandlung
expressis verbis mit den Adressaten und dem Aufführungsanlass. Realisiert
wurden diese oft mit eigens engagierten Sängern oder auch Angehörigen des

Hofstaates, in einem neuen Bühnenbild, in anderer Kostümierung und unter
Verwendung von Bühnenmaschinerie. Zudem konnten Initialen und Wappen
als Symbole für den Auftraggeber erscheinen.

Derartige paratextuelle Elemente weisen nur die Geburts- und
Namenstagsopern sowie die wenigen Hochzeitsopern auf, nicht aber die Karnevalsopern.

Das heisst konkret, dass sich die Licenze, Pro- und Epiloge vor allem
an den überregionalen Hochadel und den regionalen Hofadel richteten. Die
Festopern waren für den Kern des Hofstaates bestimmt; die Karnevalsopern

18 Vgl. hierzu Christoph Henzel, Berliner Klassik. Studien zur Graunüberlieferung im 18. Jahr¬

hundert, Beeskow 2009, 85, 121-123, 371.



Das Publikum höfischer Opern 131

aber - für die häufig die Geburts- und Namenstagsopern ohne die expliziten
Herrscherhuldigungen wieder aufgenommen wurden - hatten eine aussen- und
innenpolitische Bedeutung für alle Stände, indem sie eine möglichst grosse
Öffentlichkeit erreichen sollten und erreichten.

Verschiebung der Publikumsstruktur ab ca. 1750

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ging man an vielen europäischen
Höfen von der vollfinanzierten Hofoper zu einer teilsubventionierten Im-
presastruktur über - in Wien ab 1740, Dresden ab 1763, Stuttgart ab 1784
und München ab 1787. Diese Entwicklung wird in der Forschung überwiegend

als das Ende der exklusiven Phase der Hofoper interpretiert und mit
dem Schlagwort der Verbürgerlichung' der Hofbühnen versehen, weil man
nunmehr die Theater nicht nur einem geladenen Publikum, also Gästen des
höfischen Veranstalters, sondern gegen Eintritt einem anonymen Publikum,
also zahlenden Konsumenten, öffnete.19 Übersehen wird hierbei indes der
nach wie vor starke Einfluss, den die Höfe auf ihre Impresabetriebe nahmen
und die große Abhängigkeit des Pächters von den höfischen Vorgaben: Der
Impresario benötigte ein Privileg, musste seinen Spielplan und die
Sängerengagements mit dem Hof abstimmen, während der Hof ihm das Orchester und
den Fundus mit Dekorationen und Kostümen zur Verfügung stellte. Er erhielt
eine Subvention als Äquivalent für Freikarten für den Hof. Hierbei konnte es
sich um fast die Hälfte der Plätze im Opernhaus handeln, darüber hinaus um
diejenigen mit der besten Sicht im ersten und zweiten Rang.20 Zudem waren
die Eintrittspreise der höfischen Impresa-Opern so hoch, dass sie im Grunde
nur vom Adel und vermögenden Bürgertum sowie von hohen Beamten und
Kaufleuten bezahlt werden konnten, während sie für breite Schichten
unerschwinglich blieben. Die Logenmiete für zwei Monate im Wiener Burgtheater
hätte einen Hofmusiker ein Achtel seines Jahreseinkommens gekostet, eine
Köchin hätte bereits für einen Sitzplatz an einem Abend ein Fünftel ihrer
jährlichen Gesamteinkünfte hergeben müssen.21

Das untere Bürgertum oder die Handwerkerschaft hatte im kommerziellen
Betrieb folglich zwar allgemein Zutritt gegen eine bezahlte Eintrittskarte; im
Gegensatz zur vollständig finanzierten Hofoper der vergangenen Jahrzehnte
war dies indes kaum mehr als eine theoretische Möglichkeit. Während in

19 Vgl. z. B. Ute Daniel, Hoftheater. Zur Geschichte des Theaters und der Höfe im 18. und 19.

Jahrhundert, Stuttgart 1995, 66 und dies., „Vom fürstlichen Gast zum Konsumenten. Das
Hoftheaterpublikum in Deutschland vom 18. zum 19. Jahrhundert", in: Le concert et son
public (wie Anm. 15), 347-385, insbes. 347-349.

20 Vgl. hierzu auch: Panja Mücke, „Wandertruppe und Hofoper. Die Etablierung deutschsprachiger

Opern in Dresden", in: Oper im Aufbruch. Gattungskonzepte des deutschsprachigen
Musiktheaters um 1800, hg. von Marcus Chr. Lippe, Kassel 2007 Kölner Beiträge zur
Musikwissenschaft 9), 133-152.

21 Vgl. für die Eintrittspreise im Wiener Burgtheater Otto G. Schindler, „Das Publikum in der
Josephinischen Ära", in: Das Burgtheater und sein Publikum, hg. von Margret Dietrich, Wien
1976, 11-96.



132 Panja Mücke

der zur Gänze subventionierten Hofoper als Teil der höfischen
Kommunikationsstrategie alle Stände vertreten waren, wurde die Oper unter Leitung eines
Impresarios in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zu einer tatsächlich
elitären Angelegenheit des Adels und des finanzkräftigen, gehobenen Bürgertums.

Das untere Bürgertum ging hingegen weiterhin ins Theater, es wich
nunmehr in die sich zur selben Zeit stark entwickelnden Privattheater der
Vorstädte mit geringerem Eintritt und einer Konzentration auf das
deutschsprachige Musiktheater aus.


	Öffentlichkeit und Kommunikationssystem : das Publikum höfischer Opern

