
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: La finta pazza in Paris : zum Verhältnis von Commedia all'improvviso
und Oper

Autor: Hauck, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

LA FINTA PAZZA IN PARIS.
ZUM VERHÄLTNIS VON COMMEDIA ALL'IMPROVVISO UND OPER

von Sebastian Hauck

Sie haben es noch erlebt, wie die erste wälsche Operntruppe
am Hof gastirte mit Strozzis La Finta Pazza, 1645 war das. Eine
Revue, ein Cabaret, ein Variété ist das gewesen, ein Circus. [...]
wie kindisch war jene erste Opéra in Frankreich, una pazzia
italiana, so grauste es den Graubärten, der Himmel bewahre
uns vor solcher ausländischer Nouveauté bei Hofe, kindisch
und uncultivirt.1

Eine Untersuchung des historischen Phänomens Oper aus der Perspektive
ihres Verhältnisses zur Commedia all'improvviso2 wirft neue Fragestellungen
auf, die das gemeinhin konzise Geschichtsbild hinterfragen, das Forschungen
zur Oper allzu oft zugrunde lag. Unter den Prämissen eines entwicklungsgeschichtlichen

Ansatzes wurden dabei neue Errungenschaften in künstlerischen
Höchstleistungen und Innovationen gesehen. Besondere theaterhistorische
Ereignisse wie die Aufführung von La finta pazza am 14. Dezember 1645
in Paris (oder die Florentiner Intermedien, die im Wechsel mit der Commedia

all'improvviso La pazzia di Isabella der Gelosi-Truppe am 13. Mai 1589

aufgeführt wurden) zeigen überdeutlich, wie sehr im Status nascendi einer
italienischen oder französischen Oper die Möglichkeit gegeben war, dem
Publikum mehrere Theaterformen / Schauspielstile / Weltsichten und Weltbilder /
anthropologische Konzepte etc. alternierend und als komplementär bzw. sich
nicht als gegenseitig ausschliessend zu präsentieren.3 Die interessantesten
Überschneidungen bieten nicht diejenigen Momente, in denen Schauspieler
Opern aufführten oder versuchten, eigene Libretti zu verfassen, sondern die
seltenen Augenblicke, in denen am gleichen Abend, in derselben Darbietung
beide Theaterformen gleichberechtigt nebeneinander existieren konnten - wie
das bei der Aufführung von La finta pazza wohl der Fall war.

1

Wolfgang Schlüter, Anmut und Gnade, Frankfurt a. M. 2007 Die Andere Bibliothek 265), 27.
1 Der gängige Begriff ,Commedia dell'Arte' ist aus historisierender Perspektive unbrauchbar.

Zum ersten Mal wurde er von Carlo Goldoni in seinem Reformstück II teatro comico (1750)
abwertend für die zu überwindende Theaterkunst gebraucht, der er seine Reformvorstellungen
als ,Arte della Commedia' entgegenstellte. Zeitgenossen der italienischen Berufsschauspieler
sprachen eher von Commedia all'improvviso, Commedia degli zanni, Commedia delle masche-
re, Commedia italiana, Commedia a soggetto, Commedia mercenaria, Commedia d'istrioni
oder Commedia a braccio. Vgl. auch Stefan Hulfeld, „Schauspieltechniken der ,commedia
all'improviso'", Basler Jahrbuch für Historische Musikpraxis 31 (2007), 91-102.
Vgl. Rudolf Münz, „II cannocchiale per La finta pazza. Eine theaterhistorische Supermonade
zur Bestimmung von Theatralitätsgefügen", in: Christel Weiler und Hans-Thies Lehmann
IHgg.), Szenarien von Theater (und) Wissenschaft - Festschrift für Erika Fischer-Lichte, Berlin
2003 Theater der Zeit. Recherchen 15), 43-67.



98 Sebastian Hauck

Das Verhältnis von Commedia all'improvviso und Oper beschreibt Nino
Pirotta in einem eingängigen Bild: Er vergleicht die Beziehung zweier
unterschiedlicher, aber keineswegs einander ausschliessender Theaterformen mit
zwei Ästen eines Baumes, die nicht in entgegengesetzte Richtungen wachsen,
sondern miteinander verflochten sind, sich zeitweise trennen und dann wieder
annähern.4 Eine besonders intensive Phase solcher Annäherung beider Zweige
lag in Italien etwa zwischen 1545 und 1650 vor. Auch wenn es „die Oper" - je
nachdem, welcher der verschiedensten Thesen man folgen möchte - zwischen
1545 und wahlweise 1597, 1598, 1600, 1607 oder 1637 noch überhaupt nicht
gab, so lassen sich auch für diesen Zeitraum Begegnungen zwischen höfischer
Festkultur und der „Theater-Tradition des souveränen Schauspielers"5 feststellen.

Auch die vermeintliche Geburt oder Erfindung der Oper fand in einem
konkreten Kontext anderer Theaterformen statt. Vincenzo Galilei etwa nahm
sich in seinem Dialogo sopra la musica antica e moderna (1581) bei der Frage
der musikalischen Deklamation die Zanni der Commedia all'improvviso zum
Vorbild.6 Betrachtet man darüber hinaus, wer die sängerischen Fähigkeiten
besass, der Kunstform Oper Leben einzuhauchen, so stösst man u. a. auch
auf professionelle Schauspieler und - vor allem - Schauspielerinnen. Beispielsweise

rettete die bekannte Schauspielkompanie der Fedeli bei der Mantua-
ner Fürstenhochzeit im Jahr 1608 die Aufführung von Claudio Monteverdis
Arianna, indem die Schauspielerin Virginia Ramponi Andreini (Florinda) für
die verstorbene Sängerin Caterina Martineiii einsprang und überwältigendes
Lob erntete.7

Das Bild zweier relativ homogener Äste lässt sich aber bei näherer Betrachtung

nicht aufrechterhalten. Der Theaterhistoriker Roberto Tessari spricht
im Zusammenhang mit der Commedia all'improvviso von ihren „tre diversi
volti" oder Erscheinungsformen.8 Soziale Differenzierungen unterschieden
zwischen comici virtuosi, die, in hohem Ansehen stehend, zum Teil in die
höfische Festkultur integriert waren und in höchstem Mass protegiert wurden,

und den ciarlatani, die auf Strassen und Plätzen ihre Phantasien und
Waren feilboten. Theoretische Differenzierungen nahmen auf die Produktion
und Durchführung bezogen Unterscheidungen in professionisti (virtuosi und

ciarlatani) und dilettanti vor. Letztere waren gelehrte Laien und
Akademiemitglieder, die mit Commedie ridicolose aufgeschriebene Komödien über die

Commedia all'improvviso zur Aufführung brachten.

4 Nino Pirrotta, „Commedia dell'arte and opera", The Musical Quarterly 41 (1955), 305.
5 Gerda Baumbach, „Vorstellung zweier Welten und das Prinzip der Verkehrung. Die Tradition

und Nestroy", in: William Edgar Yates (Hg.), Theater und Gesellschaft im Wien des 19.

Jahrhunderts. Ausgewählte Aufsätze zum 25-jährigen Bestehen der Zeitschrift „Nestroyana",
Wien 2006 Quodlibet 8), 71.

6 Vgl. Paola Besutti, „L'identità nazionale in scena: il contributo degli attori e dei poeti alla

nascita e alla prima affermazione dell'opera in musica", in: Gino Rizzo (Hg.), L'identità
nazionale nella cultura letteraria italiana, Bd. 1, Martina Franca 2001, 168.

7 Vgl. Claudia Burattelli, Spettacoli di corte a Mantova tra Cinque e Seicento, Florenz 1999.
8 Roberto Tessari, La Commedia dell'Arte nel Seicento. „Industria" e „arte giocosa" della ci-

viltä barocca, Florenz 1969, 41.



99

Definitionen von Oper wie die folgende verengen die Sicht und werden aus
historischer Perspektive relativiert:

der Begriff 0[per lässt sich] differenzieren in: (a) das musikdramatische Werk, das

in der Regel von einem Librettisten und einem Komponisten verantwortet wird,
(b) die Aufführung eines musikdramatischen Werks, (c) die Institution, die Werke
in Auftrag gibt und/oder zur Aufführung bringt, (d) die Gebäude, in denen die
Aufführungen stattfinden9.

Welche Oper ist da gemeint? Die in Florenz, Mantua, Rom, Venedig, London,
Hamburg oder Paris? Clemens Risi überträgt eine auf poetisch-rhetorischen
Prinzipien fussende, werkfixierte Definition des Theaterbegriffs, der seit den
1970er Jahren einer Revision unterzogen wurde,10 auf das Feld Oper und klammert

somit besonders Forschungen im historisch-dynamischen Kontext aus.
Gerade das Verhältnis von Commedia all'improvviso und Oper muss in dieser
Definition unberücksichtigt bleiben, was eine Kontextualisierung im Umfeld
verschiedener Theaterformen erschwert und nahezu unmöglich macht.

Dagegen böte es sich an, von einem Herausbildungsprozess der Oper zu
sprechen, der selbstverständlich Kontakte zu anderen Theaterformen nicht
ausschloss, da Oper gerade nicht in einen ,luftleeren Raum' hineingeboren
wurde. In diesem Aushandlungszeitraum bestand für die comici virtuosi die
Frage darin, inwiefern auch sie das neue Phänomen ihrem Repertoire hinzufügen

konnten, das, historisierend betrachtet, unterschiedlichste Bezeichnungen
erhielt - Favola in musica, Favola pastorale, Dramma musicale, Commedia
per musica -, aber noch nicht Oper. Berufsschauspieler beherrschten quasi die
gesamte theatrale Produktion ihrer Zeit, die von der Darbietung ihrer eigenen
Improvisationskomödien über literarische Komödien, Tragödien und Pastoralen

bis hin zu Intermedien (in der Bandbreite von den prunkvoll-höfischen
Veranstaltungen bis zu den Unterhaltungen zwischen den Gängen eines
Banketts wie akrobatischen Einlagen, Lazzi oder Burle) reichte. Am Ende dieser
Periode steht als eindeutiges Ergebnis eine professionelle Spezialisierung. Im
Grossherzogtum Toskana bildete den Anfangspunkt dieser Entwicklung die
Eröffnung eines in Siena errichteten Theaterbaus (1647), der nach dem Vorbild
des in Venedig befindlichen Teatro Novissimo nur für Opernaufführungen
vorgesehen war. 1645 wurde die Oper La finta pazza noch im Teatro di Bal-
dracca in Florenz gezeigt, das den professionellen comici vorbehalten war.11

J Clemens Risi, „Oper", in: Erika Fischer-Lichte, Doris Kolesch und Matthias Warstat (Hgg.),
Metzler Lexikon Theatertheorie, Stuttgart etc. 2005, 229.
Vgl. Corinna Kirschstein, Theater/Wissenschaft/Historiographie. Zu den Anfängen
theaterwissenschaftlicher Forschung in Leipzig, Leipzig 2009 Leipziger Beiträge zur
Theatergeschichtsforschung 1).

Vgl. Nicola Michelassi, „La Finta Pazza a Firenze. Commedie ,Spagnole' e .Veneziane' nel
Teatro di Baldracca (1641-1655]", Studi Secenteschi 41 (2000), 313-353.



100 Sebastian Hauck

I.

Der Mensch will immer gern Jahr und Tag wissen, wann ein Kindlein zur Welt
geboren ist, und thut wohl daran, denn es ist schön, Geburtstage zu feiern, die
mit Schmauß und Spiel von jeher im besten Einverständnisse standen und noch
stehen. [...] Steht das mit Menschen, sogar bis auf den recht eigentlich genauen
Anfang christlicher Aera so, wie sollte es wohl mit Erfindungen des Menschen
anders stehen?12

Gottfried Wilhelm Fink, ab 1841 als Privatdozent für Musikwissenschaft an
der Leipziger Universität tätig, formuliert schon 1838 den für einen Gelehrten
des 19. Jahrhunderts verständlichen Wunsch, einen Ursprung, einen Anfang
oder ein Geburtsdatum für die Oper zu bestimmen. Auch wenn gerade Fink
sich im Weiteren nicht auf einfache Antworten einlässt, hat doch die Suche
nach den Anfängen des Phänomens Oper in der historischen Rückschau dazu
geführt, allzu einfache Antworten zu formulieren. Für Oper in Florenz gilt
dies in gleichem Mass wie für Oper in Paris: „Die angebliche Geburtsstunde
der Oper in Frankreich im Jahre 1645 ist ein Mythos"13, stellt Michael Klaper
fest. Andere waren sich einig, dass 1673 mit der Tragédie en musique Cadmus
et Hermione von Jean-Baptiste Lully und Philippe Quinault „recht eigentlich
die Geburtsstunde der französischen Oper"14 schlug, während häufig mit der

Setzung eines absoluten Anfangs gleichsam alle zuvor unternommenen
Anläufe oder Experimente, eine französische Oper zu schaffen bzw. Oper in Paris

zu etablieren, zu nichtigen Vorläufern degradiert wurden. So beispielsweise
die Projekte Pierre Perrins, der sich 1659, also schon eine Dekade vor der

auf sein Betreiben hin veranlassten institutionellen Gründung der Académie
d'Opéra (1669), mit der Pastorale d'Issy an einer „première Comédie Françoise
en Musique" versucht hatte und dem Lully 1672 auf Betreiben Colberts das

Privilège Royal abkaufte. Als Vorläufer galten ausserdem das Ballet de cour,
das Comédie-ballet (oder besser: das Tragédie-ballet, wie es 1671 mit Psyché
versucht wurde) oder die Maschinenstücke, wie sie bis 1662 am Théâtre du

Marais gezeigt wurden, darunter Pierre Corneilles Tragédie avec musique
Andromède (1650) mit den Dekorationen von Giacomo Torelli.

Ausgeblendet werden dabei auch die Annäherungen unterschiedlicher
Theaterformen und -Sphären, wie die der Comédie italienne und der höfischen Fest-

und Spektakelkultur. Das Ballet des muses (1666), „un ballet plum-pudding"15,
vereinte unter Mitwirkung des Königs unterschiedlichste Theaterformen: „On

y met de la pastorale, de la comédie, de la Commedia dell'Arte, de la
pantomime, de la mascarade."16 In der neunten Entrée, die der Muse Polyhymnia

12 Gottfried Wilhelm Fink, Wesen und Geschichte der Oper. Ein Handbuch für alle Freunde

der Tonkunst, Leipzig 1838, 15-16.
13 Michael Klaper, „Der Beginn der Operngeschichte in Paris? Anmerkungen zu La finta pazza

(1645]", in: Laurine Quetin und Albert Gier (Hgg.), Le livret en question, Tours 2007, 91.
14 Anna Amalie Abert, Geschichte der Oper, Kassel 1994, 149.
15 Philippe Beaussant, Lully ou le musicien du Soleil, Paris 1992, 329.
16 Beaussant, Lully (wie Anm. 15], 329, Hervorhebungen im Original.



LA PINTA PAZZA IN PARIS 101

gewidmet war, trafen griechische Philosophen und römische Redner aufeinander.

Die Philosophen wurden von den Schauspielern des Hôtel de Bourgogne
Montfleury, Brécourt und Raymond Poisson gespielt, die sonst in rhetorischem
Stil die grossen französischen Tragödien deklamierten, die Redner dagegen
von den italienischen Schauspielern, namentlich vom berühmten Arlequin
Domenico Biancolelli, von Tiberio Fiorilli (Scaramouche) und Giacinto Ben-
dicelli (Valerio), „ausquels on a laissé la liberté de composer leur rooles".17

Spätestens seit 1643 hatte Jules Mazarin versucht, eine italienische Operntruppe

nach Paris zu holen und somit nach der Commedia all'improvviso oder
Comédie italienne eine weitere italienische Theaterform in Frankreich zu
etablieren. Wie sehr sich Oper als Repräsentationsinstrument eignete, hatte er
zwischen 1632 und 1634 in Diensten des Kardinal Antonio Barberini erfahren.
Dem Neffen des als Papst Urban VIII. regierenden Maffeo Barberini diente er
als eine Art Intendant der im Palazzo der Familie seit 1632 aufgeführten Opern.

In Rom waren unter dem Pontifikat Urbans VIII. Kunst und Kultur zu einer
neuen Blüte gekommen. Der Papst hatte erkannt, dass es, besonders im Kontext
der Gegenreformation, von grossem Nutzen sein konnte, sich bildender Kunst
oder des Theaters als eines Repräsentations- und Herrschaftsinstrumentes
zu bedienen. Das römische Opernmodell war Teil dieses Anspruchs, wofür
Stefano Landis Ii Sant'Alessio exemplarisch steht. Für die Wiederaufnahmen
dieser Oper zeichnete in den Jahren 1633 und 1634 Jules Mazarin
verantwortlich. Im Prolog wurde ein römisches Sozialprogramm entfaltet, welches
das christliche Rom als eine Vollendung des antiken heidnischen begriff. Im
eigentlichen Stück nach der Vita des Heiligen Alexius wurden dann christliche
Werte wie ein von Verzicht geprägtes Leben, die Geringachtung des irdischen
Daseins und die Hinwendung auf das himmlische gefeiert. Ein aus klerikaler
Sicht als ,Störfaktor' empfundenes Element war der römische Karneval, den
der Klerus einerseits mit Reglementierungen, die sich gegen die rituelle
Gewalt und allgemeine Ausschweifung richteten, einzuschränken suchte (man
denke nur an die Maskenverbote). Andererseits unternahm der Klerus mit
der eigenen theatralen Prachtentfaltung in religiösen Zeremonien oder durch
Opernaufführungen den Versuch, ein Gegengewicht zu etablieren.18

Als erster Minister Frankreichs strebte Mazarin danach, dieser römischen
Prägung folgend aus Paris „une sorte de greffe tardive de la Rome d'Urbain
VIII et des Barberini"19 zu machen. Dazu gehörte auch, zahlreiche Musiker und

17 Isaac de Benserade, Ballet des muses. Dansé par sa Majesté à son Chasteau de S. Germain
en Laye le 2. Décembre 1666, Paris 1666, 33.

18 Zum römischen Theatergefüge siehe Sebastian Hauck, „Gian Lorenzo Bernini zwischen den
zwei Theatern. Eine Monade aus dem barocken Rom", in: Gerda Baumbach (Hg.), Auf dem
Weg nach Pomperlörel. Kritik „des" Theaters. Aufsätze, Leipzig 2010 Leipziger Beiträge
zur Theatergeschichtsforschung 2), 187-230. Sowie ders., „Comica del cielo und Comica
virtuosa. Die Konversion der heiligen Magdalena als Legitimation von Schauspielkunst", in:
Elisabeth Oy-Marra, Ricarda Matheus und Klaus Pietschmann (Hgg.), Barocke Bekehrungen.
Konversionsszenarien im Rom der Frühen Neuzeit, Bielefeld 2012 Mainzer Historische
Kulturwissenschaften 7), im Druck.

19 Beaussant, Lully (wie Anm. 15), 46.



102 Sebastian Hauck

römische Künstler, darunter Gian Lorenzo Bernini, nach Paris zu ,importieren'.
Der Tod Urbans VIII. im Jahr 1644 und die Flucht seiner Neffen nach Paris
schnitten Mazarins gute Beziehungen nach Rom zunächst ab. Diese Gelegenheit
nutzten die Vertreter der Comédie italienne und ergriffen die Initiative, mit
La finta pazza eine venezianische Oper aufzuführen - und wahrscheinlich
richteten sich die Italiener mit dieser Unternehmung auch gegen Mazarins
Pläne, in Paris ein Theatergefüge römischer Prägung zu etablieren.

Seit dem 13. Juni 1644 war eine italienische Truppe in Paris präsent.20 Zu ihr
gehörten Tiberio Fiorilli, der bekannte Scaramouche, und seine Frau Lorenza
Elisabetta del Campo, die die Dienerin Marinette spielte. Hinzu kamen noch
der erste Zanni Fulvio Baroncini (Brighella) und der zweite Zanni Domenico
Locatelli (Trivellino) sowie die Innamorate Brigida Fedele Romagnesi (Aurelia)

und Luisa Gabrielli (Lucilla).21 Weil Baroncini und die Romagnesi nach
Italien zurückkehrten, richteten die übrigen Schauspieler eine Bittschrift an
die Königin, für die beiden abgereisten Schauspieler Ersatz am Hof von Parma
zu finden. Da sie ein Spektakel nach Art einer venezianischen Festa teatrale
planten („une de ces pièces qui, à Venise, balançaient la vogue des opéras et

en lesquelles la musique, la danse, les machineries et les décorations tenaient
une place considérable"22), forderten sie ebenfalls noch einen Ballettmeister und
einen Theatralarchitekten an. Anna von Österreich schrieb am 12. März 1645

an ihren Vetter Odoardo Farnese nach Parma, der daraufhin die Schauspieler
Carlo Cantü (der Zanni Buffetto), Giulia Gabrielli (detta Diana) und deren Mann
Pietro Paolo Leoni sowie den Ballettmeister Giovan Battista Balbi, Tasquino
genannt, und den bekannten venezianischen Theatralarchitekten Giacomo
Torelli nach Paris entsandte. Beide, Balbi für die Ballett-Intermedien und
Torelli für die Dekorationen, waren schon bei der Uraufführung von La finta
pazza am Teatro Novissimo in Venedig (1641) massgeblich beteiligt gewesen.

Für sie erwies sich die Zusammenarbeit mit den Comédiens anfänglich
als ausserordentlich schwierig, was offensichtlich auf einem Missverständnis
beruhte. Torelli war davon ausgegangen, in Diensten der Königin zu stehen,
da diese die Anfrage an Odoardo Farnese formuliert hatte. Als er in Paris
erfuhr, dass er eigentlich für einfache Schauspieler zu arbeiten hatte und dazu

noch (schlecht) bezahlt war, beklagte er sich am 11. Juni 1645 in einem Brief

an den Sekretär des Herzogs, dies sei ihm in seinem Ansehen abträglich. Seine

Befürchtungen, mit dem übel beleumundeten Berufsstand professioneller
Schauspieler die eigene Reputation zu gefährden, scheinen berechtigt gewesen
zu sein, denn er schreibt, Francesco Manelli habe ihn und Balbi in Venedig

20 Zur Präsenz der Italiener in Paris vgl. Stefan Hulfeld, „Paris 1697/1716. Neue Szenen des alten

.Théâtre italien'", in: Friedemann Kreuder, Stefan Hulfeld und Andreas Rotte (Hgg.),
Theaterhistoriographie. Kontinuitäten und Brüche in Diskurs und Praxis, Mainz 2007 Mainzer
Forschungen zu Drama und Theater 36), 89-114.

21 Sergio Monaldini, „Opera vs. Commedia dell'Arte. Torelli e la Compagnia Italiana a Parigi",
in: Francesco Milesi (Hg.), Giacomo Torelli. L'invenzione scenica nell'Europa barocca, Fano

2000, 176 bzw. 178.
22 Henri Prunières, L'Opéra en France avant Lulli, Paris 1913, 67.



103

schon öffentlich angeprangert. Der Streit wurde letzten Endes durch die
Königin persönlich entschieden. Torelli fügte sich und arbeitete, finanziell nun
grosszügig an den Einnahmen beteiligt, mit den Schauspielern zusammen.
Die Premiere von La Finta pazza im Dezember 1645 wurde ein beachtlicher
Erfolg, von dem nicht zuletzt Torelli und Balbi profitieren sollten.

Augenscheinlich gelang es den Italienern jedoch nicht, mit La finta pazza
eine hybride Mischform aus so unterschiedlichen Theaterformen wie Com-
media all'improvviso und Oper in Paris zu etablieren. Obwohl noch 1647
der Schauspieler Giovan Battista Andreini sein Stück La Feiinda (1622) als
Teil einer „offensiva teatrale" Mazarin widmete,23 war es diesem schon im
Februar 1646 gelungen, mit Egisto wahrscheinlich nicht Francesco Cavallis
Oper, sondern die römische Oper L'Egisto ovvero Chi soffre speri von Giulio
Rospigliosi aufzuführen und so sein ursprüngliches Vorhaben zu verwirklichen.24

Am 2. März 1647 wurde dann im Palais Royal die Tragicommedia per
musica L'Orfeo des römischen Komponisten Luigi Rossi und des römischen
Librettisten Francesco Buti erstmals gezeigt.

Welcher Art das Spektakel gewesen sein könnte, das die italienischen Schauspieler

mit La finta pazza zeigten, lässt sich im Nachhinein nur schwer bestimmen.

Eine ungefähre Ahnung vermittelt eine 1645 in Paris erschienene Schrift
mit dem Titel Feste Theatrali per La finta pazza, die neben den bekannten
Stichen von Torellis Dekorationen auch eine Beschreibung der Aufführung von
dem Schauspieler Giulio Cesare Bianchi/Blanqui enthält. In der französischen
Ubersetzung unter dem Titel Explication des décorations du théâtre et les
argumens de la pièce heißt es: „Ayant esté particulièrement fauorisé des

Seigneurs Comédiens Italiens pour ouyr, voir &. essayer la Folle Svpposée qu'ils
doiuent représenter dans le Petit Bourbon, une partie en Musique & l'autre à
l'ordinaire."25 Teilweise gesprochen und teilweise gesungen führten die Italiener
La finta pazza auf. Aus dem Druck, den Blanqui mit Auszügen aus dem Libretto
angereichert hatte, geht eindeutig hervor, welche Szenen gesungen und welche
gesprochen wurden. Giulia Gabrielli sang die Partie der Göttin Thetis, Luisa

23 Vgl. Silvia Carandini, „La Feiinda di Giovan Battista Andreini. Strategie musicali di un comico
dell'Arte", in: Alessandro Lattanzi und Paologiovanni Maione (Hgg.|, Commedia dell'Aite e

spettacolo in musica tia Sei e Settecento, Neapel 2003, 118. Im Vorwort hatte Andreini
geschrieben: „Alhor, che per mia felice fortuna in Fiorenza, &. in Mantova fui spettator d'Opere
recitative e musicali, vidi l'Orfeo, l'Arianna, la Silla, la Dafne, la Cerere, la Psiche, cose in
vero meravigliosissime; non solo per l'eccelenza de' fortunati Cigni che le cantàrono gloriose,
come per la rarità de' Musici canori e armoniose, & angeliche le resero. Ond'io invaghitomi
di cosi maravigliosi Spettacoli, conobbi forse non sarebbe stata cosa spiacente, chi havesse
composto un picciol nodo di commedietta in cosi fatto genere." Zit. nach Paola Besutti, „Da
L'Arianna a La Feiinda. Giovan Battista Andreini e la ,comedia musicale all'improviso'",
Musica Disciplina 49 (1995), 275.
Barbara Nestola, „L'Egisto fantasma di Cavalli. Nuova luce sulla rappresentazione parigina
dell'Bgisto ovveio Chi soffie speii di Mazzocchi e Marazzoli (1646)", Receicaie 19 (2007),
125-146.
Zit. nach Marie-Françoise Christout, Le ballet de coui de Louis XIV. 1643-1672, Paris 1967,
197.



104 Sebastian Hauck

Gabrielli Locatelli die Flora, die Sängerin Margarita Bertolotti die Aurora,
während im Falle der weiteren Partien nur Spekulationen angestellt werden
können. Ob den Schauspielern dabei Raum für ihre Lazzi, Burle oder die „jeux
de théâtre" (Luigi Riccoboni) eingeräumt wurde, bleibt im Verborgenen.

Ein Stück aus dem Jahr 1658 weist gleichsam indirekt darauf hin, wie eine
solche Umsetzung konkret ausgesehen haben könnte. Die „Troupe Italienne"
führte La Rosaure, impératrice de Constantinople auf „avec des plus agréables
&. magnifiques vers, musique, décorations, changemens de théâtre & machines:
entremêlée entre chaque acte, de ballets d'admirable invention"26; ein Stück,
in dem gleichberechtigt nebeneinander nahezu alle wesentlichen Elemente
des Pariser Theaters agierten: die Maschinen Torellis, die Arien der Kaiserin
Rosaura nach der Musik eines (unbekannten) Komponisten, die Ballette am
Ende jedes Aktes, die Deklamationen literarischer Verse - sowie die Lazzi des

Schauspielers Tiberio Fiorilli dit Scaramouche: Obwohl er einen Tisch mit
feinsten Speisen vor sich hat, gelingt es ihm mit den verschiedensten Tricks
und Kniffen nicht, auch nur einen Bissen zu verspeisen.

Scaramouche, que la faim pressoit, ne peut retenir les plaintes qu'il en fait à son
maître: mais à peine lui a-t-il fait entendre les foibles accents, qu'il voit paraître une
grande table qu'invisiblement est découverte, & paraît pleine de toutes sortes de mets,
sans qu'il voye qui l'ait préparée, &. qui y doit servir. Scaramouche, sans cérémonie,
s'approche de la table, convié par son maître, &. se mettant en devoir de se rassasier,
desdites viandes; il en est empêché par tant d'accidens ridicules qui surviennent, & par
des tromperies invisibles, ensorte qu'en lui, la colère et la faim également augmentent.
La table est enlevée, Scaramouche la suit, au désespoir de n'avoir point mangé.27

Ob dieser Freiraum auch dem Zanni Buffetto (Carlo Cantü) in La Finta pazza -
vielleicht in der kommentierenden Partie des Eunuchen, quasi als „Mittler
zwischen dem Sollzustand des Helden und dem Istzustand des Menschen"28 -
zur Verfügung stand? Waren die Improvisationen, Lazzi, das leibbetonte Spiel
der Italiener Teil der Aufführung? Zumindest wurden Cantü hoch entwickelte
musikalische Fähigkeiten bescheinigt, wie auch aufgrund eines Stiches von
Stefano della Bella nachzuweisen ist, auf dem Cantü in seiner Maske als
Buffetto ein Instrument spielend abgebildet ist.29 Auf dem Boden im Vordergrund
liegen mehrere Musikinstrumente, darunter eine Flöte, eine Geige und ein
einem Dudelsack ähnliches Instrument, während der Hintergrund einen zweiten
Buffetto zeigt, der sich in Giacomo Torellis Dekoration aus dem ersten Akt,

26 Das Argumento, die Inhaltsangabe, ist abgedruckt in François und Claude Parfaict, Histoire
de l'ancien théâtre italien, Paris 1753, 39-51.

17 Parfaict, Histoire (wie Anm. 26), 45-46.
28 Anke Charton, ,„Ich wollt', ich war' ein Mädchen!' Genderverkehrung in der Oper zwischen

Strukturfigur und Travestie", in: Hilde Haider-Pregler (Hg.), Komik: Ästhetik, Theorien,

Strategien, Wien 2006 Maske und Kothurn 51,4), 392-400, hier 396.
29 Pierre-Louis Duchartre, The Italian Comedy: The Improvisation Scenarios Lives Attributes

Portraits and Masks of the Illustrious Characters of the Commedia dell'Arte, New York

1966, 163.



LA PINTA PAZZA IN PARIS 105

die den Hafen von Skyros darstellen sollte, zu bewegen scheint. Der Prospekt
zeigte nicht die Insel aus der Antike, sondern Paris, genauer den Pont Neuf
und die Ile de la Cité. Dort sind die Reiterstatue Heinrichs IV. zu erkennen
und - ganz im Hintergrund - die Türme von Notre-Dame.

II.

Am Beispiel von La finta pazza lässt sich noch ein weiterer Aspekt des
Verhältnisses von Commedia all'improvviso und Oper erschliessen: Bei der
ersten Aufführung 1641 in Venedig ist sie zwar nicht die erste Oper, die den
Wahnsinn schon im Titel führt, sie wird in dieser Hinsicht aber wegen ihres
grossen Erfolges insofern modellbildend, als die Wahnsinnsszene der Deidamia
zu einem konstituierenden Element der venezianischen Oper avancierte.
Unmittelbar danach arbeiteten z. B. Francesco Cavalli in La Didone (1641) und
L'Egisto (1643) und Benedetto Ferrari in La ninfa avara (1641) ähnliche Episoden

ein. Woher aber der Wahnsinn kam, lässt sich leicht beantworten - aus
der Commedia all'improvviso, in der Wahnsinnsszenen zum festen Repertoire

gehörten, wie die folgenden Beispiele belegen: Die Schauspielerin Giulia
Gabrielli, die in Paris an der Darbietung von La finta pazza beteiligt war,
stammte aus einer Schauspieler-Familie: Francesco Gabrielli, der als Zanni
Scapino Berühmtheit erlangte, hatte am 9.„November 1618 sehr zum Gefallen
der Zuschauer im Florentiner Teatro di Baldracca sein Bravourstück La pazzia
di Scapino gezeigt. Vom ebenfalls bei La finta pazza beteiligten Carlo Cantü
(Buffetto) sind solche Wahnsinnsszenen in einer Sammlung von Spieltexten
mit dem Titel Ciro Monarca dell'opere regie überliefert. In Li quattro pazzi
(Nr. 37) werden im Laufe eines geschickten Verwirrspiels beide Paare, die
Innamorati Leonora/Aurelio und ihre Diener Olivetta/Buffetto, wahnsinnig:
In ihren anschliessenden Einzelauftritten präsentieren sie ihre „Spropositi",
d.h. chaotisierende leibliche Gestikulationen und sprachlich Widersinniges:

Leonora (fa' suoi spropositi, e via). In questo
Aurelio (fa' suoi propositi, e via). In questo
Olivetta (suoi spropositi, Dottore la segue). In questo
Magnifico (sopra la pazzia di Buffetto). In questo
Buffetto (suoi spropositi e via tutti per pigliarlo).
Angela (lamentandosi del Prencipe). In questo
Dottore (Ii narra, come Leonora, Aurelio, Olivetta, Buffetto sono pazzi, la consola
et entrano).
Pazzi (tutti quattro fanno il ballo, cascando in terra, e s'addormentano).30

Dass sich der Librettist Giulio Strozzi - die Musik stammte von Francesco
Sacrati - diese Bravourstücke der professionellen Schauspieler zum Vorbild
genommen hatte, legen zwei Überlegungen nahe.

30 Anton Giulio Bragaglia (Hg.), Commedia dell'Arte. Canovacci della gloriosa Commedia dell
Arte italiana, Turin 1943, 79.



106 Sebastian Hauck

Erstens: Folgt man den Quellen, die Lorenzo Bianconi als Vorbilder für das
Libretto bestimmt, die Fabulae des Gaius Julius Hyginus (2. Jh. n. Chr.) sowie
Publius Papinius Statius' Epos Achilleis (um 95 n. Chr.), so wird man feststellen,

dass Wahnsinn mit keiner Silbe erwähnt wird. Die Fabulae beschreiben
im Wesentlichen die Handlung der Oper: Achill versteckt sich auf Anraten
seiner Mutter Thetis auf der Insel Skyros vor dem prophezeiten Tod im
Trojanischen Krieg, als eine der Königstöchter verkleidet. Dort verliebt er sich
in Deidamia, die Tochter des Königs Lykomedes, und zeugt ein Kind mit ihr.
Odysseus, der auf die Insel kommt, um Achill nach Troja zu bringen, entlarvt
dessen Verkleidung durch eine List und überzeugt Achill, ihm die Unterstützung

seiner Krieger, der Myrmidonen, zu gewähren.31 Selbst Deidamias Rede

an den scheidenden Achill mutet in Statius' Epos eher wie ein Lamento denn
wie ein Wahnsinnsausbruch an.32

Zweitens: In seinem Vorwort zu der bereits erwähnten Oper L'Egisto von
Francesco Cavalli wirbt der Librettist Giovanni Faustini um das Wohlwollen
des Lesers:

Se tù sei Critico, non detestare la pazzia del mio Egisto, come imitatione d'un'attione
da te veduta altre volte calcare le Scene, trasportata dal Comico nel Diamatico
Musicale, perché le preghiere autorevoli di personaggio grande mi hanno violentato
a inserirla nell'opera, per sodisfare al Genio di chi l'hà da rappresentare.33

Ellen Rosands Anmerkung, dass Giovanni Faustino mit „Comico" die Comme-
dia dell'Arte oder all'improvviso meinte („i. e., commedia dell'arte"34), erweist
sich bei einem genaueren Vergleich der entsprechenden Wahnsinnsszenen,
zwischen dem „Comico" und dem „Dramatico Musicale", mehr als gerechtfertigt.

Als Achills Aufbruch nach Troja bevorsteht und er droht, Deidamia und
ihren Sohn zu verlassen, greift sie in La finta pazza zu einer List: Sie gibt vor,
wahnsinnig zu sein und erfährt in ihrem Wahn zahlreiche Verwandlungen. Sie

spricht als Soldat (1) und Helena von Troja (2), sie ändert ihr Geschlecht, wird
zu einem Mann, einer Frau, gibt sich dann verzweifelt wie eine verlassene
Geliebte (3), tritt aus der Rolle und reflektiert die Umstände der Aufführung
wie die Bühnendekorationen und den Gesang (4), um sich schliesslich als Jäger

zu gebärden (5). Ihre Stimmungen schwanken zwischen Wut, Verzweiflung,
Kampfeslust und Ironie.35

31 Herbert Iennings Rose (Hg.), Hygini Fabulae, Leyden 1957, 70.
32 Vgl. Stace, Achilléide, hg. und übs. von Jean Méheust, Paris 1971, 48-49.
33 Zit. nach Ellen Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. The Creation of a Genre,

Berkeley 1991, 422 (App. 31a), Hervorhebungen S. H..
34 Rosand, Opera (wie Anm. 33), 171.
35 Dieses Verfahren fand u. a. auch in Cavallis L'Egisto Anwendung. Vgl. Paolo Fabbri, „On the

Origins of an Operatic Topos: the Mad-Scene", in: Iain Fenlon und Tim Carter (Hgg.), Con

che soavità. Studies in Italian Opera, Song and Dance, 1580-1740, Oxford 1995, 157-195.

Noch in La finta giardiniera (1775) singen die wahnsinnigen Sandrina und Belfiore: „Mio
Tirsi, deh senti le dolce sirene, [...]/ Ascolta, mia Clori, la lira d'Orfeo", Wolfgang Amadeus

Mozart, La finta giardiniera. Textbuch Italienisch/Deutsch, Kassel 1979, 166, 11.16.



La finta pazza in Paris 107

[1] Gverrieri, all'armi, all'armi;
All'armi, dico, all'armi,
Oue stolti fuggite? [...]
[2] Elena bella io sono,
Tù Paride Troiano,
Sù rapiscimi, sù, Ladro melenso,
Stendi, stendi la mano. [...]
[3] Son forzata; o vicini,
II mio honor è perduto;
Aiuto, amici, aiuto. [...]
[4] Che mélodie son queste?
Ditemi? che Nouissimi Teatri,
Che numerose scene
S'apparecchiano in Sciro? [...]
[5] Alla caccia, alla caccia, al monte, al bosco,
Atheon, Atheon,
La Lepre se ne và: [...]36

Den Librettisten Strozzi muss dieses Thema über beinahe fünfzehn Jahre beschäftigt

haben, denn als Claudio Monteverdi, der mit ihm schon seit 1622 bekannt
gewesen sein könnte, 1627 aus Mantua den Auftrag erhielt, ein Musikstück für
Herzog Vincenzo zu komponieren, schlägt er dessen Majordomus u. a. Licoii
finta pazza innamoiata d'Aminta, ein Libretto von Giulio Strozzi vor. Als
Monteverdi dies am 7. Mai nach Mantua schreibt, fügt er dem Brief „un rottolino",
ein kleines Päckchen, mit den zu begutachtenden Libretti bei, nicht ohne sich
zu einem Kommentar verpflichtet zu fühlen, in dem er darauf hinweist, Strozzi
wünsche sich sehnlich, seine Worte in Monteverdis Noten gekleidet zu sehen.
Auch er selbst halte Licoii für ein vollkommen zur Vertonung geeignetes Werk.
Ob Monteverdi die ganze, heute verlorene Oper nun komponierte oder nicht,37
im Hinblick auf die spätere Umsetzung in Venedig bleibt doch die Ähnlichkeit
der Wahnsinnsszenen bemerkenswert, die der Ansicht des Komponisten zufolge
nach einer erstrangigen musikalischen Besetzung verlange.

Es ist wahr, dass die Rolle der Licori, da sie sehr vielseitig ist, von einer Frau
übernommen werden müsste, die bald einen Mann und bald eine Frau mit lebhaften
Gesten und verschiedenen Leidenschaften spielen kann. Deshalb muss die Darstellung

solch vorgetäuschter Verrücktheit folglich allein auf die Gegenwart und nicht
auf die Vergangenheit und Zukunft Rücksicht nehmen und muss sich folgerichtig
auf das einzelne Wort und nicht auf den Sinn des Satzes stützen. Wenn Licori also
von Krieg spricht, wird sie Krieg darstellen müssen, wenn sie von Frieden spricht,
Frieden, wenn sie von Tod spricht, Tod usw.
Weil die Verwandlungen und Darstellungen in kürzester Zeit vor sich gehen, so
wird also, wer diese Hauptrolle zu spielen hat, die zum Lachen und zum Mitleid
bewegt, eine Frau sein müssen, die jede andere Darstellung beiseite lässt ausser der

36 Giulio Strozzi u. a., Feste theatrali per la Finta pazza, Paris 1645, 41-48.
Vgl. Gary Tomlinson: „Twice Bitten, Thrice Shy: Monteverdi's ,finta' finta pazza", Journal
of the American Musicological Society 36 (1983), 303-311.



108 Sebastian Hauck

augenblicklich wirkenden, die ihr das einzelne Wort, das sie zu sagen hat, liefern
wird. Trotz dieser Schwierigkeiten glaube ich, dass Signora Margherita [Basile,
S. H.] dafür am vortrefflichsten sein wird.38

Im Brief vom 10. Juli 1627 heisst es:

Es wird nun an Signora Margherita liegen, bald ein tüchtiger Krieger zu werden,
bald furchtsam und bald wieder keck; dabei muss sie die passenden Gebärden trefflich

meistern, ohne Scheu und ohne Vorlieben, denn ich strebe beständig danach,
dass hinter der Bühne kräftige Nachahmungen der Musik, der Gebärden und der
Rhythmen dargestellt werden. Ich glaube, das wird Ew. Gnaden nicht missfallen,
weil die Passagen im Nu zwischen lauter und lärmender Musik einerseits und
zarter und lieblicher Musik andererseits abwechseln werden, damit die Rede
eindringlich hervortritt.39

Die rasche Aufeinanderfolge unterschiedlicher Erregungszustände und Affekte

zeigt sich auch in Deidamias grosser Wahnsinnsszene. In der Commedia
all'improvviso machten diese „Verwandlungen und Darstellungen in kürzester
Zeit" die grosse Faszination der Schauspielkunst aus. Der Wiener Impresario

und Schauspieler und vielleicht letzte grosse Vertreter dieses Theaters,
Joseph Felix von Kurz, genannt Bernardon, bezeichnete dieses
schauspieltechnische Verfahren des Comödien-Stils40 im Jahr 1763 als „moltiplicitä di
personaggi"41. In Die drey und dieyssig / Schelmeieyen / des / BERNARDONS
[...]42 beispielsweise war er in insgesamt elf Verwandlungen zu sehen, die für
die Zuschauer die eigentliche Attraktion des Stücks ausmachten: u. a. als

„armer Bub", „Engländischer Laquey", „Croatel", „Hussar", „Persianischer
Sclaven-handler" oder ,,Americanische[r] Menschen-fresser". Sein Hinweis im
Vorwort auf den ,,Italiänische[n] Compositions-geist" verweist auf eine reiche
Tradition, die in Verbindung mit dem Wahnsinn besonders bei der Pazzia di
Isabella hervortrat, der wahrscheinlich bekanntesten Wahnsinnsszene der

Commedia all'improvviso und dem cavallo di battaglia der Schauspielerin
Isabella Andreini.

Diese Aufführung fand im Jahr 1589 anlässlich der Fürstenhochzeit
zwischen Christina von Lothringen und Ferdinando de' Medici statt und wurde in
einem Festbericht von Giuseppe Pavoni detailliert geschildert. Isabella geriet

38 Claudio Monteverdi, Briefe. 1601-1643, hrsg. von Denis Stevens, München 1989, 351-352.
39 Monteverdi, Briefe (wie Anm. 38), 374.
40 Zum Begriff des Comödien-Stils vgl. Gerda Baumbach, Schauspieler: Historische Anthropologie

des Akteurs, Bd. 1 Schauspielstile, Leipzig 2012.
41 Vgl. Rudolf Münz, „Le Deità e la Moltiplicitä di Personaggi. Zum Problem von Strukturfigu¬

ren in der Theatergeschichte", in: Bettina Brandl-Risi, Wolf-Dieter Ernst und Meike Wagner
(Hgg.), Figuration. Beiträge zum Wandel der Betrachtung ästhetischer Gefüge, München
2000, 104-116.

42 Beatrix Müller-Kampel, Hanswurst, Bernardon, Kasperl. Spasstheater im 18. Jahrhundert,
Paderborn 2003, 205-212.



La finta pazza in Paris 109

außer sich und rannte wie eine Wahnsinnige durch die Stadt, hielt mal da, mal
dort, und sprach mal Spanisch, mal Griechisch, mal Italienisch und viele andere
Sprachen, doch alle völlig wirr: Und unter anderem hob sie auch an, Französisch
zu sprechen und gewisse Lieder sogar nach Art der Franzosen zu singen, was
der Durchlauchten Braut eine so große Freude bereitete, dass man sich nichts
Beachtlicheres vorstellen kann. Dann begann sie mit einer solchen Natürlichkeit

und in einer solchen Wirrnis das Sprechen all ihrer Comici-Kollegen
nachzuahmen, wie das des Pantalone, des Gratiano, des Zanni, des Pedrolino, des

Francatrippe, des Burattino, des Capitan Cardone und der Franceschina, dass es

unmöglich ist, die Großartigkeit und Virtuosität dieser Frau in Worte zu fassen.43

Isabella Andreinis pezzo forte, der Wahnsinn, bestand in einer Imitation der
Sprachen ihrer Schauspieler-Kollegen, der anderen Maschere ihrer Truppe -
des Pantalone, Gratiano, Zanni, Pedrolino, Francatrippe, Burattino, Capitan
Cardone und der Franceschina -, wobei unter Nachahmung der linguaggi nicht
nur der Dialekt und die vokalen Merkmale der Maschere in Rede standen,
sondern auch die Körpersprache, bestimmte groteske Leibesverbiegungen und
-haltungen, die viel grundlegender als Sprache zu ihren Bestandteilen zählte.

Wenn sich folglich die Protagonistin Deidamia in La finta pazza als Krieger,

als Helena von Troja, als verzweifelte und verlassene Geliebte, als Jäger
gebärdet, dann handelte es sich zweifellos um die Überführung einer in der
Commedia all'improvviso wohlbekannten Schauspieltechnik ins Ambiente
der Oper.

Hatte Monteverdi von Margherita Basile noch „die passenden Gebärden"
für den Wahnsinn gefordert, steht in Zweifel, ob dies auch für die spätere
Finta pazza von 1641 gilt. Möglicherweise manifestierte sich der Wahnsinn
nur noch sprachlich-stimmlich auf der Ebene des Gesangs und nicht mehr
leiblich-körperlich und subversiv wie in der Commedia all'improvviso. Bei
der Uraufführung von 1641, als die Sängerin Anna Renzi als Deidamia zu
sehen war, scheint sich dieser Aspekt in die Balletteinlagen verlagert zu
haben. Sie fordert die „buffoni da corte" zum Tanzen auf, und zwar zu einem
Tanz „bizzarrissimo e da pazzi", während es von ihr selbst nur heisst, sie sage
Unsinniges - „parlando a sproposito"44.

Welch grosses Potenzial einem Nebeneinander von Commedia all'improvviso
und Oper auch der Pariser Darbietung von La finta pazza zu eigen gewesen sein
könnte, zeigt ein Blick auf den unmittelbaren Kontext von Isabella Andreinis
Wahnsinn, auf die berühmten Florentiner Intermedien von 1589. In diesen
entfaltete sich, um im Anschluss an Alessandro Fontana und den italienischen

44 Zit. nach Flaminio Scala, II Teatro delle Favole Rappresentative, hg. von Ferruccio Marotti,
Mailand 1976, Bd. 1, LXXV. Deutsche Übersetzung in Katy Schlegel, Comica - Donna At-
trice - Innamorata. Frühe Berufsschauspielerinnen und ihre Kunst, Leipzig 2011 (=Leipziger
Beiträge zur Theatergeschichtsforschung 3), 215.

44 Maiolino Bisaccioni, „II Cannocchiale per La finta pazza" (1641), in: Alessandra Chiarelli und
Angelo Pompilio (Hgg.), „Or vaghi or fieri". Cenni di poetica nei libretti veneziani (circa
1640-1740), Bologna 2004, 291.



110 Sebastian Hauck

Theaterhistoriker Ludovico Zorzi zu argumentieren,45 auf einer „imaginären
Szene" das Sozialprogramm der Medici - verstanden als die theatrale Evozie-

rung eines idealen Gemeinschaftszustandes, hier des Goldenen Zeitalters, der
in der Realität nicht oder noch nicht gegeben war. Die Texte der Madrigale
verwiesen auf das neue Fürstenpaar Ferdinando und Christina als Garanten
dieser Glückseligkeit. Gleichzeitig wurden quasi auf einer „symbolischen
Szene" im Rahmen der repräsentierten Ordnung selbst durch die Darbietung
der Commedia all'improvviso gewisse Ordnungsprinzipien hinterfragt.

Die Intermedien entfalteten ein tendenziell perspektivisch-symmetrisch
vereinheitlichendes, auf mathematisch-harmonischen Prinzipien beruhendes
Weltbild. Ästhetisch fusste es auf einer Addition unterschiedlicher Künste
wie Musik, Architektur, Malerei und Rhetorik. Dieses Weltbild wurde nun
konterkariert durch die Weltsicht der professionellen Schauspieler, die in ihren
spielerischen Verfahrensweisen der Harmonie der kosmischen Sphären gerade
die Disharmonie leiblicher Bewegung gegenüberstellten. Wurde im fünften
Intermedium der Sänger Arion (Jacopo Peri) als ein Prototyp des Renaissance-
Individuums gefeiert, hinterfragte Isabella in ihrem Wahnsinn dieses Konzept

höfischer Repräsentation als Illusion, indem sie sich durch die ständige
Vervielfältigung oder Verwandlung als ,Dividuum' auf der Basis ihrer Figur
ständig aufzulösen und wieder neu zu konstituieren wusste.

In der Pariser Aufführung von La finta pazza kulminierten 1645 beide

Aspekte des Verhältnisses von Commedia all'improvviso und Oper zu einem
Zeitpunkt, als wegen der noch nicht vollzogenenen Institutionalisierung (mit
der Gründung der Académie Royale de la musique) die Möglichkeit zu freien
Experimenten gegeben war. Sänger und Berufsschauspieler standen zur gleichen
Zeit auf der Bühne. Sie zeigten mit La finta pazza eine Festa teatrale, die auf die

Spieltraditionen der Commedia all'improvviso rekurrierte und damit aufzeigt,
wie sehr Musiktheater im Laufe eines Ausbildungsprozesses in Interaktion
mit zeitgenössischen Schauspiel- und Theatertraditionen stand - auch wenn
keine Quellen zur Pariser Aufführung des Spektakels und zur Leistung der
einzelnen Beteiligten überliefert sind.46

45 Alessandro Fontana, „La scena", in: Ruggiero Romano und Corrado Vivanti (Hgg.), Storia
d'ltalia, Bd. 1 I caratteri originali, Turin 1972, 791-866; Ludovico Zorzi, Il teatro e la città.
Saggi sulla scena italiana, Turin 1977; vgl. dazu Stefan Hulfeld, Theatergeschichtsschreibung
als kulturelle Praxis. Wie Wissen über Theater entsteht, Zürich 2007 Materialien des ITW
Bern 8), 282-307.

46 Anke Charton, prima donna, primo uomo, musico, Körper und Stimme: Geschlechterbilder
in der Oper, Leipzig 2012 Leipziger Beiträge zur Theatergeschichtsforschung 4), 104-119.


	La finta pazza in Paris : zum Verhältnis von Commedia all'improvviso und Oper

