
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: Die Künste als Schwestern? Das Zusammen- und
Gegeneinanderwirken der Künste in der Oper als Problem für die
zeitgenössische Operntheorie und -praxis

Autor: Jahn, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


53

DIE KÜNSTE ALS SCHWESTERN?
DAS ZUSAMMEN- UND GEGENEINANDERWIRKEN DER KÜNSTE

IN DER OPER ALS PROBLEM FÜR DIE ZEITGENÖSSISCHE
OPERNTHEORIE UND -PRAXIS

von Bernhard Jahn

Jede Epoche weist in ihren Selbstbeschreibungen den ein oder anderen blinden
Fleck auf, den gerade auch die zeitgenössischen Theoretiker nicht erkennen
und erhellen können. Ein solcher blinder Fleck ist für die Operntheorie der
Jahrzehnte vor und nach 1700 die Beschreibung des Zusammenwirkens der
an der Oper beteiligten Künste. Erschwerend kommt hinzu, dass es für die
Operntheorie im Gefüge des damaligen Wissenschaftssystems keinen Ort gab,
an dem eine solche Beschreibung in systematischer Hinsicht zu plazieren
gewesen wäre. Es gab noch nicht die Disziplin einer allgemeinen Ästhetik in der
Philosophie, keine Theater-, keine Kunst- und keine Musikwissenschaft.1 Die
seit der Antike etablierte Gattung der Poetik wie auch die institutionalisierten
Poetikprofessuren an den Universitäten beschränkten sich auf den Bereich
der Dichtung, und die Verfasser von Poetiken öffneten erst langsam den Blick
für die Künste jenseits der Poesie. Wer über Opern sprechen wollte, musste
sich im 17. Jahrhundert demnach zunächst den Ort im Wissenschaftsgefüge
suchen, von dem aus er dies tun konnte. Dabei erwies sich keiner der zur
Verfügung stehenden Diskurse für das Phänomen der Oper als recht geeignet.
Aus dem Blickwinkel jeweils einer einzelnen Kunst die Oper zu beschreiben,
war zwar möglich und wurde von den Zeitgenossen auch praktiziert,2 doch
brachte man sich dadurch sozusagen vorab schon um die Pointe des Phänomens

Oper. Notwendig war vielmehr eine alle beteiligten Künste umfassende
Metaebene, auf der der Verbund der Künste behandelt werden konnte. Eine
solche Metaebene stellten bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts vor allem Theologie

und Rhetorik bereit.
Da die theologischen Dispute,3 wenn sie auf die Oper übergriffen, sich meist

mit Grundsatzfragen beschäftigen - ist die Oper moralisch erlaubt oder nicht -
sich aber kaum um das Spezifische des Musiktheaters kümmerten, blieben vor

1 Ausführlicher dazu vgl. Bernhard Jahn, Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem
ihrer Versprachlichung im Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raums (1680-1740),
Tübingen 2005, 76-82.

2 Die deutschen Poetiken des 17. und frühen 18. Jahrhunderts gehen, wenn Sie die Oper überhaupt
thematisieren, dann vorrangig auf das Libretto ein oder betonen ihre Nichtzuständigkeit.
Vgl. z. B. Kaspar Stieler, Die Dichtkunst des Spaten 1685, hg. von Herbert Zeman, Wien 1975

Wiener Neudrucke 5), 81, Vers 2733-2742.
3 Vgl. Jahn, Die Sinne und die Oper (wie Anm. 1), 129-169. Zur theologischen Opernkritik vgl.

jetzt auch Laure Gauthier, L'Opéra à Hambourg (1648-1728). Naissance d'un genre, essor
d'une ville, Paris 2010, 227-314. Zum Kontext vgl. Reimund B. Sdzuj, Adiaphorie und Kunst.
Studien zur Genealogie ästhetischen Denkens, Tübingen 2005 Frühe Neuzeit 107).



54 Bernhard Jahn

allem rhetorische Konzepte. Einzelne Bausteine wurden aus dem ja ohnehin
schon reichlich ungefügen Gebäude der Rhetorik herausgebrochen und für
den geänderten Zweck neu behauen.4

Für die Beschreibung des Zusammenwirkens der Künste in der Oper war
dies vor allem die Kategorie des Decorums.5 Das schon bei Aristoteles und
Quintilian ausformulierte Decorumskonzept regelt die Angemessenheit einer
Rede hinsichtlich ihres Gegenstandes und ihres Publikums und ist vielleicht
deshalb so gut für die Koordination der Künste geeignet, weil es Sprachliches,
die Rede, mit Aussersprachlichem, etwa dem Publikum oder einem Gegenstand
des Lobes, in Beziehung setzt. Das Prinzip der Angemessenheit ist relational
und kann auf alle Verhältnisse übertragen werden. Diese Übertragung
vollzieht sich denn auch im 17. Jahrhundert in den galanten Verhaltenstraktaten,
die das Leben eines Cavaliers und einer Dame nach Decorumsprinzipien
regeln.6 Ein sprachliches Konzept, das zunächst für das Verfertigen von
Reden bestimmt war, wird hier nun auf die Gestaltung des Lebens insgesamt
übertragen, kann aber wegen seiner grossen Anwendungsbreite auch auf alle
nichtsprachlichen Künste übertragen werden und vor allem das Verhältnis
der Künste zueinander regeln.

Damit ist das um 1700 bevorzugte Beschreibungsmodell für das Verhältnis

der Künste in der Oper benannt. Ein Beispiel mag genügen. So schreibt
der bekannte Zeremoniell-Theoretiker Julius Bernhard von Rohr in seiner
Ceremoniel-Wissenschafft Der großen Herren über die Kostüme:

Bey den Auszierungen der Personen hat man insonderheit auf die Kleidung zu
sehen. Es gilt nicht gleich, auf was vor Art die Acteurs oder Täntzer bekleidet
seyn, sondern ihr Habit muß sich so wohl in Ansehung der Forme, als auch der
Farbe und anderer Umstände, nach der übrigen Abhandlung der Materie reguliren.
Werden hohe Personen angeführt, so muß auch der [sie] Pracht der Kleider mit
ihrer Hoheit correspondiren.7

Weitere Beispiele anderer Autoren und von Rohrs selbst könnten belegen, dass

alle Elemente „correspondiren" müssen, d. h. im Sinne des Decorums
zusammenstimmen sollten: das Bühnenbild zum Sujet der Oper, die Musik zum Text,
die Gestik, Mimik, Proxemik der Sänger und Sängerinnen zum Text usw. usw.

4 Es ist hier nicht der Ort, das weite Feld der Beziehungen zwischen Musik und Rhetorik in der

Frühen Neuzeit darzustellen. Die seit den 1950er Jahren in der Musikwissenschaft geführte
Debatte um die musikalische Rhetorik trägt teilweise ideologische Züge und wäre nun vor
allem wissenschaftsgeschichtlich aufzuarbeiten.

5 Vgl. Jahn, Sinne und Oper (wie Anm. 1), 60-66.
6 Zur Höflichkeitsliteratur vgl. Manfred Beetz, Frühmoderne Höflichkeit. Komplimentierkunst

und Gesellschaftsrituale im altdeutschen Sprachraum, Stuttgart 1990 Germanistische
Abhandlungen 67).

7 Julius Bernhard von Rohr, Einleitung zur Ceremoniel-Wissenschafft Der großen Herren, Berlin
1733, hg. von Monika Schlechte, Nachdruck Weinheim 1990, 800-801; zum Kostüm in der

Oper vgl. Claudia Schnitzer und Petra Hölscher (Hgg.J, Eine gute Figur machen. Kostüm und
Fest am Dresdner Hof, Ausstellungskatalog Dresden, Kupferstichkabinett, 10.9.-3.12.2000,
Dresden 2000.



Die Künste als Schwestern? 55

Was aber, wenn dies nicht der Fall war, wenn etwa, wie im heutigen
Regietheater üblich, die Kostüme nicht zur Zeit der Handlung passen, und Giulio
Cesare in der Uniform eines Oberbefehlshabers der US Army erscheinen
würde? Ähnliche Beispiele sind wohl schon in der Oper des 17. Jahrhunderts
gelegentlich vorgekommen. So moniert der oben zitierte Julius Bernhard von
Rohr, dass in antiken Sujets keine Kanonen und Feuerwaffen auftauchen dürften.8

Er spielt damit auf eine Hamburger Semiramis-Oper von 1683 an, in der
die babylonische Prinzessin mit Kanonensalut empfangen wird.9 Das ist in
den Augen von Rohrs ein Bruch des Decorums. Immer wieder polemisieren
Librettisten gegen Texte ihrer Kollegen, in denen Verstösse gegen das Decorum

auftauchen, etwa, wenn griechische Prinzessinnen mit Engeln verglichen
werden, die es in der griechischen Mythologie nicht gibt, oder sprechen, als
ob sie Bäuerinnen vom Dorf wären.10

Auch die umfangreichste Kritik einer Komposition, die wir aus der frühen
Neuzeit kennen, Johann Matthesons berühmt berüchtigtes „Verhör über eine
gewisse Passion"11, argumentiert mit der Kategorie des Decorums, um den
nicht genannten Komponisten zu diskreditieren. Mal passt die Musik nicht
zum Stand der Figur, oder sie passt nicht zum Affekt oder nicht zur dramatischen

Situation, oder nicht zur Bedeutung der Worte, und schliesslich sogar
in einigen Fällen nicht einmal zur Syntax.

An keiner Stelle wird in den zeitgenössischen Reflexionen die Gültigkeit
der Decorumskategorie explizit in Frage gestellt. Wenn die Künste nicht im
Sinne des Decorums übereinstimmen, liegt nach zeitgenössischer Auffassung

schlicht ein Fehler vor. Eine produktive Differenz der Künste ist mit
der Decorumslehre nicht zu formulieren. Damit ist der entscheidende blinde
Fleck in der rhetorisch bestimmten Wahrnehmung des Musiktheaters in den
Jahrzehnten um 1700 benannt. Die Differenz der Künste muss entweder durch
das Decorum aufgehoben werden, oder sie bleibt als ein Fehler bestehen, der
zum Tadel herausfordert.

Die Frage drängt sich auf, wie die Praxis des Musiktheaters in jener Zeit mit
dem Decorumskonzept umging. Strukturierte das Decorum auch die Praxis
der Operninszenierungen oder finden sich hier Konzepte, die mit dem Decorum

nur ungenügend zu beschreiben sind? Im folgenden seien zwei Aspekte
der zeitgenössischen Theaterpraxis skizziert, die mit Differenzerfahrungen
der Künste arbeiten bzw. diese zu artikulieren versuchen. Der erste Bereich
umfasst Opernprologe, die das Sujet vom Wettstreit der Künste aktivieren,
der zweite Bereich betrifft die topische Organisation der Opernszene, die
Differenzen einsetzen muss, um Langeweile zu vermeiden, was an einem

8 Julius Bernhard von Rohr, Einleitung zur Ceremoniel-Wissenschafft Der Privat-Personen,
Berlin 1728, hg. von Gotthardt Frühsorge, Nachdruck Weinheim 1990, 497.

9 Johann Martin Köhler, Semiramis Die Aller-Erste Regierende Königin, Hamburg 1683, 1.1.
10 Das Beispiel bezieht sich auf Christian Friedrich Hunolds Kritik an Friedrich Christian

Feustkings Libretto Almira. Vgl. Christian Friedrich Hunold, Theatralische / Galante Und
Geistliche Gedichte / Von Menantes, Hamburg 1706, 400-401.

11 Johann Mattheson, Critica Musica, Bd. 2, Hamburg 1725, 1-56.



56 Bernhard Jahn

Beispiel aus der Kompositionspraxis Georg Friedrich Händeis verdeutlicht
werden soll, das mit der Differenz zwischen Musik und Szene bzw. zwischen
Text und Musik spielt.

1. Der Wettstreit der Künste

FFauptsächlich für die Hamburger Oper, aber auch für Braunschweig und Wien
hat sich ein gutes Dutzend Prologe erhalten, die auf den seit der Renaissance
bekannten Topos des paragone12 zurückgreifen, um ihn für die Oper zu
modifizieren. Stritten sich in den Renaissance-Traktaten vorwiegend Malerei
und Skulptur um die Frage, wer von ihnen die edlere Kunst sei, so wächst
die Zahl der Künste in den Opernprologen. Meist sind Poesie, Musik, Malerei
und Architektur als Kernpersonal vertreten, oft noch ergänzt durch den Tanz
oder die neun Musen. Die Idee, den paragone in die Oper zu übernehmen, ging
von Venedig aus - der Prolog zu Francesco Cavallis II Ciro (1653) stellt das

erste bekannte Beispiel dar - und wurde dann in Frankreich13 und Deutschland

weiter entwickelt. Für den deutschen Sprachraum lassen sich folgende
Beispiele nennen:

1. Antonio Scarpini, La gara delle Muse, Wien 1673.

2. Nicolö Minato, Musica, pittura e poesia. Trattenimento musicale, Wien 1685.

3. Friedrich Christian Bressand, Salzthalischer Mayen-Schluß: oder Beschreibung
Der auf den höchsterfreulichen Geburts-Tag Der durchleuchtigsten Fürstin und
Frauen / Frauen Elisabetha Juliana [...] in Salzthal angestellter Lustbarkeiten /
Im fahr 1694, Wolffenbüttel 1694.

4. Christian Heinrich Postel, Vorzugs-Streit der Künste / als der Mahlerey / Ticht-
und Singe-Kunst / bey der Hochzeit-Feyer (S.T.) Herrn Friderich Christian Bressands
[...] zu Wolfenbüttel Den 24 fun. 1696, in: Christian Friedrich Weichmann, Poesie
der Niedersachsen, Bd. 1, Hamburg 1721, 154-158.

5. Johann Ulrich König, L'inganno fedele, Oder: Der getreue Betrug. In einem
Heroischen Schäfer-Spiele Auf dem Hamburgischen Schau-Platze Musicalisch
aufgeführt Im fahr 1714. im Monath Octob., Hamburg 1714.

12 Zum paragone vgl. an neuerer Literatur Sabine Heiser und Christiane Holm (Hgg.), Ge-

dächtnisparagone - Intermediale Konstellationen, Göttingen 2010; Ralph Dekoninck, Agnès
Guiderdoni-Bruslé und Nathalie Kremer (Hgg.), Aux limites de l'imitation. L'ut pictura poesis
à l'epreuve de la matière (XVIe-XVIIe siècles), Amsterdam etc. 2009; Ekkehard Mai und
Kurt Wettengl (Hgg.), Wettstreit der Künste. Malerei und Skulptur von Dürer bis Daumier,
Ausstellungskatalog München, Haus der Kunst, 1.2.-5.5.2002 und Köln,Wallraf-Richartz-
Museum, 25.5.-25.8.2002, Wolfratshausen 2002.

13 Vgl. Martin Miersch, „Zum Wettstreit der Künste in einer Barockoper", in: Heiser, Holm,
Gedächtnisparagone (wie Anm. 12), 169-189, wo Marc-Antoine Charpentiers Les arts florissants
als Beispiel behandelt wird.



Die Künste als Schwestern? 57

6. Johann Philipp Praetorius, Der Hamburger Jahr-Marckt Oder der Glückliche
Betrug / In einem schertzhafften Sing-Spiele Auf dem Hamburgischen Schau-Platze
Vorgestellet. Im fahre 1725, Hamburg 1725.

7. Johann Philipp Praetorius, Die Hamburger Schlacht-Zeit / Oder Der Mißlungene
Betrug / In einem Singe-Spiel /Auf dem Hamburgischen Schau-Platze Aufgeführet.
Im Jahr 1725, Hamburg 1725.

8. Johann Philipp Praetorius, Wett-Streit Der Poesie, Music und Mahlerei Bey
Hoher Gegenwarth Verschiedener Durchlauchtigsten Häupter / Ihro sämtlichen
Hochfürstl. Durchl. Durchl. Durchl. Durchl. In einem Prologo Allerunterthänigst
gewidmet Von dem Hamburger Schau-Platz, Hamburg 1725.

9. Johann Paul Kunzen, Critique Des Hamburgischen Schau-Platzes / In einem
schertzhafften Prologo [...] Auf besagten Schau-Platze Vorgestellet. Im Monaht
Februarii Anno 1725, Hamburg 1725.

10. Georg Philipp Telemann, Prologus, welcher bey Gelegenheit einer neuen
Einrichtung des Opern-Wesens Im fahre 1727, auf dem Hamburgischen Schau-Platze
vorgestellet ward, Hamburg 1727.

11. Christoph Gottlieb Wend[t], Die aus der Einsamkeit in die Welt zurückgekehrte
Opera, Ward Bey neuer Eröffnung Des Hamburgischen Schau-Platzes In einem
Vor-Spiele Aufgeführet Im Monath Octobris. Anno 1729, Hamburg 1729.

12. Johann Georg Hamann, Jauchzen der Künste An Einen Hoch-Edlen und Hoch-
Weisen Rath der Kayserlichen freyen Reichs-Stadt Hamburg Bey der neuen
Eröffnung des Schau-Platzes Der Opera, in einem Prologue für der Opera Judith
aufgeführet, Hamburg 1733.

13. Georg Philipp Telemann, Prologus der Musen / Zu Ehren E. Hoch-Edlen und
Hoch-Weisen Raths, wie auch E. Hochlöblichen Bürgerschafft, Oder Vor-Singe-Spiel,
bey Eröffnung des Opera-Schau-Platzes zu Hamburg unter einer neuen Direction,
aufgeführet, Hamburg 1737.

In den genannten Opernprologen können zwei zentrale Handlungstypen
unterschieden werden: Zunächst der casusgebundene Prolog zur Feier einer
fürstlichen Person. Die Künste streiten sich, wer den Vorrang habe und wer am
hohen Fest überhaupt gestaltend mitwirken dürfe. Nach allerlei Streit einigt
die Kontrahentinnen am Schluss die Einsicht, dass sie alle zusammenwirken
müssen, wenn es darum geht, die zu feiernde Person zu loben.

Der zweite Handlungstyp ist der modernere und speziell auf die Theatersituation

zugeschnitten. Er stellt eine Form von Metatheater dar und findet sich nur
in Hamburg. Den Anlass für den Prolog bildet die schwierige Wirtschaftslage des

Opernunternehmens. Das Publikum bleibt aus oder das Opernhaus ist gar wieder
einmal pleite gegangen. Die Künste trauern und geraten in Streit darüber, wer an
diesem Untergang der Oper Schuld trage. Nach dem Austausch der Schuldvorwürfe
entschliessen sich die Künste jedoch, es noch einmal gemeinsam zu versuchen
und wollen das Opernunternehmen mit einem neuen Programm fortführen.



58 Bernhard Jahn

Eine weiterer aus dem paragone gewonnener Handlungstyp betrifft nicht
mehr die Prologe, sondern integriert den Wettstreit der Künste in die
Haupthandlung. Dies ist etwa in Johann Ulrich von Königs Oper L'inganno fedele
der Fall, die mit der Musik von Reinhard Keiser 1714 in Hamburg aufgeführt
wurde. Hier finden wir im schäferlichen Milieu Sireno, einen „Liebhaber der
Music" und Polidor, einen „Liebhaber der Mahlerey". Sie tragen ihre Konkurrenz
untereinander aus, indem sie um dieselbe Frau werben. Polidor geht aus dem
Wettstreit als Sieger hervor, weil er, anders als Sireno, von hohem Stande ist.

Welche Einsichten können nun diese Wettstreit-der-Künste-Prologe vermitteln,

und inwiefern gehen sie damit über die Decorumsdoktrin hinaus?
Zunächst einmal schärfen die Prologe ganz in paragone-Manier das Be-

wusstsein für die Eigenständigkeit der Künste. Im Wettstreit bemühen sich
die Künste, jeweils genau jene Eigenschaften herauszustellen, die die
Schwesterkünste nicht besitzen. So argumentiert etwa die Mahlerey in dem Prolog
Die aus der Einsamkeit in die Welt zurückgekehrte Opera ganz pro domo:

Mahlerey: Music ergötzt
Nur das Gehöre,
Jedoch in dem, was das Gesicht hoch schätzt,
Gebühret mir die Ehre,
Die Frage kömmt hinzu:
was ist beständiger, ich oder du?

Aria.

In den gewölbten Thoren
Der allzeit offnen Ohren

Geht alles so eilig heraus als herein;
Aber was das Aug' erblicket,
Bleibet fest ins Hertz gedrücket

Und wird so leichtlich nicht vergessen seyn.14

Aufgrund ihrer Vergänglichkeit eignet sich Musik also nicht zur Stiftung von
Memoria. Durch Argumente wie das von der Malerei vorgetragene wird der
Zuschauer angeregt, über die Verschiedenheit der Künste und die
Verschiedenartigkeit ihrer Wirkungsweisen nachzudenken. Zwar wird hier noch nicht
direkt das Decorumsprinzip in Frage gestellt, sondern zunächst einmal nur
die problemlose Konvertierbarkeit der Künste im Sinne der ut pictura poesis-
Devise fragwürdig. Doch ist damit schon die Grundlage dafür geschaffen, die

Verbundfähigkeit der Künste prinzipiell zu befragen. Dürfen sich die Künste
nur decorumgemäss zueinander verhalten oder kann es hier nicht vielleicht
andere, womöglich interessantere Beziehungen geben?

Den traditionellen Bildspender, wenn von Schwesterkünsten die Rede ist,
bilden die neun Musen der griechischen Mythologie. Dieses Modell, das ge-

14 S. o., Prologauflistung S. 56-57, Nr. 11, 4. Auftritt



Die Künste als Schwestern? 59

schwisterliche Harmonie nahelegt, wird in den Prologen anzitiert, dabei aber
meist entscheidend modifiziert. So tritt im Prolog Critique des Hamburgischen

Schauplatzes (1725) neben die Musen Terpsichore, Melpomena, Thalia
und Polymnia der Maschinist der Hamburger Oper, Herr Pichon, der auf dem
Pegasus einfliegt. Herr Pichon spielt dabei Herrn Pichon, den Maschinisten des

Hamburger Opernhauses. Er muss sich vor Apollo rechtfertigen, weil in einer
Vorstellung der Oper Cadmus (1725) die Bodenklappen versagten, so dass die
Furien nach ihrem Auftritt nicht zur Höllen fahren konnten.15 Der Maschinist
entschuldigt sich in einem gesprochenen Prosa-Monolog auf Französisch.16

Geht man vom anzitierten Bildbereich des Parnass und der Musen aus, liegt
hier ein maximaler Decorumsverstoss vor: Maschinisten haben auf dem Parnass
nichts zu suchen. Der Decorumsverstoss unterläuft jedoch nicht en passant,
sondern wird unter Einsatz aller theatralen Mittel als solcher inszeniert, ein
klassischer Verfremdungs-Effekt im Brechtschen Sinne wie man ihn dann im
20. Jahrhundert schätzen wird. Der Bildbruch produziert Komik, offenbart
aber auch ein grundsätzliches Dilemma: Die neun Musen sind kein adäquates
Modell für die an der Oper beteiligten Künste. Die Musen können sich denn
auch am Ende des Prologs nicht mehr mit Herrn Pichon zu gemeinsamem
Opern-Werk vereinigen, da Herr Pichon aus einer ganz anderen Welt stammt
und nicht singen kann. Der Decorumsbruch wird so als Differenzerfahrung
positiv deutbar.

Ganz auf das Prinzip der Decorumsverletzung und das Erfahrbarmachen
von Differenz abgestimmt ist der Prologus, welcher bey Gelegenheit einer
neuen Einrichtung des Opern-Wesens im Jahre 1727 im Hamburger Opernhaus
aufgeführt wurde. Ein virtuoses Stück Metatheater. Wieder dienen Apoll und
die Musen als primäre Bildspender. Die Hamburger Oper ist tot und liegt in
einem Mausoleum begraben. Betrauert wird sie von Figuren aus Opern, die
in Hamburg aufgeführt worden sind. Etwa Georg Friedrich Händeis Oper
Tamerlan (Hamburg 1725), Julius Caesar (Hamburg 1725), oder Georg Philipp
Telemanns Adelheid (Hamburg 1727) und sein Intermezzo Pimpinone (Hamburg

1725). Die Figuren treten in den aus den genannten Opern stammenden
Rollen und Kostümen auf, singen jedoch Arien anderer aus Hamburger Opern
stammender Figuren. So singt etwa Mademoiselle Monjo die Ältere im
Kostüm der Vespetta ein Arioso der Cornelia aus Händeis Julius Caesar. Oder
der als Tamerlan gekleidete Herr Riemschneider singt eine Aria aus Reisers
Inganno fedele. Das Bühnenbild mit dem Mausoleum stammt aus der 1715

aufgeführten Oper Artemisia. Das Decorum ist hier nun völlig ausser Kraft
gesetzt. Komische Figuren zitieren aus ernsten Rollen und umgekehrt, ja
man kann eigentlich nicht mehr von Rollen sprechen, sondern wie in einem
postdramatischen Theaterstück werden bestehende Texte zerlegt und zu ei-

15 S. o., Prologauflistung S. 56-57, Nr. 9, 4. Auftritt.
16 Ebd., 5. Auftritt. Erst im Theater der Romantik, in Ludwig Tiecks 1800 erschienenem

historischem Schauspiel Die verkehrte Welt, wird ein Maschinist wieder die Gelegenheit
finden, sich vor dem Publikum zu rechtfertigen.



60 Bernhard Jahn

ner Collage neu zusammengefügt. Oder, um in der Terminologie der Zeit zu
bleiben: Es ist ein auf die Spitze getriebenes Pasticcio.

Zugegeben, dieser Prologus aus dem Jahre 1727 stellt eine Ausnahme dar
und man könnte einwenden, dass solche Ausnahmen wenig über den
Normalfall aussagen. Doch andererseits lässt diese Ausnahme den Normalfall auf
der Opernbühne um 1700 in einem anderen Licht erscheinen. Sie kann dem
heutigen Betrachter die Augen öffnen für jene Tendenzen, die dem Decorum
entgegen wirken. Dies gilt etwa für die komischen Figuren, die in der
Hamburger Oper bis 1738 beliebt waren, aber auch in der sich andernorts ab den
1720er Jahren etablierenden Opera seria nicht verschwanden, da sie durch die
Hintertür der Intermezzi die Bühne wieder betraten.

So wenig, wie Herr Pichon zu den Musen passt, so wenig passen die komischen

Figuren in das Ensemble ihrer Herrschaften. Sie passen nicht hinein,
weil sie zu einem Teil jedenfalls aus der Welt des Publikums stammen. Der
Fruchthändler Bassian aus Feind/Keisers Masagniello Furioso beispielsweise
entspringt nur zur Hälfte dem Neapel des Jahres 1648, die andere Hälfte
der Figur gehört in das Hamburg des frühen 18. Jahrhunderts. Während die
eine Seite der Figur in Neapel Früchte verkauft und mit den Aufständischen
aneinander gerät, kann die andere Hälfte sich den Hamburger Verhältnissen
widmen und bei deren genauer Kenntnis den Lebenswandel adliger Cavalière
in der Hansestadt kritisieren.17

Der Decorumsbruch, der durch die komischen Figuren entsteht, wurde von
den Zeitgenossen kritisiert.18 Ob man Librettisten wie Barthold Feind und
Christian Friedrich Hunold ihre aus dem Decorum heraus begründete Abneigung

gegen die komischen Figuren wirklich glauben darf, sei dahingestellt. Der
Hinweis, diese Figuren würden nur eingefügt, weil das Publikum es so wolle,
steht jedenfalls in einer langen, auch den Librettisten bekannten rhetorischen
Tradition. Und der Erfolg beim Publikum war ja nicht nur in Hamburg das

A und O für ein unter ökonomischen Gesichtspunkten geführtes Opernhaus.

2. Der decorumgesteuerte Aufbau der Opernszene

Können die bisher vorgestellten Beispiele für Decorumsverletzungen als
Randphänomene gewertet werden, die allerdings daraufhin deuten, dass das Decorum
keine unumschränkte Gültigkeit für die Opernbühne besitzt, so enthüllt sich
bei der Betrachtung des Zentrums, also jenes Ortes, an dem die Einheit der
Opernszene organisiert wird, ein bemerkenswertes Paradox. Die Einheitlichkeit

17 Am deutlichsten sichtbar ist dies in der berühmten Aria Bassians „Sempron ein braver
Cavallier", hat aber auch für die anderen Arien dieser Rolle Gültigkeit. Vgl. Barthold Feind,
Masagniello Furioso. Drama Musicale Da rappresentarsi nel famosissimo Teatro d'Amburgo,
Hamburg 1706, fol. A2v-A3r (1.3).

18 Vgl. das oben stehende Zitat aus Julius Bernhard von Rohrs Ceremoniel-Wissenschafft Der
großen Herren: ferner auch die oft zitierte Stelle bei Barthold Feind, „Gedancken von der

Opera", in: ders., Deutsche Gedichte, Stade 1708, hg. von W. Gordon Marigold, Nachdruck
Bern 1989 Nachdrucke deutscher Literatur des 17. Jahrhunderts 66), 74-114, hier 103-104.



Die Künste als Schwestern? 61

einer Opernszene konzipierten die zeitgenössischen Theoretiker vom Bühnenbild

her. Dabei sollte gerade auch das Bühnenbild dem Prinzip des Decorums
gehorchen. Schon im 16. Jahrhundert hatten Architekten wie Sebastiano Serlio
decorumgebundene Bühnenbildtypen für damals noch fest montierte Kulissen
entworfen. Serlio ging dabei von je einem Bühnenbild für Tragödie, Komödie
und Pastorale aus.19 Die Forderungen des Decorums werden architektonisch
umgesetzt, wenn für die Tragödie hohe Elemente wie antikisierende Säulen,
Bögen und Giebel gewählt werden und die perspektivische Konstruktion auf
einen Triumphbogen und einen Obelisken zuläuft. Sowohl das Zitat antiker
Architektur wie auch die strenge Gliederung der Gebäude und der Einsatz hoher
Elemente korrespondieren mit der Gattung Tragödie, die von Serlio wohl als
antike Tragödie mit hohem Personal gedacht wird. Sein Bühnenbildentwurf
für die Komödie zeigt hingegen eine perspektivisch auf eine Kirche zulaufende

Strasse mit weniger streng gegliederten mittelalterlich-neuzeitlichen
Gebäuden, die Läden und Schenken enthalten. Dem entspricht die in der
Gegenwart spielende Renaissance-Komödie mit städtischem, mittlerem oder
niederem Personal. Die Pastorale spielt im Wald, und die dem niederen Stand
angehörenden Schäfer wohnen in Holzhütten.

Bühnenbild und Handlung werden - und das ist der entscheidende Punkt - über
das Decorum miteinander verknüpft. Eine Komödienhandlung darf nicht im
Wald spielen, denn der bleibt in diesem Ordnungskonzept den Hirten vorbehalten.

Als sich dann im 17. Jahrhundert die beweglichen Kulissen durchsetzten,
konnte die starre Zuordnung von Bühnenbild und Handlung modifiziert werden,
da nun für jede Szene ein neues Bühnenbild möglich war. Aber auch dabei
durfte das Prinzip des Decorums nicht aufgegeben werden. Ein Triumphzug
musste vor antikisierender Kulisse mit Säulen und Triumphbögen stattfinden,
nicht in einer pastoralen Umgebung oder in einem Garten.

Mit anderen Worten: Der Szenentyp steuert über das Decorum die Handlung
der Szene. Dabei kommt es, wie an anderer Stelle nachgewiesen wurde20, zu
einem topischen Aufbau der Handlung, der sich auf bestimmte Szenentypen
zurückführen lässt, die variiert immer wiederkehren. Schon die Zeitgenossen
haben versucht, diese Szenentypen zu systematisieren, der bekannteste
Versuch stammt von Claude François Menestrier, der elf solcher Szenentypen zu
erkennen glaubte.21 Es soll hier nicht diskutiert werden, ob sich mit diesen
elf Typen alle Bühnenbilder auch der italienischen und deutschen Oper erfassen

lassen. Für die Argumentation genügt die Ausgangsthese, dass zwischen
Szenentyp und Handlung eine decorumgesteuerte Verbindung bestehen muss.
Versucht man, diese These zu überprüfen, dann stellt man schnell fest, dass
es in jeder Oper Szenen gibt, die genau nach diesem Prinzip organisiert sind -

19 Sebastiano Serlio, Tutte l'opeie d'architettura [...], Venezia 1584, fol. 49 v-51 r. Eine Abbildung
der Szenentypen findet sich in Jahn, Sinne und Oper (wie Anm. 1), 84-86.

10 Jahn, Sinne und Oper (wie Anm. 1), 82-104.
21 Claude François Ménestrier, Des représentations en musique anciennes et modernes, Paris

1681, Nachdruck Genf 1972, 170-174.



62 Bernhard Jahn

wo also beispielsweise in einem Garten Figuren anzutreffen sind, die ihren
Liebesgedanken nachhängen und in einer Arie sanft murmelnde Bäche und
zwitschernde Vögel besingen.

Wesentlich häufiger aber finden sich in jeweils denselben Opern Beispiele
dafür, dass mindestens ein Element, sprich eine der Künste, aus dieser deco-

rumgesteuerten Organisation ausbricht. So kann im selben Garten eben auch
ein Krieger in voller Rüstung auftreten, der in den Kampf ziehen möchte
und eine entsprechende Arie mit Trompeten und Fanfarenthematik singt.
Decorumgemäss müsste zu dieser Arie das Bühnenbild wechseln, und ein
militärischer Szenentyp erscheinen, etwa ein Feldlager. Da aber nicht bei
jeder Arie das Bühnenbild wechseln kann und auch aus Gründen der Variatio
nicht während eines Szenentyps drei oder fünf Arien in gleicher Affektlage
und gleicher kompositorischer Machart erklingen, liegt hier ein prinzipieller
Verstoss gegen das Decorum vor. Das Verlangen nach Abwechslung und die
Grenzen der Bühnentechnik fordern den Decorumsbruch geradezu heraus.

Anders gesagt: Der Wettstreit der Künste, der in jeder Opernszene neu
ausgetragen wird, erlaubt nicht, dass eine der Künste, die Architektur, mit ihren
Vorgaben die Entfaltung der anderen Künste begrenzt. Das für das heutige
Regietheater essentielle Prinzip des Gegeneinanders der einzelnen Künste
fände sich demnach schon im Kern der barocken Opernszene angelegt.

Was in der Kategorie des Decorums negativ formuliert werden muss -
einem Bruch des Decorums kann im Rahmen des Konzeptes nichts Positives
abgewonnen werden -, gewinnt andere Dimensionen, wenn man den
Blickwinkel wechselt. Jener blinde Fleck, der aufgrund der Decorumstheorie den

Zeitgenossen verborgen blieb, wird nun als solcher sichtbar, und kann als

produktives Gegeneinanderwirken der Künste beschrieben werden. Was durch
ein solches, das Decorum verletzende Gegeneinander der Künste zu erreichen
ist, sei an einem Beispiel aus Händeis Oper Alcina illustriert. Die Künste, die
hier zusätzlich zum Gegeneinander von Szenentyp und Handlung gegeneinander

wirken, sind Text und Musik.
Am deutlichsten greifbar ist das Gegeneinander von Text und Musik in

jenem Chor, den die einst von der bösen Zauberin Alcina in Pflanzen und
Tiere verwandelten Menschen anstimmen, als sie ihre menschliche Gestalt
zurückerhalten. Alcinas Zaubermacht ist zerstört, und es gibt eigentlich allen
Grund, sich zu freuen.

Dennoch erklingt folgende Musik (Bsp. 1):



Die Künste als Schwestern? 63

Bsp. 1: Georg Friedrich Händel, Alcina. Opera in tre atti, HWV 34, III.11, Chor „Dali'
orror di notte cieca", T. 1-16.

41. Coro



64 Bernhard Jahn

C-moll und ein eher langsames Tempo wirken recht befremdlich, wenn es
darum geht, Freude auszudrücken. Dass es sich hier tatsächlich um ein
Lamento handelt, wird deutlich, wenn wir die Quelle der Musik heranziehen. Es
handelt sich um ein Self-Borrowing aus Händeis italienischer Kantate Apollo
e Dafne (Bsp. 2).

Hier nun stimmen decorumgemäss Text und Musik zusammen: Apollo
beklagt in seiner Arie die Verwandlung Dafnes in einen Lorbeerbaum. Während
der Sonnengott allen Grund zur Trauer hat, immerhin handelt es sich um eine
unerfüllte Liebe und den Verlust der Geliebten, müssten die Zurückverwandelten

auf Alcinas Insel doch eigentlich froh sein, dass sie, ihrer Tiergestalt
ledig, wieder Menschen geworden sind. Doch dieser Decorumsverstoss ist kein
unproduktiver Fehlgriff Händeis in die Borrowingkiste, sondern liefert den
Schlüssel für seine Umdeutung der Gestalt der Zauberin. Gegen den Text des

Librettos und gegen die Tradition der Zauberinnendarstellung in der damaligen
Oper werden Alcina und ihr Reich durch die Musik positiv gewertet.22 Dieser
Decorumsbruch gewinnt eine andere Qualität als die in den früheren Prologen
bereits beschriebene, indem er vom Streben nach ästhetischen Gewinn ausgeht:
Händel verknüpft die ursprünglich aus der italienischen Renaissance
stammende Figur mit neuen englischen Empfindsamkeitskonzepten, wie sie wenig
später in den Romanen Richardsons ausformuliert werden.23 Der ästhetische
Gewinn des Verfahrens liegt auf der Hand: Der ursprünglich eindimensional
angelegte Typus der Zauberin wandelt sich zu einer komplexen Figur, ja zu
einem Charakter voller psychologischer Ambivalenzen. Doch benötigte die
sich langsam etablierende ästhetische Theorie der Aufklärung noch etliche
Jahrzehnte, bis sie Phänomene dieser Art theoretisch überzeugend zu formulieren

in der Lage war.

22 An anderer Stelle habe ich dies ausführlicher gezeigt. Vgl. Bernhard Jahn, „Vergeßliche Helden
und die Stiftung von Gedächtnis. Probleme der Memoria im synästhetischen Verbund der

Künste in der Oper (1640-1740)", in: Dietmar Peil, Michael Schilling und Peter Strohschneider
(Hgg.), Erkennen und Erinnern in Kunst und Literatur. Kolloquium Reisensburg, 4.-7. Januar
1996, Tübingen 1998, 383-418, hier 405-418. Zur Tradition der Zauberinnen in der Oper
vgl. Corinna Herr, Medeas Zorn. Eine .starke Frau' in Opern des 17. und 18. Jahrhunderts,
Herbolzheim 2000 sowie dies.: „Der Mythos der femme forte in Händeis Alcina", Händel-
Jahrbuch 54 (2008), 161-182.

23 Zu Richardsons Empfindsamkeitskonzepten vgl. David Blewett (Hg.), Passion and Virtue-
Essays on the Novels of Samuel Richardson, Toronto 2001; vgl. auch Silke Leopolds Beispiel
„Pensa o bella" aus Händeis Scipione, bei dem der ästhetische Zugewinn ebenfalls von
einem Decorumsverstoss ausgeht: Silke Leopold, „Mannsbilder. Weibsbilder. Händeis
Personendarstellung im Kontext höfischer Sitten", in: Musik und Theater als Medien höfischer
Repräsentation, hg. von der Georg-Friedrich-Händel-Gesellschaft, Kassel 2002 Händel-

Jahrbuch 49), 263-282.



65

Bsp. 2: Georg Friedrich Händel, Apollo e Dafne. La terra è liberata. Cantata a due
con stromenti, HWV 122, Aria Apollo „Cara pianta co' miei pianti", T. 1-16.

10. Aria

Oboe I

Oboe II

Violino I

Violino II

Viola

8




	Die Künste als Schwestern? Das Zusammen- und Gegeneinanderwirken der Künste in der Oper als Problem für die zeitgenössische Operntheorie und -praxis

