
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: "A wood near Athens" : zum Spiel- und Schauraum Bühne vom 16. bis
ins 19. Jahrhundert

Autor: Kotte, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


39

„A WOOD NEAR ATHENS".
ZUM SPIEL- UND SCHAURAUM BÜHNE VOM 16. BIS INS 19. JAHRHUNDERT

von Andreas Kotte

Die Renaissance-Künstler streben eine Synthese der Künste an, in der wegen
bereits abgeschlossener Kanonbildung die Schauspielkunst fehlt. Sie gilt als
niederes Anhängsel der Rhetorik. Der Streit um den Vorrang einer Kunst
innerhalb dieser Synthese bildet die ästhetische Voraussetzung der Renaissance
für die romantische Idee vom ,Gesamtkunstwerk'. Dazwischen liegt die im
Laufe der Tagung ausführlich behandelte Opernpraxis des Barock, die die
Streitfrage jeweils konkret beantwortet, indem sie einmal der bildkünstlerischen

und einmal der musikalischen Komponente den Vorrang einräumt. Der
Beitrag versucht, unter dem Gesichtspunkt der Schauspielkunst einen Bogen der
Einbettung zu schlagen: Im Sinne eines „Vorher" scheint bei Angelo Ingegneri
der Vorrang des Bildkünstlerischen für ein ,Gesamtkunstwerk' unerlässlich,
während das „Nachher" eines Richard Wagner den Vorrang des Dramas betont.
Wenn das Spiel einmal der Technik des Bühnenbildes und einmal dem
musikalischen Drama weichen muss, damit die Synthese als geglückt angesehen
werden darf, scheint ein ,Gesamtkunstwerk' ohne eine derartige Dominante
zu keinem Zeitpunkt möglich gewesen zu sein.

Der Spielraum Bühne um 1600

Gerade ist der Schauspieler und Stückeschreiber William Shakespeare Mitbesitzer
des Londoner Globe Theatre geworden, als im Jahr 1600 sein Midsummer

Night's Dream von 1595/96 gedruckt erscheint. Shakespeare bietet im
Bühnengeschehen besonders ausgiebige Bewegung, Verwandlung und Veränderung,
denn die groundlings, die die Bühne an drei Seiten umlagern, ganz nach Belieben

sitzen, stehen oder gehen, sind durch nichts besser zu bändigen als durch
Aktion und Abwechslung, durch Spannung und Magie im Verein mit einer
Sprachgewandtheit, die die ihrige bei weitem übertrifft. Auf einer Lithographie
von Henry Marriott Paget um 1900 ist die zweite Handwerkerszene in einem
elisabethanischen Playhouse zu sehen, kurz nach Zettels Verwandlung (Abb. 1).

Die Lithographie erreicht eine gewisse Annäherung an heutiges Wissen über die
elisabethanische Aufführungspraxis. So zeigt sie ein im Hintergrund der Bühne
an einem Stab angebrachtes Ortsschild, ein so genanntes locality board, das auf
eine Besonderheit der Plattformbühne hinweist.1 Die im 16. und 17. Jahrhundert

' vgl. William John Lawrence, „Title and Locality Boards on the Pre-Restoration Stage", Jahrbuch

der deutschen Shakespeare-Gesellschaft 45 (1909), 146-170. Obwohl Lawrence nur
wenige Beispiele für locality boards beibringen kann (Privat- und Hoftheater, keine für die
Playhouses), dafür mehr für title boards und scene boards, sind diese Ortsandeutungen gute

Beispiele für Imaginationsanregungen im Unterschied zu den Imaginationsvorgaben der
aufkommenden Dekorationsbühnen. Diskutiert auch bei Edmund Kerchever Chambers, The
Elizabethan Stage, Bd. 3, Oxford 2009 [1923], 40-41.



40 Andreas Kotte

Abb. 1: Lithographie von Henry Marriott Paget, Ende 19. Jahrhundert, A Midsummer
Night's Dream, III. 1

verwendeten Ortsschilder - es gab auch Schilder mit dem Titel des Stückes
oder dem Namen der Szene - scheiden das Spiel auf der Neutralbühne, die ganz
Spielbühne ist, von möglicher Dekoration, trennen den Spielraum von einem
nicht realisierten Schauraum. Das Schild „A wood near Athens" erinnert die
Zuschauenden daran, dass zuvor Lysander gegenüber Hermia den Wald (in 1.1)

schon einmal als Treffpunkt bezeichnet hatte.2 Der Wald selbst wird nicht
angedeutet, nicht einmal durch ein Versatzstück, er muss ganz und gar imaginiert
werden. Das Spiel ist dominant und wird durch Imagination beschleunigt. Bei
klassizistisch gebildeten Zeitgenossen, die den Vorrang der bildenden Kunst
oder der Literatur vor der Schauspielkunst betonen, stösst dies auf Ablehnung.
So etwa bei Sir Philip Sidney in seiner Apologie for Poetrie:

2 Die Ortsangabe „A wood near Athens" wurde erstmals von Edward Capell in seiner
zehnbändigen Gesamtausgabe Shakespeares von 1768 in den Text eingefügt. Sie scheint erst mit
Capell Teil des Shakespeareschen „Textes" geworden zu sein (z. B. noch in der weit verbreiteten
Gesamtausgabe von Peter Alexander, London 1951 ff.). Shakespeare hat Ortsangaben meist im
Dialog eingebaut (wie auch die berühmte „Küste Böhmens" in Das Wintermärchen). In den

Quarto- und Folioausgaben gibt es keine Ortsangaben, und wie ein Herausgeber der Arden-
Edition von Antony and Cleopatra festhält, wo die Hauptschauplätze Rom und Alexandria
sind, war Shakespeares Publikum an „non-localised scenes" gewöhnt." Prof. Dr. em. Werner
Senn, Bern, dem der Autor für diese Auskunft herzlich dankt.



„A wood near Athens" 41

Where you shall have Asia of the one side, and Afric of the other, and so many
other under kingdoms, that the player, when he comes in, must ever begin with
telling where he is, or else the tale will not be conceived. Now shall you have three
ladies walk to gather flowers, and then we must believe the stage to be a garden.
By and by, we hear news of shipwreck in the same place, then we are to blame if
we accept it not for a rock. Upon the back of that comes out a hideous monster
with fire and smoke, and then the miserable beholders are bound to take it for a

cave,- while, in the meantime, two armies fly in, represented with four swords and
bucklers, and then, what hard heart will not receive it for a pitched field?3

Die Angabe „A wood near Athens", an einem Stab angebracht oder an die
Rückwand gepinnt, besitzt eine ähnliche Funktion wie hier die beiden
Türen, wenn auf der einen „Afrika" und auf der anderen „Asien" zu lesen war.4
Werden auch locality boards noch beiseite gelassen, steigt der Anspruch an
die Vorstellungskraft weiter an. Dann müssen die kurzen Hinweise der
Figuren genügen, die wie im Beispiel oben auch noch zeitlich versetzt
wahrgenommen werden. Das Spiel aufmerksam zu verfolgen, ist unabdingbar, um
sich bezüglich der Bühnenorte zurechtzufinden. Ein Manko kann nur durch
Nachfrage beim Sitz- oder Steh-Nachbarn ausgeglichen werden, während das

Spiel vielleicht schon wieder Zeit und Ort gewechselt hat. Ob man nun locality

boards in Playhouses verwendet oder dort selbst auf diese Andeutungen
noch verzichtet, beides erscheint radikaler als die Benennung der Türen von
Häusern (mansiones) bei den Auftritten italienischer Schüler in
Humanistendramen auf der so genannten Badezellenbühne.5 Zwar weiss man nicht,
ob konkret diese Ortsangabe „A wood near Athens" jemals auf einer Bühne
zur Shakespearezeit zu sehen war, wie dies nach Massgabe allein der
Wahrscheinlichkeit die Lithographie von Henry Marriott Paget insinuiert, aber
betrachtet man nur das Wirkungsprinzip der locality boards, so wird deutlich,

dass „A wood near Athens" unter dem Gesichtspunkt des szenischen
Vorgangs ein Weglassen des Unwesentlichen bedeutet, eine Beschleunigung
der Handlung, einen Rückgriff auf die Assoziationsfähigkeit und die Phantasie

der Zuschauenden. Unter dem Blickwinkel der Schauspielkunst treibt die

3 „Wenn Sie Asien auf der einen Seite haben und Afrika auf der anderen, und so viele andere
Königreiche, dann muss der Spieler, wenn er hereinkommt, zuerst erklären, wo er ist, sonst
wird die Geschichte nicht begriffen. Wenn Sie nun drei Damen vorbeigehen sehen, die Blumen
pflücken, da müssen wir glauben, die Bühne sei ein Garten. Nach und nach hören wir
Nachrichten von einem Schiffswrack am selben Ort, dann werden wir getadelt, wenn wir nicht
einen Felsen sehen. Als nächstes kommt ein schreckliches Monster mit Feuer und Rauch,
und die bemitleidenswerten Zuschauer müssen es als Höhle nehmen,- mittlerweile fliegen
schon zwei Armeen ein, dargestellt durch vier Schwerter und Schilder. Welches harte Herz
nähme dies nicht für ein Schlachtfeld?" (Übs. A. K.). Philip Sidney, An Apologie for Poetrie,
hg. von Edward Arber, Birmingham 1868, 63.

4 Ina Schabert (Hg.), Shakespeare-Handbuch, Stuttgart 1923, 111. - vgl. auch: Margarete Munkelt,

Bühnenanweisung und Dramaturgie. Hinweise zu Interpretation und Inszenierung in
Shakespeares „First Folio" und den Quartoversionen, Amsterdam 1981, 23.
Götz Pochat, Theater und bildende Kunst im Mittelalter und in der Renaissance in Italien,
Graz 1990, 214-219.



42 Andreas Kotte

Ortsangabe im Text oder die Verwendung von locality boards die Handlung
schneller voran, als dies ein Waldbild vermag. Die Schauspieler müssen ihre
Spiel-Räume erspielen, Umgebung wird durch Handlung erlebbar gemacht.

Der Schauraum Bühne um 1600

Zeitgleich streben Ben Jonson und einige Zeitgenossen optische Attraktionen

an, die Inigo Jones in den Masques oder 1635 in Florimène
perfektionieren wird6. Das Renaissance-Prinzip der Bewegung, Verwandlung und
Veränderung wird hier nicht wie in der Commedia all'improvviso oder dem
Shakespeare-Theater auf das Spiel bezogen, sondern auf den wandlungsfähigen

Schauraum. Er steht im Mittelpunkt der angestrebten Synthese der
Künste im 16. Jahrhundert, die in der Praxis zu einer Addition der Künste
gerinnt. Eine Formulierung des allumfassenden Anspruchs findet sich am
Ende von Giordano Brunos Hauptwerk Deila causa, principio et uno von 1584:

Wie der Zehner auch eine Einheit, aber eine zusammenfassende ist, so ist der
Hunderter nicht minder eine Einheit, aber noch viel mehr zusammenfassend. Was
ich Ihnen hier in der Arithmetik darlege, müssen Sie in höherem und übertragenerem

Sinne auf alle Dinge anwenden. Das höchste Gut, der höchste Gegenstand
des Begehrens, die höchste Vollkommenheit, die höchste Seligkeit, besteht in der
Einheit, die alles umfasst. Wir ergötzen uns an den Farben, aber nicht an einer
einzigen ausgeprägten, welche es auch sei, sondern zumeist an einer solchen, die
alle Farben einschliesst. Wir erfreuen uns an einem Klange, aber nicht an einem
einzelnen, sondern an einem zusammenfassenden, der aus der Harmonie vieler
entspringt. Wir ergötzen uns an einem sinnlich Wahrnehmbaren, am meisten aber
an demjenigen, das alle sinnlichen Wahrnehmungen einschliesst.7

Mit einem solchen Anspruch verglichen, agieren Commedia all'improvviso
oder das Shakespeare-Theater detailverliebt und spontan; wenn dabei doch
etwas Höheres entstehen sollte, so nicht aus dem Spiel, sondern höchstens
zufällig durch Textanalyse, die von der Bildung einiger Rezipienten abhing.
Bei Bruno hingegen wird eine lebendige Einheit von Gott und Universum
entworfen, dualistisches Denken überwunden, ein Kunstideal der Renaissance
geprägt, das im allumfassenden Anspruch des Wagnerschen ,Gesamtkunstwerkes'

wiederkehrt. André Chastel und Robert Klein haben diese Ideologie
des Humanismus als „grundlegende Illusion" bezeichnet, die Illusion nämlich,
alles von Grund auf neu beginnen zu können. Sie meinen, man könne diese
Ideologie des Humanismus aus einem einzigen Postulat ableiten, nämlich „dem

6 Ländliches Idyll eines unbekannten Autors, aufgeführt am Hof Karl I. in Whitehall, am
21. Dezember 1635. Genutzt wird eine Winkelrahmenbühne nach Sebastiano Serlio, adaptiert
für das 17. Jahrhundert. Bühnenbild von Inigo Jones, Chatsworth, Sammlung des Herzogs von
Devonshire. Vgl. Cesare Molinari, Teatro. Lo spettacolo drammatico nei momenti della sua
storia dalle origini ad oggi, Milano 1972, 155-156.

7 Giordano Bruno, Von der Ursache, dem Prinzip und dem Einen. Akten des Prozesses gegen
Giordano Bruno, aus dem Italienischen und dem Lateinischen unter Mitarbeit von Ernst
Günther Schmidt, hg. von Jürgen Teller, Berlin 1987 Eurobuch 26), 124.



„A wood near Athens" 43

einer grossartigen wechselseitigen Angleichung von Natur, Tugend, Schönheit,
Vernunft, Antike und Christentum, die selbstverständlich sämtlich gereinigt
und auf ihr ,wahres Wesen' reduziert in einer einzigartigen Anschauung zu-
sammengefasst werden können."8

Schon Leon Battista Alberti stellte das Postulat auf vom Künstler als
Naturforscher, Techniker und Mathematiker (nicht Schauspieler!), der nur durch
Anwendung dieser Methoden zur souveränen Beherrschung der künstlerischen
Mittel gelange, die ein Ganzes hervorbringen: „Jedes Haus ist eine kleine Stadt
und jede Stadt ein grosses Haus." In dieser Ordnung in Übereinstimmung mit
dem Menschen steht der Architekt neben dem Herrscher und ist der Künstler
schlechthin, denn „mit einer kleinen Schar und ohne Gefahr für den Soldaten

siegt der Architekt".9 Das ist renaissancetypisch eine programmatische
Selbstüberschätzung. Alberti setzt ungemein auf die Wirksamkeit der Schönheit

an sich, wenn er postuliert, „die Schönheit wird sogar gefährliche Feinde
veranlassen, ihren Zorn zu zügeln und sie [die Stadt] unverletzt zu lassen; ja
ich möchte sogar wagen zu behaupten, dass ein Werk durch nichts vor der
Gewalttätigkeit der Menschen auf gleiche Weise so sicher und unverletzbar
sei, als durch die Würde und Anmut seiner Form."10 Als hätten Soldaten je
der Erhabenheit neu errichteter Städte wegen diese nicht angegriffen! Von hier
aus eröffnet sich für die Theaterwissenschaft innerhalb von Theatralitätsge-
fügen11 das Diskursfeld der Idealstadt-Entwürfe (Filarete, Leonardo da Vinci,
Albrecht Dürer, Thomas Morus, Tommaso Campanella und viele andere) mit
der Variante einer Debatte um die Möglichkeit eines ,Gesamtkunstwerkes'.
Denn die architektonischen und literarischen Entwürfe werden nur in den
seltensten Fällen lebenspraktisch umgesetzt, erscheinen aber auf dem Theater.
Sie erscheinen nicht im Spiel-, wohl aber im Schauraum.

Im Theater können sich den verschiedenen Künsten zugewandte Individuen
schneller und leichter verwirklichen als in der schwerfälligen Alltagspraxis.
Die Einheit der Farben, Klänge und sinnlichen Wahrnehmungen lässt sich hier
auch dann bewerkstelligen, wenn das ,Gesamtkunstwerk' Idealstadt allmählich
als Illusion erkannt wird. Deshalb und wegen des Wettstreits zwischen den
italienischen Stadtstaaten beziehungsweise Höfen und Herrschern in Rom
und Florenz, in Ferrara, Mantua, Urbino und anderen Städten, nehmen sich
Schriftsteller, Altertumsforscher, Rhetoriker, Zeremonienmeister, Maler,
Philosophen, Musiker, Komponisten und vor allem Ingenieure des Theaters an,

8 André Chastel und Robert Klein, Die Welt des Humanismus. Europa 1480-1530, München
1963, 17.

9 Leon Battista Alberti, Zehn Bücher über die Baukunst, ins Deutsche übertragen, eingeleitet
und mit Anmerkungen und Zeichnungen versehen durch Max Theuer, Darmstadt 1991,

10-12.
10 Alberti, Zehn Bücher über die Baukunst (wie Anm. 9), 293.
" Rudolf Münz, Theatralität und Theater. Zur Historiographie von Theatralitätsgefügen, mit

einem einführenden Beitrag von Gerda Baumbach, hg. von Gisbert Amm, Berlin 1998, 66-103;
Andreas Kotte, Theaterwissenschaft. Eine Einführung, Köln etc. 2005, 271-312; Stefan Hul-
feld, Theatergeschichtsschreibung als kulturelle Praxis. Wie Wissen über Theater entsteht,
Zürich 2007, 317-331.



44 Andreas Kotte

um ihren Gestaltungswillen zu zelebrieren. Inventio heisst das Zauberwort.
Inventionen, insbesondere in den Intermedien, bieten den grössten Freiraum
für ein Hervortreten des künstlerischen Impetus des jeweiligen tonangebenden

Spezialisten, der sich mit den anderen Künsten schmückt, indem er sie
an der Peripherie der eigenen genialen Kreation mit bedenkt und ihre Ergebnisse

und Beiträge additiv aufreiht. Im Abseits der Strasse bleibt daneben das

Schauspielertheater erhalten, wobei das sich herausbildende Berufstheater der
Commedia all'improvviso im höfischen Fest- und Spektakelprogramm immer
wieder Gastrecht erhält - wie beispielsweise bei der Medici-Hochzeit 1589 in
Florenz geschehen.12

Um einerseits die bühnentechnische Differenzierung innerhalb des höfischen
Theaters wenigstens anzudeuten und andererseits den Aufwand kenntlich zu
machen, den man betrieb, um der auf der Plattformbühne gegebenen
Veränderung im Spiel technisch im Schauraum der Dekorationsbühne Paroli bieten
zu können, soll im Eilverfahren - und ohne jegliche Sonderentwicklungen zu
erwähnen - die vorbarocke Bühnenproblematik rekapituliert werden.

Neutralbühne

Sukzessionsbühne

Einortbühne

Plattformbühne

Spielbühne

Commedia dell'Arte, Globe,
Corrales

Simultanbühne
flächig räumlich

Valenciennes Luzern

1547 1583

Dekorationsbühne und jeweilige Spielbühne

Bsp. hellenistisches Thyromatatheater, Priene, 2. Jh. v. Chr.

Italienische Perspektivbühne

a) veränderbare Dekorationsbühne

Abb. 2: Spiel- und Schauraum Bühne im 16. und 17. Jahrhundert. Schematische
Darstellung des Autors.

12 Hochzeit von Ferdinando de Medici mit Christine de Lorraine, Florenz 1589. Vgl. James M.
Saslow, The Medici Wedding of 1589. Florentine Festival as Theatrum Mundi, New Haven
London 1996, 37, 50-51, 76.

3. Kulissenbühne (ab 1606)
Bsp. Teatro Farnese, Parma 1618/28

2. Drehprismen (ab 1568)

Mehrortbühne
1. Winkelrahmen (ab 1530)
8sp. Sebastiano Serlio, 1545^^^

b) unveränderliche Architekturbühne
Bsp. Teatro Olimpico, Vicenza 1585

Bsp. Joseph Furttenbach, Ulm 1641



„A wood near Athens" 45

Einer Neutralbühne, die vorantik als kreisrunder Tanzplatz oder rechteckiges
Podium bestand, tritt eine Dekorationsbühne gegenüber, die Anleihen aus der
Antike aufnimmt. Dazwischen bleibt die mittelalterliche Simultanbühne präsent,
die im Gegensatz zur Neutralbühne und Dekorationsbühne keine Sukzessionsbühne

ist, sondern eine Mehrortbühne. Die Spielorte sind flächig aneinandergereiht

wie beim fünfundzwanzigtägigen Passionsspiel von Valenciennes 1547
oder in einem Raum verteilt wie auf dem Weinmarkt von Luzern 1583. Die
Spieler und Spielgruppen bewegen sich von Ort zu Ort, während sich auf einer
Plattformbühne die Orte - „A wood near Athens" - wandeln müssen. Die
Humanistenaufführungen auf der Badezellenbühne verbinden die Ortskennzeichnung
- Namen der Figuren über den Eingängen der Häuser - mit einer vorgelagerten
Plattform. Aber dies genügt dem zeitgenössischen Bedürfnis nach Schauwert
nicht, weshalb mit bemalter Leinwand bespannte Paravents, Winkelrahmen,
aufgestellt werden; den Abschluss bildet ein bemalter Prospekt. Winkelrahmen
lassen sich leicht forträumen, ersetzen, oder man wirft von hinten eine neue
Leinwand mit zum Beispiel einer Waldszene über die Rahmen.

Das Erstaunen gilt der Malerei, die Zuschauenden entdecken zum Beispiel
eine perspektivisch perfekte Ansicht von Florenz, die dann für Wochen
Tagesgespräch bleibt. Thema, Stück und Spiel verblassen schneller, wobei ohnehin
jeweils nur ein schmaler Streifen für das Spiel übrig bleibt, ein Laufsteg zum
Vorzeigen der Kostüme, wie man dies noch heute auf der unveränderlichen
Architekturbühne in Vicenza nachprüfen kann. Die von Vitruv inspirierten
Drehprismen der veränderbaren Dekorationsbühne sind „am Hof der Medici
in Florenz besonders wirksam eingesetzt worden. Baldassare Lanci da Urbi-
no, ein Schüler Gengas, Bühnengestalter im Karneval 1568 und im Frühjahr
1569, bewerkstelligte schnellen Szenenwechsel mit Periakten. Egnatio Danti
beschrieb sie aus persönlicher Erinnerung, als er 1583 das von Jacomo Barozzi
da Vignola unvollendet hinterlassene Werk Le due regole della piospettiva pra-
tica herausgab".13 Die peiiaktoi genannten Drehprismen bei Danti bieten drei
loci, fordern aber vor allem durch den Bühnenabschluss mit einem riesigen
Drehprisma einen enormen technischen Aufwand, weshalb Nicola Sabbat-
tini fahrbare Abschlussprospekte vorschlägt, die man auch bei Inigo Jones
wiederfindet.

Erst die Kulissenbühne ab Anfang des 17. Jahrhunderts gestattet wirkliche
Raumtiefe, Schnelligkeit der Dekorationswechsel und vor allem eine
unbegrenzte Anzahl von bildhaft dokumentierten Ortswechseln. Weiterhin verhindern

jedoch die Lautstärke der Maschinerie, die in Bewegung versetzt wurde,
wenn der Inspizient auf den Boden stampfte, oder der unerträgliche Gestank
der Fackeln, Öllampen, Talg- oder Wachskerzen die perfekte Kontemplation.
Der Lichtputzer wartet deshalb bei laufender Vorstellung häufig die Kerzen.
Erledigt er seine Aufgabe elegant, applaudiert man ihm. Da eine solche
Beleuchtung von unten Schlagschatten auf Brust und Gesicht wirft, verlangen

13 Herbert Alfred Frenzel, Geschichte des Theaters Daten und Dokumente 1470-1890, München
1984, 22.



46 Andreas Kotte

die Schauspielerinnen Leuchter mit Wachskerzen auch auf der Bühne, wobei
es keine Rolle spielt, ob man sich gerade in einer Strassenszene befindet. Ein
,Gesamtkunstwerk' im Wagnerschen Sinne entsteht auf solche Weise nicht.

Die von der Schauspielkunst geprägte Neutralbühne bietet somit Bewegung,
Verwandlung und Veränderung im und durch das Spiel. Die bildkünstlerisch
geprägte Dekorationsbühne bietet hingegen Bewegung, Verwandlung und
Veränderung durch Technik. Dabei geht es um den Vorrang verschiedener Künste,
hier um jenen der bildenden Kunst. Während diese wie die Musik auch über
die Spätantike hinaus im ästhetischen Diskurs verblieben war, wurde die
Schauspielkunst - bei Cicero noch als Anhängsel und Hilfsdienst der Rhetorik

betrachtet - im Mittelalter aus diesem Diskurs entfernt, indem man ihre
Träger, die Angehörigen der Giulleria, bekämpfte.14 Sich jenseits der Rhetorik
mit Schauspielkunst zu beschäftigen, bringt selbst Renaissance-Humanisten
keinen Ruhm ein, weil sie mit den Scherzen der Buffoni umgeht. Musik
hingegen erscheint als edel, weil sie eine freie Kunst ist. Die allzu grosse Nähe
zum Leben ist der Hauptmakel der Schauspielkunst, von welchem sich in den
frühen Regieschriften einzig Leone de' Sommi nicht irritieren lässt.15 Er geht
in seinen Dialogen noch recht ausführlich auf das Spiel ein, während einige
Jahre später einen Künstler wie Angelo Ingegneri nur mehr interessiert, was
die Schöpfer der schönen italienischen Perspektivbühnen umtreibt. In seinem
Traktat Del modo di rappresentare le favole sceniche treten die Differenzen
zur Plattformbühne und die Utopie des bildkünstlerisch geprägten
,Gesamtkunstwerks' so deutlich hervor, und seine Ansichten strahlen ausserdem so
hell in das 17. und 18. Jahrhundert hinein, dass knapp darauf einzugehen ist.16

Die Synthese der Künste im Schauraum Angelo Ingegneris

Ingegneri führt bei der Eröffnung des Teatro Olimpico 1585 Regie. Die sich
darauf beziehende Schrift lässt er aber erst 1598 drucken. Nach ihm besteht
„jedes Bühnenstück aus drei Teilen", nämlich 1. dem Apparat (apparato), 2. der
Aktion (azione) und 3. der Musik (musica):

Unter Apparat versteht man die Szene, worauf die Vorstellung stattfindet, das

Theater, wo die Zuschauer stehen und die agierenden Personen, bei denen man
aber, was den Apparat betrifft, nur die Naturähnlichkeit und den Prunk der

Ausstattung in Erwägung zieht.17

14 Giulleria: Histrionen, fokulatoren und Spielleute, im weitesten Sinne diejenigen, die darstel¬
lend handeln, dadurch andere vergnügen und damit ihren Lebensunterhalt bestreiten. Vgl.
Edmond Faral, „Giulleria", in: Enciclopedia dello spettacolo, Bd. 5, Roma 1958, 1351-1361.

15 Leone de' Sommi, Quattro dialoghi in materia di rappresentazioni sceniche, [um 1570], hg.

von Ferruccio Marotti, Mailand 1968.
16 Angelo Ingegneri, Delia poesia rappresentativa e del modo di rappresentare le favole sceniche,

hg. von Maria Luisa Doglio, Modena 1989.
17 vgl. die deutsche Teilübersetzung Heinz Kindermann (Hg.), „Angelo Ingegneris Traktat: ,Uber

die Kunst Bühnenstücke darzustellen', übs. von Konrad Schrögendorfer", Maske und Kothurn
5 (1959), 81-88, hier 81.



„A wood near Athens" 47

Es gehört also das Äussere der agierenden Personen hierher, der bildhafte
Eindruck, nicht die Stimme und die Gesten, was auch tatsächlich getrennt
behandelt erscheint, und damit auseinander reisst, was im Spiel sonst immer
zusammen gehörte. Die agierenden Personen werden damit zunächst als Teil
des Apparates dem dekorativen Schauwert des Theaters untergeordnet. Das
Verschwinden des Körpers im Bild gehört zum Fundament dieses Theatertypus.

Es ist keine Erfindung des Medienzeitalters, sondern vielmehr Signatur
einer Ästhetik, die dem Körperlichen, Spontanen und Unberechenbaren den
Garaus macht.

Nach ausführlichen Erörterungen über Dekoration, Beleuchtung und Anordnung

des Zuschauerraumes kommt Ingegneri auf die Personen in ihrer äusseren
Erscheinung zu sprechen. Dieser Teil des Apparates erfordere zwei Qualitäten,
nämlich „natürliches Aussehen und passende Kostüme." Da aber der Dichter
die Dinge nicht so darstellen soll, „wie sie gewöhnlich sind, sondern wie sie
eigentlich sein sollten" müsse man „einen König oder grossen Fürsten [...] so
schön, so edel, so gross zeigen [...] wie dieser sein müsste, wenn ihn die Natur
hätte unbehindert heranbilden können." Man müsse der Natur nachhelfen,
zum Beispiel mit Kothurnen, mit „deren Hilfe [...] auch allen anderen
Schauspielern ihre angemessene Grösse gegeben werden kann. Man ist damit in der
Lage, die Personen, vom Höchstgestellten bis zum Niedersten, vom Edelsten
bis zum Gemeinen, wie Orgelpfeifen abzustufen. Das heisst, dass die Natur,
hätte sie bei der Erschaffung dieser Menschen ohne Hindernis walten können,
sie vermutlich so geschaffen haben würde."18

Diese sozial bestimmte Idealisierung oder Theatralisierung lässt den
versteckten Kothurn zu, verbietet aber zugleich offene Theatermittel wie etwa
die Maske. Ingegneri entwirft das Gegenbild zur Commedia all'improvviso,
die die Maske nutzt und den Kothurn verschmäht:

Auch scheint es mir kein angemessenes Hilfsmittel zu sein, wenn man diesem
Darsteller [...] durch einen falschen Bauch oder eine falsche Brust eine scheinbare
Körperfülle gibt. Abgesehen von der Behinderung, die das mit sich bringt, würde
dann das Gesicht immer zu hässlich und zu klein wirken, ebenso der Hals viel zu
kurz, was einen sehr hässlichen Anblick ergäbe. Auch würden die von den Griechen
angewendeten Masken diesen Eindruck der Missgestalt nicht verwischen, sondern
eher als wunderliche Übertreibung gelten und schwer zu begreifen sein. Für unsere
Zeit lobe ich den von den Griechen eingeführten Maskenbrauch nicht, denn diese
machen die Schauspieler gleichsam zu sprechenden Statuen; sie gestatten nicht, die
durch das Wechseln der Affekte im Gesicht verursachten Veränderungen
wahrzunehmen. Abgesehen davon, was nicht weniger wichtig ist, behindern die Masken
auch häufig die Aussprache. Wenn der Schauspieler eine Person anderen Alters
darstellen soll, würde ich ihm bloss einen Bart und eine entsprechende Haartracht
geben, ihn sonst aber bei seinem natürlichen Aussehen belassen.19

18

Kindermann, „Angelo Ingegneris Traktat" (wie Anm. 17), 83.
19

Kindermann, „Angelo Ingegneris Traktat" (wie Anm. 17), 83-84.



48 Andreas Kotte

Ingegneri vertritt eine zentrale Forderung späterer Schauspieltheorie, nämlich

die nach der idealisierenden „Charaktermaske", welche sich gegen die
Künstlichkeit der Masken der Commedia richtet und der Natur nachgebildet
sein soll. Nicht unendlich viele Wechsel, hervorgebracht vornehmlich durch
Körpersprache, sollen im 18. und 19. Jahrhundert Theater bestimmen, sondern
die Charaktere sollen sich wahrhaftig im Gesicht spiegeln - womit man aber
dem Theater das Theatrale austreibt.20

Besonders wichtig erscheinen dem Regisseur Ingegneri die Prunkkostüme,
wofür er als Beispiel seine Ödipus-Inszenierung von 1585 anführt. Wenn es
auch nicht mehr als neun Darsteller waren, so kamen sie doch in Begleitung
von einhundertundacht prächtig gekleideten Personen herein:

Die Kleider, die mehrere hundert Scudi kosteten, sahen so aus, als ob sie mehrere
tausend Scudi gekostet hätten und es gab Herrschaften, welche nach der Aufführung
die Kostüme von der Nähe aus betrachten wollten und nicht glauben konnten, dass
diese nicht so viel kosteten, wie sie aus der Entfernung geglaubt hatten.21

Die Synthese der Künste im Schauraum dient vorrangig der Repräsentation von
Werten, die auf der Plattformbühne eher Gegenstand der Ver-Handlung sind.
Und schliesslich werden im Schauraum sogar die Bewegungen der Personen
nach einem Prinzip von „gut und schön" arrangiert, das der Praxis einer
höfischen Choreographie gleicht.22 Daher sind die Bestimmungen Ingegneris zur
Aktion auch vergleichsweise knapp. Sie besteht aus zwei Teilen: der Stimme
und den Gesten. Waren die Bewegungen - als Teil des Apparates - gänzlich
dem bildhaften Schauwert unterworfen, so unterliegen Stimme und Gesten
eindeutig den Anforderungen des literarischen Textes.23 Die Gesten entsprechen

dem Normen-Katalog der Rhetorik. Sie bestehen aus den zweckmässigen
Bewegungen des Körpers und seiner Glieder, besonders der Hände, aber noch
mehr des Gesichtes und vor allem der Augen. Die Zweckmässigkeit des Gestus

20 Heinrich Theodor Rötscher, Die Kunst der dramatischen Darstellung, in ihrem organischen
Zusammenhange wissenschaftlich entwickelt, Berlin 1841, 355-361. Die Charaktermaske
soll den Charakter der Figur zeigen, Leib und Geist der Figur verbinden, Alter, Nationalität
und Stand ausdrücken und somit die Persönlichkeit wahrhaft offenbaren.

21 Kindermann, „Angelo Ingegneris Traktat" (wie Anm. 17), 84.
22 „Es war ein Wunder, wie gut alle eingeschult waren und wie vollkommen sie um ihre Stel¬

lungen und Gänge Bescheid wussten. Dies alles wurde mit der grösstmöglichen Gefälligkeit
ausgeführt. Man hatte den Boden der Bühne nach Art verschiedenfarbigen Marmors ausgelegt,
was auch ein sehr gefälliges Bild ergab. Jede Person wusste, nach welchem Bildschema sie

sich hin und her zu bewegen hatte, nach wieviel Steinen sie Halt machen musste, und wenn
auf der Bühne die Anzahl der Personen wuchs und es nötig war, die Stellung zu verändern,
war jeder gut unterrichtet, in welche andere Reihe und auf welche Farbe der Fliesen er sich

zurückziehen musste, so dass alle ohne Schwierigkeit und ohne Fehler ihre Rollen spielten."
Kindermann, „Angelo Ingegneris Traktat" (wie Anm. 17), 85.

23 „Diese beiden Teile beinhalten vollkommen Ausdruck und Wirksamkeit des Stückes, weil
der eine das Hören, der andere das Sehen betrifft. Denn jeder prüft nach dem, was er sieht
und hört." Kindermann, „Angelo Ingegneris Traktat" (wie Anm. 17), 86.



„A wood near Athens" 49

richtet sich nach der Qualität der Worte und Sätze, die man darstellen will,
wie zum Beispiel belehren, zum Mitleid rühren, schelten oder ähnliches.24

Dem Gesamtbild wird auch die Musik einverleibt, indem sie der Räumlichkeit

angeglichen wird. Bei Komödien und Pastoralen, die keine Chöre haben,
soll sie als Intermedium dienen, überhaupt soll sie zwischen den Akten „zur
Beruhigung und Besänftigung der Gemüter" eingesetzt werden. Hier regieren

Bild- und Sprechkunst; Musik hilft, die Schauspielkunst als solche spielt
keine Rolle.

Es wird also eine Synthese angestrebt, aber gerade deshalb nicht realisiert,
weil die jeweilige Leitkunst, hier die bildende Kunst - möglich auch Musik
oder Dichtung - in engstirniger Weise die Eckwerte des Gesamtverständnisses
vorgibt. Die anderen Künste werden additiv eingepasst. Dies ist eine ästhetische
Vorgabe der Renaissance für die romantische Idee vom ,Gesamtkunstwerk',
entwickelt für eine feste Architekturbühne mit einer Strassenansicht Thebens,
wo zumindest der Lärm der Maschinerie gemeinsam mit dieser entfällt. Das
humanistische Ideal einer Stadt mit einem Theater für alle wird realisiert als
ein Theater für wenige oder für einen einzigen Fürsten, der die Welt dort in
seiner Zentralperspektive erblickt und den wenigen vorführen lässt. Solches
Renaissancetheater, zuerst gepflegt an den Höfen Urbinos, Ferraras, Mantuas
sowie in Rom und Florenz war von den bildkünstlerischen Erfindungen her
gesehen Ausdruck des europäischen Zivilisationsprozesses und einer Humanitas

nach machtpolitischen Gesichtspunkten, was letztlich die bürgerliche
Theaterauffassung nur allzu gern übernahm.

Die Synthese der Künste im Wagnerschen ,Gesamtkunstwerk'

Die Shakespeare-Bühne war nichts als eine Plattform, ähnlich jener, auf welcher
zu Homers Zeiten fahrende Erzähler und Sänger, Rhapsoden und Aöden,
Ausschnitte der Ilias darboten - lange bevor in Griechenland und anderswo Theater
erbaut wurden. Auch der alternde Shakespeare-Verehrer Johann Wolfgang von
Goethe sieht 1816 sehr wohl noch ihre Vorteile und schätzt ihre Dynamik:
„Wir springen mit ihm von Lokalität zu Lokalität, unsere Einbildungskraft
ersetzt alle Zwischenhandlungen, die er auslässt, ja wir wissen ihm Dank, dass
er unsere Geisteskräfte auf eine so würdige Weise anregt."25 Aber dann erhöht
er dem Aufklärungsdiskurs folgend den Dichter gegenüber dem Theatermann
und betrachtet die Plattformbühne als überwunden. Diese einfache Bühne sei
kein „würdiger Raum für sein Genie gewesen", denn er sei „mehr Dichter
überhaupt als Theaterdichter".26 Die Neutralbühne als Plattformbühne ist für
Goethe - und die ihm später folgen - nicht der stets existierende Grundtypus

24 Und weiter: „Aus der geregelten Stimme und dem richtigen Gestus wächst notwendigerweise
der Anstand und die Würde hervor, die die Vervollkommnung jedes gut dargestellten Stückes
bedeuten." Kindermann, „Angelo Ingegneris Traktat" (wie Anm. 17), 86.

25 Johann Wolfgang von Goethe, „Shakespeare und kein Ende!", in: Berliner Ausgabe,
Kunsttheoretische Schriften und Übersetzungen [Band 17-22], Bd. 18, Berlin 1972, 157.

26 Goethe, „Shakespeare" (wie Anm. 25), 158.



50 Andreas Kotte

neben den zeitgebundenen Varianten von Dekorationsbühnen, wie dies hier
dargelegt wird, sondern ein Relikt aus der Vergangenheit, das der Fortschritt
im Bühnenwesen glücklicherweise überwunden hat:

Die Unvollkommenheit der englischen Bretterbühne ist uns durch kenntnisreiche
Männer vor Augen gestellt. Es ist keine Spur von der Natürlichkeitsforderung, in
die wir nach und nach durch Verbesserung der Maschinerie und der perspektivischen

Kunst und der Garderobe [Anm. d. Verf.: dies alles sind nota bene auch
Kriterien Ingegneris] hineingewachsen sind [...] Wer will sich nun gegenwärtig so
etwas zumuten lassen?27

Goethe verkennt hier aus der Sicht der Weimarer Bühnenkonventionen die
Gründe für Shakespeares Theatererfolge. Fortschrittsorientiert denkend geht
er von linearer Perfektibilität statt Doppelsträngigkeit im Bühnenbau aus.
Dieses Anknüpfen an die Denkweise der Theatralingenieure der Renaissance
wie Angelo Ingegneri und an die Plattform-Kritiker wie Philip Sidney macht
es nun wiederum dem ihn verehrenden Richard Wagner leicht, Goethe
beizupflichten: Diese Bühne Shakespeares sei zwar öffentlich, aber ungleich
weniger „schön" als zum Beispiel die „schöne Öffentlichkeit" der griechischen
Bühne.28 Die ästhetische Sicht zweier Literaten, die Shakespeare als Dichter,
dagegen nicht als Schauspieler und Theatermacher vergöttern, bestimmt hier
den Kampf um den Vorrang der Künste. Nach Wagner steckt in Shakespeares
Werken die reine Historie. Es sei „wohl für Shakespeare [...] nicht aber für
uns" [Wagner] wichtig, „der Historie" den „Stoff zum Drama zu entnehmen".29
Wagner hingegen wird die Historie im zeitlosen Mythos transzendieren.30 Seine
Verehrung Shakespeares ist ein Mittel, eine Menschenpyramide mit seiner
Person als krönendem Abschluss zu errichten. In der Zeit nach Shakespeare,
so Wagner, habe „die gesamte Theatergeschichte zwischen den Extremen des

elisabethanischen Theaters und dem Drama nach dem klassizistischen Muster

Racines fluktuiert [...] so dass entweder ein blosses Literaturdrama in der

Nachahmung Shakespeares [...] oder aber ein nur mehr antikisierendes Drama
habe entstehen können."31 Wagner subsumiert hier Goethe und Schiller unter
diese minderwertigen Erscheinungen, um sich damit auf beider Schultern
zu stellen. Goethes Behauptung von der „Unvollkommenheit der englischen
Bretterbühne" und der ihr fehlenden „Natürlichkeitsforderung" untermauernd,
lässt er die Shakespearebühne auch noch Sinnlichkeit im Feuerbachschen
Sinne vermissen und den Nachteil besitzen, dass sich das Publikum dort

27 Goethe, „Shakespeare" (wie Anm. 25), 159. - vgl. auch Yvonne Nilges, Richard Wagners
Shakespeare, Würzburg 2007, 103.

28 Richard Wagner, Gesammehe Schriften und Dichtungen, Leipzig 1872, Bd. 3, 29.
29 Wagner, Gesammelte Schriften (wie Anm. 28), Bd. 4, 25.
30 Nilges, Wagners Shakespeare (wie Anm. 27), 100.
31 Nilges, Wagners Shakespeare (wie Anm. 27), 101.



„A wood near Athens" 51

den Bühnenort selbst imaginieren müsse. Was für Wagner als minderwertige
Phantasieleistung erscheint, notwendig lediglich für diese primitive Variante
einer Spielbühne, hatte Goethe wenigstens noch beiläufig anerkannt, während
es der Logik einer synchronen Sicht auf Bühnenvarianten nach eigentlich als
deren grösster Vorzug zu apostrophieren wäre. Ein Sommernachtstraum konnte
überall aufgeführt werden, es brauchte nur gute Schauspieler.

Während eine über viele Jahrhunderte ähnliche Neutralbühne in der Renaissance

neben den Variationen der italienischen Perspektivbühne fortexistiert,
später als Bühne der Wandertruppen, heute als ephemere Bühne, ist wie Goethe
auch Wagner von einem unendlichen - und nicht uneigennützigen -
Fortschrittsoptimismus beseelt: Der unvollkommene englische Spielraum ist für
ihn durch die moderne Dekorationsbühne überwunden worden. Er, Wagner,
arbeitet schon ab 1851 konsequent auf den Festspiel-Schauraum hin, in dem
die ideale Szene auf das reale Publikum übergreifen soll, um den im musikalischen

Drama vollendeten Mythos wirken zu lassen. Da er den „Gebärungs-
akt der Musik aus dem vollkommenen Drama" vollziehen will31, ist es eine
Ironie der Geschichte, dass Cosima Wagner jenen abstrahierenden Schritt zur
Kongenialität von Werk und Bühne ausschlägt, den Adolphe Appia ihr mit
seinen Entwürfen für Bühnenausstattungen anbietet. Indem sie auch nach
1892 an den inadäquaten Bayreuther Bühnenbildern - u. a. der Firma Max
Brückner aus Coburg - festhält, vertagt sie das Gelingen einer Synthese im
Wagnerschen ,Gesamtkunstwerk'. Das Wort-Ton-Drama muss zunächst
bildkünstlerisch weiter mit einem überbordenden, verlogen wirkenden Realismus
auskommen, nur weil Richard Wagner diesen einst toleriert hatte. Es gibt bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts wohl kein synthetisches ,Gesamtkunstwerk',
in dem nicht eine Kunst dominiert.

Es war die grosse humanistische Utopie der Renaissance, Kunst und Leben
zu vereinigen. Realisiert wird aber letztlich immer nur ein ,Gesamtkunstwerk'

unter der Führung einer Kunst (Literatur, bildende Kunst, Musik), die
die Eckwerte des Ganzen vorgibt. Das konnte am Beispiel der italienischen
Perspektivbühnen sowie des Literaten, Szenographen und Ausstatters Angelo
Ingegneri bezüglich der bildenden Kunst gezeigt werden. Betrachtet man nun
aber nicht nur den üblichen Kanon der Künste, sondern bezieht die Stärken der
verachteten Schauspielkunst mit ein, tritt das Verhältnis von Spielraum und
Schauraum Bühne zwischen dem 16. und 19. Jahrhundert in den Mittelpunkt
des Interesses. Einzeluntersuchungen zu diesem Verhältnis gestatten es zu
ermitteln, welche Kunst sich jeweils mit ihren Prämissen auf einer ursprünglich

neutralen Bühne in den Vordergrund schiebt. Im 16. Jahrhundert ist es,
wie die Bemühungen um die perspektivische Bildbühne zeigen, die bildende
Kunst, im 19. Jahrhundert das Drama. Dazwischen findet eine Schwerpunktverlagerung

zur Musik als Leitkunst statt, angedeutet schon in Ii Corago33

u Nilges, Wagners Shakespeare (wie Anm. 27), 104.
33 II corago o vero alcune osservazioni per metter bene in scena le composizioni drammatiche,

hg. von Paolo Fabbri und Angelo Pompilio, Florenz 1983.



52 Andreas Kotte

(um 1630), aufscheinend zum Beispiel noch in der Musikalisierung der Repertoires

in der Französischen Revolution, während zeitgleich in anderen
Theaterformen die unvollkommene Neutralbühne nach wie vor das leistete, was
das ,Gesamtkunstwerk' stets leisten wollte: Sie enthierarchisiert die Künste
im Spiel, ihre Synthese heisst Synergie, wie bei den Handwerkern im Wald
nahe Athens.


	"A wood near Athens" : zum Spiel- und Schauraum Bühne vom 16. bis ins 19. Jahrhundert

