Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: Oper : Agon und Paragone

Autor: Goehr, Lydia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868885

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

21

OPER: AGON UND PARAGONE

von Lypia GOEHR

i

Dieser Essay untersucht die Gattung Oper in einem agonistischen und para-
gonalen Kontext, in dem die Begrifflichkeit der einzelnen Kiinste — Musik,
Malerei, Dichtung, Bildhauerei, Architektur, Tanz oder Ballett — hiufig durch
einen innerhalb der Kunstwerke selbst ausgetragen Wettstreit hinterfragt wird.
Die Verkntipfung des Konzepts Oper mit dem antiken griechischen Begriff agon
und mit dem in der Renaissance entwickelten Konzept des paragone eroffnet
einen zweifachen Argumentationsgang. Dieser fiihrt das Konzept auf seine
vorgeblichen Urspriinge im klassischen Athen und seine vorgebliche Geburt
in Italien zurtick. Obwohl der angestammte Diskurs zwischen Ursprung und
Geburt nach einer griindlichen Dekonstruktion geradezu verlangt, ist sein
Einfluss auf die Geschichte der Oper unbezweifelbar.

Vielleicht weil die Oper in Italien erst um 1600 und nicht bereits um 1500
,geboren® wurde, haben nur wenige Wissenschaftler sich mit ihren Anfingen
im agonistischen Kontext des paragone auseinandergesetzt, der doch fiir die
Kiinste so wesentlich war, als die Renaissance sich, wie es heisst, auf ihrem
Hohepunkt befand. Doch es ist ausgesprochen instruktiv, dies zu tun. Der
Begritt paragone wurde 1817 nachtriglich als Titel fiir Aufzeichnungen Le-
onardo da Vincis eingefiihrt (Leonardo, Paragone, V, Anm. 1) und spiter in
seiner Bedeutung wesentlich erweitert. Obwohl er im strengen Sinne einen
Vergleich bezeichnet, wird er ebenso in seiner Bedeutung als Wettstreit ein-
gesetzt und daher auch mit Aussagen beztiglich des hoheren oder niedrigeren
Ranges einer Kunst in Relation zu einer anderen in Verbindung gebracht. Eine
Untersuchung dieses Wettstreits der Kiinste erhellt eine Geschichtsauffassung,
in der die Oper nie aufgehort hat, die Bedingungen ihrer Vermittlung, ihrer
Bedeutungstriger, Ziele und Werte zu hinterfragen.

2

Richard Strauss’ 1942 entstandene Oper Capriccio ist ein spites Beispiel einer
agonistischen und paragonalen Oper. Sie trigt den Untertitel Konversationsstiick
fiir Musik und bezieht in dem hier thematisierten Wettstreit zwischen ,, Wort®
und ,, Ton“ eine neutrale Position — ,,Prima le parole — dopo la musica! Prima
la musica — e dopo le parole!“. In einer Hinsicht kann die Oper nicht Partei
ergreifen, es sei denn ihr Ziel wire die Zerstorung der eigenen Kunstform. In
einem anderen Sinne wird sie daran gehindert, Partei zu ergreifen: Obwohl der
Wettstreit hier zwischen einem Dichter und einem Komponisten ausgetragen
wird, werden die beiden Protagonisten auf der Biithne von einem Ensemble
erginzt, das gentigend Einfluss entwickelt, den urspriinglichen Konflikt durch
einen Wettstreit zwischen Gonnern und Kiinstlern zu ersetzen. Obwohl die
Kinstler von den Mizenen geliebt werden wollen und umgekehrt die Mizene



22 Lypia GOEHR

von den Kiinstlern, wird diese Liebe nur unter der Bedingung in einen Sieg
der Kunst tberfiihrt, dass die Kiinstler den ihnen angemessenen gesellschaft-
lichen Rang beibehalten. Es handelt sich hier um eine typische Ersetzung, die
Strategien gesellschaftlicher Disziplin reflektiert; sie ist ebenso haufig in der
Oper anzutreffen wie im allgemeiner gefassten Wettstreit der Kiinste.

Ein zweites Beispiel ist das 1670 entstandene comédie-ballet von Jean-Baptiste
Lully und Moliere, Le bourgeois gentilhomme. Neben seiner offensichtlichen
Ahnlichkeit mit Capriccio ist das Stiick auch wegen der ironischen Rolle be-
merkenswert, das es der Philosophie zuweist. Der Philosoph betritt die Biihne,
um in einem Wettstreit zwischen einer Reihe von darstellenden Kiinstlern
Frieden zu stiften. Sie mochten alle die Gunst eines aufstrebenden biirgerlichen
Kavaliers gewinnen, die eigentlich gar nicht so erstrebenswert ist. Dass der
Philosoph den Wettstreit eher anfacht, als ihn mithilfe von Vernunft beizule-
gen, streicht einen weiteren Aspekt kompetitiver Ersetzung heraus: Namlich
dass sich der Wettstreit zwischen den Kiinsten fast immer dem Wettstreit
zwischen der Philosophie und den Kiinsten unterzuordnen hat.

Allgemein tendieren die (anthropomorphisierten) Kiinste im Wettstreit dazu,
ihre Autonomie und eigene Wirkungskraft zu suchen. Als Teil dieser Suche
stellen sie gerne die Frage, ob es nicht besser wire, ihre geschwisterliche
Rivalitat zugunsten einer freundschaftlichen Allianz aufzugeben. Gemein-
schaftlich konnten sie es mit der Philosophie oder jedem anderen — politischen
oder religiosen — Widersacher aufnehmen, der ihre Bedeutung zu reduzieren
beabsichtigt. Auf welche Weise sich die Oper dieser freundschaftlichen Allianz
widersetzt oder sie zu ihrem eigenen Nutzen unterstltzt, ist eine Frage, die
sie wahrend ihrer gesamten Daseinsgeschichte begleitet hat.

Ein weiteres aufschlussreiches Beispiel ist Antonio Salieris Prima la musica,
poi le parole (1786), das in direkter Konkurrenz zu Wolfgang Amadé Mozarts
Der Schauspieldirektor entstand. In den beiden Stiicken, die am selben Tag
an den gegeniiberliegenden Enden der koniglichen Orangerie in Wien urauf-
gefiihrt wurden, treten italienische und deutsche Sprache gegeneinander an,
ernstes Musiktheater gegen komisches und ein Teilhaber am kiinstlerischen
Prozess gegen den anderen. In beiden Werken werden die jeweils miteinander
konkurrierenden Parteien und Elemente schliesslich in gemeinsamem Gesang
vereint, um die Vorteile der Zusammenarbeit, der Gleichberechtigung und
Kooperation zu demonstrieren und um - tibertrieben gesprochen - die Vorziige
asthetischer und moralischer Harmonie aufzuzeigen. In Johann Gottlieb Ste-
phanies Libretto zu Mozarts Singspiel wird daher der Schluss gezogen, dass
grosse Kiinstler sich dadurch auszeichnen, dass sie in ihrer Kunst tiberragend
sein wollen; sie werden hingegen unbedeutend, wenn sie nur ihre eigene
Grosse herauszustreichen suchen oder, wie Peter Shaffer es spiter in seinem
Schauspiel Amadeus (UA London, 1979) immer wieder betont: Grosse Kiinstler
werden klein, wenn sie zu viel Zeit darauf verwenden, sich mit anderen zu
vergleichen. Dieses Beispiel erhellt einen weiteren Aspekt der kompetitiven
Ersetzung — nimlich dass ein Komponist oder Librettist durchaus den Esprit
oder die satirischen Elemente abschwichen darf, die den Handlungsverlauf
einer Oper charakterisieren, indem er am Ende moralische Aufrichtigkeit



OPER; AGON UND PARAGONE )

propagiert. Die Dissonanzen am Ende im Einklang der Hochherzigkeit auf-
zuldsen, war schon lange eine bewihrte Methode der Kiinstler, ihre Mizene
zu beschwichtigen.

Ein weiteres Beispiel fiir diese Art von Ersetzung, das an Mozarts Don
Giovanni (UA Prag,1787) erinnert, ist Gioacchino Rossinis 1812 entstandene
Oper La pietra del paragone, in der ein mit mehr Geld als Charme ausgestat-
teter Adliger als Preis gehandelt wird, um den drei Frauen in komodienhafter
Manier wetteifern.

Auch Richard Wagners Tannhduser (UA Dresden, 1845) und Die Meistersin-
ger (UA Miinchen, 1868) stehen hierfiir ein: In beiden Musikdramen ist der
iiber Gesang oder Kunst ausgetragene Wettstreit untrennbar verwoben mit
Auseinandersetzungen um Liebe, Leben, Natur, Gemeinschaft, Geist und
Sinnlichkeit. In beiden Musikdramen wird eine Frau, die den sprichwortli-
chen Lorbeerkranz in Hinden hilt — in Die Meistersinger sogar explizit — als
menschlicher Preis ausgesetzt, der den kiinstlerischen Sieg begleitet.

Es gibt noch viele weitere Beispiele, die ernsthaft, wichtig, ironisch und
satirisch sind. Zahlreiche Opern enthalten Szenen mit einem Wettstreit oder
mit Rivalititen — Bogenschiessen, Duelle, Gliicksspiel und Kartenspiel. Ande-
re gehen einem mythologischen Wettstreit zwischen Gottern und Menschen
auf den Grund, der unsere Aufmerksamkeit auf olympische oder triumphale
Themen lenkt. Zahllose Opern thematisieren persdnliches und 6ffentliches
Heldentum, Sieg und Niederlage. Gemeinsam ist vielen Werken — mit geistlicher
oder weltliche Intention —, dass sie sich auf Apollo und seinen Lorbeerkranz
beziehen. Dieser apollinische Bezug erscheint hdufig in Opern, die in Kriegs-
zeiten, in Krisen oder in einem Gewissenskonflikt die ,Harmonie der Welt*
wiederherzustellen suchen. Paul Hindemiths Oper Die Harmonie der Welt
(1956/57), die im Zeitalter Johannes Keplers und damit in der ,,Geburtsstunde®
der Gattung angesiedelt ist, wiederholt, was auch zahlreiche andere Werke tun
— sie kehrt nach Uberlegungen zur himmlischen Musik zu einem signifikan-
ten Geburtsmoment in der Vergangenheit zurtick, um sodann eine kulturelle,
intellektuelle und gesellschaftliche Wiedergeburt in der Gegenwart anzuregen.

Wenn ein Wettstreit zwischen den Kiinsten vor allem deshalb inszeniert
wird, um deren Eigenstindigkeit zu bestirken, werden diese haufig als Musen
dargestellt. Dies unterstiitzt einen anthropomorphisierten Diskurs, der die wett-
streitenden ,Schwester“-Kiinste geschlechtsspezifisch als weiblich priasentiert.
Wenn allerdings ein Wettstreit zwischen Kiinstlern in einer Oper ausgetragen
wird, sind diese meist mannlichen Geschlechts. Doch welche Minner sind hier
genau gemeint? Interessanterweise wahlt man fiir die Rolle des Helden meist
einen Dichter oder Maler und nicht etwa einen Komponisten oder Musiker
bzw. Instrumentalvirtuosen — etwa in Gaetano Donizettis Torquato Tasso
(UA Rom, 1833), Giacomo Puccinis Tosca (UA Rom, 1900) oder La Bohéme
(UA Turin, 1896) und Hindemiths Mathis der Maler (UA Ziirich, 1938). Hans
Pfitzners Palestrina (UA Miinchen, 1917) und Franz Lehdrs Paganini (UA
Wien, 1925) bilden allerdings Ausnahmen von dieser Regel; doch wihrend im
ersten Fall dem Komponisten Ehre erwiesen wird, wird in der letztgenannten
Operette Paganini fiir seine teuflische musikalische Kunstfertigkeit bestraft.



24 Lypia GOEHR

Musikern bzw. Instrumentalisten werden auf der Opernbiihne eher kleine,
wenn auch wesentliche Rollen zugewiesen. In Mozarts Die Zauberflote (UA
Wien, 1791) ist das Instrument selbst von viel grésserer Bedeutung fiir den
Handlungsverlauf als der Umstand, dass Tamino Flotist ist. Seren Kierkegaard
bestreitet sogar, dass Tamino ein ,musikalischer“ Charakter ist: Denn wer
in einer Oper ,musikalisch® sei, dem miusse umfassende oder gar universale
Bedeutung zukommen. Hieraus ergibt sich auch Kierkegaards Beschreibung
des Don Juan bei Mozart, den er weniger als einen eigenstindiger Charakter
denn als eine abstrakte Rolle, die von einer ,absolut musikalischen* Macht
getrieben und im wortlichen Sinne orchestriert wird, beschreibt (Kierkegaard,
Entweder — Oder, Bd. 1, 144). Vor Hindemiths Oper tiber Kepler oder Wagners
Die Meistersinger bestiatigt damit schon Mozarts Don Giovanni eine seit langem
etablierte Doktrin, die zunichst die destruktive, dissonante und verfiihreri-
sche Macht der Musik zeigt, dann aber ihr verbindendes, Frieden stiftendes
und harmonisierendes Potential. Wenn die Musik als absolut musikalische
Getriebenheit Ausdruck findet, die mit Don Giovanni gleichzusetzen ist,
wird die burgerliche Ordnung zerstort; wenn sie aber im Chor oder unisono
erklingt, ist diese Ordnung wiederhergestellt.

In zahlreichen Opern ergibt sich eine Ersetzung, wenn Figuren wie Or-
pheus, Pan oder sogar Tristan, die in fritheren Versionen ihrer Geschich-
ten fur ihre virtuosen Fihigkeiten als Instrumentalisten bekannt waren,
spater zu instrumentenlosen Singern/Liebhabern/Dichtern werden. Diese
spezifische Ersetzung wird haufig von einer weiteren begleitet, wenn der
Wettstreit zwischen singenden Dichter-Liebhabern zu einem noch dringli-
cheren Wettstreit zwischen Kritikern wird. Hier betritt das Midas-Thema
die Opernbiihne - in Johann Sebastian Bachs auch als Dramma per musica
beschriebener weltlicher Kantate Der Streit zwischen Phoebus und Pan
(BWV 201, um 1729) sowie in André Ernest Modest Grétrys Le Jugement
de Midas (UA Paris, 1778); als Spiel im Spiel in Hector Berlioz’ Benvenuto
Cellini und implizit in Wagners Die Meistersinger. Bekannt fiir seine Fai-
higkeit, alles, was er beriihrt, in Gold zu verwandeln, tritt Midas in diesen
Werken hiufiger als der Kritiker auf, dem man die Ohren eines Esels ver-
leiht, nachdem er die Musikdarbietung Pans hoher beurteilt als die Apollos.
In Die Meistersinger erhilt Beckmesser einen Hieb auf die Ohren - die
Leute nennen ihn einen Esel —, nachdem er ein dhnlich unbedarftes Urteil
gefillt hat. In dieser Szene wird Beckmesser zudem dafiir gertigt, dass er
es nicht schafft, seine Laute zu stimmen. Sein Mangel an Musikalitdit wird
als Begriindung dafiir angefiithrt, dass solch ein Mann (mit einer Serenade)
niemals die Frau bzw. den Preis gewinnen wird und dass eine Stadt, die
von launenhaften Menschen bevélkert ist, der Unordnung verfallen muss.
Diesbeztiglich erinnert die Serenadenszene aus Die Meistersinger an eine
vergleichbare Szene in Don Giovanni. Vor dem Hintergrund, dass in der
einen Szene Minner und in der anderen Frauen ihre Identititen tauschen,
fiihrt man uns in das Tduschungspotential der dusseren Erscheinung ein,
zugleich aber auch in die metaphysische Notwendigkeit von Illusion: “Wahn!
Wahn! Uberall Wahn!“ (Monolog Hans Sachs, III.1).



OPER: AGON UND PARAGONE 25

In der Geschichte der Oper — auf und abseits der Bithne — haben sich die Rollen
der Musiker, ihre Stimmen und Instrumente als tiberraschend antagonistisch
herausgestellt. Dass diese Antagonismen hiufig in Form eines Wettstreits
dargestellt wurden, hat die Oper mit dem allgemeinen Wettstreit der Kiinste
in Kontakt gebracht. Es ist die zentrale These dieses Essays, dass ,,die Musik®,
Jihre“ Musiker sowie deren Stimmen und Instrumente immer das zentrale
Problem der Oper gewesen sind, und zwar in dhnlicher Weise wie sie dies
auch fur die ,Schwesterkiinste“ der Musik waren. Die Oper als ,,grundlegend
zu hinterfragendes Konzept“ zu verstehen (wie ich es tue), bedeutet daher,
zunichst das grundlegende Hinterfragen von Musik als Konzept zu begreifen.

3.

Der Diskurs beztiglich der Geburt der Oper zeigt, wie konsequent das Hinter-
fragen ihres Konzepts die dsthetischen und gesellschaftlichen Vorstellungen
hat gegeneinander antreten lassen, um den Status der Gattung Oper als Kunst
entweder zu bekriftigen oder zu schwichen. Dasselbe Spannungsfeld findet
sich im generellen Wettstreit, wo vieles von dem, was fiir die einzelnen Kiinste
auf dem Spiel stand, zugleich ihren Status als Kiinste eigentlich erst bewiesen
hat. Hier fungieren die Begriffe Oper, Kunst und Musik evaluativ — positiv und
negativ wertend — und dies auf eine Weise, die ihre klassifizierende Verwen-
dung beeinflusst. Ob die Oper oder irgendeine andere Kunstform als vor allem
theoretisch oder praktisch ausgerichtet, erbauend oder unterhaltsam, erhaben
oder nieder, liberal oder mechanisch, tragisch oder komisch, dramatisch oder
spektakulir, reprisentativ oder expressiv bewertet wird, hat sowohl auf den
ontologischen, moralischen und gesellschaftlichen Status des kiinstlerischen
Produkts als auch auf den seiner Produzenten Auswirkungen.

Im allgemeinen Wettstreit verhandeln Kiinstler die Begrifflichkeiten ihrer
Kiinste, um ihren eigenen Status zu verbessern, wihrend sie zugleich arrogant
behaupten, das kiinstlerische Konzept perfekt umzusetzen. Aus einer agoni-
stisch-teleologischen Perspektive ist das Ziel nicht die konkrete Verkoérperung
des abstrakten kiinstlerischen Konzepts, sondern vielmehr dessen kreative
Umsetzung. Anders ausgedriickt: Es geht weniger darum, beispielhafte Modelle
zu produzieren, als vielmehr darum, das einzigartige und iiberragende Exem-
plar zu erschaffen. Hier wird davon ausgegangen, dass der Kunstschaffende
seine eigenen Konzepte erstellt, die allerdings einerseits von einer ,klassi-
zierenden® und kanonisierenden Tradition abgesegnet und andererseits durch
apollinischen Lohn bestitigt werden. Mithilfe der Philosophie, der Geschichte
und der Mythologie die Kunst zu klassizieren oder zu antikisieren, ist schon
seit langem ein probates Mittel, sowohl die Produkte der Kunst als auch ihre
Produzenten zu legitimieren.

Einer weiter gefasste Abhandlung dieser Aspekte wiirde sich der Dekonstruk-
tion des Geburtsdiskurses widmen, der die Geschichte der Oper seit langem
dominiert; hier beschrinke ich meine Bemerkungen nur auf ein verwandtes
und gleichermassen hartnickig fortlebendes Erzihlmuster, das Apollo zum
Zentrum der agonistischen Opernbiihne ernennt.



26 Lypia (GOEHR

In der Etablierung der Operntradition fillt Apollo eine dominantere Rolle
zu als Jupiter, er ist eine wichtigere Figur als Herkules oder Merkur oder als
seine antagonistischen Gefihrten Dionysus und Bacchus, selbst wichtiger als
Orpheus. Auch wenn Frederick William Sternfeld The Birth of Opera mit dieser
Passage eroffnet: ,In the beginning was the myth, and the myth was that of
Orpheus®, erkennt er, ebenso wie andere auch, die Allgegenwart Apollos als
disziplindren Standard an, der als Urteilsgrundlage fiir das gesamte Geschehen
dient (Sternfeld, Birth of Opera, 1). Als Vater der Musentochter, als philosophi-
scher Aufseher der Schwesterkiinste, als musikalischer Wettstreiter mit der
Leier in der Hand, als junger Gott, der ein junges Madchen verfolgt oder mit
einem Pfeil seines Bogens eine Python erlegt, hat Apollo stets eine vielseitige
Rolle gespielt, in der er genauso sehr wetteiferte wie inspirierte, die zugleich
aber auch erzieherisch wirkte. Als barocke Figura, Mythos, Totem, Allegorie
und Metapher hat Apollo als — personifiziertes — massgebendes Prinzip bzw.
als autoritativer Standard des zwischen den Kiinsten und den konstitutiven
Medien der Oper ausgetragenen Wettstreits gedient. Der Umstand, dass Apollo
in der wahrscheinlich allerersten Oper, Jacopo Peris La Dafne (UA Florenz,
1600), aufgetreten ist und in der Folge als Name, Prinzip oder Agens in so
vielen weiteren Opern, diente zur Legitimation nicht nur von Oper, sondern
auch von Musik als Kunst schlechthin.

Plato rechtfertigt Apollos Auftreten in Angelegenheiten, die besonders mit
der Erziehung von Staatsbiirgern zu tun haben. In seinen Nomoi argumentiert
er aus der Sicht eines Atheners, dass Erziehung, die aus der korrekten Diszi-
plinierung von Vergniigen und Schmerz besteht, der Natur von Jungen und
Alten widerspricht, die nichts von Disziplin halten, weil sie sich entweder
korperlich zu viel oder geistig zu wenig bewegen wollen. In ihrem Mitgefiihl
fiir eine ,zur Miihsal geborene“ Menschheit geben die Gotter den von den
Musen und Dionysus unterstiitzten Aréilaov povcayéteg (Apollon mousagétes)
den Menschen als Genossen bei Dankfesten zur Seite (Platon, Nomoi, Bd. 2,
38-39). Sie sollten sowohl als Perioden der Erholung als auch als Gelegen-
heiten, ,ihre Methoden zur Disziplinierung zu justieren®, dienen. Um ihr
Bediirfnis nach Vergniigen und Freude zu befriedigen, zugleich aber auch zu
kontrollieren, haben die Gétter die Menschen gelehrt, Rhythmus und Har-
monie zu erfahren. Wenn - schliesst Plato — dies eine korrekte Darstellung
der menschlichen Natur ist, dann verdanken wir Apollo und den Musen -
und hier verschwindet Dionysus zeitweilig aus dem Bild — den Ursprung von
Erziehung und Kunsten (Platon, Nomoi, 39).

Barbara Russano Hanning argumentiert, dass Apollo eine ,,Vorrangstellung*®
zukomme, da er in all seinem unbezwingbaren Ruhm zum wichtigsten Thema
der wohl ersten Oper, Jacobo Peris favola per musica La Dafne, wird (Russano
Hanning, ,,Glorious Apollo“, 486). Die Wahl fillt auf Apollo, weil dies der
Oper erlaubt, ein Statement zum Wesen der neuen Kunst abzugeben, zu der
sie sich selbst erklirt. Die Tatsache, dass Apollo in der Angelegenheit mit
Dafne leiden muss, spiegelt das Leid, das jeder Kinstler erdulden muss, wenn
er in der Kunst etwas Neues schaffen will. Als Dafne am Schluss der Oper in
einen Lorbeerbaum verwandelt wird, 16st sich Apollo von seinen reuevollen



OprER: AGON UND PARAGONE A7

Gedanken, um tber das ewige Dasein nachzusinnen, das Dafne nun erlangt
hat — eine Dauerhaftigkeit, die der Politik und der Kunst gleichermassen
dienlich ist. Ovids Worte lauten:

[...] at quoniam coniunx mea non potes esse,
arbor eris certe’ dixit, mea. semper habebunt

te coma, te citharae, te nostrae, laure, pharetrae.
tu ducibus Latiis aderis, cum laeta triumphum
vox canet et visent longas Capitolia pompas.

Da du nicht meine Gemahlin sein kannst,

wirst du wenigstens mein Baum sein. Stets werden

mein Haupthaar, mein Saitenspiel, mein Kocher dich tragen, Lorbeer!
Du wirst den latinischen Feldherrn nahe sein, wenn frohe Stimmen
das Triumphlied singen und das Capitol den langen Festzug sieht.

(Publius Ovidius Naso, Metamorphosen, 44, 45)

Hanning argumentiert, dieses auch von Peri in La Dafne angebotene Ende des
Mythos unterstiitze die Macht der Kunst. Auch wenn er die nattirliche oder
weibliche Schonheit nicht in Besitz nehmen kann, so triumphiert Apollo doch
tiber die Natur, indem er sie durch die Kunst verewigt. Hier wird eine Analogie
zu Giovanni Lorenzo Berninis berthmter Marmorskulptur Apollo und Dafne
(um 1625) evident, die aus eben dem Stein gehauen ist, dessen Verwandlungs-
fahigkeit eines der herausragenden Merkmale seiner Entstehung ist. Wenn in
Oper oder Skulptur die von der Kunst verlangte apollinische Metamorphose
ausagiert werden soll, so muss mittels der Form der Kunst das getan werden,
was dem Marmor als natiirlich geformtem Material widerfahren ist.

Hanning weist auch auf die historische Bedeutung hin, die Apollos Lorbeer-
kranz oder -zweig in bildlichen und verbalen Darstellungen politischer Macht
annimmt. Dabei konzentriert sie sich auf Cosimo I. de Medici. Doch die dem
politischen Zweck der Verherrlichung dienliche Symbolik geht hiufig Hand
in Hand mit dem Bewusstsein, dass Apollos Sieg auch einen pyrrhischen
Aspekt hat. Hanning erwdhnt Opern, die eigentlich Apollos Zielstrebigkeit
unterstreichen sollen, dann aber eine gewisse Resignation, was das Begehren
angeht, bezeugen, ebenso wie Bitterkeit und Schwiche. Betrachten wir zum
Beispiel Marco Gaglianos La Dafne (Wiederauffiihrung 1611, Florenz), in der
La musica im Geiste Apollos mit Worten anhebt, die Rinuccini auch dazu
verwendet, seinen eigenen Vorbehalten gegeniiber dem florentinischen Hof
Ausdruck zu verleihen:

Ma quando mi credei per piu bel canto
Di piu famoso allor fregiar le chiome,
Turba, di cui ridir non degno il nome,
Tolsemi ogni mio pregio, ogni mio vanto.

(Hanning, ,Glorious Apollo“, 509,
nach Solerti, albori, 104, Strophe 7)



28 Lypia GOEHR

Doch als ich wegen meines schoneren Liedes

meine Locken mit dem hochst ruhmvollen Lorbeer bekrinzen wollte,
beraubte mich eine Menge, deren Namen ich nicht auszusprechen wage,
all meiner Achtung und Reputation

In der Geschichte der Oper haben Librettisten sowohl ihre Mizene als auch
ihre Kritiker haufig mit Bezugnahme auf Apollo recht freiziigig kritisiert.
Georgia Cowart hat kiirzlich ein livret fir ein Aricie betiteltes Ballett fiir
die Pariser Opéra beschrieben, in dem Apollo ,als ungerechter und grausamer
Ubeltiter“ dargestellt wird als ,the perpetrator of injustice and cruelty for his
refusal to allow Marsyas, a common mortal, to challenge the eulogies of his
Muses®“ (Cowart, Triumph of Pleasure, 163-167). Dieses barocke Propagan-
dastiick kritisiert die Zensurpolitik eines absolutistischen Konigs, der sich
mit Apollo identifiziert. Dass das Stiick auf diese Weise funktioniert, zeigt
allgemein gesprochen die strategischen Moglichkeiten jeder Kunst, ein dop-
pelschneidiges Schwert zu schwingen. Ein Werk mag scheinbar Apollos Partei
ergreifen, um sich auf schmeichlerische Weise die Gunst seines Mizens zu
sichern, doch es kann diese Gunst auch unterwandern, indem es Sympathien
fiir jene zum Ausdruck bringt, die Apollo im Namen dauerhafter Ordnung
und Harmonie vernichtet.

Anders ausgedriickt: Wenn ein Kunstwerk zeigt, wie Apollo Dafne zum
Verstummen bringt, oder wie er der Python ,,Leben und Blut® entzieht, so
wie er Marsyas Leben und Blut entzieht, konnte der in dem Werk drama-
tisierte Sieg bewusst ein Scheitern vor Augen fiihren — ein Scheitern im
Versuch, das auszuldschen, was es zu verbergen gilt: alles was menschlich
zerbrechlich, unvollkommen, tempordr, sterblich und korperlich ist. Um
ein Motiv aus Catherine Cléments Studie zu bemiihen (Clément, Opera):
Obwohl die Oper Frauen, (musikalische) Manner und Musiker routineméssig
im Namen von Harmonie und gesellschaftlicher Disziplin zugrunde richtet,
demonstriert sie zugleich auch die Fihigkeit — durch Frauen, Minner und
Musiker — noch in genau demselben Werk die subversive Saat des Wider-
stands zu siden.

Ich denke, es gereicht der Oper zum Vorteil, sie als eine ovidische Kunst
der Metamorphose zu betrachten. Ovids poetische, geistreiche, satirische und
subversive Darstellung des althergebrachten Wettstreits zwischen Gottern
und Menschen ist iiberall in der Geschichte der Oper prisent. Ovid halt die
zahlreichen Wettkimpfe fest, die zum Tod, zur Verstimmelung oder sonsti-
gen Einschrinkung von Musikern, Singern und Frauen fiithren, die mittels
ihrer menschlichen Veranlagung — gemeint ist Talent gepaart mit Hybris — die
Gotter herausfordern oder, modern ausgedriickt, Fiirsten, Konige und gelegent-
lich die Tyrannen michtiger Staaten. Wenn Opernhistoriker die Grausamkeit
beschreiben, die sich hinter dem Opernspektakel verbirgt oder von diesem
herausgestellt wird, so zeigen sie nicht nur, welch eine ovidische Kunst die
Oper ist, sondern demonstrieren auch deren Fihigkeit, eben als ovidische
Kunst Apollo zu widerstehen und ihn gleichzeitig — im wortlichen Sinne - in
den Himmel zu loben.



OPER: AGON UND PARAGONE 29

4.

Wenn man Apollo beim Verfassen einer Operngeschichte den ersten Platz
einrdumt, so iiberhoht dies die Geschichte an einem Punkt, wo es — wie wir
gleich sehen werden — genau um Uberhdhung geht: Das Konzept der Oper wird
nicht nur mit einem Narrativ tiber Ursprung und Geburt verkntipft, sondern
auch mit einem Narrativ tiber einen Mythos, der spezifisch mit dem Konzept
Musik assoziiert wird. Musik ist der zentrale Diskussionsgegenstand von Oper
ebenso wie sie der zentrale Diskussionsgegenstand des uralten Wettstreits der
Kiinste ist. Dies liegt daran, dass die Bedeutung von Musik immer tiber die
instrumentale Tonkunst oder die vokale Gesangskunst hinausgegangen ist.
In ihrer Bezugnahme auf einen iiberhohten Musikbegriff hat sich die Oper
riickwiirts auf ihren Ursprung in der Antike orientiert, auf einen mythischen
und geordneten Ursprung der Kunst, und aufwidrts auf die himmlische oder
kosmische Harmonie der Sphiren (musica mundana). In dieser Sache haben
pythagoreische Lehre, platonische Philosophie und apollinischer Mythos haufig
zusammengearbeitet — im dorischen Modus.

Verschiedene Historiker haben gezeigt, dass in frithen Opern neben anderen
musikalischen Figuren vor allem Apollo auftritt. Dies verleiht den Opern
einen spezifischen mythischen Gehalt, der dazu dient, die Gegenwart von
Musik und Gesang als notwendig und nicht nur zufillig zu rechtfertigen, was
grundlegend fiir das Opernkonzept des ,,durchgehend gesungenen® ist. Ohne
Mythos gibt es also weder Musik noch Gesang. Und: Ohne die stindige Ge-
genwart von Musik und Gesang gibt es keine Oper. Dies ist eine Forderung,
die von uns verlangt, dass wir die Musik empirisch und metaphysisch als
produktive Kunst und als apollinisches Prinzip moralischer Ordnung und
Harmonie betrachten. In anderen Worten, war es fir das Wesen der Oper
anscheinend nie genug, durchweg gesungen zu werden, wenn diese sich tiber
reinen Sport, simples Spektakel oder schlichte Unterhaltung hinaus entwi-
ckeln sollte. Damit sie einen gottlichen und erbaulichen Zweck erfiillen
konnte, wurden Opernproduktionen von Anfang an mit dem Prinzip der
Musik verkniipft.

In einer der ersten Opern wird bereits die Szene fiir das vorbereitet, was die
Gattung viel spiter noch dem Namen nach wie auch in der Tat sicherstellen
soll — Apollos Zustimmung. In Claudio Monteverdis 1607 entstandener Oper
La favola d’Orfeo wird die Verbindung zwischen Inszenierung und Prinzip
mittels einer vertikalen, platonischen Bewegung von Aufstieg und Abstieg
hergestellt. Das Gottliche oder Himmlische steigt herab, um der Menschheit
den Aufstieg zu erleichtern, und befreit damit das Menschliche von allem
Irdischen, Unvollkommenen und Weltlichen. Zu Beginn der Oper singt La
musica mit der goldenen Leier in der Hand von ihrer Fihigkeit, zu erregen
und zu beschwichtigen. Dabei verfolgt sic immer das Ziel, die Menschheit
zu inspirieren, nach den klangvollen Harmonien des Himmels zu streben.
Zum Schluss, als Orfeo alles verloren glaubt, steigt Apollo herab, um ihm
zur Seite zu stehen und damit letztlich das traditionelle ungliickliche Ende
umzuschreiben. In einem gemeinsamen musikalischen ascende singen Apollo



30 Lypia (GOEHR

und Orfeo sodann von ihrem gemeinsamen Aufstieg durch Gesang zu einem
Ort, wo man in Frieden und Glickseligkeit Tugend und Belohnung findet:

Saliam cantando al cielo,
dove ha virtu verace,
degno premio di sé, diletto e pace
(Alessandro Striggio, Claudio Monteverdi,
La favola d’Orfeo, V.1)

Singend steigen wir zum Himmel empor,
Wo die wahre Tugend den ihr gebuhrenden
Preis erhdlt: Freude und Frieden. :
(Jirgens-Hasenmayer (Ubs.), ,L'Orfeo¥, 81)

Nachdem er zu einem Ort der Versuchung hinabgestiegen ist, endet Orfeo
hoch oben mit dem musikalischen Versprechen einer ewigen doch zugleich
einsamen Belohnung.

8.

Angesichts des Einflusses von Jacob Burckhardt und August Wilhelm Am-
bros hat die Frage, warum (angeblich) weder die Gesangskunst noch die In-
strumentalmusik in Italien um das Jahr 1500 einen den tibrigen Kunsten
vergleichbaren Status erlangten, viel Aufmerksamkeit auf sich gezogen; und
auch die Frage danach, warum die Oper als dezidiert musikalische Kunstform
zu einer Zeit ,geboren* wurde, als die Renaissance, wie Hugo Leichtentritt es
einmal ausgedriickt hat, ,had fully accomplished its mission“ (Leichtentritt,
»,Renaissance Attitude®, 622). Diese abschliessende Aussage von Leichtentritts
Essay suggeriert verschiedene Aussagen: dass die ,,Geburt* der Oper um 1600
die einer ,,spiten®, ja einer barocken Kunst war; dass die Oper als Hohepunkt
simtlicher Errungenschaften der Renaissance ,,geboren® wurde; oder schliess-
lich, dass die Oper als spezifische Kunstform einfach am Ende der Renaissance
auf der Bildfliche erschien. Die letztgenannte These entspricht am ehesten
Leichtentritts deflationistischen Intentionen, die verbreitete Fixierung auf das
Jahr 1600 zu losen. Bereits 1915 beabsichtigte er, die narrative Darstellung
einer Geburt der Oper zu dekonstruieren, indem er die Entwicklung von Oper
in einer Geschichtsdarstellung ansiedelte, in der die Musik eine Vielzahl
von gesellschaftlichen Rollen erfullt. ,,According to our present knowledge,
instrumental music merely passed into a new phase of its development after
1600, after having been practised most extensively for centuries“ (Leichtentritt,
,Renaissance Attitude®, 607).

In jingerer Zeit hat Reinhard Strohm das traditionelle Narrativ modifiziert,
indem er feststellte, dass, obwohl ,Italy was the cradle of the Renaissance,
she did not give birth to what is often called ,Renaissance Music’® (Strohm,
Rise, 540). Doch man sollte daraus nicht schlussfolgern — erginzt er —, dass
es in dieser Epoche daher keine bedeutende Musik gab. Die gab es in der Tat;
sie wurde nur nicht zuallererst in Italien geschaffen oder, genauer gesagt, in
Italien von italienischen Komponisten. Sie entstand anderswo und wurde héufig



OPER; AGON UND PARAGONE 31

nach Italien importiert; daher die Anwesenheit berithmter nordeuropiischer
Komponisten an den italienischen Hofen. Es bleibt allerdings eine schwierige
Entscheidung, ob diese Musik tiberhaupt unter die Rubrik ,Renaissancemusik*
fallen sollte. Entweder bleibt die Bezeichnung zu umfassend oder sie wird
zu sehr reduziert, wenn man sie fiir alles verwendet, was in dieser Epoche
produziert wurde.

Es gibt eine verbreitete Strategie, die Behauptung abzuschwichen, dass die
Gattung Oper in Italien gleichsam ohne Vorgidnger geboren worden sei. Sie
besteht darin, noch einmal den Zustand der Musik vor der Geburt der Oper
zu beschreiben, um die traditionelle Ansicht zu untergraben, dass von allen
Kiinsten die Musik am wenigsten florierte. Doch auch wenn diese Strategie
sehr tiberzeugend ist, birgt sie das Risiko, die Geburt der Oper zu einseitig
an der empirischen Geschichte der Musik auszurichten. Diese Ausrichtung
wirft gleich zwei Fragen auf: welche Art von Kunst die Oper bei ihrer Geburt
war; und welches musikalische Konzept ihre Geschichte zu dieser Zeit und
in der Folge dominierte.

Die beiden Fragen sind miteinander verwandt: Wenn das die Oper dominie-
rende musikalische Konzept tiber die empirische Tonkunst hinausreicht und
rickwairts sowie aufwirts auf das apollinische Prinzip der Harmonie verweist,
so folgt hieraus, dass, mit welcher Kunst auch immer die Oper im Laufe der
Zeit identifiziert wurde - sei es Dichtkunst, Architektur, Musik oder Drama —,
sie trotzdem immer auch behaupten kann, das gottliche Prinzip zu verkorpern.
Genau das ist es, was uns der Wettstreit der Kiinste — und besonders der Paragone
des 16. Jahrhunderts - zu bedenken gibt. Obwohl sie den antiken Vorbildern
etymologisch am nichsten steht, konnte es durchaus sein, dass die Musik als
Kunst keinesfalls ein ausschliessliches Anrecht auf die musica mundana hat,
beziehungsweise auf das, was in der Antike mit dem umfassenderen Begriff
novoikn (mousiké) bezeichnet wurde. Diese Behauptung wendet sich gegen die
vorgeblich enge Verwandtschaft zwischen dem griechischen Begriff mousiké
und dem lateinischen musica. Als ich weiter oben in meiner Zusammenfassung
von Platos Gedankengang die Bezeichnung des Apollo als mousagétes zitierte
(s.0., S. 26), habe ich diesen Begriff uniibersetzt gelassen. Das geschah, damit
ich nun an dieser Stelle den immer noch verbreiteten Irrtum aufkliren kann,
Apollo in englischer Sprache als ,,the master of music“ (,Meister der Musik)
zu beschreiben. Bertiicksichtigt man jedoch die in meinem Text unmittelbar
zuvor erklirte Beziehung zu den Musen (s.o0., S. 26), so ist der Begriff besser
mit ,ihr Meister® oder ,der Anfithrer der Musen“ wiederzugeben. Die sich
aus einer Ubersetzung der griechischen und lateinischen Begriffe mit dem
cinfachen Wort ,Musik® ergebenden Konsequenzen sind irrefiihrend bei der
Interpretation philosophischer und theoretischer Texte, reduktionistisch fiir
die Kunstform der Oper und einseitig zugespitzt in Bezug auf das Wohlergehen
der Schwesterkiinste der Musik.

Zahlreiche paragonale Theoretiker haben dafiir plidiert, dass Musiker nur
wenn sie ihr Fach auch theoretisch oder philosophisch begriinden konnen — als
eine ars Iiberalis oder musica theoretica — auch eine einzigartige Beziehung zur
musica mundana fiir sich in Anspruch nehmen kénnen. Andere behaupten,



S LypiaA (GOEHR

dass auch im Falle der anderen Kiinste einer Selbstbeschreibung als musikalisch
oder harmonisch nichts im Weg steht, wenn auch sie den Beweis antreten, dass
sie zu den artes liberales zdhlen. Denn musikalisch zu sein bedeutet fiir die
Kunste, ihre Fihigkeit zu erkennen, all das zu verkoérpern, wofiir Apollo und
die mousiké-inspirierten Musen stehen — Ordnung, Proportion, Einheitlichkeit
und Gottlichkeit. Aus dieser Behauptung folgt eine weitere, mehr agonistische:
Dass die Malerei oder die Dichtkunst sich gelegentlich — paradoxiefrei — als
musikalischer erweisen konnen als die Musik selbst.

Die frithe Dreiteilung der Musik durch Anicius Manlius Severinus Boethius
betont bereits, was spater zum Diskussionsgegenstand wurde. Gemaéss der mit
dem Terminus mousiké assoziierten antiken Begrifflichkeit kann nicht nur
die Kunstform der Musik (musica instrumentalis), sondern auch jede andere
Form der Kunstvermittlung, genauso wie jede Angelegenheit des menschli-
chen Daseins (musica humana) danach beurteilt werden, ob sich mit ihr eine
Anniherung an die stumme Harmonie der Sphiren vollzieht. Auf der Basis
dieser Feststellung lasst sich der Paragone am deutlichsten agonistisch dahin-
gehend interpretieren, dass er den Unmut der Maler, Dichter oder Bildhauer
dartber zeigt, dass ihre Kinste von einem System ausgeschlossen sind, in
dem die musica instrumentalis alleine den dritten Rang einnimmt. Wie es
bei Leonardo anklingt:

Adonque, poi ché tu hai messo la musica infra le arti liberali, o tu vi metti questa,
o tu ne levi quella, e se tu dicessi li huomini vili la d’operano, e cosi ¢ guasta la
musica da chi non la sa. (Richter, Paragone, 77)

Nachdem du der Musik einen Platz bei den freien Kiinsten gegeben, so stellst du
nun auch entweder die Malerei dahin, oder du entfernst wieder jene. Und wenn
du einwendetest, dass die Malerei geringe Leute betreiben, ganz ebenso wird auch
die Musik von solchen verpfuscht, die nichts von ihr verstehen.

(Lionardo, Buch von der Malerei, 34)

Allerdings enthilt diese Feststellung ein gewisses Spannungsmoment, denn es
ist nicht klar, ob der Status der musica instrumentalis auf dem dritten Rang
aus einem absoluten oder einem relativen Urteil resultierte. Die musica in-
strumentalis absolut als rangniedrig zu erkliren, wiirde andere Kiinstler davon
abhalten, sich den Musikern auf dieser Stufe beizugesellen. Sie lediglich als
niedriger und damit als auf dem Wege der Annidherung an eine hohere Form
zu erkliren, wiirde dagegen den Wunsch der anderen Kiinstler bekriftigen,
ebenfalls auf diesem Rang zu stehen. Leonardo folgt der letztgenannten In-
terpretation. Allgemein tendieren Maler und Dichter zum Anspruch, ebenso
musikalisch, wenn nicht gar musikalischer als die Musiker zu sein und daher
auch einen Platz in diesem System verdient zu haben. Oder sie behaupten,
dass die Musiker ohne die Gegenwart ihrer Kiinste ihre eigenen musikalischen
oder harmonisierenden Ziele nicht erreichen konnten und deswegen auch sie,
die Musiker selbst, aus dem System zu entfernen seien. Beide Behauptungen
passen perfekt in den kompetitiven Diskurs zwischen den verschiedenen Me-
dien von Oper.



OPER: AGON UND PARAGONE 25

In seiner 1518 entstandenen Abhandlung Instrumentorum opus bemerkt
Franchinus Gaffurius, dass dem Mythos entsprechend zwar alle Musen von
Apollo abstammen, dieser seinen Namen aber speziell der Kunst der Mu-
sik verleiht (Miller (Hg.), Franchinus Gaffurius, 197). Zahlreiche Musiker
davor und danach pflichten dieser Sichtweise bei, weniger allerdings die
vielen Dichter und Maler der Renaissance, die aber trotzdem von Gaffurius
beeinflusst sind.

Anders wertet dies ein im spiten 18. Jahrhundert von Johann Gottfried Her-
der (Herder, Does Painting, 347-356) inszenierter Wettstreit, in dem Apollo
zu Gericht sitzt; hier ldsst Herder den Gott die Musik dafiir riigen, dass sie
sich einer besonderen Bezichung zu ihm sowie zu der von ihm reprisentierten
Harmonie und Ordnung rithmt. Der folgende Wettstreit, in dem die apollinische
Harmonie der Schwesterkiinste herausgestellt werden soll, kann auch nicht
anders, als die Musik herabstufen — und dies just als sie behauptet, das Spiel
auf ihrem Saiteninstrument sei eine unmittelbare Verkorperung dessen, was
Apollo seiner Leier an gottlichen Kliangen entlockt. Apollo reagiert hierauf,
indem er seine Tochter zum einen daran erinnert, dass er als Vater aller Mu-
sen der Feder des Dichters und dem Pinsel des Malers genauso nah verwandt
ist; und zum anderen stellt er klar, dass seine himmlischen Klinge notwen-
digerweise perfekt sind, wihrend die irdische Musik seiner Tochter ebenso
notwendigerweise nicht. Mit dieser Behauptung schwingt Apollo, unterstiitzt
von Herder, seine zweischneidiges Schwert sowohl gegen die Musik als auch
gegen die anderen Kiinste. Indem er die irdische Musik als notwendigerweise
unvollkommen erklirt, kann Herder zum einen die angeblich degenerierte
Instrumentalmusik seiner Zeit abtun und zudem an anderer Stelle, in seinem
Text ,,Tanz. Melodrama®, die Vorherrschaft der Musik in der Oper als Ursache
fiir deren Niedergang kritisieren (Herder, ,,Tanz. Melodrama®, 161-172). Zum
anderen folgert er aus der Primisse, die irdische Musik sei notwendigerweise
unvollkommen, da sie zur Welt unvollkommener Erscheinungen gehore, dass
alle irdischen Kiinste unvollkommen seien. Mit dieser Konsequenz miissen
sich alle Kiinste auseinandersetzen.

6.

In der Geschichte der Oper dominiert das bewegte Sprachbild von Abstieg
und Aufstieg. Dieses Bild streicht heraus, wie sehr Oper als eine Kunst der
Anwesenheit und Abwesenheit inzwischen ihre Musik und Musikalitit mit
Hilfe dessen darstellt, was gesehen und gehoért wird, aber auch mit Hilfe des-
sen, was nicht gesehen und nicht gehort wird.

Nicholas Boileau hat im spiten 17. Jahrhundert den Entwurf eines Opernpro-
logs beschrieben, in dem Dichtung und Musik sich iiber die Vortrefflichkeit
ihrer jeweiligen Kunst streiten. La Musique beginnt mit der Behauptung, sie
unterhalte eine unmittelbare Beziehung zu Apollo. Darauf folgt die Beleidi-
gung von La Poésie:



34 Lypia GOEHR

Quoy, par de vains accords et des sons impuissans

Vous croiés exprimer tout ce que je scay dire?

Wie bitte? Mit eitlen Akkorden und machtlosen Klingen glaubt ihr,
all das auszudriicken, was ich sagen kann?

Worauf La Musique antwortet:

Aux doux transports, qu’Apollon vous inspire
Je croy pouvoir mesler la douceur de mes chants.

In die stssen Leidenschaften, zu denen Apollo Sie inspiriert,
Glaube ich die Stisse meiner Gesiange hinein mischen zu konnen.

Als sie am Ende sogar so weit sind, getrennte Wege zu gehen — was der Oper
als Kunstwerk der Zukunft nicht zutriaglich gewesen wire —, steigt die Har-
monie in der Gestalt eines Chaeur des poétes et des musiciens herab, um die
beiden zu versohnen:

Oublions nos querelles,
Il faut nous accorder pour la bien recevoir.
(Boileau, ,Prologue®, 279-281)

Vergessen wir unsere Streitigkeiten; wir miissen, uns einigen,
damit wir sie (die Harmonie) willkommen heissen konnen.

»50%, schliesst Boileau, ,hat Apollo uns gerettet” (,,Sic nos servavit Apollo“,
Boileau, ,,Prologue®, 278).

Leichtentritt hat schon frih bemerkt, dass bereits ,nearly thrirty years be-
tore the first opera“ ein Inszenierungsmodell die ,great machine“ zeigte, die
es ermoglichte, dass die Wolken sich 6ffneten und die Gotter oder Halbgotter
aus dem Himmel herabstiegen. ,,,Il ciel aperto‘ — the opern sky — became an
indispensible requisite of opera for 150 years and longer® (Leichtentritt, ,Re-
naissance Attitude®, 617). Dem Mythos zufolge bezeichnete dieses Herabstei-
gen den Anfang von Zeit bzw. Menschheitsgeschichte, nimlich als La musica
vom Himmel herabstieg, um eine zerstrittene und schamlose Menschheit zu
disziplinieren. Allerdings war auch dieses Herabsteigen von Komplikationen
begleitet. Nach Platos Timaeus stieg La musica nicht nur zur Erde herab, um
die Menschheit, ihre Kiinste und ihre irdischen Taten aus der Unvollkommen-
heit heraus zu fiithren; sie fiel auch zur Erde herab, und dies wahrscheinlich zu
einem fritheren Zeitpunkt, sodass ewige Weisheit irdischer Ignoranz, Neidsucht
und Verachtung wich. Je mehr La musica eine irdische Erscheinungsform an-
nahm, desto mehr wurde sie mit irdischen Formen der Kunst in einen Topf
geworfen — musica instrumentalis. Und je mehr sie so vermischt wurde, desto
mehr entfremdete die Menschheit sich von der Weisheit und Giite, an die La
musica auf himmlische Weise gebunden war (Platon, Timaios, 83-85).



OPrER: AGON UND PARAGONE 35

In der frithen Oper und den intermedi stiegen Instrumentalmusiker auf
Wolken maschinengesteuert vom Himmel herab — musica ex machina. Doch
obwohl sie auf ihren Instrumenten spielten oder sangen, brachten sie wie die
Engel auf zeitgendssischen Gemailden genau die stumme oder himmlische
Musik zum Klingen, die gewohnliche Sterbliche nicht zu horen vermoch-
ten. Aus dieser Idee des Herabsteigens ergab sich eine Dreiteilung, die die
stumme Musik, die der himmlischen harmonischen Bewegung entspricht,
von einer zweiten Musik trennt, die auf der Bithne dargestellt wird, um das
Herabsteigen der kosmischen Musik zur Erde zu zeigen; diese zweite Musik
wiederum wurde von einer dritten Musik getrennt, die zu horen, doch nicht
immer zu sehen war. In dieser unterteilten Szenerie sollten das Spiel und die
Bewegung zwischen der sichtbaren und horbaren sowie der unsichtbaren und
nicht horbaren Musik die Aufmerksamkeit des Publikums nach oben lenken,
um ihm dadurch mit einem wunderbaren barocken und schlussendlich syn-
dsthetischen Spektakel zu helfen und eine Belohnung zukommen zu lassen.
Die Musiker, die man mit ihren Instrumenten auf Wolken herabsteigen sah,
waren nicht notwendigerweise, oder nicht immer, identisch mit den Instru-
mentalisten, die die horbare Musik spielten. In der Oper — ebenso wie in der
anagogischen Malerei, in der Dichtkunst oder der Architektur — entsprach
die Art, wie man das Herabsteigen der Musik dsthetisch umsetzte, der Art,
wie man die Macht der Kunst darstellte, etwas zu verkorpern, das ,nicht
von dieser Welt“ war.

Die theatrale Bewegung zwischen Ab- und Aufstieg war der Kunstform der
Oper dienlich, indem sie zeigte, dass ,,Musik“ ebenso eine visuelle und verbale
Angelegenheit sein konnte wie eine akustische, demnach gleichermassen fiir
bildliche Darstellungsfihigkeit wie fiir affektive Ausdruckskraft einstand, und
schliesslich eine Angelegenheit der Augen und des Verstandes ebenso wie der
Ohren darstellte. Dass die Musik mehr und mehr eine Sache ausschliesslich
des Horens und der Tonform wurde — damit musste sich die Oper in ihrer
spiteren historischen Entwicklung auseinandersetzen, solange sie weiterhin
darauf bedacht war, ihren Status als theatrale Gesamtkunst zu bewahren.
Als theatrale Gesamtkunst war sie vor allem um Harmonie bemiiht. Was
sie letztlich erreichte, war allerdings ein zuweilen produktiver und zuweilen
destruktiver Wettstreit.

7

Ich habe in meinem Essay paragonale Argumente zur Erklirung dafiir he-
rangezogen, dass bei der Oper wie auch beim weiter gefassten Wettstreit der
Kiinste die Musik der zentrale Diskussionsgegenstand ist. Dies liegt daran,
dass Musik sowohl als Schwesterkunst als auch als viterliches Prinzip behan-
delt wurde. Ich habe gezeigt, wie die komplexe Ausrichtung der Oper an der
Musik und ihre gleichzeitige Identifizierung mit ihr das mit Apollo assoziierte
Aufbauprinzip ins agonistische Zentrum des Konzepts von Oper geriickt hat.
Dass Apollo diejenigen, mit denen er sich auf einen Wettstreit einliess, hiufig
ausgesprochen brutal bestrafte, zeigte sich nicht nur in den Auseinanderset-



36 Lypia GOEHR

zungen bezlglich der Form von Oper, sondern auch in der Themenwahl der
Gattung. Der Lorbeerkranz versinnbildlicht Apollos Sieg tiber all diejenigen,
die sich auf einen Wettstreit mit ihm eingelassen, seine Autoritit bedroht
oder sich seinen Wiinschen widersetzt haben. In der Operngeschichte, die sich
immer schon ebenso sehr mit Siegen geistlicher, weltlicher sowie politischer
und religioser Art beschaftigt hat wie mit moralischer und dsthetischer Dis-
ziplin, diente er als Zeichen und Bild.

Ubs. Stephanie Wollny, Christine Fischer

August Wilhelm Ambros, Die Grenzen der Musik und Poesie. Eine Studie zur Aesthe-
tik der Tonkunst, Leipzig 1868 (*1885).

August Wilhelm Ambros, The Boundaries of Music and Poetry. A Study in Musical
Esthetics, ibs. von John Henry Cornell, New York 1893.

Nicolas Boileau, ,Prologue d’Opéra“, in: (Euvres completes, hg. von Francoise Escal,
Paris 1966, (275)-281.

Jacob Burckhardt, The Civilization of the Renaissance in Italy, hg. von Oswyn Murray,
London 1860/1990.

Catherine Clément, Opera. The Undoing of Women, {ibs. von Betsy Wing, Minneapolis
1999,

Georgia J. Cowart, The Triumph of Pleasure. Louis X1V and the Politics of Spectacle,
Chicago 2008.

Ellen Rennie Flint, ,Jean-Jacques Rousseau’s Lettre d’'un symphoniste de "académie
royal de musique a ses camarades dans l'orchestre®, The Musical Quarterly
72 (1986), 170-179.

Johann Gottfried von Herder, ,, Tanz. Melodrama®, in: Sdmtliche Werke, Bd. 17 Zur
Schonen Literatur und Kunst, Stuttgart 1830, 161-172.

Johann Gottfried von Herder, ,,Does Painting or Music have a Greater Effect? A Divi-
ne Colloquy¥, in: Selected Writings on Aesthetics, ibs. von Gregory Moore,
Princeton 2006, 347-356.

Ursula Jiirgens-Hasenmayer, ,,L’Orfeo Favola in musica/Orpheus Oper in einem Prolog
und 5 Akten®, in: Claudio Monteverdi, Orfeo. Christoph Willibald Gluck,
Orpheus und Eurydike. Texte, Materialien, Kommentare, hg. von Attila Csam-
pai, Dieter Holland, Hamburg 1988, 41—(81).

Soren Kierkegaard, Entweder — Oder, hg. von Hermann Diem, Walter Rest, Miinchen
1996.

Hugo Leichtentritt, ,,The Renaissance Attitude towards Music®, The Musical Quarterly
1 (1915), 604-622.

Leonardo da Vinci, Paragone. A Comparison of the Arts, hg. und ubs. von Irma A.
Richter, London 1949.

Lionardo da Vinci, Das Buch von der Malerei. Deutsche Ausgabe nach dem Codex
vaticanus 1270, iibs. von Heinrich Ludwig, Wien 1882 (= Quellenschriften
fiir Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Renaissance).

Clement A. Miller (Hg.), Franchinus Gaffurius. De Harmonia musicorum instrumen-
torum opus, Wisconsin 1977.

Platon, Nomoi (Gesetze). Buch I-111, hg. und iibs. von Klaus Schopsdau, Gottingen 1994

Platon, Timaios, griech./dt., hg. und iibs. von Thomas Paulsen und Rudolf Rehn,
Stuttgart 2009.



OPER: AGON UND PARAGONE 37

Publius Ovidius Naso, Metamorphosen, hg. und iibs. von Michael von Albrecht, Stutt-
gart 2007.

Barbara Russano Hanning, ,,Glorious Apollo: Poetic and Political Themes in the First
Opera®, Renaissance Quarterly 32 (1979), 485-513.

Jeffrey O. Segrave, ,Pietro Metastasio’s L'Olimpiade and the Survival of the Olym-
pic Idea in 18th-Century Europe®, Olympika. The International Journal of
Olympic Studies 14 (2005), 1-28.

Angelo Solerti,

Gli albori del melodramma, Mailand 1904, Nachdruck Hildesheim 1969.

Frederick William Sternfeld,

The Birth of Opera, Oxford 1993.

Reinhard Strohm,

The Rise of European Music 1380-1500, Cambridge 2005.






	Oper : Agon und Paragone

