
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 33 (2009)

Artikel: Oper : Agon und Paragone

Autor: Goehr, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21

OPER: AGON UND PARAGONE

von Lydia Goehr

1.

Dieser Essay untersucht die Gattung Oper in einem agonistischen und para-
gonalen Kontext, in dem die Begrifflichkeit der einzelnen Künste - Musik,
Malerei, Dichtung, Bildhauerei, Architektur, Tanz oder Ballett - häufig durch
einen innerhalb der Kunstwerke selbst ausgetragen Wettstreit hinterfragt wird.
Die Verknüpfung des Konzepts Opei mit dem antiken griechischen Begriff agon
und mit dem in der Renaissance entwickelten Konzept des paiagone eröffnet
einen zweifachen Argumentationsgang. Dieser führt das Konzept auf seine
vorgeblichen Ursprünge im klassischen Athen und seine vorgebliche Geburt
in Italien zurück. Obwohl der angestammte Diskurs zwischen Ursprung und
Geburt nach einer gründlichen Dekonstruktion geradezu verlangt, ist sein
Einfluss auf die Geschichte der Oper unbezweifelbar.

Vielleicht weil die Oper in Italien erst um 1600 und nicht bereits um 1500
,geboren' wurde, haben nur wenige Wissenschaftler sich mit ihren Anfängen
im agonistischen Kontext des paiagone auseinandergesetzt, der doch für die
Künste so wesentlich war, als die Renaissance sich, wie es heisst, auf ihrem
Höhepunkt befand. Doch es ist ausgesprochen instruktiv, dies zu tun. Der
Begriff paiagone wurde 1817 nachträglich als Titel für Aufzeichnungen
Leonardo da Vincis eingeführt (Leonardo, Paiagone, V, Anm. 1) und später in
seiner Bedeutung wesentlich erweitert. Obwohl er im strengen Sinne einen
Veigleich bezeichnet, wird er ebenso in seiner Bedeutung als Wettstieit
eingesetzt und daher auch mit Aussagen bezüglich des höheren oder niedrigeren
Ranges einer Kunst in Relation zu einer anderen in Verbindung gebracht. Eine
Untersuchung dieses Wettstreits der Künste erhellt eine Geschichtsauffassung,
in der die Oper nie aufgehört hat, die Bedingungen ihrer Vermittlung, ihrer
Bedeutungsträger, Ziele und Werte zu hinterfragen.

2.

Richard Strauss' 1942 entstandene Oper Capiiccio ist ein spätes Beispiel einer
agonistischen undpaiagonalen Oper. Sie trägt den Untertitel Konveisationsstück
füi Musik und bezieht in dem hier thematisierten Wettstreit zwischen „Wort"
und „Ton" eine neutrale Position - „Prima le parole - dopo la musical Prima
la musica - e dopo le parole!". In einer Hinsicht kann die Oper nicht Partei
ergreifen, es sei denn ihr Ziel wäre die Zerstörung der eigenen Kunstform. In
einem anderen Sinne wird sie daran gehindert, Partei zu ergreifen: Obwohl der
Wettstreit hier zwischen einem Dichter und einem Komponisten ausgetragen
wird, werden die beiden Protagonisten auf der Bühne von einem Ensemble
ergänzt, das genügend Einfluss entwickelt, den ursprünglichen Konflikt durch
einen Wettstreit zwischen Gönnern und Künstlern zu ersetzen. Obwohl die
Künstler von den Mäzenen geliebt werden wollen und umgekehrt die Mäzene



22 Lydia Goehr

von den Künstlern, wird diese Liebe nur unter der Bedingung in einen Sieg
der Kunst überführt, dass die Künstler den ihnen angemessenen gesellschaftlichen

Rang beibehalten. Es handelt sich hier um eine typische Ersetzung, die
Strategien gesellschaftlicher Disziplin reflektiert; sie ist ebenso häufig in der
Oper anzutreffen wie im allgemeiner gefassten Wettstreit der Künste.

Ein zweites Beispiel ist das 1670 entstandene comédie-ballet von Jean-Baptiste
Lully und Molière, Le bourgeois gentilhomme. Neben seiner offensichtlichen
Ähnlichkeit mit Capriccio ist das Stück auch wegen der ironischen Rolle
bemerkenswert, das es der Philosophie zuweist. Der Philosoph betritt die Bühne,
um in einem Wettstreit zwischen einer Reihe von darstellenden Künstlern
Frieden zu stiften. Sie möchten alle die Gunst eines aufstrebenden bürgerlichen
Kavaliers gewinnen, die eigentlich gar nicht so erstrebenswert ist. Dass der
Philosoph den Wettstreit eher anfacht, als ihn mithilfe von Vernunft beizulegen,

streicht einen weiteren Aspekt kompetitiver Ersetzung heraus: Nämlich
dass sich der Wettstreit zwischen den Künsten fast immer dem Wettstreit
zwischen der Philosophie und den Künsten unterzuordnen hat.

Allgemein tendieren die (anthropomorphisierten) Künste im Wettstreit dazu,
ihre Autonomie und eigene Wirkungskraft zu suchen. Als Teil dieser Suche
stellen sie gerne die Frage, ob es nicht besser wäre, ihre geschwisterliche
Rivalität zugunsten einer freundschaftlichen Allianz aufzugeben.
Gemeinschaftlich könnten sie es mit der Philosophie oder jedem anderen - politischen
oder religiösen - Widersacher aufnehmen, der ihre Bedeutung zu reduzieren
beabsichtigt. Auf welche Weise sich die Oper dieser freundschaftlichen Allianz
widersetzt oder sie zu ihrem eigenen Nutzen unterstützt, ist eine Frage, die
sie während ihrer gesamten Daseinsgeschichte begleitet hat.

Ein weiteres aufschlussreiches Beispiel ist Antonio Salieris Prima la musica,
poi le parole (1786), das in direkter Konkurrenz zu Wolfgang Amadé Mozarts
Der Schauspieldirektor entstand. In den beiden Stücken, die am selben Tag
an den gegenüberliegenden Enden der königlichen Orangerie in Wien
uraufgeführt wurden, treten italienische und deutsche Sprache gegeneinander an,
ernstes Musiktheater gegen komisches und ein Teilhaber am künstlerischen
Prozess gegen den anderen. In beiden Werken werden die jeweils miteinander
konkurrierenden Parteien und Elemente schliesslich in gemeinsamem Gesang
vereint, um die Vorteile der Zusammenarbeit, der Gleichberechtigung und
Kooperation zu demonstrieren und um - übertrieben gesprochen - die Vorzüge
ästhetischer und moralischer Harmonie aufzuzeigen. In Johann Gottlieb
Stephanies Libretto zu Mozarts Singspiel wird daher der Schluss gezogen, dass

grosse Künstler sich dadurch auszeichnen, dass sie in ihrer Kunst überragend
sein wollen; sie werden hingegen unbedeutend, wenn sie nur ihre eigene
Grösse herauszustreichen suchen oder, wie Peter Shaffer es später in seinem
Schauspiel Amadeus (UA London, 1979) immer wieder betont: Grosse Künstler
werden klein, wenn sie zu viel Zeit darauf verwenden, sich mit anderen zu
vergleichen. Dieses Beispiel erhellt einen weiteren Aspekt der kompetitiven
Ersetzung - nämlich dass ein Komponist oder Librettist durchaus den Esprit
oder die satirischen Elemente abschwächen darf, die den Handlungsverlauf
einer Oper charakterisieren, indem er am Ende moralische Aufrichtigkeit



Oper: Agon und Paragone 23

propagiert. Die Dissonanzen am Ende im Einklang der Hochherzigkeit
aufzulösen, war schon lange eine bewährte Methode der Künstler, ihre Mäzene
zu beschwichtigen.

Ein weiteres Beispiel für diese Art von Ersetzung, das an Mozarts Don
Giovanni (UA Prag,1787) erinnert, ist Gioacchino Rossinis 1812 entstandene
Oper La pietia del paragone, in der ein mit mehr Geld als Charme ausgestatteter

Adliger als Preis gehandelt wird, um den drei Frauen in komödienhafter
Manier wetteifern.

Auch Richard Wagners Tannhäuser (UA Dresden, 1845) und Die Meistersinger

(UA München, 1868) stehen hierfür ein: In beiden Musikdramen ist der
über Gesang oder Kunst ausgetragene Wettstreit untrennbar verwoben mit
Auseinandersetzungen um Liebe, Leben, Natur, Gemeinschaft, Geist und
Sinnlichkeit. In beiden Musikdramen wird eine Frau, die den sprichwörtlichen

Lorbeerkranz in Händen hält - in Die Meistersinger sogar explizit - als
menschlicher Preis ausgesetzt, der den künstlerischen Sieg begleitet.

Es gibt noch viele weitere Beispiele, die ernsthaft, wichtig, ironisch und
satirisch sind. Zahlreiche Opern enthalten Szenen mit einem Wettstreit oder
mit Rivalitäten - Bogenschiessen, Duelle, Glücksspiel und Kartenspiel. Andere

gehen einem mythologischen Wettstreit zwischen Göttern und Menschen
auf den Grund, der unsere Aufmerksamkeit auf olympische oder triumphale
Themen lenkt. Zahllose Opern thematisieren persönliches und öffentliches
Heldentum, Sieg und Niederlage. Gemeinsam ist vielen Werken - mit geistlicher
oder weltliche Intention -, dass sie sich auf Apollo und seinen Lorbeerkranz
beziehen. Dieser apollinische Bezug erscheint häufig in Opern, die in Kriegszeiten,

in Krisen oder in einem Gewissenskonflikt die „Harmonie der Welt"
wiederherzustellen suchen. Paul Hindemiths Oper Die Harmonie der Welt
(1956/57), die im Zeitalter Johannes Keplers und damit in der „Geburtsstunde"
der Gattung angesiedelt ist, wiederholt, was auch zahlreiche andere Werke tun
- sie kehrt nach Überlegungen zur himmlischen Musik zu einem signifikanten

Geburtsmoment in der Vergangenheit zurück, um sodann eine kulturelle,
intellektuelle und gesellschaftliche Wiedergeburt in der Gegenwart anzuregen.

Wenn ein Wettstreit zwischen den Künsten vor allem deshalb inszeniert
wird, um deren Eigenständigkeit zu bestärken, werden diese häufig als Musen
dargestellt. Dies unterstützt einen anthropomorphisierten Diskurs, der die
wettstreitenden „Schwester"-Künste geschlechtsspezifisch als weiblich präsentiert.
Wenn allerdings ein Wettstreit zwischen Künstlern in einer Oper ausgetragen
wird, sind diese meist männlichen Geschlechts. Doch welche Männer sind hier
genau gemeint? Interessanterweise wählt man für die Rolle des Helden meist
einen Dichter oder Maler und nicht etwa einen Komponisten oder Musiker
bzw. Instrumentalvirtuosen - etwa in Gaetano Donizettis Torquato Tasso
(UA Rom, 1833), Giacomo Puccinis Tosca (UA Rom, 1900) oder La Bohème
(UA Turin, 1896) und Hindemiths Mathis der Maler (UA Zürich, 1938). Hans
Pfitzners Palestrina (UA München, 1917) und Franz Lehärs Paganini (UA
Wien, 1925) bilden allerdings Ausnahmen von dieser Regel; doch während im
ersten Fall dem Komponisten Ehre erwiesen wird, wird in der letztgenannten
Operette Paganini für seine teuflische musikalische Kunstfertigkeit bestraft.



24 Lydia Goehr

Musikern bzw. Instrumentalisten werden auf der Opernbühne eher kleine,
wenn auch wesentliche Rollen zugewiesen. In Mozarts Die Zauberflöte (UA
Wien, 1791) ist das Instrument selbst von viel grösserer Bedeutung für den
Handlungsverlauf als der Umstand, dass Tamino Flötist ist. Suren Kierkegaard
bestreitet sogar, dass Tamino ein „musikalischer" Charakter ist: Denn wer
in einer Oper „musikalisch" sei, dem müsse umfassende oder gar universale
Bedeutung zukommen. Hieraus ergibt sich auch Kierkegaards Beschreibung
des Don Juan bei Mozart, den er weniger als einen eigenständiger Charakter
denn als eine abstrakte Rolle, die von einer „absolut musikalischen" Macht
getrieben und im wörtlichen Sinne orchestriert wird, beschreibt (Kierkegaard,
Entweder - Oder, Bd. 1, 144). Vor Hindemiths Oper über Kepler oder Wagners
Die Meistersinger bestätigt damit schon Mozarts Don Giovanni eine seit langem
etablierte Doktrin, die zunächst die destruktive, dissonante und verführerische

Macht der Musik zeigt, dann aber ihr verbindendes, Frieden stiftendes
und harmonisierendes Potential. Wenn die Musik als absolut musikalische
Getriebenheit Ausdruck findet, die mit Don Giovanni gleichzusetzen ist,
wird die bürgerliche Ordnung zerstört; wenn sie aber im Chor oder unisono
erklingt, ist diese Ordnung wiederhergestellt.

In zahlreichen Opern ergibt sich eine Ersetzung, wenn Figuren wie
Orpheus, Pan oder sogar Tristan, die in früheren Versionen ihrer Geschichten

für ihre virtuosen Fähigkeiten als Instrumentalisten bekannt waren,
später zu instrumentenlosen Sängern/Liebhabern/Dichtern werden. Diese
spezifische Ersetzung wird häufig von einer weiteren begleitet, wenn der
Wettstreit zwischen singenden Dichter-Liebhabern zu einem noch dringlicheren

Wettstreit zwischen Kritikern wird. Hier betritt das Midas-Thema
die Opernbühne - in Johann Sebastian Bachs auch als Dramma per musica
beschriebener weltlicher Kantate Der Streit zwischen Phoebus und Pan
(BWV 201, um 1729) sowie in André Ernest Modest Grétrys Le Jugement
de Midas (UA Paris, 1778); als Spiel im Spiel in Hector Berlioz' Benvenuto
Cellini und implizit in Wagners Die Meistersinger. Bekannt für seine
Fähigkeit, alles, was er berührt, in Gold zu verwandeln, tritt Midas in diesen
Werken häufiger als der Kritiker auf, dem man die Ohren eines Esels
verleiht, nachdem er die Musikdarbietung Pans höher beurteilt als die Apollos.
In Die Meistersinger erhält Beckmesser einen Hieb auf die Ohren - die
Leute nennen ihn einen Esel -, nachdem er ein ähnlich unbedarftes Urteil
gefällt hat. In dieser Szene wird Beckmesser zudem dafür gerügt, dass er
es nicht schafft, seine Laute zu stimmen. Sein Mangel an Musikalität wird
als Begründung dafür angeführt, dass solch ein Mann (mit einer Serenade)
niemals die Frau bzw. den Preis gewinnen wird und dass eine Stadt, die
von launenhaften Menschen bevölkert ist, der Unordnung verfallen muss.
Diesbezüglich erinnert die Serenadenszene aus Die Meistersinger an eine
vergleichbare Szene in Don Giovanni. Vor dem Hintergrund, dass in der
einen Szene Männer und in der anderen Frauen ihre Identitäten tauschen,
führt man uns in das Täuschungspotential der äusseren Erscheinung ein,
zugleich aber auch in die metaphysische Notwendigkeit von Illusion: "Wahn!
Wahn! Überall Wahn!" (Monolog Hans Sachs, III.l).



Oper: Agon und Paragone 25

In der Geschichte der Oper - auf und abseits der Bühne - haben sich die Rollen
der Musiker, ihre Stimmen und Instrumente als überraschend antagonistisch
herausgestellt. Dass diese Antagonismen häufig in Form eines Wettstreits
dargestellt wurden, hat die Oper mit dem allgemeinen Wettstreit der Künste
in Kontakt gebracht. Es ist die zentrale These dieses Essays, dass „die Musik",
„ihre" Musiker sowie deren Stimmen und Instrumente immer das zentrale
Problem der Oper gewesen sind, und zwar in ähnlicher Weise wie sie dies
auch für die „Schwesterkünste" der Musik waren. Die Oper als „grundlegend
zu hinterfragendes Konzept" zu verstehen (wie ich es tue), bedeutet daher,
zunächst das grundlegende Hinterfragen von Musik als Konzept zu begreifen.

3.

Der Diskurs bezüglich der Geburt der Oper zeigt, wie konsequent das Hinterfragen

ihres Konzepts die ästhetischen und gesellschaftlichen Vorstellungen
hat gegeneinander antreten lassen, um den Status der Gattung Oper als Kunst
entweder zu bekräftigen oder zu schwächen. Dasselbe Spannungsfeld findet
sich im generellen Wettstreit, wo vieles von dem, was für die einzelnen Künste
auf dem Spiel stand, zugleich ihren Status als Künste eigentlich erst bewiesen
hat. Hier fungieren die Begriffe Oper, Kunst und Musik evaluativ - positiv und
negativ wertend - und dies auf eine Weise, die ihre klassifizierende Verwendung

beeinflusst. Ob die Oper oder irgendeine andere Kunstform als vor allem
theoretisch oder praktisch ausgerichtet, erbauend oder unterhaltsam, erhaben
oder nieder, liberal oder mechanisch, tragisch oder komisch, dramatisch oder
spektakulär, repräsentativ oder expressiv bewertet wird, hat sowohl auf den
ontologischen, moralischen und gesellschaftlichen Status des künstlerischen
Produkts als auch auf den seiner Produzenten Auswirkungen.

Im allgemeinen Wettstreit verhandeln Künstler die Begrifflichkeiten ihrer
Künste, um ihren eigenen Status zu verbessern, während sie zugleich arrogant
behaupten, das künstlerische Konzept perfekt umzusetzen. Aus einer agoni-
stisch-teleologischen Perspektive ist das Ziel nicht die konkrete Verkörperung
des abstrakten künstlerischen Konzepts, sondern vielmehr dessen kreative
Umsetzung. Anders ausgedrückt: Es geht weniger darum, beispielhafte Modelle
zu produzieren, als vielmehr darum, das einzigartige und überragende Exemplar

zu erschaffen. Hier wird davon ausgegangen, dass der Kunstschaffende
seine eigenen Konzepte erstellt, die allerdings einerseits von einer „klassi-
zierenden" und kanonisierenden Tradition abgesegnet und andererseits durch
apollinischen Lohn bestätigt werden. Mithilfe der Philosophie, der Geschichte
und der Mythologie die Kunst zu klassizieren oder zu antikisieren, ist schon
seit langem ein probates Mittel, sowohl die Produkte der Kunst als auch ihre
Produzenten zu legitimieren.

Einer weiter gefasste Abhandlung dieser Aspekte würde sich der Dekonstruk-
tion des Geburtsdiskurses widmen, der die Geschichte der Oper seit langem
dominiert; hier beschränke ich meine Bemerkungen nur auf ein verwandtes
und gleichermassen hartnäckig fortlebendes Erzählmuster, das Apollo zum
Zentrum der agonistischen Opernbühne ernennt.



26 Lydia Goehr

In der Etablierung der Operntradition fällt Apollo eine dominantere Rolle
zu als Jupiter, er ist eine wichtigere Figur als Herkules oder Merkur oder als
seine antagonistischen Gefährten Dionysus und Bacchus, selbst wichtiger als
Orpheus. Auch wenn Frederick William Sternfeld The Birth of Opera mit dieser
Passage eröffnet: „In the beginning was the myth, and the myth was that of
Orpheus", erkennt er, ebenso wie andere auch, die Allgegenwart Apollos als
disziplinären Standard an, der als Urteilsgrundlage für das gesamte Geschehen
dient (Sternfeld, Birth of Opera, 1). Als Vater der Musentöchter, als philosophischer

Aufseher der Schwesterkünste, als musikalischer Wettstreiter mit der
Leier in der Hand, als junger Gott, der ein junges Mädchen verfolgt oder mit
einem Pfeil seines Bogens eine Python erlegt, hat Apollo stets eine vielseitige
Rolle gespielt, in der er genauso sehr wetteiferte wie inspirierte, die zugleich
aber auch erzieherisch wirkte. Als barocke Figura, Mythos, Totem, Allegorie
und Metapher hat Apollo als - personifiziertes - massgebendes Prinzip bzw.
als autoritativer Standard des zwischen den Künsten und den konstitutiven
Medien der Oper ausgetragenen Wettstreits gedient. Der Umstand, dass Apollo
in der wahrscheinlich allerersten Oper, Jacopo Peris La Dafne (UA Florenz,
1600), aufgetreten ist und in der Folge als Name, Prinzip oder Agens in so
vielen weiteren Opern, diente zur Legitimation nicht nur von Oper, sondern
auch von Musik als Kunst schlechthin.

Plato rechtfertigt Apollos Auftreten in Angelegenheiten, die besonders mit
der Erziehung von Staatsbürgern zu tun haben. In seinen Nomoi argumentiert
er aus der Sicht eines Atheners, dass Erziehung, die aus der korrekten
Disziplinierung von Vergnügen und Schmerz besteht, der Natur von Jungen und
Alten widerspricht, die nichts von Disziplin halten, weil sie sich entweder
körperlich zu viel oder geistig zu wenig bewegen wollen. In ihrem Mitgefühl
für eine „zur Mühsal geborene" Menschheit geben die Götter den von den
Musen und Dionysus unterstützten Knok'k&v irouGayéieç (Apollon mousagétes)
den Menschen als Genossen bei Dankfesten zur Seite (Piaton, Nomoi, Bd. 2,

38-39). Sie sollten sowohl als Perioden der Erholung als auch als Gelegenheiten,

„ihre Methoden zur Disziplinierung zu justieren", dienen. Um ihr
Bedürfnis nach Vergnügen und Freude zu befriedigen, zugleich aber auch zu
kontrollieren, haben die Götter die Menschen gelehrt, Rhythmus und
Harmonie zu erfahren. Wenn - schliesst Plato - dies eine korrekte Darstellung
der menschlichen Natur ist, dann verdanken wir Apollo und den Musen -
und hier verschwindet Dionysus zeitweilig aus dem Bild - den Ursprung von
Erziehung und Künsten (Piaton, Nomoi, 39).

Barbara Russano Hanning argumentiert, dass Apollo eine „Vorrangstellung"
zukomme, da er in all seinem unbezwingbaren Ruhm zum wichtigsten Thema
der wohl ersten Oper, Jacobo Peris favola per rnusica La Dafne, wird (Russano
Hanning, „Glorious Apollo", 486). Die Wahl fällt auf Apollo, weil dies der

Oper erlaubt, ein Statement zum Wesen der neuen Kunst abzugeben, zu der
sie sich selbst erklärt. Die Tatsache, dass Apollo in der Angelegenheit mit
Dafne leiden muss, spiegelt das Leid, das jeder Künstler erdulden muss, wenn
er in der Kunst etwas Neues schaffen will. Als Dafne am Schluss der Oper in
einen Lorbeerbaum verwandelt wird, löst sich Apollo von seinen reuevollen



Oper: Agon und Paragone 27

Gedanken, um über das ewige Dasein nachzusinnen, das Dafne nun erlangt
hat - eine Dauerhaftigkeit, die der Politik und der Kunst gleichermassen
dienlich ist. Ovids Worte lauten:

[...] at quoniam coniunx mea non potes esse,
arbor eris certe' dixit, mea. semper habebunt
te coma, te citharae, te nostrae, laure, pharetrae.
tu ducibus Latiis aderis, cum laeta triumphum
vox canet et visent longas Capitolia pompas.

Da du nicht meine Gemahlin sein kannst,
wirst du wenigstens mein Baum sein. Stets werden
mein Haupthaar, mein Saitenspiel, mein Köcher dich tragen, Lorbeer!
Du wirst den latinischen Feldherrn nahe sein, wenn frohe Stimmen
das Triumphlied singen und das Capitol den langen Festzug sieht.

(Publius Ovidius Naso, Metamorphosen, 44, 45)

Hanning argumentiert, dieses auch von Peri in La Dafne angebotene Ende des

Mythos unterstütze die Macht der Kunst. Auch wenn er die natürliche oder
weibliche Schönheit nicht in Besitz nehmen kann, so triumphiert Apollo doch
über die Natur, indem er sie durch die Kunst verewigt. Hier wird eine Analogie
zu Giovanni Lorenzo Berninis berühmter Marmorskulptur Apollo und Dafne
(um 1625) evident, die aus eben dem Stein gehauen ist, dessen Verwandlungs-
fähigkeit eines der herausragenden Merkmale seiner Entstehung ist. Wenn in
Oper oder Skulptur die von der Kunst verlangte apollinische Metamorphose
ausagiert werden soll, so muss mittels der Form der Kunst das getan werden,
was dem Marmor als natürlich geformtem Material widerfahren ist.

Hanning weist auch auf die historische Bedeutung hin, die Apollos Lorbeerkranz

oder -zweig in bildlichen und verbalen Darstellungen politischer Macht
annimmt. Dabei konzentriert sie sich auf Cosimo I. de Medici. Doch die dem
politischen Zweck der Verherrlichung dienliche Symbolik geht häufig Hand
in Hand mit dem Bewusstsein, dass Apollos Sieg auch einen pyrrhischen
Aspekt hat. Hanning erwähnt Opern, die eigentlich Apollos Zielstrebigkeit
unterstreichen sollen, dann aber eine gewisse Resignation, was das Begehren
angeht, bezeugen, ebenso wie Bitterkeit und Schwäche. Betrachten wir zum
Beispiel Marco Gaglianos La Dafne (Wiederaufführung 1611, Florenz), in der
La musica im Geiste Apollos mit Worten anhebt, die Rinuccini auch dazu
verwendet, seinen eigenen Vorbehalten gegenüber dem florentinischen Hof
Ausdruck zu verleihen:

Ma quando mi credei per piu bei canto
Di piu famoso allor fregiar le chiome,
Turba, di cui ridir non degno il nome,
Tolsemi ogni mio pregio, ogni mio vanto.

(Hanning, „Glorious Apollo", 509,
nach Solerti, albori, 104, Strophe 7)



28 Lydia Goehr

Doch als ich wegen meines schöneren Liedes
meine Locken mit dem höchst ruhmvollen Lorbeer bekränzen wollte,
beraubte mich eine Menge, deren Namen ich nicht auszusprechen wage,
all meiner Achtung und Reputation

In der Geschichte der Oper haben Librettisten sowohl ihre Mäzene als auch
ihre Kritiker häufig mit Bezugnahme auf Apollo recht freizügig kritisiert.
Georgia Cowart hat kürzlich ein livret für ein Aricie betiteltes Ballett für
die Pariser Opéra beschrieben, in dem Apollo „als ungerechter und grausamer
Übeltäter" dargestellt wird als „the perpetrator of injustice and cruelty for his
refusal to allow Marsyas, a common mortal, to challenge the eulogies of his
Muses" (Cowart, Triumph of Pleasure, 163-167). Dieses barocke Propagandastück

kritisiert die Zensurpolitik eines absolutistischen Königs, der sich
mit Apollo identifiziert. Dass das Stück auf diese Weise funktioniert, zeigt
allgemein gesprochen die strategischen Möglichkeiten jeder Kunst, ein
doppelschneidiges Schwert zu schwingen. Ein Werk mag scheinbar Apollos Partei
ergreifen, um sich auf schmeichlerische Weise die Gunst seines Mäzens zu
sichern, doch es kann diese Gunst auch unterwandern, indem es Sympathien
für jene zum Ausdruck bringt, die Apollo im Namen dauerhafter Ordnung
und Harmonie vernichtet.

Anders ausgedrückt: Wenn ein Kunstwerk zeigt, wie Apollo Dafne zum
Verstummen bringt, oder wie er der Python „Leben und Blut" entzieht, so
wie er Marsyas Leben und Blut entzieht, könnte der in dem Werk
dramatisierte Sieg bewusst ein Scheitern vor Augen führen - ein Scheitern im
Versuch, das auszulöschen, was es zu verbergen gilt: alles was menschlich
zerbrechlich, unvollkommen, temporär, sterblich und körperlich ist. Um
ein Motiv aus Catherine Cléments Studie zu bemühen (Clément, Opera):
Obwohl die Oper Frauen, (musikalische) Männer und Musiker routinemässig
im Namen von Harmonie und gesellschaftlicher Disziplin zugrunde richtet,
demonstriert sie zugleich auch die Fähigkeit - durch Frauen, Männer und
Musiker - noch in genau demselben Werk die subversive Saat des Widerstands

zu säen.
Ich denke, es gereicht der Oper zum Vorteil, sie als eine ovidische Kunst

der Metamorphose zu betrachten. Ovids poetische, geistreiche, satirische und
subversive Darstellung des althergebrachten Wettstreits zwischen Göttern
und Menschen ist überall in der Geschichte der Oper präsent. Ovid hält die
zahlreichen Wettkämpfe fest, die zum Tod, zur Verstümmelung oder sonstigen

Einschränkung von Musikern, Sängern und Frauen führen, die mittels
ihrer menschlichen Veranlagung - gemeint ist Talent gepaart mit Hybris - die
Götter herausfordern oder, modern ausgedrückt, Fürsten, Könige und gelegentlich

die Tyrannen mächtiger Staaten. Wenn Opernhistoriker die Grausamkeit
beschreiben, die sich hinter dem Opernspektakel verbirgt oder von diesem
herausgestellt wird, so zeigen sie nicht nur, welch eine ovidische Kunst die
Oper ist, sondern demonstrieren auch deren Fähigkeit, eben als ovidische
Kunst Apollo zu widerstehen und ihn gleichzeitig - im wörtlichen Sinne - in
den Himmel zu loben.



Oper: Agon und Paragone 29

4.

Wenn man Apollo beim Verfassen einer Operngeschichte den ersten Platz
einräumt, so überhöht dies die Geschichte an einem Punkt, wo es - wie wir
gleich sehen werden - genau um Überhöhung geht: Das Konzept der Oper wird
nicht nur mit einem Narrativ über Ursprung und Geburt verknüpft, sondern
auch mit einem Narrativ über einen Mythos, der spezifisch mit dem Konzept
Musik assoziiert wird. Musik ist der zentrale Diskussionsgegenstand von Oper
ebenso wie sie der zentrale Diskussionsgegenstand des uralten Wettstreits der
Künste ist. Dies liegt daran, dass die Bedeutung von Musik immer über die
instrumentale Tonkunst oder die vokale Gesangskunst hinausgegangen ist.
In ihrer Bezugnahme auf einen überhöhten Musikbegriff hat sich die Oper
rückwärts auf ihren Ursprung in der Antike orientiert, auf einen mythischen
und geordneten Ursprung der Kunst, und aufwärts auf die himmlische oder
kosmische Harmonie der Sphären (musica mundana). In dieser Sache haben
pythagoreische Lehre, platonische Philosophie und apollinischer Mythos häufig
zusammengearbeitet - im dorischen Modus.

Verschiedene Historiker haben gezeigt, dass in frühen Opern neben anderen
musikalischen Figuren vor allem Apollo auftritt. Dies verleiht den Opern
einen spezifischen mythischen Gehalt, der dazu dient, die Gegenwart von
Musik und Gesang als notwendig und nicht nur zufällig zu rechtfertigen, was
grundlegend für das Opernkonzept des „durchgehend gesungenen" ist. Ohne
Mythos gibt es also weder Musik noch Gesang. Und: Ohne die ständige
Gegenwart von Musik und Gesang gibt es keine Oper. Dies ist eine Forderung,
die von uns verlangt, dass wir die Musik empirisch und metaphysisch als
produktive Kunst und als apollinisches Prinzip moralischer Ordnung und
Harmonie betrachten. In anderen Worten, war es für das Wesen der Oper
anscheinend nie genug, durchweg gesungen zu werden, wenn diese sich über
reinen Sport, simples Spektakel oder schlichte Unterhaltung hinaus entwickeln

sollte. Damit sie einen göttlichen und erbaulichen Zweck erfüllen
konnte, wurden Opernproduktionen von Anfang an mit dem Prinzip der
Musik verknüpft.

In einer der ersten Opern wird bereits die Szene für das vorbereitet, was die
Gattung viel später noch dem Namen nach wie auch in der Tat sicherstellen
soll - Apollos Zustimmung. In Claudio Monteverdis 1607 entstandener Oper
La favola d'Orfeo wird die Verbindung zwischen Inszenierung und Prinzip
mittels einer vertikalen, platonischen Bewegung von Aufstieg und Abstieg
hergestellt. Das Göttliche oder Himmlische steigt herab, um der Menschheit
den Aufstieg zu erleichtern, und befreit damit das Menschliche von allem
Irdischen, Unvollkommenen und Weltlichen. Zu Beginn der Oper singt La
musica mit der goldenen Leier in der Hand von ihrer Fähigkeit, zu erregen
und zu beschwichtigen. Dabei verfolgt sie immer das Ziel, die Menschheit
zu inspirieren, nach den klangvollen Harmonien des Himmels zu streben.
Zum Schluss, als Orfeo alles verloren glaubt, steigt Apollo herab, um ihm
zur Seite zu stehen und damit letztlich das traditionelle unglückliche Ende
umzuschreiben. In einem gemeinsamen musikalischen ascende singen Apollo



30 Lydia Goehr

und Orfeo sodann von ihrem gemeinsamen Aufstieg durch Gesang zu einem
Ort, wo man in Frieden und Glückseligkeit Tugend und Belohnung findet:

Saliam cantando al cielo,
dove ha virtù verace,
degno premio di sé, diletto e pace

(Alessandro Striggio, Claudio Monteverdi,
La favola d'Orfeo, V.l)

Singend steigen wir zum Himmel empor,
Wo die wahre Tugend den ihr gebührenden
Preis erhält: Freude und Frieden.

(Jürgens-Hasenmayer (Übs.), „L'Orfeo", 81)

Nachdem er zu einem Ort der Versuchung hinabgestiegen ist, endet Orfeo
hoch oben mit dem musikalischen Versprechen einer ewigen doch zugleich
einsamen Belohnung.

5.

Angesichts des Einflusses von Jacob Burckhardt und August Wilhelm Ambras

hat die Frage, warum (angeblich) weder die Gesangskunst noch die
Instrumentalmusik in Italien um das Jahr 1500 einen den übrigen Künsten
vergleichbaren Status erlangten, viel Aufmerksamkeit auf sich gezogen; und
auch die Frage danach, warum die Oper als dezidiert musikalische Kunstform
zu einer Zeit „geboren" wurde, als die Renaissance, wie Hugo Leichtentritt es

einmal ausgedrückt hat, „had fully accomplished its mission" (Leichtentritt,
„Renaissance Attitude", 622). Diese abschliessende Aussage von Leichtentritts
Essay suggeriert verschiedene Aussagen: dass die „Geburt" der Oper um 1600
die einer „späten", ja einer barocken Kunst war; dass die Oper als Höhepunkt
sämtlicher Errungenschaften der Renaissance „geboren" wurde; oder schliesslich,

dass die Oper als spezifische Kunstform einfach am Ende der Renaissance
auf der Bildfläche erschien. Die letztgenannte These entspricht am ehesten
Leichtentritts deflationistischen Intentionen, die verbreitete Fixierung auf das

Jahr 1600 zu lösen. Bereits 1915 beabsichtigte er, die narrative Darstellung
einer Geburt der Oper zu dekonstruieren, indem er die Entwicklung von Oper
in einer Geschichtsdarstellung ansiedelte, in der die Musik eine Vielzahl
von gesellschaftlichen Rollen erfüllt. „According to our present knowledge,
instrumental music merely passed into a new phase of its development after
1600, after having been practised most extensively for centuries" (Leichtentritt,
„Renaissance Attitude", 607).

In jüngerer Zeit hat Reinhard Strohm das traditionelle Narrativ modifiziert,
indem er feststellte, dass, obwohl „Italy was the cradle of the Renaissance,
she did not give birth to what is often called ,Renaissance Music"' (Strohm,
Rise, 540). Doch man sollte daraus nicht schlussfolgern - ergänzt er -, dass

es in dieser Epoche daher keine bedeutende Musik gab. Die gab es in der Tat;
sie wurde nur nicht zuallererst in Italien geschaffen oder, genauer gesagt, in
Italien von italienischen Komponisten. Sie entstand anderswo und wurde häufig



Oper: Agon und Paragone 31

nach Italien importiert; daher die Anwesenheit berühmter nordeuropäischer
Komponisten an den italienischen Höfen. Es bleibt allerdings eine schwierige
Entscheidung, ob diese Musik überhaupt unter die Rubrik „Renaissancemusik"
fallen sollte. Entweder bleibt die Bezeichnung zu umfassend oder sie wird
zu sehr reduziert, wenn man sie für alles verwendet, was in dieser Epoche
produziert wurde.

Es gibt eine verbreitete Strategie, die Behauptung abzuschwächen, dass die
Gattung Oper in Italien gleichsam ohne Vorgänger geboren worden sei. Sie
besteht darin, noch einmal den Zustand der Musik vor der Geburt der Oper
zu beschreiben, um die traditionelle Ansicht zu untergraben, dass von allen
Künsten die Musik am wenigsten florierte. Doch auch wenn diese Strategie
sehr überzeugend ist, birgt sie das Risiko, die Geburt der Oper zu einseitig
an der empirischen Geschichte der Musik auszurichten. Diese Ausrichtung
wirft gleich zwei Fragen auf: welche Art von Kunst die Oper bei ihrer Geburt
war; und welches musikalische Konzept ihre Geschichte zu dieser Zeit und
in der Folge dominierte.

Die beiden Fragen sind miteinander verwandt: Wenn das die Oper dominierende

musikalische Konzept über die empirische Tonkunst hinausreicht und
rückwärts sowie aufwärts auf das apollinische Prinzip der Harmonie verweist,
so folgt hieraus, dass, mit welcher Kunst auch immer die Oper im Laufe der
Zeit identifiziert wurde - sei es Dichtkunst, Architektur, Musik oder Drama -,
sie trotzdem immer auch behaupten kann, das göttliche Prinzip zu verkörpern.
Genau das ist es, was uns der Wettstreit der Künste - und besonders der Paragone
des 16. Jahrhunderts - zu bedenken gibt. Obwohl sie den antiken Vorbildern
etymologisch am nächsten steht, könnte es durchaus sein, dass die Musik als
Kunst keinesfalls ein ausschliessliches Anrecht auf die musica mundana hat,
beziehungsweise auf das, was in der Antike mit dem umfassenderen Begriff
pouaiKT) (mousiké) bezeichnet wurde. Diese Behauptung wendet sich gegen die
vorgeblich enge Verwandtschaft zwischen dem griechischen Begriff mousiké
und dem lateinischen musica. Als ich weiter oben in meiner Zusammenfassung
von Piatos Gedankengang die Bezeichnung des Apollo als mousagétes zitierte
(s.o., S. 26), habe ich diesen Begriff unübersetzt gelassen. Das geschah, damit
ich nun an dieser Stelle den immer noch verbreiteten Irrtum aufklären kann,
Apollo in englischer Sprache als „the master of music" („Meister der Musik")
zu beschreiben. Berücksichtigt man jedoch die in meinem Text unmittelbar
zuvor erklärte Beziehung zu den Musen (s.o., S. 26), so ist der Begriff besser
mit „ihr Meister" oder „der Anführer der Musen" wiederzugeben. Die sich
aus einer Übersetzung der griechischen und lateinischen Begriffe mit dem
einfachen Wort „Musik" ergebenden Konsequenzen sind irreführend bei der
Interpretation philosophischer und theoretischer Texte, reduktionistisch für
die Kunstform der Oper und einseitig zugespitzt in Bezug auf das Wohlergehen
der Schwesterkünste der Musik.

Zahlreiche paragonale Theoretiker haben dafür plädiert, dass Musiker nur
wenn sie ihr Fach auch theoretisch oder philosophisch begründen können - als
eine ars liberalis oder musica theoretica - auch eine einzigartige Beziehung zur
musica mundana für sich in Anspruch nehmen können. Andere behaupten,



32 Lydia Goehr

dass auch im Falle der anderen Künste einer Selbstbeschreibung als musikalisch
oder harmonisch nichts im Weg steht, wenn auch sie den Beweis antreten, dass
sie zu den aites liberales zählen. Denn musikalisch zu sein bedeutet für die
Künste, ihre Fähigkeit zu erkennen, all das zu verkörpern, wofür Apollo und
die mousiké-inspirierten Musen stehen - Ordnung, Proportion, Einheitlichkeit
und Göttlichkeit. Aus dieser Behauptung folgt eine weitere, mehr agonistische:
Dass die Malerei oder die Dichtkunst sich gelegentlich - paradoxiefrei - als
musikalischer erweisen können als die Musik selbst.

Die frühe Dreiteilung der Musik durch Anicius Manlius Severinus Boethius
betont bereits, was später zum Diskussionsgegenstand wurde. Gemäss der mit
dem Terminus mousiké assoziierten antiken Begrifflichkeit kann nicht nur
die Kunstform der Musik (musica instrumentalis), sondern auch jede andere
Form der Kunstvermittlung, genauso wie jede Angelegenheit des menschlichen

Daseins (musica humana) danach beurteilt werden, ob sich mit ihr eine
Annäherung an die stumme Harmonie der Sphären vollzieht. Auf der Basis
dieser Feststellung lässt sich der Paragone am deutlichsten agonistisch
dahingehend interpretieren, dass er den Unmut der Maler, Dichter oder Bildhauer
darüber zeigt, dass ihre Künste von einem System ausgeschlossen sind, in
dem die musica instrumentalis alleine den dritten Rang einnimmt. Wie es

bei Leonardo anklingt:

Adonque, poi chè tu hai messo la musica infra le arti liberali, o tu vi metti questa,
o tu ne levi quella, e se tu dicessi Ii huomini vili la d'operano, e cosi è guasta la
musica da chi non la sa. (Richter, Paragone, 77)

Nachdem du der Musik einen Platz bei den freien Künsten gegeben, so stellst du

nun auch entweder die Malerei dahin, oder du entfernst wieder jene. Und wenn
du einwendetest, dass die Malerei geringe Leute betreiben, ganz ebenso wird auch
die Musik von solchen verpfuscht, die nichts von ihr verstehen.

(Lionardo, Buch von der Malerei, 34)

Allerdings enthält diese Feststellung ein gewisses Spannungsmoment, denn es

ist nicht klar, ob der Status der musica instrumentalis auf dem dritten Rang
aus einem absoluten oder einem relativen Urteil resultierte. Die musica
instrumentalis absolut als rangniedrig zu erklären, würde andere Künstler davon
abhalten, sich den Musikern auf dieser Stufe beizugesellen. Sie lediglich als

niedriger und damit als auf dem Wege der Annäherung an eine höhere Form
zu erklären, würde dagegen den Wunsch der anderen Künstler bekräftigen,
ebenfalls auf diesem Rang zu stehen. Leonardo folgt der letztgenannten
Interpretation. Allgemein tendieren Maler und Dichter zum Anspruch, ebenso

musikalisch, wenn nicht gar musikalischer als die Musiker zu sein und daher
auch einen Platz in diesem System verdient zu haben. Oder sie behaupten,
dass die Musiker ohne die Gegenwart ihrer Künste ihre eigenen musikalischen
oder harmonisierenden Ziele nicht erreichen könnten und deswegen auch sie,

die Musiker selbst, aus dem System zu entfernen seien. Beide Behauptungen
passen perfekt in den kompetitiven Diskurs zwischen den verschiedenen
Medien von Oper.



Oper: Agon und Paragone 33

In seiner 1518 entstandenen Abhandlung Instrumentorum opus bemerkt
Franchinus Gaffurius, dass dem Mythos entsprechend zwar alle Musen von
Apollo abstammen, dieser seinen Namen aber speziell der Kunst der Musik

verleiht (Miller (Hg.), Franchinus Gaffurius, 197). Zahlreiche Musiker
davor und danach pflichten dieser Sichtweise bei, weniger allerdings die
vielen Dichter und Maler der Renaissance, die aber trotzdem von Gaffurius
beeinflusst sind.

Anders wertet dies ein im späten 18. Jahrhundert von Johann Gottfried Herder

(Herder, Does Painting, 347-356) inszenierter Wettstreit, in dem Apollo
zu Gericht sitzt; hier lässt Herder den Gott die Musik dafür rügen, dass sie
sich einer besonderen Beziehung zu ihm sowie zu der von ihm repräsentierten
Harmonie und Ordnung rühmt. Der folgende Wettstreit, in dem die apollinische
Harmonie der Schwesterkünste herausgestellt werden soll, kann auch nicht
anders, als die Musik herabstufen - und dies just als sie behauptet, das Spiel
auf ihrem Saiteninstrument sei eine unmittelbare Verkörperung dessen, was
Apollo seiner Leier an göttlichen Klängen entlockt. Apollo reagiert hierauf,
indem er seine Tochter zum einen daran erinnert, dass er als Vater aller Musen

der Feder des Dichters und dem Pinsel des Malers genauso nah verwandt
ist; und zum anderen stellt er klar, dass seine himmlischen Klänge
notwendigerweise perfekt sind, während die irdische Musik seiner Tochter ebenso
notwendigerweise nicht. Mit dieser Behauptung schwingt Apollo, unterstützt
von Herder, seine zweischneidiges Schwert sowohl gegen die Musik als auch
gegen die anderen Künste. Indem er die irdische Musik als notwendigerweise
unvollkommen erklärt, kann Herder zum einen die angeblich degenerierte
Instrumentalmusik seiner Zeit abtun und zudem an anderer Stelle, in seinem
Text „Tanz. Melodrama", die Vorherrschaft der Musik in der Oper als Ursache
für deren Niedergang kritisieren (Herder, „Tanz. Melodrama", 161-172). Zum
anderen folgert er aus der Prämisse, die irdische Musik sei notwendigerweise
unvollkommen, da sie zur Welt unvollkommener Erscheinungen gehöre, dass
alle irdischen Künste unvollkommen seien. Mit dieser Konsequenz müssen
sich alle Künste auseinandersetzen.

6.

In der Geschichte der Oper dominiert das bewegte Sprachbild von Abstieg
und Aufstieg. Dieses Bild streicht heraus, wie sehr Oper als eine Kunst der
Anwesenheit und Abwesenheit inzwischen ihre Musik und Musikalität mit
Hilfe dessen darstellt, was gesehen und gehört wird, aber auch mit Hilfe dessen,

was nicht gesehen und nicht gehört wird.
Nicholas Boileau hat im späten 17. Jahrhundert den Entwurf eines Opernprologs

beschrieben, in dem Dichtung und Musik sich über die Vortrefflichkeit
ihrer jeweiligen Kunst streiten. La Musique beginnt mit der Behauptung, sie
unterhalte eine unmittelbare Beziehung zu Apollo. Darauf folgt die Beleidigung

von La Poésie:



34 Lydia Goehr

Quoy, par de vains accords et des sons impuissans
Vous croiés exprimer tout ce que je sçay dire?
Wie bitte? Mit eitlen Akkorden und machtlosen Klängen glaubt ihr,
all das auszudrücken, was ich sagen kann?

Worauf La Musique antwortet:

Aux doux transports, qu'Apollon vous inspire
Je croy pouvoir mesler la douceur de mes chants.

In die süssen Leidenschaften, zu denen Apollo Sie inspiriert,
Glaube ich die Süsse meiner Gesänge hinein mischen zu können.

Als sie am Ende sogar so weit sind, getrennte Wege zu gehen - was der Oper
als Kunstwerk der Zukunft nicht zuträglich gewesen wäre -, steigt die
Harmonie in der Gestalt eines Chœur des poètes et des musiciens herab, um die
beiden zu versöhnen:

Oublions nos querelles,
Il faut nous accorder pour la bien recevoir.

(Boileau, „Prologue", 279-281)

Vergessen wir unsere Streitigkeiten; wir müssen, uns einigen,
damit wir sie (die Harmonie) willkommen heissen können.

„So", schliesst Boileau, „hat Apollo uns gerettet" („Sic nos servavit Apollo",
Boileau, „Prologue", 278).

Leichtentritt hat schon früh bemerkt, dass bereits „nearly thrirty years
before the first opera" ein Inszenierungsmodell die „great machine" zeigte, die
es ermöglichte, dass die Wolken sich öffneten und die Götter oder Halbgötter
aus dem Himmel herabstiegen. „,Il ciel aperto' - the opern sky - became an
indispensible requisite of opera for 150 years and longer" (Leichtentritt,
„Renaissance Attitude", 617). Dem Mythos zufolge bezeichnete dieses Herabsteigen

den Anfang von Zeit bzw. Menschheitsgeschichte, nämlich als La musica
vom Himmel herabstieg, um eine zerstrittene und schamlose Menschheit zu
disziplinieren. Allerdings war auch dieses Herabsteigen von Komplikationen
begleitet. Nach Piatos Timaeus stieg La musica nicht nur zur Erde herab, um
die Menschheit, ihre Künste und ihre irdischen Taten aus der Unvollkommen-
heit heraus zu führen; sie fiel auch zur Erde herab, und dies wahrscheinlich zu
einem früheren Zeitpunkt, sodass ewige Weisheit irdischer Ignoranz, Neidsucht
und Verachtung wich. Je mehr La musica eine irdische Erscheinungsform
annahm, desto mehr wurde sie mit irdischen Formen der Kunst in einen Topf
geworfen - musica instrumentalis. Und je mehr sie so vermischt wurde, desto
mehr entfremdete die Menschheit sich von der Weisheit und Güte, an die La

musica auf himmlische Weise gebunden war (Piaton, Timaios, 83-85).



35

In der frühen Oper und den inteimedi stiegen Instrumentalmusiker auf
Wolken maschinengesteuert vom Himmel herab - musica ex machina. Doch
obwohl sie auf ihren Instrumenten spielten oder sangen, brachten sie wie die
Engel auf zeitgenössischen Gemälden genau die stumme oder himmlische
Musik zum Klingen, die gewöhnliche Sterbliche nicht zu hören vermochten.

Aus dieser Idee des Herabsteigens ergab sich eine Dreiteilung, die die
stumme Musik, die der himmlischen harmonischen Bewegung entspricht,
von einer zweiten Musik trennt, die auf der Bühne dargestellt wird, um das

Herabsteigen der kosmischen Musik zur Erde zu zeigen; diese zweite Musik
wiederum wurde von einer dritten Musik getrennt, die zu hören, doch nicht
immer zu sehen war. In dieser unterteilten Szenerie sollten das Spiel und die
Bewegung zwischen der sichtbaren und hörbaren sowie der unsichtbaren und
nicht hörbaren Musik die Aufmerksamkeit des Publikums nach oben lenken,
um ihm dadurch mit einem wunderbaren barocken und schlussendlich syn-
ästhetischen Spektakel zu helfen und eine Belohnung zukommen zu lassen.
Die Musiker, die man mit ihren Instrumenten auf Wolken herabsteigen sah,
waren nicht notwendigerweise, oder nicht immer, identisch mit den Instru-
mentalisten, die die hörbare Musik spielten. In der Oper - ebenso wie in der
anagogischen Malerei, in der Dichtkunst oder der Architektur - entsprach
die Art, wie man das Herabsteigen der Musik ästhetisch umsetzte, der Art,
wie man die Macht der Kunst darstellte, etwas zu verkörpern, das „nicht
von dieser Welt" war.

Die theatrale Bewegung zwischen Ab- und Aufstieg war der Kunstform der
Oper dienlich, indem sie zeigte, dass „Musik" ebenso eine visuelle und verbale
Angelegenheit sein konnte wie eine akustische, demnach gleichermassen für
bildliche Darstellungsfähigkeit wie für affektive Ausdruckskraft einstand, und
schliesslich eine Angelegenheit der Augen und des Verstandes ebenso wie der
Ohren darstellte. Dass die Musik mehr und mehr eine Sache ausschliesslich
des Hörens und der Tonform wurde - damit musste sich die Oper in ihrer
späteren historischen Entwicklung auseinandersetzen, solange sie weiterhin
darauf bedacht war, ihren Status als theatrale Gesamtkunst zu bewahren.
Als theatrale Gesamtkunst war sie vor allem um Harmonie bemüht. Was
sie letztlich erreichte, war allerdings ein zuweilen produktiver und zuweilen
destruktiver Wettstreit.

7.

Ich habe in meinem Essay paragonale Argumente zur Erklärung dafür
herangezogen, dass bei der Oper wie auch beim weiter gefassten Wettstreit der
Künste die Musik der zentrale Diskussionsgegenstand ist. Dies liegt daran,
dass Musik sowohl als Schwesterkunst als auch als väterliches Prinzip behandelt

wurde. Ich habe gezeigt, wie die komplexe Ausrichtung der Oper an der
Musik und ihre gleichzeitige Identifizierung mit ihr das mit Apollo assoziierte
Aufbauprinzip ins agonistische Zentrum des Konzepts von Oper gerückt hat.
Dass Apollo diejenigen, mit denen er sich auf einen Wettstreit einliess, häufig
ausgesprochen brutal bestrafte, zeigte sich nicht nur in den Auseinanderset-



36 Lydia Goehr

zungen bezüglich der Form von Oper, sondern auch in der Themenwahl der
Gattung. Der Lorbeerkranz versinnbildlicht Apollos Sieg über all diejenigen,
die sich auf einen Wettstreit mit ihm eingelassen, seine Autorität bedroht
oder sich seinen Wünschen widersetzt haben. In der Operngeschichte, die sich
immer schon ebenso sehr mit Siegen geistlicher, weltlicher sowie politischer
und religiöser Art beschäftigt hat wie mit moralischer und ästhetischer
Disziplin, diente er als Zeichen und Bild.

Übs. Stephanie Wollny, Christine Fischer

August Wilhelm Ambros, Die Grenzen der Musik und Poesie. Eine Studie zur Aesthe-
tik der Tonkunst, Leipzig 1868 (21885).

August Wilhelm Ambros, The Boundaries of Music and Poetry. A Study in Musical
Esthetics, übs. von John Henry Cornell, New York 1893.

Nicolas Boileau, „Prologue d'Opéra", in: Œuvres complètes, hg. von Françoise Escal,
Paris 1966, (275)-281.

Jacob Burckhardt, The Civilization of the Renaissance in Italy, hg. von Oswyn Murray,
London 1860/1990.

Catherine Clément, Opera. The Undoing of Women, übs. von Betsy Wing, Minneapolis
1999.

Georgia J. Cowart, The Triumph of Pleasure. Louis XIV and the Politics of Spectacle,
Chicago 2008.

Ellen Rennie Flint, „Jean-Jacques Rousseau's Lettre d'un symphoniste de l'académie
royal de musique à ses camarades dans l'orchestre", The Musical Quarterly
72 (1986), 170-179.

Johann Gottfried von Herder, „Tanz. Melodrama", in: Sämtliche Werke, Bd. 17 Zur
Schönen Literatur und Kunst, Stuttgart 1830, 161-172.

Johann Gottfried von Herder, „Does Painting or Music have a Greater Effect? A Divi¬
ne Colloquy", in: Selected Writings on Aesthetics, übs. von Gregory Moore,
Princeton 2006, 347-356.

Ursula Jürgens-Hasenmayer, „L'Orfeo Favola in musica/Orpheus Oper in einem Prolog
und 5 Akten", in: Claudio Monteverdi, Orfeo. Christoph Willibald Gluck,
Orpheus und Eurydike. Texte, Materialien, Kommentare, hg. von Attila Csam-

pai, Dieter Holland, Hamburg 1988, 41—(81).

Sören Kierkegaard, Entweder - Oder, hg. von Hermann Diem, Walter Rest, München
1996.

Hugo Leichtentritt, „The Renaissance Attitude towards Music", The Musical Quarterly
1 (1915), 604-622.

Leonardo da Vinci, Paragone. A Comparison of the Arts, hg. und übs. von Irma A.

Richter, London 1949.
Lionardo da Vinci, Das Buch von der Malerei. Deutsche Ausgabe nach dem Codex

vaticanus 1270, übs. von Heinrich Ludwig, Wien 1882 Quellenschriften
für Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Renaissance).

Clement A. Miller (Hg.), Franchinus Gaffurius. De Harmonia musicorum instrumen-
torum opus, Wisconsin 1977.

Piaton, Nomoi (Gesetze). Buch I-III, hg. und übs. von Klaus Schöpsdau, Göttingen 1994.

Piaton, Timaios, griech./dt., hg. und übs. von Thomas Paulsen und Rudolf Rehn,

Stuttgart 2009.



Oper: Agon und Paragone 37

Publius Ovidius Naso, Metamorphosen, hg. und übs. von Michael von Albrecht, Stutt¬
gart 2007.

Barbara Russano Hanning, „Glorious Apollo: Poetic and Political Themes in the First
Opera", Renaissance Quarterly 32 (1979), 485-513.

Jeffrey O. Segrave, „Pietro Metastasio's L'Olimpiade and the Survival of the Olym¬
pic Idea in 18th-Century Europe", Olympika. The International Journal of
Olympic Studies 14 (2005), 1-28.

Angelo Solerti,
Gli albori del melodramma, Mailand 1904, Nachdruck Hildesheim 1969.

Frederick William Sternfeld,
The Birth of Opera, Oxford 1993.

Reinhard Strohm,
The Rise of European Music 1380-1500, Cambridge 2005.




	Oper : Agon und Paragone

