
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 32 (2008)

Artikel: Inszenierte Geschichte - Joseph Haydns und Carlo Francesco Badinis
L'anima del filosofo als Gattungspoetik

Autor: Fischer, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


67

INSZENIERTE GESCHICHTE -
JOSEPH HAYDNS UND CARLO FRANCESCO BADINIS

L'ANIMA DEL FILOSOFO ALS GATTUNGSPOETIK

von Christine Fischer

Joseph Haydn komponierte L'anima del filosofo zu Beginn des Jahres 1791

während seines ersten Aufenthaltes in London für Vorstellungen in der
englischen Metropole - Titelvarianten verweisen auch auf Orfeo und Euridice,
die beiden Hauptrollen der Oper.1 L'anima del filosofo nimmt eine
Sonderstellung innerhalb des Opernschaffens von Haydn ein: Sie entstand nach
einer achtjährigen Pause, in der der Komponist keine Oper zu Papier gebracht
hatte, obwohl der Opernbetrieb seines Dienstherrn Nikolaus Eszterhäzy auch
in diesen Jahren fortgeführt worden war.2 Erstmals richtete er seine Komposition

nicht auf die Wünsche seines langjährigen Arbeitgebers und auf das

Opernhaus in Eszterhäzy und sein Personal aus3. Und erstmals zog Haydn
im Falle von L'anima del filosofo kein Libretto heran, das bereits von anderen

Komponisten vertont und auf die neuen Aufführungsgegebenheiten hin
zugeschnitten worden war. Alles deutete also darauf hin, dass Haydn mit

1 Das Autograph trägt den Titel „Haydn. L'anima del filosofo"; die heute in Budapest verwahrte
Londoner Kopie ist titellos, ein ebenfalls dort aufbewahrter Auszug einer einzelnen Nummer
ist mit dem Verweis „in the Opera of Orfeo" versehen,- die in Paris verwahrte Abschrift trägt
den Titel „L'anima del Filosofo o sia Orfeo e Euridice Di Giuseppe Haydn"; die Breitkopf &
Härtel-Ausgabe der Partitur von 1807 verweist bei jeder Nummer auf „Orfeo e Euridice di
Gius. Haydn", der ein Jahr früher erschienene Klavierauszug auf „Orfeo e Euridice Dramma
per Musica composto da Gius. Haydn"; Haydn selbst hat die Oper in seinem Libretto-Verzeichnis

unter „Orfeo ed Euridice" aufgeführt, vgl. hierzu Joseph Haydn, L'anima del filosofo
ossia Orfeo ed Euridice. Dramma per Musica 1791. Libretto von Carlo Francesco Badini.
Kritischer Bericht, hrsg. v. Helmut Wirth, München, 1974; H.C. Robbins Landon, „L'anima
del filosofo (Orfeo ed Euridice]", Haydn in England 1791-1795, London, 1976, 323-354.

2 Dénes Bartha, „Haydn's Italian Opera Repertory at Eszterhâza Palace", in: New Looks at Ita¬
lian Opera. Essays in Honor of Donald J. Grout, Ithaca, 1968, 172-219; Georg Feder, „Opera
séria, opera buffa und opera semiseria bei Haydn", Opernstudien. Anna Amalie Abert zum
65. Geburtstag, hrsg. v. Klaus Hortschansky, Tutzing, 1975, 37-55; Ulrich Tank, „Joseph
Haydns italienische Opern. Bemerkungen zu Publikum und Resonanz", Joseph Haydn und
die Oper seiner Zeit, hrsg. v. Gerhard J. Winkler, Eisenstadt, 1989, 23-38; Gerhard J. Winkler,

„Opernrepertoire und dynastisches Muster. Beobachtungen zu Haydns Eszterhäzyscher
Opern (sic)", The Eszterhâza Opera House, Herent, 2006, 53-58; Christine Siegert, „Joseph
Haydns Bearbeitungen für das Fürstliche Opernhaus in Eszterhâza", Bearbeitungspraxis in
der Oper des späten 18. Jahrhunderts. Bericht über die Internationale wissenschaftliche
Tagung vom 18. bis 20. Februar in Würzburg, hrsg. v. Ulrich Konrad, Tutzing, 2007, 55-79.

3 Einzige Ausnahme in Haydns rein für Eszterhäzy bestimmtem Opernschaffen stellt die 1779
dort aufgeführte Oper La vera costanza dar: Sie war vermutlich ein bereits früher komponiertes

Auftragswerk für Wien, das dann jedoch nicht dort zur Aufführung kam, vgl. Eva
Badura-Skoda, „Zur Entstehung von Haydns Oper ,La vera costanza', Joseph Haydn. Bericht
über den Internationalen Joseph Haydn Kongress/Proceedings of the International Joseph
Haydn Congress Wien, Hofburg, 5.-12. September 1982, hrsg. v. Eva Badura-Skoda, München,
1986, 248-255.



68 Christine Fischer

L'anima del filosofo erstmals als Opernkomponist einer sehr breiten und
angesichts seines ihm vorauseilenden Ruhms als Instrumentalkomponist auch
wohlgesinnten Öffentlichkeit - ausserhalb der Grenzen des Eszterhäzy'schen
Hoflebens - entgegentreten würde.4

Allein schon die mit dieser Sonderstellung der Oper verbundene spezielle
Herausforderung für den Komponisten, derer sich Haydn bewusst sein muss-
te, lässt Zweifel daran aufkommen, dass die zumeist negative Einschätzung
der textlichen und zum Teil auch musikalischen Qualitäten der Oper in
der Forschung zurecht vorgenommen wurde. Meine Auseinandersetzung mit
L'anima del filosofo möchte deshalb eine Neuinterpretation vorschlagen, die
der singulären Entstehungssituation Rechnung trägt und von einer
Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Operngeschichtsbildern in Text und Musik
dieser Oper ausgeht.

Fragment?

L'anima del filosofo wurde zu Lebzeiten Haydns nicht vollständig aufgeführt.
Die Londoner Premiere scheiterte und die Oper verschwand - nach einer
Aufführung der von Breitkopf veröffentlichten Auszüge 1808 in Königsberg5 -
gänzlich von der Bühne. 1950 erfolgte die erste Einspielung von L'anima del
filosofo6, im Jahr darauf kam es zur ersten szenischen Aufführung in Florenz
unter Erich Kleiber.7

Die Quellenlage ist diesen Entstehungsumständen entsprechend schwierig:
Das Libretto Carlo Francesco Badinis8 wurde nie gedruckt, der Text ist einzig
aus den Musikquellen rekonstruierbar. Szenenanweisungen sind dadurch nur
bruchstückhaft erhalten. Zudem ist ungeklärt, ob die Oper vollständig vorliegt:
Das heute in Berlin aufbewahrte Autograph Haydns9 ist sicherlich ein Fragment,

4 Zu Publikumsstruktur und Opernleben in Eszterhâzy vgl. Bartha, "Haydn's Italian Opera
Repertory" (wie Anm. 2); Siegert, „Joseph Haydns Bearbeitungen" (wie Anm. 2); Margaret R.

Butler, „Annäherungen an eine Kontextualisierung der Opera seria in Eszterhäza. Rückschlüsse

aus Turin", Bearbeitungspraxis in der Oper des späten 18. Jahrhunderts. Bericht über die
Internationale wissenschaftliche Tagung vom 18. bis 20. Februar 2005 in Würzburg, hrsg.
v. Ulrich Konrad, Tutzing, 2007, 103-125.

5 Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 354.
6 Joseph Haydn, Orfeo ed Euridice. (L'anima del filosofo.) Dramma per Musica, London, 1791.

Libretto by Carlo Francesco Badini. Analytical Notes, Boston, 1951.
7 Joseph Haydn, L'anima del filosofo ossia Orfeo ed Euridice. Dramma per musica. 1791. Li¬

bretto von Carlo Francesco Badini, hrsg. v. Helmut Wirth (Joseph Haydn Werke, XXV.13|,
München, 1974, IX.

8 Zu Carlo Francesco Badinis Biographie ist kaum verlässliche Information erhalten,- die bisher
vollständigste Übersicht zu seinem Lebenslauf findet sich bei Gfiovanni] Busino, „Badini,
Carlo Francesco", Dizionario biografico degli italiani, Bd. 5, Roma, 1963, 84-86; hier wird
allerdings das Libretto zu L'anima del filosofo nicht erwähnt. Die Tätigkeit Badinis als
Librettist in London (ab 1753 und erneut ab den späten 1760er Jahren) und seine damit
verbundenen Polemiken gegen Giuseppe Baretti und Lorenzo da Ponte sind zwar bekannt, aber
inhaltlich noch nicht eingehend untersucht oder auf sein Schaffen bezogen.

9 Berlin, Staatsbibliothek, Preußischer Kulturbesitz, Mus. Ms. Autogr. Jos. Haydn 57, vgl.
Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 7.



Inszenierte Geschichte 69

da Nummern einer Londoner Abschrift mit autographen Korrekturen, die sich
in Budapest befindet10, nicht enthalten sind. Beide Musikquellen enthalten die
Nummern der Oper in beliebiger Reihenfolge und auch die Veröffentlichung
von elf Nummern in Klavierauszug und Partitur von Breitkopf scheint keinem
sinnvollen szenischen Ablauf zu folgen. Eine französische Abschrift in Paris
aus den 1820er Jahren bietet demgegenüber zwar die sinnvollste Reihung und
auch die vollständigste Fassung. Doch muss aufgrund ihrer grossen zeitlichen
Distanz zur Komposition der Oper gefragt werden, ob dieser Handschrift
nicht ihrerseits bereits ein Rekonstruktionsversuch (anhand heute verlorener
Quellen) zugrunde liegt, wie ihn später auch die Haydn-Gesamtausgabe
vorgenommen hat.11

Ob eine vollständige Vertonung erhalten blieb, ist auch strittig, weil wir von
Haydn wissen, dass ursprünglich fünf Akte geplant waren, jedoch nur vier
aus den erwähnten Quellen rekonstruierbar sind. Zudem weist das Autograph
ab dem dritten Akt leere Systeme und Seiten auf, die in den ersten beiden
Akten nicht auftauchen - möglicherweise ist hier also nicht die gesamte Musik

und nicht der vollständige Text niedergeschrieben worden. Zudem bietet
der inhaltlich und musikalisch äusserst ungewöhnliche „Schluss" Anlass zu
Zweifeln an der Vollständigkeit der Oper. Eine weitere Konsequenz dessen,
dass die Oper - oder das Fragment? - erst so spät auf die Bühne fand, sind
fehlende Zeugnisse zur Rezeption.

Inhaltsangabe12

I. Akt
Euridice (Sopran) flieht, geplagt von Herzensqualen in den dunklen Wald.
Der Chor warnt sie vor den Wilden, die dort wohnen und die auch schon
einen Scheiterhaufen bereit halten, um Euridice zu opfern. Orfeo (Tenor)
rettet sie, indem er die Wilden mit Gesang besänftigt.
Als er von der Rettungstat erfährt, entschliesst sich Creonte (Bass), seine
Tochter Euridice ihrem Willen entsprechend Orfeo zur Frau zu geben. Damit
bricht er sein Versprechen gegenüber Arrideo, dem Verlobten Euridices, vor
dem diese zu Beginn geflohen war. Man feiert die Hochzeit.

10 Budapest, Orszâgos Széchényi Könyvtär, ehemalige Eszterhäzysche Sammlung, Ms. Mus. 1.7,

vgl. Wirth (Hg.), L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 12.
11 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 7).
12 Die Inhaltsangabe orientiert sich in ihrer Beschränkung auf das nach dem heutigen

Quellenstand tatsächlich Warnehmbare der Oper an Silke Leopold, „Joseph Haydn: L'anima del
filosofo ossia Orfeo ed Euridice", Zwischen Bach und Mozart. Vorträge des Europäischen
Musikfestes Stuttgart 1988 (Schriftenreihe der Internationalen Bachakademie Stuttgart, 4),
Kassel, Basel, London, New York, Prag, 1994, S. 90-103, hier 92; ausführlichere Inhaltsangaben
finden sich in Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 327-328,- Georg Feder, „L'anima
del filosofo ossia Orfeo ed Euridice. Dramma per musica", in: Pipers Enzyklopädie des
Musiktheaters: Oper, Operette, Musical, Ballett, hrsg. v. Carl Dahlhaus u. Sieghart Döhring,
Bd. 2, München, 1987, 767.



70 Christine Fischer

II. Akt
Noch während sich Orfeo und Euridice ihre Liebe beteuern, entsteht Lärm
hinter der Bühne. Orfeo möchte nach dem Rechten sehen und liefert damit
Euridice an die Häscher Arrideos aus. Auf der Flucht vor ihnen wird sie

von einer Schlange gebissen und stirbt. Orfeo findet Euridice tot. Creonte
bricht auf die Nachricht vom Tod seiner Tochter hin auf, um sich an Ar-
rideo zu rächen.

III. Akt
Orfeo beweint Euridice. Er befragt den Genio (Sopran), eine Art Sybille, wie
er Euridice zurückbekommen kann.

IV. Akt
Der Genio führt Orpheus in die Unterwelt, wo Pluto (Bass) ihm auf seine
Bitten hin gewährt, Euridice wiederzuerlangen. Gegen die ihm auferlegte
Abmachung sieht Orfeo Euridice an und verliert sie erneut. Von Bacchantinnen

umworben, flucht Orfeo der Liebe. Sie reichen ihm einen Giftbecher als
Gegenmittel für den Schmerz. Orfeo trinkt und stirbt. Die Bacchantinnen
machen sich auf zu einer Insel. Ein Sturm bringt sie zum Kentern.

Forschungsstand 1: Deutung des Orpheus-Mythos bei Haydn/Badini

Die Frage nach dem Bezug des Titels, L'anima del filosofo, zum Inhalt der
Oper ist immer noch eine weitgehend ungeklärte. Während Robbins Landon
die philosophische Prädisposition Creontes in den Mittelpunkt stellt13, geht
Helmut Wirth nicht zuletzt aufgrund des Gifttrankes, der an Sokrates gemahnt,
implizit davon aus, in Orfeo den Philosophen des Operntitels festlegen zu
können14. Badinis Text charakterisiert Orfeo zudem im ersten Akt als Zivilisator

und Gesetzesbringer, da er Euridice in letzter Sekunde vor den - nicht
weiter definierten - barbarischen Wilden rettet. Diese Charakterisierung hat
einen philosophischen Hintergrund in der Darstellung des Orpheus-Mythos
beim italienischen Renaissance-Philosophen Natale Conti, der sich wieder-

13 Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 347. Diese Zuordnung, die sich vor allem auf den
Text der ersten Arie Creontes, „11 pensier sta negli oggetti", bezieht, lässt jedoch im Dunkeln,
wie die aufklärerischen und freimaurerischen Anklänge dieses Textes im Zusammenhang
der ganzen Oper zu interpretieren sind.

14 Helmut Wirth, Joseph Haydn als Dramatiker. Sein Bühnenschaffen als Beitrag zur Geschichte
der deutschen Oper, (Diss.), Kiel, [1939], 176-178; vgl. Silke Leopold, „Haydn und die Tradition
der Orpheus-Opern", Musica 36 (1982) Nr. 2, 131-135, hier 134.



Inszenierte Geschichte 71

um auf Horaz bezieht.15 Klaus Hortschansky, der wie Silke Leopold von der
fragmentarischen Überlieferung der Oper überzeugt ist, nimmt vor diesem
Hintergrund eine vermutlich nicht zur Komposition gelangte Schlussapotheose

an, in der Orpheus vom Genius in den Himmel der Philosophie geleitet
worden sein könnte. Dies sieht er als Schlüssel dazu, die Gesamtanlage der
Oper als Allegorie der Philosophie zu interpretieren.16

Die Rolle der Seele, der „anima" des Titels, wurde entweder dem Genio oder
Euridice zugeordnet.17 Zurückzuführen ist diese Deutung auf Orfeos Äusserung

„Perduto ho un'altro volto l'anima mia" nach Euridices zweitem Tod.18

Da den unglücklichen Sänger aber gleichzeitig Ehefrau und Genio im Stich
lassen, ist diese Zuordnung nicht eindeutig vorzunehmen.

Die meisten dieser Deutungsansätze, wenn auch im Detail unterschiedlich,
sind sich einig darin, dass eine allegorische Interpretation der Handlung von
Badini und Haydn intendiert war. In der von Hortschansky für das ausgehende

18. Jahrhundert nachgewiesenen Rezeption Natale Contis, der in Euridice
die Gerechtigkeit und das rechte Mass sieht, das Orfeo im Übermass seiner
Gefühle abhanden gekommen ist, erhält dieser Zugang zudem eine einleuchtende

„antike" Basis.19

15 Klaus Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns Orpheus og Eurydike (Kopenhagen 1786)
und die zeitgenössische klassizistische Ästhetik", Johann Gottlieb Naumann und die
europäische Musikkultur des ausgehenden 18. Jahrhunderts. Bericht über das Internationale
Symposium vom 8. bis 10. Juni 2001 im Rahmen der Dresdner Musikfestspiele 2001, hrsg.
v. Ortrun Landmann, Hans-Günther Ottenberg, (Dresdner Beiträge zur Musikforschung, 2),

Hildesheim, Zürich, New York, 2006, 96; G[erhard). P[ersché], ,„Papa' Haydn und des
Philosophen Seele - Einige Randbemerkungen", L'anima del filosofo ossia Orfeo ed Euridice.
Oper von Joseph Haydn. Text von Carlo Francesco Badini, Bern, 1982, 13-14; zu antiken
Quellen und Orpheus-Opern s.a. Jeffrey L. Buller, „Looking Backwards: Baroque Opera and
the Ending of the Orpheus Myth", International Journal of the Classical Tradition 1 (1995)
Nr. 3, 57-79.

16 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 131, 135; Leopold, „Joseph Haydn" (wie Anm. 12), 95f.;
Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns" (wie Anm. 15), 96-97; P[ersché], ,„Papa' Haydn"
(wie Anm. 15), 13-14. Grundgedanken zu einer symbolischen bzw. allegorischen Deutung
der Oper lieferte bereits Wirth, Joseph Haydn (wie Anm. 14) 174.

17 Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns" (wie Anm. 15), 96-97, 99.
18 Vgl. Joseph Haydn, L'anima del filosofo ossia Orfeo ed Euridice. Hob. XXVIII: 13. Dram-

ma per musica. 1791. Text von Carlo Francesco Badini. Rekonstruktion der Versform und
wortgetreue deutsche Übersetzung von Georg Feder. Textbuch Italienisch/Deutsch, Kassel,
Basel, London, 1980, 52/53.

19
Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns" (wie Anm. 15), 95, 96.



72 Christine Fischer

Forschungsstand 2: Das Verhältnis zu anderen Orpheus-Opern

Silke Leopold verwies 1982 darauf, dass Francesco Badini drei Verse des Eu-
ridice-Librettos von Ottavio Rinuccini in den Text von L'anima del filosofo
integrierte.20 Spätestens seit der ab 1783 erschienenen Operngeschichte
Stefano Arteagas11 war die Bedeutung dieses Textbuches in seiner Vertonung
durch Jacopo Peri und Kollegen um 1600 für die Frühgeschichte der Oper
herausgestellt worden. Leopold sieht diesen Rückbezug zu den Anfängen der
Gattung als ein Indiz dafür an, dass Badini grossen Wert auf die Darstellung
der eigenen Gelehrsamkeit legte.

Geradezu nach einer Rechtfertigung vor der Übermacht eines anderen Orfeo-
Vorbildes klingt der folgende Briefausschnitt, den Haydn am 8. Januar 1791,
eine Woche nach seiner Ankunft in London, niederschrieb und an seinen
neuen Dienstherrn Fürst Anton I. Eszterhäzy adressierte:

das neue opern büchl so ich zu Componiren habe, betitult sich Orfeo in 5 Acten,
welches ich aber erst dieser tagen erhalten werde, dasselbe soll von einer ganz
andern arth seyn, als jenes v. Gluck.22

Haydn distanziert sich hier deutlich von Nachahmungs- oder Bearbeitungsfassungen

der 1761 in Wien uraufgeführten Gluck'schen Oper, wie sie nicht
zuletzt im zeitgenössischen London wiederholt auf die Bühne kamen.23
Gerhard Croll liest den Briefausschnitt Haydns sogar dahingehend, als sei die
Andersartigkeit von Gluck geradezu eine Voraussetzung dafür gewesen, dass

Haydn sich auf den Stoff einliess.24
Anders als bei Gluck, der die Handlung auf die Reise in die Unterwelt und

den zweiten Tod Euridices, sowie die Zusammenführung der Liebenden durch
Amor am Ende beschränkt, gibt es bei Haydn und Badini eine Vorgeschichte,
nämlich die erste Rettung und den Tod Euridices nach Horaz; zudem greift
Badini auf Nebenfiguren zurück, die in früheren Opernfassungen vorkommen,
so beispielsweise auf Arrhistaeus, der bei Angelo Polizianos früher Fassung
des Mythos von 1494 begegnet, nicht jedoch bei Gluck.25

20 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132.
21 Esteban Arteaga, Le rivoluzioni del teatro musicale italiano dalla sua origine fino al pré¬

sente, 3 Bde., Bologna 1783-1785; vgl. Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132.
22 Joseph Haydn, Gesammelte Briefe und Aufzeichnungen, unter Benützung der Quellensammlung

von H.C.R. Landon, hrsg. v. D. Bartha, Kassel, Basel, London, 1965, 253; vgl. u. a. Haydn,
L'anima del filosofo (wie Anm. 7), VII; Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 131.

23 Die Bearbeitungen wurden vorgenommen, weil die 1773 erstmals an der Themse aufgeführte
Originalfassung wenig Anklang beim Londoner Publikum fand. Vgl. Ian Woodfield, Opera
and Drama in Eighteenth-Century London. The King's Theatre, Garrick and the Business
of Performance, Cambridge, 2001, 48; Bruce Allan Brown, „Le pazzie d'Orlando. Orlando
Paladino and the Uses of Parody", Italien 64 (1987) Nr. 4, 583-605, hier 591.

24 Gerhard Croll, „Haydn - ,Philemon und Baucis' - Gluck", Joseph Haydn und die Oper seiner
Zeit, hrsg. v. Gerhard J. Winkler, Eisenstadt, 1989, 79-87.

25 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132.



Inszenierte Geschichte 73

Während Badini keine Übernahmen auf das Glucksche Libretto aus der
Feder Ranieri de Calzabigis vornimmt, findet sich jedoch ein Bezug zu Gluck
in Haydns Musik:

a Euridice 6

é—-—7 / 7

Dov' è'I

[F l'fl I" r r

dol-ce a-ma - to spo - so, la so - a - ve mia spe ran- za?

T r r r r =j
Die Worte, die Euridice vor ihrem zweiten Tod an Orfeo richtet, „Dov'è'l dolce
amato sposo" sind auf das Anfangsmotiv von „Che farö senza Euridice", dem
Klagegesang Orfeos nach Euridice zweitem Tod bei Gluck gesetzt.26 Über eine
Bedeutung des Gluckbezugs genau an dieser Stelle und auch vor dem Hintergrund

der deutlichen Distanzierung von Gluck auf anderen Ebenen sind noch
keine Aussagen getroffen worden.

Haydn und Badini wurde verschiedentlich der Verdienst zuerkannt, als
erste ein tragisches Ende des Orpheus-Mythos auf die Opernbühne gebracht zu
haben, indem sie den Tod des Sängers thematisierten und damit Ovid, also
antiken Vorlagen, bindender folgten als mancher Vorgänger. Dies lässt
allerdings die Möglichkeit ausser Acht, dass die Oper, auch was ihr Ende betrifft,
fragmentarisch überliefert ist. Silke Leopold und Klaus Hortschansky vertreten

die Meinung, die Oper hätte mit dem Tod des Sängers niemals schlies-
sen können, und führen dafür überzeugende formale und quellenspezifische
Gründe an.27 Sie gehen von einer vorgesehenen, aber letztlich nicht vertonten
Schlussapotheose aus.28

Bisher nicht zufriedenstellend erklärt bleibt die eigentümlich abstinent
vertonte Szene, in der Orpheus Pluto um den Zugang zur Unterwelt bittet:
Obwohl Badini an dieser opernhistorisch prädestinierten Stelle für Virtuosität
eine Kanzonenstrophe setzte, komponierte Haydn keine Arie, sondern ein
secco-Rezitativ.

26 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 7), VIII; Anna Amalie Abert, Haydn und Gluck auf
der Opernbühne. Joseph Haydn. Bericht über den Internationalen Joseph Haydn Kongress /
Proceedings of the International Joseph Haydn Congress, Wien, Hofburg, 5.-12. September
1982, hrsg. v. Eva Badura-Skoda, München, 1986, 296-302, hier 299; Curtis Price, Judith Mil-
hous, Robert Hume, The King's Theatre, Haymarket 1778-1791, Oxford 1995, 599-600.

27 Argumente, die für eine vollendete Komposition sprechen finden sich bei Price, Milhous,
Hume, The King's Theatre (wie Anm. 26), 601; Karl Geiringer, „Haydn as Opera composer",
Joseph Haydn and the Eighteenth Century. Collected Essays of Karl Geiringer, hrsg. v. Robert
N. Freeman, Warren, 2002, 77-95, hier 89 [Reprint von Proceedings of the Musical Association

66 (1939-40), 23-32],
28 Vgl. oben S. 71 und Anm. 16.



74 Christine Fischer

O signor, che all'ombre imperi,
II tuo core intenerito
Da quel foco a te gradito,
Dell'amor senta pietà.

O Herr, der du den Schatten gebietest,

dein Herz, gerührt
von jenem Feuer, das dir willkommen ist,
mit der Liebe fühle es Mitleid.29

Orfeo

JP
O si - gnor, che all' om-breim - pe - ri, il tuo co - re in - te - ne -

>*r M>IJ
ri - to da quel fo - co a te gra - di - to, dell' a - mor sen - ta pie - tà.

Siegue Coro

Ebenso musikalisch karg wird der zweite Tod Euridices dargestellt, die nach
dem fatalen Blick ihres Gatten nicht mehr zu Wort kommt.

16 Euridice Orfeo

I (i- W -ir p [i 'jb 7 r
Dun - que mor-tal va - lor co-tan - to im - pe-tra. Dell' al - to don fu

dt-* - - b-t=F=£=\ I'*- « h

de - gno mio dol ce can - to

v " y v '=d
e'l suon di que - sta

'7 P'T ^ce - tra. Oi - mè, che

21

\JLn h - =P—ff——ff i hf ff—ff—ff =f»= *—J—
veg - go,

J V

oh nu

V *

mi!
Lp—y—Y—v——
Oiun-toèil mo-men - to re - 0.

> » "r r r

29 Übersetzung aus Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1),13. Vgl. Leopold, „Haydn" (wie
Anm. 14), 133.



Inszenierte Geschichte 75

„Haydn's L'anima del filosofo is basically a magnificent failure" konstatierte
Robins Landon 1976, da er der statischen, oratorienhaften Qualität der Oper
und dem seltsam anmutenden Übergehen dramatischer Gelegenheiten wenig

abgewinnen konnte.30 Auch Silke Leopolds Wertschätzung der Oper fiel
zunächst mässig aus31, bevor sie dafür eintrat, die musikalischen Qualitäten
von L'anima del filosofo eben gerade in der undramatischen Anlage einer
opera séria zu erkennen: Haydn kam es nicht wie Gluck auf die Darstellung
dramatischer Aktion an, sondern in der Tradition der opera séria auf die ta-
bleauartige musikalische Darstellung von Affektzuständen - die musikalische
Reaktion ist vor die musikalische Aktion gestellt.32

Tatsächlich mutet es wenig überzeugend an, von einem Unvermögen Haydns
auszugehen, wenn er sich gegen dramatische Wirkungen entscheidet: Angesichts
seiner langjährigen Tätigkeit als Bearbeiter des zeitgenössischen Repertoires in
Eszterhäzy, das sich mit den Zentren europäischer Opernkultur messen konnte,33
verfügte Haydn über das nötige Wissen und auch die nötige kompositorische
Erfahrung um vor einem Weltstadtpublikum nicht zu dilettieren. Den
zahlreichen Ungereimtheiten der Oper, wie sie sich uns heute darstellen, lagen auf
Seiten des Komponisten und des Librettisten sicher bewusste Entscheidungen
zugrunde. Diese - über den Befund „opera séria" hinaus - zu ergründen, mag
der Oper künftig zumindest einen Teil ihrer Fremdheit nehmen.

30 Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 351.
31 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132: „Es würde zu weit führen auf alle Ungereimtheiten

und Schwächen dieses Librettos hinzuweisen.", 133: „Er [Haydn] liefert Badini gleichsam den
Beweis, wie ungeeignet dieser Stoff für eine Opera seria ist." Vgl. u.a. auch Abert, „Haydn
und Gluck" (wie Anm. 26), 299; Price, Milhous, Hume, The King's Theatre (wie Anm. 26),
599: „bastardized and inchoate libretto".

33 Leopold, „Joseph Haydn" (wie Anm. 12), 98, 102-103; Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm.
7), VIII (Haydns Bezeichnung opera seria); Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 329:
„This is Metastasio bathed in the still cooler waters of the Age of Reason.", 351; Helmut
Wirth, „L'anima del filosofo (Orfeo ed Euridice). Analytical Notes", Joseph Haydn. Orfeo
ed Euridice (L'Anima del filosofo). Dramma per musica, London, 1791. Libretto by Carlo
Francesco Badini. Analytical Notes, Boston 1951, 54, 58: „It is a conscious return to a mode
of composition already out-dated but in which a master of Haydn's calibre could still produce
remarkable results."

33 S. o. Anm. 4.



76 Christine Fischer

Neue Zugänge 1: Antike und Operngeschichte

Mit dem bereits auszugsweise zitierten Brief an Anton Eszterhàzy vom Januar
1791 wird uns nicht nur Haydns Distanzierung von der Gluckschen Vertonung
des Mythos mitgeteilt, sondern, zwischen den Zeilen, auch ein Stück weit
poetisches Programm:

das neue opern büchl so ich zu Componiren habe, betitult sich Orfeo in 5 Acten,
welches ich aber erst dieser tagen erhalten werde, dasselbe soll von einer ganz andern
arth seyn, als jenes v. Gluck ...die opera ist nur in 3 Personen, als, Madam Lops,
Davide, und einen Castraten, welcher aber nicht sonderlich seyn sollte. Übrigens
aber soll die opera sehr mit Chören, und Ballets und vielen grossen Veränderungen
verflochten seyn.34

Ziehen wir nun eine Referenzstelle aus Horaz' De arte poetica heran, einer
Quelle, derer sich Badini als Grundlage für das Sujet des ersten Aktes
bediente, so finden wir in erstaunlicher Übereinstimmung Gegenstände und
Reihenfolge wieder:

Ein Stück bleibe nicht unter dem fünften Akt noch gehe darüber, welches
verlangt, dass man es zu sehen begehrt und wiederaufführt. Kein Gott mische sich
ein, wenn keine Verwicklung eintrat, die solchen Erretters wert ist, noch versuche
die vierte Person, gleichfalls zu sprechen. Die Rolle eines Akteurs und die Pflicht
eines Mannes nehme der Chor wahr, und er singe nicht zwischen den Akten, was
dem Thema nicht nützt und nicht recht am Platz ist. Er sei den Guten gewogen,
sei Freund und Berater, lenke die Zornigen, besänftige gern die Erregten.35

Demnach kann man vermuten, dass Badini sich noch vor der Fertigstellung
des Librettos mit Haydn darauf verständigt hatte, dass eine Distanzierung von
Gluck in der gemeinsamen Oper sicher nicht eine Abkehr von dessen
grundlegenden Prinzipien der Neuerung durch Hinwendung zur Antike bedeutete.
Die Erweiterung des Personals und des mythologischen Quellenrepertoires
zu Orpheus mag sogar auf eine gegenüber Gluck vertiefte Rezeption antiker
Quellen hindeuten.

Vor diesem Hintergrund einer vertieften stoffgeschichtlichen Reflexion Ba-
dinis verwundert es auch nicht, dass die Bezüge zu Rinuccinis Euridice im
Libretto von L'anima del filosofo weit ausgeprägter sind als bisher angenommen
(weder die von Monteverdi vertonte Version Alessandro Striggios, noch andere
bekannte Orfeo-Libretti der Operngeschichte werden zitiert): Sind die ersten

34 S. Anm. 22; Hervorhebungen von der Autorin.
35 Quintus Horatius Flaccus, Sämtliche Werke. Lateinisch/Deutsch. Mit den Holzschnitten der

Straßburger Ausgabe von 1498, hrsg. v. Bernhard Kytzler, Stuttgart, J2006, 642/643: „neve
minor neu sit quinto productior actu/fabula quae posci volt et spectanda reponi./nec deus

intersit, nisi dignus vindice nodus/inciderit, nee quarta loqui persona laboret./actoris partis
chorus officiumque virile/defendat, neu quid medios intercinat actus/quod non proposito
conducat et haereat apte./ille bonis faveatque et consilietur amice/et regat iratos et amet
pacare tumentis".



Inszenierte Geschichte 77

drei Akte (der in der Haydn-Gésamtausgabe rekonstruierten Version) ohne
Bezüge auf Vorgängerlibretti, stellen die Schlüsselszenen in der Unterwelt des

vierten Aktes über weite Passagen Rinuccini-Übernahmen dar.

Francesco Badini, L'anima del filosofo
Coro:
Trionfi oggi pietà ne' campi inferni,
E sia la gloria e il vanto
Delle lagrime tue, del tuo bei canto.
Pluto:
O della reggia mia ministri eterni,
Scorgete voi per entro all'aer scuro
L'amator fido alla sua donna amante.
Scendi, gentil amante,
Scendi lieto, e sicuro
Entro le nostre soglie;
E la diletta moglie
Teco rimane al ciel sereno e puro.
Orfeo: O fortunati miei dolci sospiri!36
Genio: O ben veisati pianti!
Orfeo: O me felice sovra gil altri
amanti!

Orfeo: Quai dolce e care note ascolto!
O dei

Del ciel, o sommo Giove!
Ond'è cotanta grazia e tanto dono?

[...]
Orfeo: O sempiterni dei!
Pur veggio i tuoi be' lumi e'1 tuo bel
volto

E par ch'anco non creda agli occhi
miei.

Euridice: Dunque mortal valor cotanto
impetra.

Orfeo: Dell'alto don fu degno
Mio dolce canto e'1 suon di questa

cetra.37

Ottavio Rinuccini, L'Euiidice
Plutone:
Trionfi oggi pietà ne' campi inferni,
E sia la gloria e'1 vanto
Delle lagrime tue, del tuo bel canto.

O della regia mia ministri eterni,
Scorgete voi per entr'all'aer oscuro
L'amator fido alla sua donn'avante.
Scendi, gentil amante,
Scendi lieto, e sicuro
Entro le nostre soglie,
E la diletta moglie
Teco rimena'l Ciel sereno, e puro.
Orfeo: O fortunati miei dolci sospiri!
O ben veisati pianti!
O me felice sovra gl'altri amanti!
[...]
Arcetro: Quai dolce, e care nuove
Ascolt'ô Dei del ciel, ö sommo Giove!
Ond'è cotanta grazia, e tanto dono?

[...]

Ninfa del Coro: O sempiterni Dei!
Pur veggio i tuoi be' lumi e'1 tuo bel

viso,
E par ch'anco non creda à gl'occhi
miei.

[...]
Arcetro: Dunque mortal valor cotanto

impetra?
Orfeo: Dell'alto don fù degno
Mio dolce canto e'1 suon di questa

cetra.38

36 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132 identifiziert die hier kursiv gesetzten Verse als
Übernahme Badinis von Rinuccini.

17 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 48-50, 52.
38

Jacopo Péri, Euridice. An Opera in One Act, Five Scenes, hrsg. v. Howard Mayer Brown,
(Recent Researches in the Music of the Baroque Era, 36, 37), Madison, 1981, XXXI, XXXIV,
XXXV.



78 Christine Fischer

Mit Stefano Arteagas bereits von Silke Leopold angesprochener Operngeschichte39,

war das Wissen um die frühe Opernkonzeption bei Peri/Rinuccini
zugänglich. Auch Charles Burneys General History of Music von 1789, deren
vierter Band sich nahezu ausschliesslich mit Oper beschäftigt, verweist auf
L'Euridice und ihre Intentionen. Dass Haydn Burney Anfang 1791 traf und auch
ein Exemplar der Musikgeschichte erhielt, ist bereits lange aktenkundig.40

Die Bezüge zu Rinuccini tauchen jeweils nach den Stellen auf, an denen
Haydn zuvor Canzonenstrophen Badinis in secco-Rezitativen vertonte und
damit vermeintlich Gelegenheiten zur musikalischen Ausgestaltung verpasste:
Der Gesang vor Pluto im Rezitativ wird ebenso gefolgt von Rinuccini, wie
das Gluck-Zitat aus dem Munde Euridices. Die „ausgelassenen"
musikalischdramatischen Möglichkeiten Haydns stehen also in antikem Kontext, das
heisst gefolgt von Text, der geschrieben wurde, um - grob gesprochen - das

antike Drama wiederzubeleben, und gesetzt auf eine Erkennungsmelodie für
Musik, die geschrieben wurde, um sich dieser antiken Dramenform erneut
anzunähern.

Indem Haydn gerade an diesen Stellen auf musikalische Virtuosität verzichtet
und ein Rezitativ setzt, kommt er den zitierten Vorbildern auf unspezifische
Weise auch musikalisch nahe: Gerade in der Zurückhaltung, in der Unterordnung
der Musik unter die Sprache, erklärten ja beide Versuche der Annäherung an
die Antike, bei Peri/Rinuccini und Gluck/Calzabigi, ihren Weg. Und gerade bei
Rinuccini war die Neuerfindung des Rezitativs dabei herausgehobenes Mittel.
Haydn demonstriert, wie ungeeignet eine musikalische Zurücknahme - und
damit diese Reformversuche - in seinen und vermutlich auch in Badinis Augen
waren, indem er an für musikalische Virtuosität prädestinierten Stellen auf
sie verzichtet, und damit über Text- und Musikzitate seine Or/eo-Vorgänger
bewusst konterkariert.

Geschichtlichkeit und Historizität wird in L'anima del filosofo auch auf
andere Weise thematisiert: Im Amorinen-Chor des ausgelassenen Beginns
des zweiten Aktes, der eigentlich die Vereinigung des Liebespaares Orfeo
und Euridice nach der erzwungenen Trennung feiern will, findet sich ein
Textabschnitt, der den Verlauf der Opernhandlung in Verbindung mit dem
Lebensalter Orfeos bringt:

„Finché circola il vigore,
Finché sei nell'età bionda,
Bevi il nettare d'amore
Nella tazza del piacer.

„Solange Du Kraft hast,

solange du jung bist,
trinke den Nektar der Liebe

aus der Tasse der Freuden.

39 S. Anm. 21.
40 Vgl. Robbins H. C. Landon, „Haydns erste Erfahrungen in England", Beiträge zur Musikge

schichte des 18. Jahrhunderts, Eisenstadt, 1971, 155-181, hier 163-167.



Inszenierte Geschichte 79

Arrivato il gel degPanni,
Tazza d'ostico licore
Porgeranno a te gli affanni,
Ti daran le furie a ber."

Wenn dann die Kälte der Jahre gekommen ist,
werden dir die Schmerzen,
werden dir die Furien
einen bitteren Trank reichen."41

Diese deutliche textliche Anspielung auf das Ende Orfeos, auf den Furientrank,

der ihn zu Tode bringt, teilt die Handlung demnach in zwei Abschnitte:
den des jungen Orfeo, der die Liebe geniesst, und den des von Schmerzen

geprägten alten Orfeo. Bemerkenswert dabei ist, dass mit der vorgeschalteten
ersten Rettung Euridices durch Orfeos Gesang auch in den Handlungsmotiven
eine solche Zweigliedrigkeit entsteht:

Zweimal wird Orfeo, nachdem er sie verloren hat, zur Rettung Euridices
auf die Probe gestellt. Zu Beginn besteht er die Prüfung mit der Macht seines
Gesanges und rettet sie vor der Unzivilisiertheit. Als Lohn geniesst er die
Liebe. Im zweiten Teil verliert er die Prüfung, weil er sich nach ihr umblickt
(oder weil er eben nicht singt, sondern rezitiert?). Schmerz und Tod folgen.
Es entsteht das Bild eines Ablaufs zweier konträrer Epochen, einer lichten
Hochzeit und einer dunklen unterirdischen Phase. Der Eindruck zyklisch
aufeinanderfolgender Abschnitte wird geprägt, deren Übergang jeweils durch
Trennung des Zusammengehörigen, durch die Trennung des Liebespaares
entsteht.

Die bisher herausgearbeiteten Elemente eines deutlichen historischen Anspruchs
der Oper im Rückbezug auf die Antike und frühere Opernlibretti sowie die
Andeutung einer Abfolge von Hochzeit und Verfall liess mich erneut einen
Blick auf die bereits genannten historischen Abrisse zur Gattung Oper werden.
Es findet sich sowohl bei Burney als auch bei Arteaga die Auffassung einer
zyklischen Abfolge von Phasen der Operngeschichte, die sich durch Veränderungen

im Verhältnis der beteiligten Künste zueinander definieren. Burney
argumentiert hier vor einem Idealbild der Gleichberechtigung:

„Within these last ten years, DANCING
seems to have encroached upon Music, and
instead of being a dependant or auxiliary,
is aiming not only at independency, but
tyranny. During the last century, dancing
had very little share of importance in a

musical drama.

„Innerhalb der letzten zehn Jahre, scheint
der Tanz die Oberhand über die Musik
gewonnen zu haben, und anstatt von ihr
abhängig zu sein oder sie zu unterstützen,
strebt er nicht nur Unabhängigkeit an,
sondern die Tyrannis. Während des letzten
Jahrhunderts, war der Tanz in einem
musikalischen Drama nicht sehr wichtig.

41 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 21-22.



80 Christine Fischer

As the British gouvernment consists of
three estates: King, Lords, and Commons,
so an opera, in its first institution
consisted of Poetry, Music, and Machinery:
but as politicians have observed, that the
ballance of power is frequently disturbed
by some one of the three estates encroaching

upon the other two, so one of these
three constituent parts of a musical drama
generally preponderates, at the expence of
the other two.

In the first operas POETRY seems to have
been the most important personage; but
about the middle of the last century,
MACHINERY and DECORATION seemed to
take the lead, and diminished the importance

both of Music and poetry.

But as the art of singing and dramatic
composition improved, MUSIC took the
lead, and poetry and decoration became
of less consequence, till the judgment
of Apostolo Zeno, and the genius of Me-
tastasio, lifted lyric poetry far above its
usual level.

But a fourth and new estate seems to have

sprung up in DANCING, which has
almost annihilated the influence of the
former three. Yet it seems for the common
interest that no one of these constituent
parts of a musical drama should arrogate to
itself more than its due share of notice.

If poetry and Music are degraded into humble

dependants on dancing, the story of the
drama had better be told in pantomime;
and as articulation is unnecessary, let the
fiddle do the rest."42

Wie die Britische Regierung aus drei Ständen

besteht: König, Lords und Commons,
so bestand die Oper in ihrer ersten
Ausformung aus Dichtung, Musik und
Maschinerie: aber genauso wie die Politiker
beobachtet haben, dass das Gleichgewicht
der Macht oft dadurch gestört wird, dass

eine der drei Stände die Oberhand über
die anderen beiden gewinnt, so tritt einer
der drei konstituierenden Teile des
musikalischen Dramas auf Kosten der anderen
beiden hervor.
In den ersten Opern scheint die Dichtung
der wichtigste Charakter gewesen zu sein;
aber um die Mitte des letzten Jahrhunderts
scheinen Maschinen und Dekorationen die

Führung übernommen und die Bedeutung
von Musik und Dichtung vermindert zu
haben.
Aber als die Gesangskunst und die Kunst
dramatischer Komposition sich verbesserte,

übernahm die Musik die Führung und
Dichtung und Dekoration wurden weniger
einflussreich, bis das Urteil Apostolo
Zenos und das Genie Metastasios die
lyrische Dichtung weit über ihr gewöhnliches
Niveau heraushob.
Aber ein vierter und neuer Stand scheint im
Tanz entstanden zu sein, der den Einfluss
der früheren drei fast vernichtet hat.
Doch es scheint im öffentlichen Interesse
zu sein, dass keiner dieser konstituierenden

Teile eines musikalischen Dramas
sich dazu erhebt, mehr als seinen gerechten

Teil Aufmerksamkeit zu beanspruchen.

Wenn Dichtung und Musik degradiert
werden zu niedrig gehaltenen Abhängigen

vom Tanz, würde die Geschichte des

Dramas besser pantomimisch erzählt, und
da Artikulation somit überflüssig würde,
kann die Fiedel den Rest übernehmen."

42 Charles Burney, A General History of Music. From the Earliest Ages to 1789, Bd. 4, Reprint
Baden-Baden, 1958, 892; Übs. der Verfasserin.



Inszenierte Geschichte 81

Bei dieser Geschichtskonstruktion von Oper als Gattung eines angestrebten,
aber immer wieder Machtkämpfen zum Opfer gefallenen Gleichgewichts
zwischen den Künsten, werden die Namen Apostolo Zenos und vor allem das
Genie Pietro Metastasios als einzige Opernschaffende genannt, zudem in
einem deutlich positiven Kontext.

Arteagas Schrift Le rivoluzione del teatro musicale italiano dalla sua origine
fino al présente prägt die Vorstellung einer Abfolge von Phasen der Operngeschichte,

die sich durch wechselnde Vorherrschaft einer der beteiligten Künste
definieren: Im neunten und zehnten Kapitel des ersten Bandes wird die Zeit
„bis Metastasio" dadurch charakterisiert, dass zunächst die Musik, dann die
Perspektive, also die visuellen Mittel, an Bedeutung gewonnen haben:

Capitolo nono.
Secol d'oro della musica Italiana. Progressi della Melodia. Valenti Compositori
italiani. Scuole celebri di Canto, e di Suono col vario loro carattere.
Capitolo decimo.
Miglioramento della poesia lirico-drammatica. Quinaut in Francia Precursore nella
riforma. Celebri poeti fino a Metastasio. Avanzamenti della Prospettiva."43

Mit Metastasio, so das elfte Kapitel, kam die Dichtung zum Aufschwung und
es wird festgestellt, dass bei ihm die Oper zum höchstmöglichen Grad der
Perfektion geführt wurde:

Capitolo Undecimo.
Epoca di Metastasio. Vantaggi recati da lui alla poesia e lingua Italiana. Esame de'
suoi pregi. Riflessioni sulla sua maniera di trattar l'Amore. Suoi difetti. S'abbia
egli condotto il Melodrama al maggior grado di perfezione possibile44

Dem steht in Kaptel eins des folgenden zweiten Bandes die Beschreibung einer
Phase der aktuellen Dekadenz italienischer Oper gegenüber. Als Hauptgrund
wird genannt, dass es unmöglich sei, Wirkung moderner Poesie und Musik
mit derjenigen im antiken Griechenland zu parallelisieren: Die klassizistische
Auffassung der moralischen Erhebung des Staatswesen durch und in der Kunst
in der Antike findet keine Analogie im modernen gesellschaftlichen System,
in dem die Künstler und Denker verschiedener Sparten getrennt voneinander
Neuerungen durchführen, anstatt sie zu vereinen. Die Nachahmung antiker
Kunst kann deshalb nicht dieselbe Wirkung entfalten, wie zu den Zeiten
ihrer Entstehung:

Capitolo Primo.
Decadenza attuale dell'Opera Italiana. Cause generali di essa. Paralello della poesia,
e musica moderna con quella dei Greci. Motivi della perfezione degli antichi, e

inconvenienti intrinseci del nostro sistema musicale 45

43 Esteban Arteaga, Le livoluzioni del teatro musicale italiano dalla sua origine fino al
présente, Bd. 1, Bologna 1783, XIV.

44 Ebd.
4® Esteban Arteaga, Le rivoluzioni del teatro musicale italiano dalla sua origine fino al

présente, Bd. 2, Bologna, 1785, Inhaltsübersicht.



82 Christine Fischer

Daraus leitet Arteaga drei Konsequenzen ab:

„La prima è, che essendo fra noi da gran
tempo separate la filosofia, la legislazione,
la poesia, e la musica, la loro individuale
influenza ha dovuto esser minore perché
divisa. La seconda, che essendo ciascuno
di essi rami rinato dipersè, e cresciuto se-

paratamente dagli altri, la loro unione non
ha potuto rendersi tanto adattata e pieg-
hevole quanto la medesima lo era presso
gli antichi. La terza, che non avendo nè

il poeta nè il musico alcuna ingerenza
negli affari dello Stato, anzi riuscendo loro

troppo pericoloso il mischiarsi, non han-

no potuto esercitar il loro talento se non
se intorno ad argomenti di puro diletto,
e di niuna, o pochissima utilità."46

„Die erste ist, dass, da bei uns seit langer
Zeit die Philosophie, die Gesetzgebung,
die Dichtung und die Musik getrennt
waren, ihr individueller Einfluss kleiner,
da geschieden sein musste. Die zweite
Konsequenz ist, dass ihre Vereinigung,
da jeder dieser Zweige für sich wiedergeboren

wurde und getrennt vom anderen
gewachsen ist, nicht so angepasst zeigen
konnte, und auch nicht so geschmeidig,
wie es dieselbe bei den Alten war. Die
dritte Konsequenz ist, dass Dichter und
Musiker, weil sie sich nicht in
Staatsangelegenheiten einmischten, ja es sogar
recht gefährlich für sie wurde, sich
einzumischen, ihre Begabungen nur zum
Gegenstand reinen Vergnügens und von
keiner oder sehr wenig Nützlichkeit
einsetzen konnten."

Kapitel zwei schliesslich kommt auf die Gründe für den gegenwärtigen Verfall
der Oper zu sprechen. Als erster Grund wird der Mangel an Philosophie bei
den Komponisten angeführt, der zu Mängeln bei der Komposition führt:

Capitolo secondo.
Cause particolari della decadenza attuale dell'Opera. Mancanza di filosofia nei
compositorr47

In diesem Kapitel schreibt Arteaga:

„il primo e capitale difetto dell'odierna
musica teatrale è quello di essere poco
filosofica, e troppo raffinata, proponen-
dosi solamente per fine di grattar l'orec-
chio, e non di muovere il cuore come
dovebbe essere il suo principale ed unico
uffizio."47

„Der erste und grundlegendste Defekt
der heutigen theatralischen Musik ist
der, dass sie zu verfeinert und zu wenig
philosophisch ist, nur darauf aus, den
Ohren wohl zu tun, und nicht darauf,
das Herz zu bewegen, oder den Sinn der
Worte wiederzugeben, wie es ihre erste
und einzige Pflicht sein sollte."

46 Arteaga, Le rivoluzioni del teatro (wie Anm. 45), 4.
47 Ebd.
48 Arteaga, Le rivoluzioni del teatro (wie Anm. 45), 44.



Inszenierte Geschichte 83

Kommen wir vor diesem Hintergrund nochmals auf L'anima del filosofo
zurück und die Worte des genio, die er zu Beginn des dritten Aktes vor der
Reise in die Unterwelt an Orpheus richtet:

Da Badini den Trunk gegen Schmerzen als „nepente" mythologisch verbrämt,
ist auch schon der Weg zur Philosophie aufgezeigt: die Auseinandersetzung mit
der Antike. Badini thematisiert dasselbe Geschichtsbild wie Arteaga explizit
an einer zentralen Stelle der Oper.

Wenn wir versuchen, die bereits angesprochene allegorische Lesart
einzubinden, die besonders von Klaus Hortschansky für L'anima del filosofo als
Zugang bereits herausgearbeitet worden ist, käme folgende Konstellation dieser
Szene zustande:

Orfeo als Verkörperung der Oper, bittet seinen (Schaffens-)Genius um Hilfe,
Euridice zurückzubekommen. Der oben bereits erwähnte Natale Conti schreibt
Euridice auch die Verkörperung der aequitas, der Gleichberechtigung zu50, so
dass eine allegorische Interpretation von Orfeo und Euridice als Oper auf der
Suche nach dem verlorenen Gleichgewicht der Künste (nach Burney) oder ihrer
idealen Ergänzung (nach Arteaga) auch zeitgenössisch verankert wäre.

Eine solche Lesart liesse sich bis ins Detail an der Oper nachvollziehen:
Euridice, also das Gleichmass, wird zu Beginn von rein pantomimisch, also
visuell dargestellten Wilden bedroht - dies kann als Analogie zur Übermacht
des Szenischen, vor allem in der vormetastasianischen venezianischen Oper
gelesen werden. Genau dagegen zielte die arkadische Reform Apostolo Zenos
und Pietro Metastasios. Auf die Vereinigung der beiden Liebenden, also auf
die metastasianischen Hochzeit mit ihrem Gleichmass von Text, Musik und
Szene, folgt deren Trennung: Orfeo wird von Getöse, also akustisch abgelenkt
und lässt Euridice im Stich, womit er sie den Häschern Arideos ausliefert -
hier könnte Arteagas „musica [...] troppo raffinata" anklingen, die den
Niedergang, die gegenwärtige Dekadenz einläutet. Und an dieser Stelle wird der
„nepente", die Philosophie und die Antike eingesetzt, um die Krise zu beheben.
Doch wie ist vor diesem Hintergrund mit der bereits beschriebenen antiken
Unterwelt Glucks und Rinuccinis umzugehen - denn auch sie kosteten ja
vom „nepente"?

49 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 42.
50 Vgl. P[ersché], ,„Papa' Haydn" (wie Anm. 15), 13; Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns"

(wie Anm. 15).

„I gemiti ed i pianti
Non ti ponno giovar.
Se trovar brami efficace
Conforto al cor dolente
Deila filosofia cerca il nepente."

„Das Zittern und das Weinen
können dir nicht helfen.
Wenn du wirksamen
Trost für dein leidendes Herz suchst,
suche den Trunk gegen Schmerzen in
der Philosophie"49



84 Christine Fischer

Für die Einstellung zu Gluck im britischen Opernbetrieb der Zeit; für den
L'anima del filosofo entstand, sei hier Charles Burneys ablehnende Haltung
zitiert:

„This is not the place to discuss its
[Gluck's Orfeo] merit; I shall here only
observe, that the simplyfying dramatic
music in Gluck's manner, in favour of the

poet, at the expence of the composer and

singer, is certainly very rational, where
an opera is performed in the language
of the country, and the singers have no

great abilities to display, as in France;
but in England, where we have frequently
singers of uncommon talents and where

so small a part of an opera audience
understands Italian, by abridging the
symphonies, and prohibiting divisions
and final cadences, in favour of an
unintelligible drama, we should lose more
than we should gain."51

„Dies ist nicht der Platz seinen Verdienst
[des Orfeo von Gluck] zu diskutieren, ich
möchte hier nur beobachten, dass das

Vereinfachen dramatischer Musik in der
Manier Glucks, zugunsten des Dichters
und auf Kosten des Komponisten und
Sängers, sicherlich sehr vernünftig ist,
wenn eine Oper in der Sprache des Landes

aufgeführt wird und die Sänger keine
grossen Fähigkeiten vorzuführen haben,
wie in Frankreich; aber in England wo es

oft Sänger von ungewöhnlichem Talent
gibt und wo ein solch kleiner Teil des

Opernpublikums Italienisch versteht,
verlieren wir mehr als wir gewinnen,
wenn wir die Sinfonien verkürzen und
Verzierungen und Schlusskadenzen
zugunsten eines unverständlichen Dramas
unterbinden."

Dass in Badinis und Haydns antiker Unterwelt von Rinuccini und Gluck nur
singend rezitiert, aber nicht gesungen wird, ja der Genius Orpheus an der Stelle
verlässt, an der er in Rinuccinis Worten vorgibt, sein - im zeitgenössischen
Verständnis - nicht vorhandener Gesang, habe es ihm ermöglicht Euridice
zurückzubekommen, scheinen mir deutliche Hinweise darauf zu sein, dass

Haydn und Badini in der musikalisch antiken Unterwelt von Rinuccini und
Gluck keine Erfüllung fanden. Sie widersprach einer angestrebten
Gleichberechtigung bzw. idealen Ergänzung der Künste, da sie die Musik zu weit
zurückstufte - sozusagen die Gelegenheiten des Musikalischen, wie Kanzo-
nenstrophen, beständig ausliess. Das Scheitern Orfeos beim Versuch, Euridice
zurückzugewinnen, scheint - trotz oder gerade wegen des „nepente" - damit
vorgegeben. Für Haydn und Badini war die gegenwärtige Krise der Gattung
somit an dieser Stelle der Oper, nach dem zweiten Tod Euridices (und nach
Rinuccinis und Glucks Rettungsversuchen), nicht gelöst. Für sie trat ein
anderes an der Antike geschultes Vorbild hervor: Metastasio.

51 Charles Burney, A General History of Music. From the Earliest Ages to 1789, Bd. 4, Reprint
Baden-Baden, 1958, 942-943; Übs. der Verfasserin.



Inszenierte Geschichte 85

Neue Zugänge 2: Die Londoner Konkurrenzsituation

Sinnfällig erscheint eine Lesart der Oper als Stellungnahme für eine nach-
glucksche, durch vertiefte Antikenrezeption gekennzeichnete opera séria vor
dem Hintergrund der Konkurrenzsituation zwischen zwei Opernhäusern, in
der sie entstand. Haydn und Badini schrieben ihre Oper für das King's Theatre

Haymarket, das nach einem Brand 1789 im Frühjahr 1791 wiedereröffnet
werden sollte. Es sollte neben der Mailänder Scala das grösste und modernste

Opernhaus Europas werden. Den berühmten Haydn als Komponisten für
die erste Neukomposition des Hauses gewonnen zu haben, bedeutete einen
wichtigen strategischen Vorteil: Denn im Pantheon wurde, heimlich vom
höchsten Adel unterstützt, ein Konkurrenzunternehmen aufgezogen.52 1790
wurde eine Anfrage an Mozart geschickt, ob er für das neue Theater, das
ebenfalls Anfang 1791 eröffnen würde, eine Oper schreiben könne. Warum
es zur Zusammenarbeit nicht kam, ist ungeklärt.53 Beim Anwerben der
Sängerinnen und Sänger wurde auf beiden Seiten mit harten Bandagen gekämpft.
Schliesslich erlangte das Pantheon den entscheidenden Vorteil dadurch, dass
es durch gute persönliche Beziehungen die königliche Lizenz zum Spielen von
Oper erhielt. Trotz immer neuer Verhandlungen gelang es dem Haymarket
Theater nicht, ebenfalls eine Lizenz zu erhalten. Dies führte vermutlich in
letzter Konsequenz dazu, dass Haydn und Badini ihr Opernprojekt aufgeben
mussten. Dass der Schluss von L'anima del filosofo mit dem Tod der Gattung
als Orpheus und dem Kentern der Bacchantinnen vollständig gewesen sei,
ist vor diesem Hintergrund äusserst fragwürdig: Bei der Neueröffnung eines
Opernhauses die Oper für tot zu erklären, scheint strategisch wenig sinnvoll.
Bereits Ovid deutet in den Metamorphosen aber die Möglichkeit einer
Apotheose an: Auch bei ihm werden die sterblichen Überreste des Sängers in die
Elysischen Felder zu Euridice geleitet.54 Dies wäre eine Möglichkeit des lieto
fine ohne Gesichtsverlust vor den antiken Quellen.

Zudem hat sich eine Beschreibung des Vorhangs erhalten, den das Pantheon,
also das Konkurrenzunternehmen zu Haydn/Badini, für die Eröffnung 1791

von Henry Tresham anfertigen Hess. Auf ihm war „auf Wolken nahe Apollo
und Shakespeare und unter Genien und den Musen eine Gruppe Komponisten

zu sehen, von denen jeder zum Ruhm der italienischen Oper in London
beigetragen hatte: Händel, Pergolesi, J. C. Bach, und Sacchini. [...] In der Mitte

des Vorhangs erschien sein Widmungsträger Metastasio, der nach oben
schaute und mit Bewunderung der Sphärenmusik lauschte."55 Auch wenn der
Vorhang auf wenig Anerkennung stiess, führt er uns vor Augen, wie sehr eine

52 Theodore Fenner, Opera in London. Views of the Press 1785-1830, Carbondale, Edwardsville,
1994, 73-74; Landon, „Haydns erste Erfahrungen" (wie Anm. 40), 162; Daniel Nalbach, The
King's Theatre 1704-1867, London, 1972, 71-72; Curtis Price, „Italian Opera and Arson in
Late Eighteenth-Century London", Journal of the American Musicological Society 42 (1989)
Nr. 1, 55-107; Price, Milhous, Hume, The King's Theatre, (wie Anm. 26), 585-595.

53 Price, „Italian Opera" (wie Anm. 52), 68, 70.
54 11. Buch, Verse 61-66.
55 Price, „Italian Opera" (wie Anm. 52), 63-64



86 Christine Fischer

Positionierung der Unternehmen vor der Operngeschichte in London diesen
Konkurrenzkampf um die führende Position auf dem Londoner Markt für
italienische Oper geprägt haben mag: Auch hier ruht der Ruhm der Londoner
Opern deutlich auf Metastasios opera seria-Schultern (und nicht auf Gluck
zugeschriebenen Neuerungen). Nur Badini und Haydn gingen einen Schritt
weiter als die Konkurrenz: Sie blieben nicht beim Vorhang, sondern schufen
hinter ihm, nämlich auf der Bühne, ein Bild, das ihre Position vor der
Geschichte der Oper anhand des dafür prädestinierten Orfeo-Stoffes verdeutlichen
sollte. Und die Ästhetik der opera séria, für die Metastasio wie kein zweiter
einstand, diente ihnen dabei als Modell.

Auch mit dieser Interpretation bleiben sicher Fragen zu L'anima del filosofo
offen - darunter ganz zentral diejenige, wie das Londoner Publikum, das Burney
zufolge wenig vom italienischen Text verstand, an eine solche Interpretation
hätte erfolgreich herangeführt werden sollen. Was aber sicher neu festzustellen

bleibt: Eine Aufführung der Oper im Frühjahr 1791 in London hätte das
Bild von Haydn als Opernkomponisten nachhaltig beeinflusst. Er wäre im für
ihn bis dahin unbekannten Kontext marktorientierter Londoner Opernhäuser
von einer breiten Öffentlichkeit wahrgenommen worden und dies zudem in
einer Oper, die sich deutlich und reflektiert zur Operngeschichte und der
historischen Position Haydns (und Badinis) darin verhält. Zudem wäre sich die
Operngeschichtsschreibung sicherlich früher eines ungewöhnlichen Beispiels
zum Austausch zwischen Wissenschaft und Praxis, zwischen Geschichte,
Komposition und Aufführung bewusst geworden.


	Inszenierte Geschichte - Joseph Haydns und Carlo Francesco Badinis L'anima del filosofo als Gattungspoetik

