
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 32 (2008)

Artikel: "Musicus und Cantor" - Kontinuität und Wandel eines Topos durch
(mehr als) ein Jahrtausend

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

„MUSICUS UND CANTOR" - KONTINUITÄT UND WANDEL
EINES TOPOS DURCH (MEHR ALS) EIN JAHRTAUSEND

von Dagmar Hoffmann-Axthelm

Wir feiern den 75. Geburtstag der Schola Cantorum Basiliensis, und manchen

von Ihnen werden die Worte in den Ohren klingen, mit denen vor 75

Jahren die Gründung dieser Hochschule für Alte Musik motiviert wurde.
In Basel sollte ein Lehr- und Forschungsinstitut entstehen, dessen Aufgabe
„die Erforschung und praktische Erprobung aller Fragen [ist], welche mit der
Wiederbelebung alter Musik zusammenhängen, mit dem Ziel, eine lebendige
Wechselwirkung zwischen Wissenschaft und Praxis herzustellen".1 Das sind
Worte, denen aus heutiger Sicht nichts hinzuzufügen ist. Ein alter Schlauch
ist diese Umschreibung, bis heute absolut dicht, aber wie viel neuer Wein ist
während all der Jahre und Jahrzehnte in ihn hineingeflossen!

Diese Beziehung zwischen altem Schlauch und neuem Wein möchte ich
hier zum Thema machen, und zwar an Hand dessen, was die Seele der Schola

ausmacht: jene „lebendige Wechselwirkung zwischen Wissenschaft und
Praxis", veranschaulicht durch die Berufe, denen mehr oder weniger alle, die
hier ein- und ausgehen, angehören: die Berufe des Musikers, der Musikwissenschaftlerin

und des „Musiker-Wissenschaftlers". Dabei soll der alte Schlauch
eine bekannte lateinische Musicus-Definition sein, die über mehr als 1000
Jahre tradiert und benutzt wurde. Der neue Wein wird durch das Aufspüren
von Plausibilitäten gekeltert, die Autoren weit auseinander liegender Zeiträume

veranlasst haben könnten, aus ihren je unterschiedlichen musikalischer
Lebenswirklichkeiten heraus gleichwohl die alte Definition als geeigneten
Rahmen für das zu erachten, was für sie ein Musicus sei. Ausgerüstet mit
Sieben-Meilen-Stiefeln werde ich den Topos in fünf Etappen von der Spätantike

über das Hochmittelalter, die spätmittelalterliche Scholastik und die
Renaissance bis in das 18. Jahrhundert verfolgen.

1. Der Musicus der Spätantike: eine einsame Größe

Beginnen möchte ich gleichwohl in der Renaissance, und zwar mit dem frühesten

bekannten, rein auf musikalische Termini beschränkten Wörterbuch, dem
Tetminorum musicorum diffinitorium des Johannes Tinctoris (um 1435-1511).
Der große Musiktheoretiker hatte es vor 1475 für Beatrice d'Aragona
zusammengestellt, und in den 1490er Jahren war es als Inkunabel erschienen. Dort
gibt Tinctoris für den Begriff Musicus diese Definition:

1 Wulf Arlt, „Zur Idee und zur Geschichte eines ,Lehr- und Forschungsinstituts für Alte Musik'

in den lahren 1933 bis 1970", in: Peter Reidemeister und Veronika Gutmann (Hg.), Alte
Musik - Praxis und Reflexion. Sonderband der Reihe „Basler Jahrbuch für Historische
Musikpraxis" zum 50. Jubiläum der Schola Cantorum Basiliensis, Winterthur 1983, 36.



14 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Musicus est qui perpensa ratione beneficio speculationis, [non operas servitio]2
canendi officium assumit. Hinc differentiam inter musicum et cantorem quidam
sub tali metrorum serie posuit:
Musicorum et cantorum magna est differentia:
Illi sciunt, ii dicunt quae componit musica.
Et qui dicit quod non sapit diffinitur bestia.

Derjenige wird musicus genannt, der sich das „officium canendi", den Musikerberuf,3
mit genau erwogenem Denken nicht als Knechtsarbeit, sondern als Gabe der
Reflexion aneignet.
Von daher hat jemand den Unterschied zwischen Musicus und Cantor so
zusammengereimt:

Zwischen Musicus und Cantor besteht ein großer Unterschied. Diese wissen, was
die Musik ausmacht, jene singen nur. Wer aber singt, wovon er nichts versteht,
den nennt man ein Tier.4

Thema ist hier die seit den Musikwissenschaftler-Generationen von Heinrich
Abert,5 Wilibald Gurlitt5 und Leo Schrade7 bearbeitete Dichotomie zwischen
dem Musicus als demjenigen, der um die Musica in ihrer Eigenschaft als einer
zahlenorientierten Wissenschaft im Rahmen des Quadriviums weiß, und dem
Cantor, der zwar gut singen oder spielen mag, der aber sein musikalisches
Produkt nicht theoretisch einordnen kann. Der Vers, mit dem Tinctoris sein
Stichwort abschließt, war das ganze Mittelalter hindurch in den Musiktraktaten

ein „geflügeltes Wort",8 um die Jahrtausendwende gereimt vom großen
Musiktheoretiker Guido Aretinus.

Auch der erste Teil von Tinctoris' Musicus-Definition ist ein im Mittelalter
recht verbreitetes Zitat. Erstmals wird dieser Text greifbar in der Schrift De
institutions musica von Anicius Manlius Torquatus Severinus Boethius (um 480

- um 525), und zwar im letzten Kapitel des ersten Buches „Quid sit musicus":

2 Die Phrase „non operis servitio" findet sich im Ms. Bruxelles, Bibliothèque Royale Albert I,
II, 4148, abgedruckt in Edmond de Coussemaker (Hg.), Scriptores de Musica Medii Aevi 4,

Reprint Hildesheim 1963, 168, nicht aber in der Inkunabel, gedruckt ca. 1495 von Gerardo
de Lisa in Treviso; Reprint, hg. von Peter Gülke, Kassel etc. 1983, b.ii.

3 Ich übersetze „canendi officium" mit „Musikerberuf", obwohl Tinctoris unter dem Stichwort
„Cantus" eine sehr allgemeine Definition gibt: „Cantus est multitudo ex unisonis constituta:
qui aut simplex aut compositus est." Diese erscheint freilich für den gegebenen Zusammenhang

als zu wenig konkret.
4 Ich übersetze „dicere" nicht mit „sagen", sondern mit „singen", weil Guido offenkundig den

kreatürlich singenden bzw. musizierenden „Cantor" im Sinne hat.
5 Heinrich Abert, Die Musikanschauung des Mittelalters und ihre Grundlagen, Halle 1905,

Repr. Tutzing 1964, vor allem 138-168.
6 Wilibald Gurlitt, „Zur Bedeutungsgeschichte von Musicus und Cantor bei Isidor von Sevil¬

la", in: Wilibald Gurlitt, Musikgeschichte und Gegenwart. Eine Aufsatzfolge, hg. von H. H.
Eggebrecht, Wiesbaden 1966, 18 ff. Beihefte zum Archiv für Musikwissenschaft, 1).

7 Leo Schrade, „Das propädeutische Ethos in der Musikanschauung des Boethius", in: Leo
Schrade, De scientia musicae studio atque orationes, zum Gedächtnis des Verfassers hg. von
Ernst Lichtenhahn, Bern etc. 1967, 35-75.

8 Gurlitt, „Zur Bedeutungsgeschichte" (wie Anm. 6), 30.



„Musicus und Cantor" 15

Is vero est musicus, qui ratione perpensa canendi scientiam non servitio operis
sed imperio speculationis adsumpsit.9

Der Text des Boethius ist - wie Erich Reimer einleuchtend dargelegt hat -
vor dem Hintergrund von Boethius' in der Antike wurzelnder Prägung zu
verstehen.10 Grundsätzlich unterscheidet Boethius drei Musikertypen: den
Instrumentalisten, der seine Musik als körperliches Handwerk ausübt, den
„poeta", der seine Lieder nicht auf Grund von Vernunft, sondern aus einem
natürlichen Instinkt heraus schafft, und den „Musicus", der Musik mittels
seiner intellektuellen Fähigkeiten zu verstehen und zu beurteilen vermag.
Boethius gelangt zu seiner Klassifikation, indem er von Aristoteles die in
der antiken Lebenswirklichkeit verankerte Auffassung übernimmt, dass die
Menschheit zweigeteilt sei, nämlich in Knechte und in Herren. Zur Gruppe der
Knechte gehören diejenigen Menschen, die zwar imstande sind, Äußerungen
der Ratio im Sinne der Vernunft zu hören und aufzunehmen, die aber kein
eigenes intellektuelles Potential besitzen. Folglich kommt ihnen zu, praktische
Tätigkeiten im Sinne körperlicher Arbeit auszuführen. Diese wird ihnen vom
anderen Teil der Menschheit, den verstandesbegabten Herren, aufgetragen,
die auf Grund ihrer Urteilsfähigkeit dazu legitimiert sind. Vernunft und
Urteilskraft stehen also im selben Verhältnis zur körperlichen Arbeit wie der
Herr zum Sklaven. Und in eben diesem Verhältnis steht der Musicus - der
freie Mann, der die Ars Musica als quadriviale Wissenschaft im Rahmen der
Septem artes liberales studiert hat - zum praktischen Musiker, dem Sänger
oder Instrumentalisten. Auf Grund seiner artistischen, auf die Musiktheorie
fokussierten Ausbildung steht der boethianische Musicus so weit über dem
Praktiker, dass er nicht nur anweisungs-, sondern auch urteilsberechtigt ist:
Ohne dass er selbst über musikpraktische Fähigkeiten zu verfügen braucht,
hat er das Recht, Texte, Lieder und Instrumentalstücke der Praktiker zu
beurteilen und damit zu kontrollieren - und damit steht er als einsame Größe
über allen anderen Menschen, die sich mit Musik befassen. Auf dieser Basis
lässt sich die Musicus-Definition des Boethius so übersetzen:

Derjenige wird musicus genannt, der sich die Wissenschaft von der Betätigung
künstlicher und natürlicher Instrumente [d.h. des Singens oder Spielens] durch
genau erwogenes Denken angeeignet hat, und zwar nicht im Dienst körperlicher
Arbeit [des Singens oder Spielens], sondern auf Grund seiner als freier Mann [der
das Qudrivium studiert hat] gewonnenen Fähigkeit zur Reflexion.

Reimer weist die von Abert, Gurlitt und Schrade propagierte Bedeutung des
boethianischen Musicus als eines Philosophen, der um die Musica instrumen-

' Gottfried Friedlein (Hg.), Anicii Manlii Toiquati Severini Boetii /.../ De institutione musica
libri quinque, Leipzig 1867, Reprint Frankfurt/M. 1966, 224.
Erich Reimer, „Musicus und Cantor. Zur Sozialgeschichte eines musikalischen Lehrstücks",
Archiv für Musikwissenschaft 35 (1978) 1-32; ders., Artikel „Musicus-Cantor", Handwörterbuch

der musikalischen Terminologie, Wiesbaden 1978.



16 Dagmar Hoffmann-Axthelm

talis als mikrokosmisches Abbild der Musica mundana weiß, zurück, weil er
der Meinung ist, Boethius sei es nur darum gegangen, mit aller Schärfe den
Theoretiker vom Praktiker zu trennen.11 Dem möchte ich nicht folgen. Ist
dem Abendland doch erstmals durch Boethius' Schrift De institutione musica
die Dreiteilung der Welt in Musica mundana, Musica humana und Musica
instrumentalis zu Ohren gekommen: die Vorstellung, dass auf der Ebene der
Musica mundana die Sterne in harmonischen Quinten, Quarten und Oktaven
um die Erde kreisen, dass auf derjenigen der Musica humana die menschlichen
Widersprüche sich in dieses Harmoniegefüge aufzulösen vermögen und dass
sich die real in der irdischen Welt erklingende Musica instrumentalis gleichfalls

an den kosmischen Proportionen misst.12 Wie durchdrungen Boethius die
Musica instrumentalis von der Musica mundana sieht, wird deutlich, wenn
er seinen griechischen Gewährsmann Nicomachos zitiert, der von einem von
Mercurius erfundenen Instrument berichtet habe, einem viersaitigen „Tetra-
chordium", dessen erste und vierte Saite in Oktaven, die beiden mittleren aber
zueinander im Verhältnis zu den Außenseiten in Quarte und Quinte gestimmt
gewesen seien: „nihil enim in eis esset inconsonum, ad imitationem scilicet
musicae mundanae, quae ex quatuor constat elementis" - „in diesen wäre
also nichts inkonsonant - und dies in Nachahmung der Musica mundana,
die sich aus vier Elementen zusammensetzt."13 Ich möchte also mit Abert,
Gurlitt und Schrade annehmen, dass der boethianische Musicus nicht nur
als freier Mann die quadriviale Ars Musica beherrscht, sondern dass er auch
um ihre kosmischen Verknüpfungen weiß - eine Umschreibung, die auch auf
den Autor selbst, auf Boethius zugetroffen haben dürfte.

2. Das Hochmittelalter: Musicus contra Cantor

Die Familie von Boethius hatte etwa hundert Jahre vor seiner Geburt den
christlichen Glauben angenommen, und sein Denken war dementsprechend
sowohl von der klassischen Antike wie auch von christlichen Vorstellungen
geprägt. Gleichwohl scheint in seiner offensichtlich von der Spätantike abhängigen

Musiklehre - und hier speziell in seiner Definition des Musicus - kein
christliches Gedankengut in dem Sinne mitzuschwingen, wie es ausgeprägt
im späteren Mittelalter begegnet: Dass es der christliche Gott sei, der den
Kosmos nach den harmonischen Zahlenverhältnissen erschaffen habe, dass die
Musica mundana das Himmlische Jerusalem erklingen ließe und dass der mit
„Speculatio" begnadete Musicus dafür Sorge trüge, dass diese gottgewollten
Proportionen auch das Gefüge der Musica instrumentalis bestimmten.14

11 Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 11.
12 Friedlein, De institutione (wie Anm. 9), 187ff.
13 Friedlein, De institutione (wie Anm. 9), 206.
14 Abert, Die Musikanschauung (wie Anm. 5), 136; Schrade, „Das propädeutische Ethos" (wie

Anm. 7), 36 ff.



„Musicus und Cantor" 17

Zunächst freilich entwickeln die Musiktheoretiker aus Boethius' Polarisierung

zwischen Theoretikern und Praktikern die legendäre Dichotomie
zwischen Musicus und Cantor.15 Diese scheint sich im monastischen Milieu der
Benediktiner entwickelt zu haben, die mit der Herausforderung konfrontiert
waren, im Rahmen der karolingischen Reformen im gesamten Wirkungsbereich

der abendländischen Kirche die Liturgie und damit maßgeblich auch den
Choral zu koordinieren. Es ging jetzt also darum, das Tun des „Cantors" im
Sinne des Choralsängers dem Maßstab anzupassen, an dem „die Alten" den
Musicus gemessen hatten - an der Ratio. Aus dieser Perspektive betitelt der
in den 840er Jahren schreibende Aurelianus Reomensis das 7. Kapitel seiner
Musica Disciplina - wohl des ersten überlieferten mittelalterlichen
Musiktraktats überhaupt - programmatisch: „Quid sit inter musicum et cantorem",
um mit dem Vergleich fortzufahren, Musicus und Cantor stünden im selben
Verhältnis zueinander wie ein Grammatiker zu einem simplen Leser oder wie
körperliche Arbeit zur Ratio, zum Intellekt.16 Dann zitiert er ausführlich aus
dem relevanten Boethius-Text, und er schließt das Kapitel mit dem Hinweis,
dass es in seiner Umwelt zwar exzellente Cantores gebe, aber Musici nach
Maßgabe der Alten seien nicht darunter.17

Eine Generation später fordert um 900 Regino von Prüm im Zusammenhang
mit der von ihm zitierten Definition des Boethius, dass nur derjenige sich
zu Recht Cantor nennen dürfe, der die harmonischen Gesetzmäßigkeiten zu
verstehen vermöge und dass die Fähigkeit, gut zu singen, hierzu nicht
ausreiche.18

Bekanntlich war der Terminus Cantor damit keineswegs für die auf Ratio
und Speculatio basierende Musik gerettet. Im Gegenteil, im früheren 11.

Jahrhundert reimt Guido von Arezzo seine bereits erwähnten unsterblichen Verse,
die den Musicus als Wissenden preisen, den Cantor dagegen als unwissendes
Tier beschimpfen.

Musicorum et cantorum magna est distantia:
Isti dicunt, illi sciunt, quae componit musica.
Nam qui facit, quod non sapit, diffinitur bestia.19

15 Zum Folgenden vgl. Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 12.ff.
16 „Tantum inter musicum distat et cantorem, quantum inter grammaticum et simplicem lec-

torem, et quantum inter corporale artificium et rationem." Vgl. Lawrence Gushee (Hg.),
Aureliani Reomensis Musica Disciplina, AIM 1975, 77 Corpus Scriptorum de Musica, 21).

17 „Et sicuti iam in prefaciuncula premissimus nobilissimi tarnen inveniuntur cantores, sed ut
fuerunt prisci nusquam, ut arbitror, invenitur musicus", zit. nach: Lawrence Gushee (Hg.),
Aureliani Reomensis Musica Disciplina (wie Anm. 17), 78.

18 „Is itaque musicus est, qui ratione perpensa canendi scientiam non servitio operis, sed imperio
speculationis adsumsit. Quisquis igitur harmonicae institutionis vim atque rationem peni-
tus ignorât, frustra sibi nomen cantoris usurpât, tametsi cantare optime sciat." Vgl. „Regino
Prumensis De Harmonica Institutione", in: Martin Gérbert (Hg.), Scriptores ecclesiastici de
musica sacra potissimum, Bd. 1, Reprint Hildesheim 1963, 246.

" Dolores Pesce (Hg.), Guido d'Arezzo's Regule rithmice, Prologus in Antiphonarium and
Epistola ad Michaelum. A critical text and translation, Ottawa 1999, 330f. Musicological
Studies, 73).



18 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Diese Verse leiten die in Reimen verfasste Musiklehre Regulae ihythmicae ein,
die Guido von Arezzo wahrscheinlich für die zehn- bis zwölfjährigen Schüler
der Domschule von Arezzo verfasst hat. In der Literatur wird der Musicus
dieser Verse gelegentlich mit „Komponist" oder - ganz boethianisch - mit
Musiktheoretiker, der „Cantor" mit „Sänger" oder mit „Spielmann" übersetzt.20
Guidos Cantor-Beschimpfung wendet sich aber nicht gegen weltliche Musiker,
sondern gegen die eigenen Reihen der Mönche. Diese erbärmlichen Cantores
könnten, so schreibt er an anderem Ort, tagein, tagaus hundert fahre lang den
Choral singen, aber ohne die Unterweisung durch einen Magister würden sie
nicht einmal eine kurze Antiphon zustande bringen.21 Von einem Magister -
oder eben einem „Musicus" - würden sie lernen können, was Guido seine
Zöglinge in den Regulae ihythmicae lehrt: Den Tonvorrat, die Intervalle mit
ihren Zusammensetzungen und den Umgang mit den acht authentischen und
plagalen Modi. Ein Musicus im guidonischen Sinne beherrscht die Musiklehre

und kann daher einen würdigen Choralgesang sowohl selber ausführen
wie auch lehren - ganz so, wie wir dies von Guido selbst annehmen dürfen.
Der guidonische Cantor ist demgegenüber ein Mönch, der seinen Choral nur
schlecht oder gar nicht singen kann, weil ihm das zugehörige Wissen fehlt.

Im Übrigen kennt auch Guido den Boethianischen Gelehrten, der sich mit
der quadrivialen Ars Musica auseinandersetzt. Diesen aber nennt er nicht
„Musicus", sondern „Philosophus", also einen Freund der Weisheit.22

3. Die spätmittelalterliche Scholastik: Der Musicus-Theologe und der
praktische Musiker

Der Musicus-Eintrag im Diffinitorium des Johannes Tinctoris hatte aus der
Kombination der Musicus-Definition des Boethius und Guidos Dreizeiler aus
den Regulae ihythmicae bestanden. Auch hierin folgt Tinctoris einer bereits
bestehenden Tradition. In etwas ausführlicherer Form findet sich diese Kombination

bereits bei den etwa gleichzeitig - nämlich gegen 1280 - schreibenden
Theoretikern Lambertus und Hieronymus de Moravia.23 Und etwa 100 Jahre

20 Siehe etwa Daphne Stevens (Hg.), Denis Stevens: Fragmenta autobiografica, Casciana Alta
2009, 24.

21 „Temporibus nostris super omnes homines fatui sunt cantores. [...] Miserabiles autem can¬

tores cantorumque discipuli, etiamsi per centum annos cottidie cantent, numquam per se

sine magistro unam vel saltern parvulam cantabunt antiphonam [...]." Siehe Pesce, Regule
rithmice (wie Anm. 19), 406-408. Vgl. hierzu Joseph Smits van Waesberghe (Hg.), Guidonis
Aretini „Regulae Rhythmicae", Buren 1985, 33f. (=Divitiae Musicae Artis 4). Der Gedanke,
dass man das Singen einer Antiphon nur durch den Unterricht bei einem magister lernen
könne, begegnet auch in den Regulae rhythmica: „[...] dum sine magistro nulla discitur an-
tiphona." Vgl. Smits van Waesberghe, „Regulae Rhytmicae", 96.

22 Smits van Waesberghe, „Regulae Rhythmicae" (wie Anm. 21), 44.
23 Martin Gerbert (Hg.), Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum, Bd. 2, Reprint

Hildesheim 1963, 252ff. und Hieronymus de Moravia, Tractatus de musica, hg. von Simon
M. Cserba, Regensburg 1935, 4 (=Freiburger Studien zur Musikwissenschaft).



„Musicus und Cantor" 19

später bedient sich ihrer auch John of Tewkesbury, Kompilator der Quatuor
principalia musicae, unter der Kapitelüberschrift „Quis est musicus et
differentia musicorum et cantorum".24

Auch Jacobus Leodiensis, der große Theoretiker des ausgehenden 14.

Jahrhunderts, reflektiert die beiden Positionen.25 Gleichzeitig bezeugt seine Schrift,
dass spätestens auf dieser im Spätmittelalter angesiedelten Rezeptionsebene
ein Übersetzungsprozess für den Begriff „Musicus" abgeschlossen ist, auf
Grund dessen aus dem boethianischen frei geborenen Theoretiker, der die
Musik mittels der pythagoreischen Gesetze zu verstehen und zu beurteilen
vermag, ein theologisch gebildeter Kenner geworden ist, der sie als Schöpfung
des christlichen Gottes erkennt, eines Gottes, der die Welt - und damit auch
die Musik - nach Maß, Zahl und Gewicht zusammenhält.26 In der Einleitung
zu seinem sieben Bücher umfassenden Speculum Musicae, dem „umfangs- und
inhaltsreichsten Musiktraktat des Mittelalters",27 macht er geltend, seinen
Zeitgenossen die in Vergessenheit geratene Musica des Boethius wieder in
Erinnerung rufen zu wollen.28 Das tut er unter anderem dadurch, dass er das
dritte Kapitel seines ersten Buches mit der gleichen Überschrift versieht, wie
dies Boethius mit dem letzten Kapitel seines ersten Buches getan hatte - indem
er es der Frage widmete „was ein Musicus sei" („Quid sit musicus"). Zunächst
unterscheidet Jacobus zwischen dem „Musicus speculativus" oder „Musicus
qui theoricam habet" und dem „Musicus practicus" oder dem „Musicus qui
practicam habet". Danach verfügt der Musicus practicus nicht über die Fähigkeit

der Speculatio und kann deswegen nicht im eigentlichen Sinne Musicus
genannt werden. Boethius folgend werde er nach dem Instrument benannt,
das er spiele, er nenne sich also Citharaspieler, Flötenspieler, Lyraspieler etc.,
und einen in diesem Sinne musizierenden Sänger nenne man ebenfalls nicht
Musicus, sondern Cantor. Diese Musiker spielten und sängen nach dem Usus
und beherrschten die Gesetze, die der Musik zugrunde lägen, nicht.29

24 Gerbert, Scriptores ecclesiastici (wie Anm. 23), 203ff.
25 Roger Bragard (Hg.), Jacobus Leodiensis, Speculum Musicae. Liber primus, Rom 1955, 17 ff.

(=CSM 3).
26 „Omnia enim in numéro, pondéré fecit et mensura," op. cit., Liber septimus, Rom 1974, 31.
27 „[...] the most extensive and comprehensive music treatise of the Middle Ages"; vgl. F. Joseph

Smith, Jacobi Leodiensis Speculum Musicae I. A commentary, New York 1966, 6f.
28 „Hie venerabilis Boethii Musica, quae nunc magna ex parte derelicta videbatur, ad memoriam

revocatur"; vgl. Bragard, Speculum Musicae (wie Anm. 25), 11.
29 „Qui autem practicam habet, caret autem speculativa, non sic proprie musicus censeri

debet, et huius signum, secundum Boethium, est, quod tales non a musica denominantur, sed
aliunde, ab instrumentis scilicet musicalibus, quibus utuntur et musicae subserviunt, ut
citharoedus a cithara, tibicen a tibia, lyricen a lyra [...]. Qui autem naturalibus utuntur
instrumentis quibus vox formatur, usu quodam consonantias proferre scientes, musicales causas
illarum ignorantes, inter illas sufficienter distinguere nescientes, non illarum proprietates,
non numérales proportiones cognoscentes, [...] tales cantores dicuntur." Bragard, Speculum
Musicae (wie Anm. 25), 17.



20 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Der Musicus speculativus könne demgegenüber die essentiellen Bestandteile
der Musik mittels Ratio vernunftgemäß einordnen und mittels Speculatio
durchschauen, als da seien: die modi, den Rhythmus, die unterschiedlichen
Formen der Musikstücke sowie die Konsonanzen und ihre Proportionen. Falls
ein solcher Musikgelehrter nicht singen könne, ändere das nichts daran, dass er
ein eigentlicher Musicus sei.30 Positiv ausgedrückt: Der Musicus speculativus
des Jacobus kann durchaus ein praktizierender Musiker sein, aber nur dann,
wenn er den theoretischen Hintergrund seines Tuns kennt. Und nachdem er
so die boethianische Trennung zwischen Theoretiker und Praktiker zeitgemäß

umgedeutet hat, fährt Jacobus fort: „Von daher beschreibt Boethius den
Musicus so", und es folgt die bekannte Definition: „Musicus est qui ratione
perpensa canendi scientiam non servitio operis, sed imperio speculationis
assumit".31

Wo aber steckt die spezifisch christliche Komponente? Hier ist zunächst nach
der Bedeutung zu fragen, die Jacobus dem Wort „Speculatio" gibt. Er nennt
seinen Traktat Speculum musicae, einen „Spiegel der Musik".32 Dieser Spiegel
ist seinen Ausführungen nach nicht für die körperlichen Augen, sondern für
diejenigen des Geistes gemacht,33 er spiegele also eine geistige Wahrheit,34 die
freilich dem inneren Auge nicht auf allen Ebenen mit gleicher Deutlichkeit
erfassbar sei. Denn wenn man die Musica in ihrer umfassenden Substanz
betrachte, so beziehe sie sich auf „alles", auf Gott und die Lebewesen, auf das

Unkörperliche und das Körperliche, auf das Himmlische und auf das Irdische,
auf die theoretischen und die praktischen Wissenschaften.35

Dementsprechend reflektiert Jacobus im Nachwort zu seinem ersten Buch,
wie er in seinem Werk den Spiegel auf himmlische und irdische, auf körperliche

und außerkörperliche Substanzen gerichtet habe - auf Welten, die weit
entfernt und unseren Augen so undeutlich erschienen, als würden wir mit
Nachtaugen direkt in die Sonne schauen. Je weiter man den Spiegel in die
Entfernung richte, desto undeutlicher werde das Bild, während man bei einer
angemessenen Distanz deutlichere Konturen erhalte. Und so habe er den Spiegel

30 „Qui vero speculativam, absoluto vocabulo, musicus dicitur cui scilicet adest facultas, se¬

cundum speculationem et rationem propriam musicae convenientem, diiudicare de modis
et rythmis, de generibus cantilenarum, de permixtionibus, id est consonantiis, quae ex per-
mixtione sonorum generantur, et de proportionibus illarum [...]. Qui autem cantare nesciunt,
vel propter defectum vocis, vel quia talem non habent usum, sciunt tarnen consonantiarum
naturas et alia ad musicam theoricam spectantia, musici non amittunt nomen." Bragard,
Speculum Musicae (wie Anm. 25), 18.

31 Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 17.
32 Zur Verwendung dieses Terminus in mittelalterlichen Lehrschriften vgl. Smith, Speculum

musicae (wie Anm. 27), 33ff.
33 „Hoc autem opus ,Musicae speculum' dixerim, in quo mentis oculis aliqua speculari poterunt

[...]". Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 10.
34 Zum Folgenden vgl. auch Smith, Speculum musicae (wie Anm. 27), 37ff.
35 „Musica enim, generaliter sumpta, obiective quasi ad omnia se extendit, ad Deum et ad crea-

turas, incorporeas et corporeas, coelestes et humanas, et scientias theoricas et practicas."
Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25),11.



„Musicus und Cantor" 21

auch auf näherliegende Dingen ausgerichtet und dort klarere Bilder erhalten,36
womit er seine Ausführungen über die Konsonanzen, über Mensuren und
Proportionen, über die Klassifikation der Musik und vieles mehr meint, was er
im ersten Buch behandelt. Freilich habe er nicht alles erfassen können. Denn
die unklaren Eindrücke, die der hoch erhobene Spiegel einfange, würden sich
in aller Deutlichkeit erst den seligen Himmelsbewohnern erschließen, die in
den Genuss der allervollkommensten Musik, der Musica coelestis, kämen;
sie brauchten keinen Spiegel und kein Enigma, um Gott zu erfahren, denn
sie dürften ihn von Angesicht zu Angesicht erkennen.37

Der Musicus speculativus im Verständnis von Jacobus Leodiensis ist also
der musikalische Kenner, der seinen Spiegel auf die Musiktheorie richtet und
hier ein genaues Bild zu vermitteln vermag, der aber auch weiß, dass er diese
Realität im Sinne des Paulus sieht, wie sie sich im 1. Korintherbrief mitteilt,
nämlich „durch einen Spiegel in einem dunklen Wort, dann aber von Angesicht

zu Angesicht" - „Videmus enim nunc per speculum in aenigmate, tunc
autem facie ad faciem" (1. Korinther, 13). In diesem Bild des Musicus dürfte
sich auch die Musikerpersönlichkeit des Jacobus Leodiensis spiegeln.

Der Cantor hingegen ist ein Sänger, der gut und schön singen mag, dem
aber die höheren Zusammenhänge seines musikalischen Handelns verborgen
bleiben. Gleichwohl ist der Standpunkt des Jacobus praxistoleranter als derjenige

von Boethius. Denn er schließt sein Musicus-Kapitel mit dem Hinweis,
derjenige sei der fähigste Musicus, der beides beherrsche: die Musica theorica
und die Musica practica.38

4. Die Renaissance: Der Kapellsänger und der Komponist

Gut einhundertsiebzig Jahre nach Jacobus Leodiensis rückt Johannes Tinctoris
die Boethius-Definition in der tradierten Kombination mit Guidos Cantor-
Polemik unter dem Stichwort Musicus in sein Diffinitorium ein, und wieder

stellt sich die Frage, welch neuen Wein dieser große Theoretiker und

36 „Nos, in hoc libro, prout musica sumpta generaliter requirebat, aspeximus ad multa, ad quae-
dam difficilia, a nobis multum distantia, ad quae nos habemus, ut oculus noctue ad lucem
solis, nam Speculum istud extendimus ad corporales non modo humanas, elementares et coe-
lestes aliqualiter intuendas substantias; insuper, ad intelligentias etiam de suprema aliquid
tetigimus intelligentia. In Speculo autem, quanto altius est positum, et si plura reluceant,
quae a pluribus et remotius cerni possunt, minus tarnen perfecte, quantum ad visionem
naturalem, talia cernuntur quam si in débita positum esset distantia. Sed iam <hoc> Musicae
Speculum ad res proximiores intuendas retraximus, et, ibi, quaedam, quae necesse videbantur
ad perfectius quae restant intuenda, prospeximus, etsi non omnia, quia dici nequeunt omnia
vel debent in omnibus." Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25], 229; Smith, Speculum
musicae (wie Anm. 27), 39.

37 „Ipsi enim perfectissime hanc habent musicam, qui iam non in speculo et in aenigmate per
aliquod extrinsecum repraesentatum Deum contemplantur, sed immediate facie ad faciem
Deum intuentur, [...]." Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 41.

38 „Si quis autem musicam theoricam simul et practicam possideret, perfectior esset musicus eo
qui solum haberet alteram, dum tarnen perfecte ambas possideret, ut alteram alter possidet."
Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 19.



22 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Praktiker der Renaissance in den alten Schlauch gegossen hat. Johannes de
Grocheio - ein Zeitgenosse von Jacobus - hatte schon um 1300 mit klaren
Worten dagegen polemisiert, dass Musiktheoretiker sich mit Sphärenharmonie

und Engelsgesang befassten: Die Diskussion über Engelsgesang solle man
Theologen und Propheten überlassen, und die Theorie von den klingenden
Planeten widerspräche der Lehre von den Tongeschlechtern.39 Man wird also
davon ausgehen dürfen, dass der sechs Generationen später schreibende Tinc-
toris kaum noch der spätscholastischen Sichtweise eines Jacobus Leodiensis
gefolgt sein wird.

Grundsätzlich lässt sich seit dem 14. Jahrhundert die Tendenz beobachten,
die Polarisierung zwischen Musicus und Cantor zu entschärfen. So merkt Mar-
chetus von Padua im früheren 14. Jahrhundert an, der Cantor sei das Werkzeug
des Musicus: mittels des Cantors würde der Musicus das, was er durchdacht
habe, in die Praxis umsetze. Der Musicus sei gleichsam der Richter, und der
Cantor rufe aus, was der Richter beschlossen habe.40 Im 16. Jahrhundert wird
diese Arbeitsteilung bei Pietro Aron folgerichtig so konkretisiert, dass der
Terminus Musicus auf den Komponisten, der Begriff Cantor auf den ausführenden

Sänger oder Instrumentalisten angewandt wird.41

Implizit scheint diese Unterscheidung auch schon im Diffinitoiium getroffen
zu sein. Dort sind sieben Einträge Musikerberufen gewidmet, die wiederum
in vier Kategorien unterteilbar sind: zum Ersten die Gruppe der Cantores, der
Sänger („Cantor est qui cantum voce modulatur"), zu der auch der Tenorista
(„[...] qui tenorem canit"), der Contratenorista („[...] qui contratenorem canit")
und der Choralsänger, der „Hymnista" („[...] qui hymnos canit") zu zählen
sind; zum Zweiten die Gruppe der Sonatores, der „Klangerzeuger" („[...] qui
instrumento artificiali sive organico sive rhithmico musicam exercet"); zum
Dritten der Komponist, der Compositor („[...] est alicujus novi cantus editor")
und zum Vierten der Musicus, der mit der bekannten komplexen Definition
bedacht wird.

Die Cantor-Definition ist kurz, gänzlich unpolemisch und eindeutige auf
die sängerische Praxis bezogen, ebenso wie die anderen Sänger-Definitionen.
Und die des Sonitor bezieht sich ebenso unpolemisch wie eindeutig auf die
instrumentale Praxis. Das Gleiche gilt für die Compositor-Definition. Nur die
Musicus-Definition fällt in ihrer boethianischen Kompliziertheit gänzlich aus
dem Rahmen - der Musicus des Tinctoris muss also wohl einen besonderen

35 „Nec etiam pertinet ad musicum de cantu angelorum tractare, nisi forte cum hic fuerit theolo-
gus aut propheta. Non enim potest aliquis de tali cantu experientiam habere nisi inspiratione
divina. Et cum dicunt planetas cantare, videntur ignorare, quid sit sonus, sicut in divisione
particularia dicebatur." Ernst Rohloff (Hg.), Die Quellenhandschriften zum Musiktraktat des

Johannes de Grocheo nebst Übertragung des Textes und Übersetzung ins Deutsche, dazu
Bericht, Literaturschau, Tabellen und Indices, Leipzig 1967, 82.

40 Vgl. hierzu Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 21 f; Reimer, „Musicus - Cantor"
(wie Anm. 10).

41 Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 29 bzw. Reimer, „Musicus - Cantor", (wie
Anm. 10), 6f.



„Musicus und Cantor" 23

Rang einnehmen. Sucht man bei Tinctoris nach weiteren Berufsstandsnennungen,

dann wird man u.a. in den Vorworten zu seinen Traktaten fündig. Um
1475 bezeichnet er sich selbst im Diffinitorium zu Beginn seiner Widmung
an Beatrice d'Aragona bescheiden als „Niedrigsten unter denen, die sich mit
Musik beschäftigen".42 Dies ist darum bemerkenswert, weil er in den 70er
Jahren bereits ein bekannter und anerkannter Komponist war,43 was ihn aber
nicht dazu führte, sich Compositor zu nennen. An anderen Orten bezeichnet
er sich mit gleicher Bescheidenheit als „den Geringsten unter denen, die sich
zu den mathematischen Wissenschaften [zum Quadrivium] bekennen",44 oder
als „den Geringsten unter den Musikgelehrten" - „inter musicae professores
[...] minimus".45 Im Liber de arte contrapuncti nennt er sich einen „Musicus"
- den „Geringsten unter den Musici des Königs von Neapel" - „inter musicos
eius minimus".46

In den drei Schriften, in denen Tinctoris von seinen komponierenden Zeitgenossen

spricht, nennt er diese meist „Compositores". Im Proportionale musices,
das wohl um die gleiche Zeit wie das Diffinitorium entstanden ist, preist er
die „Compositores" Dufay, Binchois, Ockeghem, Busnois, Regis und Caron als
Schöpfer einer „neuen Kunst", die bestimmt sei durch eine „unermessliche
Süße", die diese Compositores der Musik ebenso subtil wie ingeniös einkomponiert

hätten. Gleich darauf kritisiert er die genannten Komponisten freilich
heftig, weil sie die musikalischen Proportionen entweder gänzlich ignorierten
oder sie falsch darstellten. Dies rühre von ihrer Ahnungslosigkeit in Sachen der
„arithmetica" her, ohne die keiner in der Musik glanzvoll dastehen könne.47

Ebenso konsequent, wie er seine Zeitgenossen als Compositores bezeichnet,
nennt er im Proportionale die alten Autoritäten „Musici": Jesus Christus, der

4J „[...] Johannes Tinctoris eorum qui musicam profitentur infimus [...]". Peter Gülke (Hg.),
Johannes Tinctoris, Terminorum musicae diffinitorium, Faksimile der Inkunabel Treviso
1495. Mit der Übersetzung von Heinrich Bellermann und einem Nachwort von Peter Gülke,
Kassel etc. 1983, [a.IIj.

43 Peter Gülke im Nachwort zu: Johannes Tinctoris, Terminorum musicae diffinitorium, (wie
Anm. 42), 59 und 73; vgl. auch Thomas A. Schmid, „Der Complexus effectuum musices des
fohannes Tinctoris", Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis 10 (1986), 121.

44 „[...] Johannes Tinctoris inter eos qui iura scientiasque mathematicas profitentur minimus":
Liber de natura et proprietate tonorum, ed. Albert Seay in: Johannis Tinctoris opera theo-
retica I, AIM 1975, 65 CSM 22); ähnlich im Liber imperfectionum notarum musicalium:
„[...] Tinctoris [artis musicae] professor minimus"; ibid., 143 und im Tractaus alterationum:
Johannes Tinctoris inter legum et artium mathematicarum studiosus minimus", ibd., 173
oder im „Complexus effectuum musicae"; vgl. Thomas A. Schmid, „Der Complexus effectuum

musices" (wie Anm. 43), 140.
45 Im Proportionale musices. Vgl. Albert Seay (Hg.), Johannis Tinctoris Opera theoretica II,

AIM 1978, 9 CSM 22).
46 Vgl. Albert Seay (Hg.), Johannis Tinctoris Opera theoretica II, AIM 1975, 11 CSM 22).
47 „Sed proch dolor! Non solum eos immo complures alios compositores famosos quo miror

dum tarn subtiliter ac ingeniöse tum incomprehensibili suavitate componunt, proportiones
musicas aut penitus ignorare aut paucas quas noverint perperam signare cognovi. Quodqui-
dem ob defectum arithmeticae, sine qua nullus in ipsa musica praeclarus evadit, contingere
non dubito." Vgl. Seay, Johannis Tinctoris Opera theoretica II (wie Anm. 45), 10f.



24 Dagmar Hoffmann-Axthelm

in der Proportio dupla aus zweien - Gott und den Menschen - eines gemacht
habe,48 sei der höchste Musicus, und in seiner Kirche seien wunderbare Musici
erblüht, wie Gregorius, Ambrosius, Augustinus, Hilarius, Boethius, Martianus,
Guido und Johannes de Muris. Cantores nennt er konsequent die Sänger, die
in den Kapellen der christlichen Herrscher singen. Diese seien bestrebt, nach
Art des Königs David das Gotteslob zu vermehren, und verschiedene Cantores

würden hier in unterschiedlichen, aber nicht gegeneinander gerichteten
Stimmen ein frohes und schönes Gotteslob singen.49

Im Prolog zum Liber de arte contrapuncti nennt er die alten Autoritäten
Plato, Pythagoras, Cicero, Macrobius, Boethius und Isidor Philosophi und die
zeitgenössischen Komponisten Compositores. Bei dieser Gelegenheit gibt er
auch eine Stellungnahme zum Thema „Sphärenharmonie" ab: Die Alten hätten
gemeint, dass die Sternkreise sich in harmonischen Klängen bewegten, was
er unter Bezug auf Aristoteles und „unsere neueren Philosophen" weit von
sich weist: Im Himmel gäbe es keinen Klang, und daher könnten dort auch
keine Konsonanzen erklingen, weil die nun einmal durch Klang entstünden.
Dann folgt die berühmte Passage, dass man keine Komposition, die vor mehr
als 40 Jahren entstanden sei, mit Genuss anhören könne. Heute dagegen
blühten neben einer Unzahl guter Sänger unendlich viele Compositores, und
es folgt eine von Ockeghem angeführte Komponistenliste. Bei dieser
Gelegenheit bringt Tinctoris einen wichtigen Gedanken ein: Er wisse nicht, ob
dieser Qualitätszuwachs der Wirkung himmlischer Einflüsse oder konstanter
Übung zu verdanken sei.50

Eine Antwort auf genau diese Frage gibt er am dritten Ort seiner
Erörterungen zu den komponierenden Zeitgenossen, dem Complexus effectuum
musices. Hier nennt er die Autoritäten wiederum „Viri philosophi", die
durchschnittlichen zeitgenössischen Komponisten Musici oder Compositores und

48 Tinctoris paraphrasiert hier Paulus, Epistula ad Ephesos 2, 14: „Ipse [Jesus Christus] enim
est pax nostra, qui fecit utraque unum [...]".

49 „At qui postquam plenitudo temporis advenit, quo summus musicus Jesus Christus, pax
nostra, sub proportione dupla fecit utraque unum in eius ecclesia miri floruere musici, ut
Gregorius, Ambrosius, Augustinus, Hilarius, Boethius, Martianus, Guido, Johannes de Muris
[...]. Denique principes Christianissimi [...] cultum ampliare divinum cupientes more Davidi-
co capellas instituerunt in quibus diversos cantores per quos diversis vocibus, non adversis,
Deo nostro iocunda decoraque esset laudatio [...]." Vgl. Seay, Tinctoris Opera theoretica II
(wie Anm. 45), 10.

50 „Neque quod satis admirari nequeo quippiam compositum nisi citra annos quadraginta extat
quod auditu dignum ab eruditis existimetur. Hac vero tempestate, ut praeteream innume-
ros concentores venustissime pronuntiantes, nescio an virtute cuiusdam caelestis influxus
an vehementia assiduae exercitationis infiniti florent compositores, ut Johannes Okeghem,
Johannes Regis, Anthonius Busnois, Firminus Caron, Guillermus Faugues, qui novissimis
temporibus vita functos Johannem Dunstaple, Egidium Binchois, Guillermum Dufay se

praeceptores habuisse in hac arte divina gloriantur. Quorum omnium omnia fere opera tantam
suavitudinem redolent ut, mea quidem sententia, non modo hominibus heroibusque verum
etiam Diis immortalibus dignissima censenda sint." Vgl. Seay, Tinctoris Opera theoretica
II (wie Anm. 45), 12. Vgl. hierzu Rob C. Wegman, „Johannes Tinctoris and the ,new art'",
Music & Letters 84 (2003) 171-188.



„Musicus und Cantor" 25

die ruhmreichen unter ihnen gleichfalls Musici oder Primi Compositores: Es

gäbe viele Komponisten, die es zu Geld und Ehren gebracht hätten, aber das
sei eher eine Sache des Zufalls. Der unsterbliche Ruhm, in dessen Glanz die
Primi Compositores stünden, sei durch virtus erworben, d.h. durch Lernen,
Arbeit und Tüchtigkeit.51 Nach Tinctoris ist die neue kompositorische Qualität
also kein Geschenk des Himmels, sondern eine Folge erhöhten Einsatzes von
Seiten der Komponisten.

Will man aus diesem vermischten Befund eine Hierarchie der Musikerberufe
herausfiltern, so ist deutlich, dass für Tinctoris Cantores nicht gleich Cantores
und Musici nicht gleich Musici sind. Die unterste Stufe ist durch diejenigen
Musiker gegeben, die Tinctoris mit dem Guido-Zitat erfasst: die Cantores und
Sonitores, die nichts von Musiktheorie verstehen. Dann folgen die Cantores
in den Kapellen, dann die Musici oder Compositores, die zwar schöne Musik
schreiben, die aber falsche Proportionszeichen setzen. Auf der höchsten Stufe

stehen die Musici, auf die die boethianische Definition gemünzt ist: jene
gelehrten Musiker, die auf Grund eigener Arbeit und Tatkraft gelernt haben,
unvorstellbar süße Musik nach Art der neuen Kunst zu komponieren und die
diese Kunst vor dem Hintergrund der Kenntnis der proportions- und notati-
onsbezogenen Aspekte der Musik - also der Ars arithmetica - beherrschen.
Die alten Autoritäten stehen außerhalb dieser Hierarchie, zumal sie sich, wie
Tinctoris sagt, zwar eifrig mit den Concordantiae beschäftigt hätten, aber
heute keine Kenntnis darüber bestünde, ob sie auch als Komponisten tätig
gewesen wären.52

Und wie steht es mit dem von Jacobus in den Mittelpunkt gestellten Aspekt
des Musicus als eines um die göttlichen Zusammenhänge Wissenden? Zwar
erteilt Tinctoris dem Aspekt der Sphärenharmonie eine klare Absage. Aber
wenn er Christus als höchsten Spielmann darstellt, der seine Kirche in der
Proportio dupla eingerichtet habe, so klingt hier doch noch der alte Gedanke
von der Einheit göttlicher und menschlicher Harmonie an. Diese Einheit wird
nun freilich nicht mehr als Glaubensrealität, sondern als Metapher gedacht.

Ich meine also, es sei dieses Idealbild eines Musikers, das Tinctoris vor Augen
hatte, als er in seinem Diffinitorium unter das Stichwort „Musicus" die alte

51 „Taceo plurimos musicos eximiis opibus dignitatibusque donatos, quoniam etsi honores ex
hiis adepti sunt, fame immortali quam primi compositores sibi extenderunt, minime sunt
conferendi. Illud enim fortune istud autem virtutis opus est." Vgl. Schmid, „Der Complexus
effectuum musices" (wie Anm. 43), 156.

52 »[•••] quibusquidem concordantiis, licet veteres etiam musici ut Plato, Pythagoras, Nicoma-
chus, Aristoxenus, Philolaus, Archytas, Ptolomaeus ac alii numerosi, ipse quoque Boethius,
operosissime incubuerint, tarnen qualiter ordinäre componereque soliti sint nobis minime
notum est." Vgl. Seay, Tinctoris Opera theoretica II, (wie Anm. 45), 12. Die anschließende
Bemerkung, er, Tinctoris, habe etliche anonyme alte Lieder in der Hand gehabt, die so unpassend

und dumm komponiert seien, dass sie den Ohren eher geschadet als sie erfreut hätten,
suggeriert dem Leser, dass er gut daran täte, diese Musik gar nicht erst zu hören oder zu
lesen.



26 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Definition des Boethius setzte: eines mit den Denkern der klassischen Antike
vertrauten, in den Artes liberales - zumal im Quadrivium - ausgebildeten, im
christlichen Glauben ruhenden und die zeitgenössische Musiktheorie ebenso
wie die neue Kunst des Komponierens beherrschenden Geistes. Mit anderen
Worten: Der Musicus des Diffinitorium ist ein Spiegelbild seines Autors
Johannes Tinctoris.

5. Hochbarock: Der Spieler und der Stümper

Ein weiterer großer Zeitsprung führt zum letzten Beispiel. 1701 erschien in
Prag wieder ein Musiklexikon - meines Wissens das erste gedruckte,
ausschließlich auf die Musik bezogenes Lexikon nach Tinctoris' Diffinitorium,
die lateinischsprachige Clavis ad Thesaurum Magnae Artis Musicae - der
„Schlüssel zum Schatz der großen Ars Musica" - von Thomas Balthasar Ja-
nowka.53 Das Buch war so erfolgreich, dass 1715 eine zweite Auflage erscheinen

konnte, und auch etliche spätere Musikgelehrte - z.B. Johann Gottfried
Walther, Jacob Adlung oder Nikolaus Forkel - kannten und zitierten es. Eine
besondere Pointe: In dem Exemplar, das dem Verlag Frits Knuf 1973 als Vorlage

für seinen Nachdruck diente, findet sich der Besitzervermerk „J.B. Bach,
Org. Isnac. 1705" - „Johann Bernhard Bach, Organist zu Eisenach 1705" - ein
Mitglied der weitverzweigten Bach-Familie und Cousin zweiten Grades von
Johann Sebastian Bach.

Thomas Baltasar Janowka (1669-1741) hatte an der Prager Universität die
Artes studiert und übte fünfzig Jahre lang das Amt des Organisten an der
Teynkirche aus. Dieses Nebeneinander von Ars und Usus, von Theorie und
Praxis, spiegelt sich auch in seinem Musiklexikon. Seine Begriffe stammen
mehrheitlich aus den Bereichen der Musik- und Satzlehre, der Notation, der
Formenlehre und der Instrumentenkunde. Praxisbezogen zeigte Janowka sich
auch im Hinblick auf seine Musikbeispiele, die er Werken von Komponisten
seiner Vätergeneration - z.B. Johann Hieronymus Kapsberger - oder direkter
Zeitgenossen - z.B. Johann Kuhnau oder Johannes Speth - entnahm. Der
Artikel „Musica" kommt dagegen eher altertümlich daher. Janowka zitiert hier
zunächst alte Autoritäten wie Augustinus, wonach die Musik eine „scientia
bene modulandi" - eine „Wissenschaft, gut in den richtigen Abmessungen zu
singen" sei, dies aber nicht im Original, sondern im Wortlaut des Renaissancegelehrten

Gregor Reisch.54 Reisch hatte 1503 eine Enzyklopädie namens
Margarita philosophica - „Philosophische Perle" - im Druck erscheinen lassen, in
der sich auch je eine Lehrschrift über Musica speculativa und Musica practica
befinden. Das Buch hatte im deutschsprachigen Raum einen so großen Erfolg,

53 Im gleichen fahr erschien bei C. Ballard in Paris der Dictionahe des termes grecs, latins et
italiens von Sébastien de Brossard.

54 „Musica à S. Augustino in Margarita Philosoph: Reichi lib. 5. Tract. 1. C. 2. citato definitur,
quöd sit scientia bene modulandi." Thomas Balthasar Janowka, Claves ad thesaumm magnae
artis musicae, Prag 1701, Reprint Amsterdam 1973, 80.



„Musicus und Cantor" 27

dass Erasmus von Rotterdam mit spitzer Feder bemerkte, die Meinungen von
Reisch hätten bei den Deutschen das Gewicht eines Orakels.55

Janowka fährt in seinem „Musica"-Artikel damit fort, dass er die bekannte

Frage aufwirft, wer sich als „Musicus" betiteln dürfe und wer nicht. Das
Wort Musicus leite sich, ebenso wie das Wort Musica, von griechisch „mu-
sa" - „Gesang" ab, und der Musicus werde von Gregor Reisch als jemand
beschrieben, der - und nun folgt der Boethius-Text - die „scientia canendi"
und in Klammern: „aut ludendi" - also die Kunst des Singens oder Spielens

- durch genau erwogenes Denken „nicht als Knechtsarbeit, sondern als Gabe
der Reflexion" ausübe.

Unde etiam Musicus provenit, qui à Reicho loco suprà citato describitur esse rati-
one perpensa canendi (aut ludendi etc.) Scientiam non servitio operis, sed imperio
rationis assumens.56

Zunächst also schreibt Janowka die Boethius-Definition Gregor Reisch zu.
Dann glossiert er diesen Text mit der Versicherung, bei dem Musiker, der
ein „Musicus" sei, träfe sich das Vermögen zu singen und zu spielen mit der
im Verstand ruhenden Erfahrung im Umgang mit dieser Ars.57 Weiter auf
den Spuren von Boethius und Reisch wandernd beschreibt er folgende drei
Musiker-Typen:

- Erstens diejenigen, die zwar gut spielen oder singen, die aber die Verbindung zur
Theorie nicht herstellen könnten: hierbei dächte er vor allem an Lautenisten, die
zwar fähig seien, aus deutschen Tabulaturen zu spielen, die aber die von ihnen
praktizierten Griffe nicht als Intervalle oder Proportionen erkennen würden.
Diese könne man nicht als Musici im wahren Sinne des Wortes bezeichnen.58

- Zweitens diejenigen, die zwar weder singen noch spielen könnten, die aber kraft
ihres Gehörs und ihrer Beherrschung der Theorie Musik richtig zu beurteilen
wüssten. Diese könne man Musici nennen.59

- Drittens seien diejenigen „Musici", die spielen bzw. singen könnten und darüber
hinaus die Ars musica beherrschten.60

Wo ist in diesen mit altem Gedankengut befrachteten Äußerungen der neue
Wein zu finden? Janowka war gleichermaßen Musikgelehrter und praktizierender

Kirchenmusiker - wir wissen nichts von einer kompositorischen Tätigkeit.
Und so mag es sein, dass er nicht daran interessiert war, die alte Rivalität

55 „[...] eius sententia apud Germanos oraculi pondus habet." Klaus W. Niemöller, Artikel „Reis¬
ch, Gregor" in: Alte MGG Bd. 11, Kassel etc. 1963, Sp. 205.

56 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 80.
57 »[•••] ab ipso artis exercitio, seu actuali per se considerata canendi (idem de luso etc.) opera-

tione materialiter sumptum. À scientia autem, & Artis hujus in intellectu residente peritia
formalem St propriè dictum constitui Musicum". Wie Anm. 54, 80.

58 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 81.
59 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 81 f.
60 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 82.



28 Dagmar Hoffmann-Axthelm

zwischen Praktikern und Theoretikern bzw. zwischen Praktikern und
Komponisten erneut anzufachen. Für ihn steht derjenige Musiker auf der höchsten
Stufe der Hierarchie, der sein Instrument kennt und es gut spielt und der
darüber hinaus alle Bereiche der Musiktheorie beherrscht: ein Musiker also,
wie Janowka einer war.

Ein Wort noch zu dem Detail, dass Janowka die alte Formulierung, ein
„Musicus" sei der, der die musikalische Wissenschaft nicht „als Knechtsarbeit"

(„servitio operis"), sondern „als Gabe der Reflexion" („imperio rationis")
verwendet. Eine solche Einstellung würde den eben skizzierten Ausführungen
widersprechen, nach denen der zwar Reflektierende, aber eben auch
Praktizierende der wirkliche Musicus sei. Hat Janowka die Formulierung einfach
gedankenlos von Reisch abgeschrieben, ebenso gedankenlos vielleicht, wie
dieser sie von Boethius übernommen haben mag? Reisch war Theologe und
Universalist, Janowka hingegen ein Musiker, der offensichtlich stolz auf seine

praktischen Fähigkeiten als Organist war, und so sollte er sich bei seiner
Wortwahl etwas Sinnvolles gedacht haben.

Aufschluss im Hinblick auf diese Frage gibt Jean-Jacques Rousseau (1712-1778),
ein berühmter spätgeborener Zeitgenosse Janowkas. In seinem 1768 als
Musiklexikon erschienenen Dictionnaire de musique liest man im Artikel „Musicien"

zunächst, dass dieses Wort sich gleichermaßen auf denjenigen beziehe,
der Musik komponiere wie auch auf den, der sie ausführe. Im Rahmen eines
kurzen historischen Rückblicks kommt Rousseau dann auf Boethius zu
sprechen, der „nicht denjenigen mit dem Namen ,musicien' ehren wolle, der Musik
als sklavischen Dienst der Finger und der Stimme" - „par le ministère servile
des doigts et de la voix" praktiziere, sondern denjenigen, der diese Kunst „auf
Grund von Vernunft und theoretischer Kenntnisse" - „par le raisonnement
et la spéculation" ausübe.61 Wenig später doppelt er nach, die Musiker seiner
Zeit, die sich mehrheitlich mit dem Ausführen der Noten und gewisser
Gesangsübungen begnügten, seien sicher nicht beleidigt, wenn man sie nicht für
große Philosophen hielte.

Rousseaus Verachtung trifft also nicht die ausübenden Musiker schlechthin,
sondern nur die, die geistlos das ihnen Vorgegeben repetierten, ohne die Musik
mit eigenem Leben zu füllen. Aus dem unfreien, weil körperlich arbeitenden
Musiker des Boethius ist - bei gleicher Formulierung - ein geistloser Musiksklave

geworden, und ich denke, die hier von Rousseau implizit vorgenommene
Unterscheidung in inspirierte und mechanisch funktionierende Musiker

darf man auch Janowka unterstellen, wenn er einmal mehr - und meines
Wissens als Letzter einer über 1200 Jahre dieser Tradition folgenden Reihe

61 „Ce nom se donne également à celui qui compose la Musique & à celui qui l'exécute. [...]
Aussi Boëce veut-il pas honorer du nom musicien celui qui pratique seulement la Musique
par le ministère servile des doigts & de la voix; mais celui qui possédé cette science par le
raisonnement & la spéculation. [...] Cependant les musiciens des nos jours, bornés, pour la
plûpart, à la pratique des Notes &. de quelques tours de Chant, ne seront guères offensés,
je pense, quand on ne les tiendra pas pour de grands Philosophes." Jean Jacques Rousseau,
Dictionnaire de musique, Paris 1768, Reprint Hildesheim etc. 1969, Artikel „Musicien".



„Musicus und Cantor" 29

von Musikgelehrten - vom „servitium operis" und „imperium speculationis"
des Musicus spricht.

*

Zum Schluss möchte ich nochmals auf unsere „Große Alte Dame", die Schola
Cantorum Basiliensis, zurückkommen: Als sie mir 1971 erstmals ihre Tore
öffnete, herrschte in ihrem Innern eine eher kontraproduktive Spannung
zwischen einigen ihrer Musici und Cantores. Auch jetzt noch scheint mir diese
Spannung lebendig zu sein. Aber sie hat sich zwischen den heutigen
Theoretikern und Praktikern zu einer reichen und produktiven Zusammenarbeit
gewandelt: sie hält die Neugier wach, und sie führt zu „spannenden" Resultaten

im Unterricht, in den Konzerten, den CDs und in den Publikationen.
Herzlichen Glückwunsch, liebe Schola, et ad multos annos!




	"Musicus und Cantor" - Kontinuität und Wandel eines Topos durch (mehr als) ein Jahrtausend

