
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 32 (2008)

Rubrik: [Verhandlungen mit der (Musik-)Geschichte]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

„MUSICUS UND CANTOR" - KONTINUITÄT UND WANDEL
EINES TOPOS DURCH (MEHR ALS) EIN JAHRTAUSEND

von Dagmar Hoffmann-Axthelm

Wir feiern den 75. Geburtstag der Schola Cantorum Basiliensis, und manchen

von Ihnen werden die Worte in den Ohren klingen, mit denen vor 75

Jahren die Gründung dieser Hochschule für Alte Musik motiviert wurde.
In Basel sollte ein Lehr- und Forschungsinstitut entstehen, dessen Aufgabe
„die Erforschung und praktische Erprobung aller Fragen [ist], welche mit der
Wiederbelebung alter Musik zusammenhängen, mit dem Ziel, eine lebendige
Wechselwirkung zwischen Wissenschaft und Praxis herzustellen".1 Das sind
Worte, denen aus heutiger Sicht nichts hinzuzufügen ist. Ein alter Schlauch
ist diese Umschreibung, bis heute absolut dicht, aber wie viel neuer Wein ist
während all der Jahre und Jahrzehnte in ihn hineingeflossen!

Diese Beziehung zwischen altem Schlauch und neuem Wein möchte ich
hier zum Thema machen, und zwar an Hand dessen, was die Seele der Schola

ausmacht: jene „lebendige Wechselwirkung zwischen Wissenschaft und
Praxis", veranschaulicht durch die Berufe, denen mehr oder weniger alle, die
hier ein- und ausgehen, angehören: die Berufe des Musikers, der Musikwissenschaftlerin

und des „Musiker-Wissenschaftlers". Dabei soll der alte Schlauch
eine bekannte lateinische Musicus-Definition sein, die über mehr als 1000
Jahre tradiert und benutzt wurde. Der neue Wein wird durch das Aufspüren
von Plausibilitäten gekeltert, die Autoren weit auseinander liegender Zeiträume

veranlasst haben könnten, aus ihren je unterschiedlichen musikalischer
Lebenswirklichkeiten heraus gleichwohl die alte Definition als geeigneten
Rahmen für das zu erachten, was für sie ein Musicus sei. Ausgerüstet mit
Sieben-Meilen-Stiefeln werde ich den Topos in fünf Etappen von der Spätantike

über das Hochmittelalter, die spätmittelalterliche Scholastik und die
Renaissance bis in das 18. Jahrhundert verfolgen.

1. Der Musicus der Spätantike: eine einsame Größe

Beginnen möchte ich gleichwohl in der Renaissance, und zwar mit dem frühesten

bekannten, rein auf musikalische Termini beschränkten Wörterbuch, dem
Tetminorum musicorum diffinitorium des Johannes Tinctoris (um 1435-1511).
Der große Musiktheoretiker hatte es vor 1475 für Beatrice d'Aragona
zusammengestellt, und in den 1490er Jahren war es als Inkunabel erschienen. Dort
gibt Tinctoris für den Begriff Musicus diese Definition:

1 Wulf Arlt, „Zur Idee und zur Geschichte eines ,Lehr- und Forschungsinstituts für Alte Musik'

in den lahren 1933 bis 1970", in: Peter Reidemeister und Veronika Gutmann (Hg.), Alte
Musik - Praxis und Reflexion. Sonderband der Reihe „Basler Jahrbuch für Historische
Musikpraxis" zum 50. Jubiläum der Schola Cantorum Basiliensis, Winterthur 1983, 36.



14 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Musicus est qui perpensa ratione beneficio speculationis, [non operas servitio]2
canendi officium assumit. Hinc differentiam inter musicum et cantorem quidam
sub tali metrorum serie posuit:
Musicorum et cantorum magna est differentia:
Illi sciunt, ii dicunt quae componit musica.
Et qui dicit quod non sapit diffinitur bestia.

Derjenige wird musicus genannt, der sich das „officium canendi", den Musikerberuf,3
mit genau erwogenem Denken nicht als Knechtsarbeit, sondern als Gabe der
Reflexion aneignet.
Von daher hat jemand den Unterschied zwischen Musicus und Cantor so
zusammengereimt:

Zwischen Musicus und Cantor besteht ein großer Unterschied. Diese wissen, was
die Musik ausmacht, jene singen nur. Wer aber singt, wovon er nichts versteht,
den nennt man ein Tier.4

Thema ist hier die seit den Musikwissenschaftler-Generationen von Heinrich
Abert,5 Wilibald Gurlitt5 und Leo Schrade7 bearbeitete Dichotomie zwischen
dem Musicus als demjenigen, der um die Musica in ihrer Eigenschaft als einer
zahlenorientierten Wissenschaft im Rahmen des Quadriviums weiß, und dem
Cantor, der zwar gut singen oder spielen mag, der aber sein musikalisches
Produkt nicht theoretisch einordnen kann. Der Vers, mit dem Tinctoris sein
Stichwort abschließt, war das ganze Mittelalter hindurch in den Musiktraktaten

ein „geflügeltes Wort",8 um die Jahrtausendwende gereimt vom großen
Musiktheoretiker Guido Aretinus.

Auch der erste Teil von Tinctoris' Musicus-Definition ist ein im Mittelalter
recht verbreitetes Zitat. Erstmals wird dieser Text greifbar in der Schrift De
institutions musica von Anicius Manlius Torquatus Severinus Boethius (um 480

- um 525), und zwar im letzten Kapitel des ersten Buches „Quid sit musicus":

2 Die Phrase „non operis servitio" findet sich im Ms. Bruxelles, Bibliothèque Royale Albert I,
II, 4148, abgedruckt in Edmond de Coussemaker (Hg.), Scriptores de Musica Medii Aevi 4,

Reprint Hildesheim 1963, 168, nicht aber in der Inkunabel, gedruckt ca. 1495 von Gerardo
de Lisa in Treviso; Reprint, hg. von Peter Gülke, Kassel etc. 1983, b.ii.

3 Ich übersetze „canendi officium" mit „Musikerberuf", obwohl Tinctoris unter dem Stichwort
„Cantus" eine sehr allgemeine Definition gibt: „Cantus est multitudo ex unisonis constituta:
qui aut simplex aut compositus est." Diese erscheint freilich für den gegebenen Zusammenhang

als zu wenig konkret.
4 Ich übersetze „dicere" nicht mit „sagen", sondern mit „singen", weil Guido offenkundig den

kreatürlich singenden bzw. musizierenden „Cantor" im Sinne hat.
5 Heinrich Abert, Die Musikanschauung des Mittelalters und ihre Grundlagen, Halle 1905,

Repr. Tutzing 1964, vor allem 138-168.
6 Wilibald Gurlitt, „Zur Bedeutungsgeschichte von Musicus und Cantor bei Isidor von Sevil¬

la", in: Wilibald Gurlitt, Musikgeschichte und Gegenwart. Eine Aufsatzfolge, hg. von H. H.
Eggebrecht, Wiesbaden 1966, 18 ff. Beihefte zum Archiv für Musikwissenschaft, 1).

7 Leo Schrade, „Das propädeutische Ethos in der Musikanschauung des Boethius", in: Leo
Schrade, De scientia musicae studio atque orationes, zum Gedächtnis des Verfassers hg. von
Ernst Lichtenhahn, Bern etc. 1967, 35-75.

8 Gurlitt, „Zur Bedeutungsgeschichte" (wie Anm. 6), 30.



„Musicus und Cantor" 15

Is vero est musicus, qui ratione perpensa canendi scientiam non servitio operis
sed imperio speculationis adsumpsit.9

Der Text des Boethius ist - wie Erich Reimer einleuchtend dargelegt hat -
vor dem Hintergrund von Boethius' in der Antike wurzelnder Prägung zu
verstehen.10 Grundsätzlich unterscheidet Boethius drei Musikertypen: den
Instrumentalisten, der seine Musik als körperliches Handwerk ausübt, den
„poeta", der seine Lieder nicht auf Grund von Vernunft, sondern aus einem
natürlichen Instinkt heraus schafft, und den „Musicus", der Musik mittels
seiner intellektuellen Fähigkeiten zu verstehen und zu beurteilen vermag.
Boethius gelangt zu seiner Klassifikation, indem er von Aristoteles die in
der antiken Lebenswirklichkeit verankerte Auffassung übernimmt, dass die
Menschheit zweigeteilt sei, nämlich in Knechte und in Herren. Zur Gruppe der
Knechte gehören diejenigen Menschen, die zwar imstande sind, Äußerungen
der Ratio im Sinne der Vernunft zu hören und aufzunehmen, die aber kein
eigenes intellektuelles Potential besitzen. Folglich kommt ihnen zu, praktische
Tätigkeiten im Sinne körperlicher Arbeit auszuführen. Diese wird ihnen vom
anderen Teil der Menschheit, den verstandesbegabten Herren, aufgetragen,
die auf Grund ihrer Urteilsfähigkeit dazu legitimiert sind. Vernunft und
Urteilskraft stehen also im selben Verhältnis zur körperlichen Arbeit wie der
Herr zum Sklaven. Und in eben diesem Verhältnis steht der Musicus - der
freie Mann, der die Ars Musica als quadriviale Wissenschaft im Rahmen der
Septem artes liberales studiert hat - zum praktischen Musiker, dem Sänger
oder Instrumentalisten. Auf Grund seiner artistischen, auf die Musiktheorie
fokussierten Ausbildung steht der boethianische Musicus so weit über dem
Praktiker, dass er nicht nur anweisungs-, sondern auch urteilsberechtigt ist:
Ohne dass er selbst über musikpraktische Fähigkeiten zu verfügen braucht,
hat er das Recht, Texte, Lieder und Instrumentalstücke der Praktiker zu
beurteilen und damit zu kontrollieren - und damit steht er als einsame Größe
über allen anderen Menschen, die sich mit Musik befassen. Auf dieser Basis
lässt sich die Musicus-Definition des Boethius so übersetzen:

Derjenige wird musicus genannt, der sich die Wissenschaft von der Betätigung
künstlicher und natürlicher Instrumente [d.h. des Singens oder Spielens] durch
genau erwogenes Denken angeeignet hat, und zwar nicht im Dienst körperlicher
Arbeit [des Singens oder Spielens], sondern auf Grund seiner als freier Mann [der
das Qudrivium studiert hat] gewonnenen Fähigkeit zur Reflexion.

Reimer weist die von Abert, Gurlitt und Schrade propagierte Bedeutung des
boethianischen Musicus als eines Philosophen, der um die Musica instrumen-

' Gottfried Friedlein (Hg.), Anicii Manlii Toiquati Severini Boetii /.../ De institutione musica
libri quinque, Leipzig 1867, Reprint Frankfurt/M. 1966, 224.
Erich Reimer, „Musicus und Cantor. Zur Sozialgeschichte eines musikalischen Lehrstücks",
Archiv für Musikwissenschaft 35 (1978) 1-32; ders., Artikel „Musicus-Cantor", Handwörterbuch

der musikalischen Terminologie, Wiesbaden 1978.



16 Dagmar Hoffmann-Axthelm

talis als mikrokosmisches Abbild der Musica mundana weiß, zurück, weil er
der Meinung ist, Boethius sei es nur darum gegangen, mit aller Schärfe den
Theoretiker vom Praktiker zu trennen.11 Dem möchte ich nicht folgen. Ist
dem Abendland doch erstmals durch Boethius' Schrift De institutione musica
die Dreiteilung der Welt in Musica mundana, Musica humana und Musica
instrumentalis zu Ohren gekommen: die Vorstellung, dass auf der Ebene der
Musica mundana die Sterne in harmonischen Quinten, Quarten und Oktaven
um die Erde kreisen, dass auf derjenigen der Musica humana die menschlichen
Widersprüche sich in dieses Harmoniegefüge aufzulösen vermögen und dass
sich die real in der irdischen Welt erklingende Musica instrumentalis gleichfalls

an den kosmischen Proportionen misst.12 Wie durchdrungen Boethius die
Musica instrumentalis von der Musica mundana sieht, wird deutlich, wenn
er seinen griechischen Gewährsmann Nicomachos zitiert, der von einem von
Mercurius erfundenen Instrument berichtet habe, einem viersaitigen „Tetra-
chordium", dessen erste und vierte Saite in Oktaven, die beiden mittleren aber
zueinander im Verhältnis zu den Außenseiten in Quarte und Quinte gestimmt
gewesen seien: „nihil enim in eis esset inconsonum, ad imitationem scilicet
musicae mundanae, quae ex quatuor constat elementis" - „in diesen wäre
also nichts inkonsonant - und dies in Nachahmung der Musica mundana,
die sich aus vier Elementen zusammensetzt."13 Ich möchte also mit Abert,
Gurlitt und Schrade annehmen, dass der boethianische Musicus nicht nur
als freier Mann die quadriviale Ars Musica beherrscht, sondern dass er auch
um ihre kosmischen Verknüpfungen weiß - eine Umschreibung, die auch auf
den Autor selbst, auf Boethius zugetroffen haben dürfte.

2. Das Hochmittelalter: Musicus contra Cantor

Die Familie von Boethius hatte etwa hundert Jahre vor seiner Geburt den
christlichen Glauben angenommen, und sein Denken war dementsprechend
sowohl von der klassischen Antike wie auch von christlichen Vorstellungen
geprägt. Gleichwohl scheint in seiner offensichtlich von der Spätantike abhängigen

Musiklehre - und hier speziell in seiner Definition des Musicus - kein
christliches Gedankengut in dem Sinne mitzuschwingen, wie es ausgeprägt
im späteren Mittelalter begegnet: Dass es der christliche Gott sei, der den
Kosmos nach den harmonischen Zahlenverhältnissen erschaffen habe, dass die
Musica mundana das Himmlische Jerusalem erklingen ließe und dass der mit
„Speculatio" begnadete Musicus dafür Sorge trüge, dass diese gottgewollten
Proportionen auch das Gefüge der Musica instrumentalis bestimmten.14

11 Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 11.
12 Friedlein, De institutione (wie Anm. 9), 187ff.
13 Friedlein, De institutione (wie Anm. 9), 206.
14 Abert, Die Musikanschauung (wie Anm. 5), 136; Schrade, „Das propädeutische Ethos" (wie

Anm. 7), 36 ff.



„Musicus und Cantor" 17

Zunächst freilich entwickeln die Musiktheoretiker aus Boethius' Polarisierung

zwischen Theoretikern und Praktikern die legendäre Dichotomie
zwischen Musicus und Cantor.15 Diese scheint sich im monastischen Milieu der
Benediktiner entwickelt zu haben, die mit der Herausforderung konfrontiert
waren, im Rahmen der karolingischen Reformen im gesamten Wirkungsbereich

der abendländischen Kirche die Liturgie und damit maßgeblich auch den
Choral zu koordinieren. Es ging jetzt also darum, das Tun des „Cantors" im
Sinne des Choralsängers dem Maßstab anzupassen, an dem „die Alten" den
Musicus gemessen hatten - an der Ratio. Aus dieser Perspektive betitelt der
in den 840er Jahren schreibende Aurelianus Reomensis das 7. Kapitel seiner
Musica Disciplina - wohl des ersten überlieferten mittelalterlichen
Musiktraktats überhaupt - programmatisch: „Quid sit inter musicum et cantorem",
um mit dem Vergleich fortzufahren, Musicus und Cantor stünden im selben
Verhältnis zueinander wie ein Grammatiker zu einem simplen Leser oder wie
körperliche Arbeit zur Ratio, zum Intellekt.16 Dann zitiert er ausführlich aus
dem relevanten Boethius-Text, und er schließt das Kapitel mit dem Hinweis,
dass es in seiner Umwelt zwar exzellente Cantores gebe, aber Musici nach
Maßgabe der Alten seien nicht darunter.17

Eine Generation später fordert um 900 Regino von Prüm im Zusammenhang
mit der von ihm zitierten Definition des Boethius, dass nur derjenige sich
zu Recht Cantor nennen dürfe, der die harmonischen Gesetzmäßigkeiten zu
verstehen vermöge und dass die Fähigkeit, gut zu singen, hierzu nicht
ausreiche.18

Bekanntlich war der Terminus Cantor damit keineswegs für die auf Ratio
und Speculatio basierende Musik gerettet. Im Gegenteil, im früheren 11.

Jahrhundert reimt Guido von Arezzo seine bereits erwähnten unsterblichen Verse,
die den Musicus als Wissenden preisen, den Cantor dagegen als unwissendes
Tier beschimpfen.

Musicorum et cantorum magna est distantia:
Isti dicunt, illi sciunt, quae componit musica.
Nam qui facit, quod non sapit, diffinitur bestia.19

15 Zum Folgenden vgl. Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 12.ff.
16 „Tantum inter musicum distat et cantorem, quantum inter grammaticum et simplicem lec-

torem, et quantum inter corporale artificium et rationem." Vgl. Lawrence Gushee (Hg.),
Aureliani Reomensis Musica Disciplina, AIM 1975, 77 Corpus Scriptorum de Musica, 21).

17 „Et sicuti iam in prefaciuncula premissimus nobilissimi tarnen inveniuntur cantores, sed ut
fuerunt prisci nusquam, ut arbitror, invenitur musicus", zit. nach: Lawrence Gushee (Hg.),
Aureliani Reomensis Musica Disciplina (wie Anm. 17), 78.

18 „Is itaque musicus est, qui ratione perpensa canendi scientiam non servitio operis, sed imperio
speculationis adsumsit. Quisquis igitur harmonicae institutionis vim atque rationem peni-
tus ignorât, frustra sibi nomen cantoris usurpât, tametsi cantare optime sciat." Vgl. „Regino
Prumensis De Harmonica Institutione", in: Martin Gérbert (Hg.), Scriptores ecclesiastici de
musica sacra potissimum, Bd. 1, Reprint Hildesheim 1963, 246.

" Dolores Pesce (Hg.), Guido d'Arezzo's Regule rithmice, Prologus in Antiphonarium and
Epistola ad Michaelum. A critical text and translation, Ottawa 1999, 330f. Musicological
Studies, 73).



18 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Diese Verse leiten die in Reimen verfasste Musiklehre Regulae ihythmicae ein,
die Guido von Arezzo wahrscheinlich für die zehn- bis zwölfjährigen Schüler
der Domschule von Arezzo verfasst hat. In der Literatur wird der Musicus
dieser Verse gelegentlich mit „Komponist" oder - ganz boethianisch - mit
Musiktheoretiker, der „Cantor" mit „Sänger" oder mit „Spielmann" übersetzt.20
Guidos Cantor-Beschimpfung wendet sich aber nicht gegen weltliche Musiker,
sondern gegen die eigenen Reihen der Mönche. Diese erbärmlichen Cantores
könnten, so schreibt er an anderem Ort, tagein, tagaus hundert fahre lang den
Choral singen, aber ohne die Unterweisung durch einen Magister würden sie
nicht einmal eine kurze Antiphon zustande bringen.21 Von einem Magister -
oder eben einem „Musicus" - würden sie lernen können, was Guido seine
Zöglinge in den Regulae ihythmicae lehrt: Den Tonvorrat, die Intervalle mit
ihren Zusammensetzungen und den Umgang mit den acht authentischen und
plagalen Modi. Ein Musicus im guidonischen Sinne beherrscht die Musiklehre

und kann daher einen würdigen Choralgesang sowohl selber ausführen
wie auch lehren - ganz so, wie wir dies von Guido selbst annehmen dürfen.
Der guidonische Cantor ist demgegenüber ein Mönch, der seinen Choral nur
schlecht oder gar nicht singen kann, weil ihm das zugehörige Wissen fehlt.

Im Übrigen kennt auch Guido den Boethianischen Gelehrten, der sich mit
der quadrivialen Ars Musica auseinandersetzt. Diesen aber nennt er nicht
„Musicus", sondern „Philosophus", also einen Freund der Weisheit.22

3. Die spätmittelalterliche Scholastik: Der Musicus-Theologe und der
praktische Musiker

Der Musicus-Eintrag im Diffinitorium des Johannes Tinctoris hatte aus der
Kombination der Musicus-Definition des Boethius und Guidos Dreizeiler aus
den Regulae ihythmicae bestanden. Auch hierin folgt Tinctoris einer bereits
bestehenden Tradition. In etwas ausführlicherer Form findet sich diese Kombination

bereits bei den etwa gleichzeitig - nämlich gegen 1280 - schreibenden
Theoretikern Lambertus und Hieronymus de Moravia.23 Und etwa 100 Jahre

20 Siehe etwa Daphne Stevens (Hg.), Denis Stevens: Fragmenta autobiografica, Casciana Alta
2009, 24.

21 „Temporibus nostris super omnes homines fatui sunt cantores. [...] Miserabiles autem can¬

tores cantorumque discipuli, etiamsi per centum annos cottidie cantent, numquam per se

sine magistro unam vel saltern parvulam cantabunt antiphonam [...]." Siehe Pesce, Regule
rithmice (wie Anm. 19), 406-408. Vgl. hierzu Joseph Smits van Waesberghe (Hg.), Guidonis
Aretini „Regulae Rhythmicae", Buren 1985, 33f. (=Divitiae Musicae Artis 4). Der Gedanke,
dass man das Singen einer Antiphon nur durch den Unterricht bei einem magister lernen
könne, begegnet auch in den Regulae rhythmica: „[...] dum sine magistro nulla discitur an-
tiphona." Vgl. Smits van Waesberghe, „Regulae Rhytmicae", 96.

22 Smits van Waesberghe, „Regulae Rhythmicae" (wie Anm. 21), 44.
23 Martin Gerbert (Hg.), Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum, Bd. 2, Reprint

Hildesheim 1963, 252ff. und Hieronymus de Moravia, Tractatus de musica, hg. von Simon
M. Cserba, Regensburg 1935, 4 (=Freiburger Studien zur Musikwissenschaft).



„Musicus und Cantor" 19

später bedient sich ihrer auch John of Tewkesbury, Kompilator der Quatuor
principalia musicae, unter der Kapitelüberschrift „Quis est musicus et
differentia musicorum et cantorum".24

Auch Jacobus Leodiensis, der große Theoretiker des ausgehenden 14.

Jahrhunderts, reflektiert die beiden Positionen.25 Gleichzeitig bezeugt seine Schrift,
dass spätestens auf dieser im Spätmittelalter angesiedelten Rezeptionsebene
ein Übersetzungsprozess für den Begriff „Musicus" abgeschlossen ist, auf
Grund dessen aus dem boethianischen frei geborenen Theoretiker, der die
Musik mittels der pythagoreischen Gesetze zu verstehen und zu beurteilen
vermag, ein theologisch gebildeter Kenner geworden ist, der sie als Schöpfung
des christlichen Gottes erkennt, eines Gottes, der die Welt - und damit auch
die Musik - nach Maß, Zahl und Gewicht zusammenhält.26 In der Einleitung
zu seinem sieben Bücher umfassenden Speculum Musicae, dem „umfangs- und
inhaltsreichsten Musiktraktat des Mittelalters",27 macht er geltend, seinen
Zeitgenossen die in Vergessenheit geratene Musica des Boethius wieder in
Erinnerung rufen zu wollen.28 Das tut er unter anderem dadurch, dass er das
dritte Kapitel seines ersten Buches mit der gleichen Überschrift versieht, wie
dies Boethius mit dem letzten Kapitel seines ersten Buches getan hatte - indem
er es der Frage widmete „was ein Musicus sei" („Quid sit musicus"). Zunächst
unterscheidet Jacobus zwischen dem „Musicus speculativus" oder „Musicus
qui theoricam habet" und dem „Musicus practicus" oder dem „Musicus qui
practicam habet". Danach verfügt der Musicus practicus nicht über die Fähigkeit

der Speculatio und kann deswegen nicht im eigentlichen Sinne Musicus
genannt werden. Boethius folgend werde er nach dem Instrument benannt,
das er spiele, er nenne sich also Citharaspieler, Flötenspieler, Lyraspieler etc.,
und einen in diesem Sinne musizierenden Sänger nenne man ebenfalls nicht
Musicus, sondern Cantor. Diese Musiker spielten und sängen nach dem Usus
und beherrschten die Gesetze, die der Musik zugrunde lägen, nicht.29

24 Gerbert, Scriptores ecclesiastici (wie Anm. 23), 203ff.
25 Roger Bragard (Hg.), Jacobus Leodiensis, Speculum Musicae. Liber primus, Rom 1955, 17 ff.

(=CSM 3).
26 „Omnia enim in numéro, pondéré fecit et mensura," op. cit., Liber septimus, Rom 1974, 31.
27 „[...] the most extensive and comprehensive music treatise of the Middle Ages"; vgl. F. Joseph

Smith, Jacobi Leodiensis Speculum Musicae I. A commentary, New York 1966, 6f.
28 „Hie venerabilis Boethii Musica, quae nunc magna ex parte derelicta videbatur, ad memoriam

revocatur"; vgl. Bragard, Speculum Musicae (wie Anm. 25), 11.
29 „Qui autem practicam habet, caret autem speculativa, non sic proprie musicus censeri

debet, et huius signum, secundum Boethium, est, quod tales non a musica denominantur, sed
aliunde, ab instrumentis scilicet musicalibus, quibus utuntur et musicae subserviunt, ut
citharoedus a cithara, tibicen a tibia, lyricen a lyra [...]. Qui autem naturalibus utuntur
instrumentis quibus vox formatur, usu quodam consonantias proferre scientes, musicales causas
illarum ignorantes, inter illas sufficienter distinguere nescientes, non illarum proprietates,
non numérales proportiones cognoscentes, [...] tales cantores dicuntur." Bragard, Speculum
Musicae (wie Anm. 25), 17.



20 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Der Musicus speculativus könne demgegenüber die essentiellen Bestandteile
der Musik mittels Ratio vernunftgemäß einordnen und mittels Speculatio
durchschauen, als da seien: die modi, den Rhythmus, die unterschiedlichen
Formen der Musikstücke sowie die Konsonanzen und ihre Proportionen. Falls
ein solcher Musikgelehrter nicht singen könne, ändere das nichts daran, dass er
ein eigentlicher Musicus sei.30 Positiv ausgedrückt: Der Musicus speculativus
des Jacobus kann durchaus ein praktizierender Musiker sein, aber nur dann,
wenn er den theoretischen Hintergrund seines Tuns kennt. Und nachdem er
so die boethianische Trennung zwischen Theoretiker und Praktiker zeitgemäß

umgedeutet hat, fährt Jacobus fort: „Von daher beschreibt Boethius den
Musicus so", und es folgt die bekannte Definition: „Musicus est qui ratione
perpensa canendi scientiam non servitio operis, sed imperio speculationis
assumit".31

Wo aber steckt die spezifisch christliche Komponente? Hier ist zunächst nach
der Bedeutung zu fragen, die Jacobus dem Wort „Speculatio" gibt. Er nennt
seinen Traktat Speculum musicae, einen „Spiegel der Musik".32 Dieser Spiegel
ist seinen Ausführungen nach nicht für die körperlichen Augen, sondern für
diejenigen des Geistes gemacht,33 er spiegele also eine geistige Wahrheit,34 die
freilich dem inneren Auge nicht auf allen Ebenen mit gleicher Deutlichkeit
erfassbar sei. Denn wenn man die Musica in ihrer umfassenden Substanz
betrachte, so beziehe sie sich auf „alles", auf Gott und die Lebewesen, auf das

Unkörperliche und das Körperliche, auf das Himmlische und auf das Irdische,
auf die theoretischen und die praktischen Wissenschaften.35

Dementsprechend reflektiert Jacobus im Nachwort zu seinem ersten Buch,
wie er in seinem Werk den Spiegel auf himmlische und irdische, auf körperliche

und außerkörperliche Substanzen gerichtet habe - auf Welten, die weit
entfernt und unseren Augen so undeutlich erschienen, als würden wir mit
Nachtaugen direkt in die Sonne schauen. Je weiter man den Spiegel in die
Entfernung richte, desto undeutlicher werde das Bild, während man bei einer
angemessenen Distanz deutlichere Konturen erhalte. Und so habe er den Spiegel

30 „Qui vero speculativam, absoluto vocabulo, musicus dicitur cui scilicet adest facultas, se¬

cundum speculationem et rationem propriam musicae convenientem, diiudicare de modis
et rythmis, de generibus cantilenarum, de permixtionibus, id est consonantiis, quae ex per-
mixtione sonorum generantur, et de proportionibus illarum [...]. Qui autem cantare nesciunt,
vel propter defectum vocis, vel quia talem non habent usum, sciunt tarnen consonantiarum
naturas et alia ad musicam theoricam spectantia, musici non amittunt nomen." Bragard,
Speculum Musicae (wie Anm. 25), 18.

31 Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 17.
32 Zur Verwendung dieses Terminus in mittelalterlichen Lehrschriften vgl. Smith, Speculum

musicae (wie Anm. 27), 33ff.
33 „Hoc autem opus ,Musicae speculum' dixerim, in quo mentis oculis aliqua speculari poterunt

[...]". Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 10.
34 Zum Folgenden vgl. auch Smith, Speculum musicae (wie Anm. 27), 37ff.
35 „Musica enim, generaliter sumpta, obiective quasi ad omnia se extendit, ad Deum et ad crea-

turas, incorporeas et corporeas, coelestes et humanas, et scientias theoricas et practicas."
Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25),11.



„Musicus und Cantor" 21

auch auf näherliegende Dingen ausgerichtet und dort klarere Bilder erhalten,36
womit er seine Ausführungen über die Konsonanzen, über Mensuren und
Proportionen, über die Klassifikation der Musik und vieles mehr meint, was er
im ersten Buch behandelt. Freilich habe er nicht alles erfassen können. Denn
die unklaren Eindrücke, die der hoch erhobene Spiegel einfange, würden sich
in aller Deutlichkeit erst den seligen Himmelsbewohnern erschließen, die in
den Genuss der allervollkommensten Musik, der Musica coelestis, kämen;
sie brauchten keinen Spiegel und kein Enigma, um Gott zu erfahren, denn
sie dürften ihn von Angesicht zu Angesicht erkennen.37

Der Musicus speculativus im Verständnis von Jacobus Leodiensis ist also
der musikalische Kenner, der seinen Spiegel auf die Musiktheorie richtet und
hier ein genaues Bild zu vermitteln vermag, der aber auch weiß, dass er diese
Realität im Sinne des Paulus sieht, wie sie sich im 1. Korintherbrief mitteilt,
nämlich „durch einen Spiegel in einem dunklen Wort, dann aber von Angesicht

zu Angesicht" - „Videmus enim nunc per speculum in aenigmate, tunc
autem facie ad faciem" (1. Korinther, 13). In diesem Bild des Musicus dürfte
sich auch die Musikerpersönlichkeit des Jacobus Leodiensis spiegeln.

Der Cantor hingegen ist ein Sänger, der gut und schön singen mag, dem
aber die höheren Zusammenhänge seines musikalischen Handelns verborgen
bleiben. Gleichwohl ist der Standpunkt des Jacobus praxistoleranter als derjenige

von Boethius. Denn er schließt sein Musicus-Kapitel mit dem Hinweis,
derjenige sei der fähigste Musicus, der beides beherrsche: die Musica theorica
und die Musica practica.38

4. Die Renaissance: Der Kapellsänger und der Komponist

Gut einhundertsiebzig Jahre nach Jacobus Leodiensis rückt Johannes Tinctoris
die Boethius-Definition in der tradierten Kombination mit Guidos Cantor-
Polemik unter dem Stichwort Musicus in sein Diffinitorium ein, und wieder

stellt sich die Frage, welch neuen Wein dieser große Theoretiker und

36 „Nos, in hoc libro, prout musica sumpta generaliter requirebat, aspeximus ad multa, ad quae-
dam difficilia, a nobis multum distantia, ad quae nos habemus, ut oculus noctue ad lucem
solis, nam Speculum istud extendimus ad corporales non modo humanas, elementares et coe-
lestes aliqualiter intuendas substantias; insuper, ad intelligentias etiam de suprema aliquid
tetigimus intelligentia. In Speculo autem, quanto altius est positum, et si plura reluceant,
quae a pluribus et remotius cerni possunt, minus tarnen perfecte, quantum ad visionem
naturalem, talia cernuntur quam si in débita positum esset distantia. Sed iam <hoc> Musicae
Speculum ad res proximiores intuendas retraximus, et, ibi, quaedam, quae necesse videbantur
ad perfectius quae restant intuenda, prospeximus, etsi non omnia, quia dici nequeunt omnia
vel debent in omnibus." Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25], 229; Smith, Speculum
musicae (wie Anm. 27), 39.

37 „Ipsi enim perfectissime hanc habent musicam, qui iam non in speculo et in aenigmate per
aliquod extrinsecum repraesentatum Deum contemplantur, sed immediate facie ad faciem
Deum intuentur, [...]." Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 41.

38 „Si quis autem musicam theoricam simul et practicam possideret, perfectior esset musicus eo
qui solum haberet alteram, dum tarnen perfecte ambas possideret, ut alteram alter possidet."
Bragard, Speculum musicae (wie Anm. 25), 19.



22 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Praktiker der Renaissance in den alten Schlauch gegossen hat. Johannes de
Grocheio - ein Zeitgenosse von Jacobus - hatte schon um 1300 mit klaren
Worten dagegen polemisiert, dass Musiktheoretiker sich mit Sphärenharmonie

und Engelsgesang befassten: Die Diskussion über Engelsgesang solle man
Theologen und Propheten überlassen, und die Theorie von den klingenden
Planeten widerspräche der Lehre von den Tongeschlechtern.39 Man wird also
davon ausgehen dürfen, dass der sechs Generationen später schreibende Tinc-
toris kaum noch der spätscholastischen Sichtweise eines Jacobus Leodiensis
gefolgt sein wird.

Grundsätzlich lässt sich seit dem 14. Jahrhundert die Tendenz beobachten,
die Polarisierung zwischen Musicus und Cantor zu entschärfen. So merkt Mar-
chetus von Padua im früheren 14. Jahrhundert an, der Cantor sei das Werkzeug
des Musicus: mittels des Cantors würde der Musicus das, was er durchdacht
habe, in die Praxis umsetze. Der Musicus sei gleichsam der Richter, und der
Cantor rufe aus, was der Richter beschlossen habe.40 Im 16. Jahrhundert wird
diese Arbeitsteilung bei Pietro Aron folgerichtig so konkretisiert, dass der
Terminus Musicus auf den Komponisten, der Begriff Cantor auf den ausführenden

Sänger oder Instrumentalisten angewandt wird.41

Implizit scheint diese Unterscheidung auch schon im Diffinitoiium getroffen
zu sein. Dort sind sieben Einträge Musikerberufen gewidmet, die wiederum
in vier Kategorien unterteilbar sind: zum Ersten die Gruppe der Cantores, der
Sänger („Cantor est qui cantum voce modulatur"), zu der auch der Tenorista
(„[...] qui tenorem canit"), der Contratenorista („[...] qui contratenorem canit")
und der Choralsänger, der „Hymnista" („[...] qui hymnos canit") zu zählen
sind; zum Zweiten die Gruppe der Sonatores, der „Klangerzeuger" („[...] qui
instrumento artificiali sive organico sive rhithmico musicam exercet"); zum
Dritten der Komponist, der Compositor („[...] est alicujus novi cantus editor")
und zum Vierten der Musicus, der mit der bekannten komplexen Definition
bedacht wird.

Die Cantor-Definition ist kurz, gänzlich unpolemisch und eindeutige auf
die sängerische Praxis bezogen, ebenso wie die anderen Sänger-Definitionen.
Und die des Sonitor bezieht sich ebenso unpolemisch wie eindeutig auf die
instrumentale Praxis. Das Gleiche gilt für die Compositor-Definition. Nur die
Musicus-Definition fällt in ihrer boethianischen Kompliziertheit gänzlich aus
dem Rahmen - der Musicus des Tinctoris muss also wohl einen besonderen

35 „Nec etiam pertinet ad musicum de cantu angelorum tractare, nisi forte cum hic fuerit theolo-
gus aut propheta. Non enim potest aliquis de tali cantu experientiam habere nisi inspiratione
divina. Et cum dicunt planetas cantare, videntur ignorare, quid sit sonus, sicut in divisione
particularia dicebatur." Ernst Rohloff (Hg.), Die Quellenhandschriften zum Musiktraktat des

Johannes de Grocheo nebst Übertragung des Textes und Übersetzung ins Deutsche, dazu
Bericht, Literaturschau, Tabellen und Indices, Leipzig 1967, 82.

40 Vgl. hierzu Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 21 f; Reimer, „Musicus - Cantor"
(wie Anm. 10).

41 Reimer, „Musicus und Cantor" (wie Anm. 10), 29 bzw. Reimer, „Musicus - Cantor", (wie
Anm. 10), 6f.



„Musicus und Cantor" 23

Rang einnehmen. Sucht man bei Tinctoris nach weiteren Berufsstandsnennungen,

dann wird man u.a. in den Vorworten zu seinen Traktaten fündig. Um
1475 bezeichnet er sich selbst im Diffinitorium zu Beginn seiner Widmung
an Beatrice d'Aragona bescheiden als „Niedrigsten unter denen, die sich mit
Musik beschäftigen".42 Dies ist darum bemerkenswert, weil er in den 70er
Jahren bereits ein bekannter und anerkannter Komponist war,43 was ihn aber
nicht dazu führte, sich Compositor zu nennen. An anderen Orten bezeichnet
er sich mit gleicher Bescheidenheit als „den Geringsten unter denen, die sich
zu den mathematischen Wissenschaften [zum Quadrivium] bekennen",44 oder
als „den Geringsten unter den Musikgelehrten" - „inter musicae professores
[...] minimus".45 Im Liber de arte contrapuncti nennt er sich einen „Musicus"
- den „Geringsten unter den Musici des Königs von Neapel" - „inter musicos
eius minimus".46

In den drei Schriften, in denen Tinctoris von seinen komponierenden Zeitgenossen

spricht, nennt er diese meist „Compositores". Im Proportionale musices,
das wohl um die gleiche Zeit wie das Diffinitorium entstanden ist, preist er
die „Compositores" Dufay, Binchois, Ockeghem, Busnois, Regis und Caron als
Schöpfer einer „neuen Kunst", die bestimmt sei durch eine „unermessliche
Süße", die diese Compositores der Musik ebenso subtil wie ingeniös einkomponiert

hätten. Gleich darauf kritisiert er die genannten Komponisten freilich
heftig, weil sie die musikalischen Proportionen entweder gänzlich ignorierten
oder sie falsch darstellten. Dies rühre von ihrer Ahnungslosigkeit in Sachen der
„arithmetica" her, ohne die keiner in der Musik glanzvoll dastehen könne.47

Ebenso konsequent, wie er seine Zeitgenossen als Compositores bezeichnet,
nennt er im Proportionale die alten Autoritäten „Musici": Jesus Christus, der

4J „[...] Johannes Tinctoris eorum qui musicam profitentur infimus [...]". Peter Gülke (Hg.),
Johannes Tinctoris, Terminorum musicae diffinitorium, Faksimile der Inkunabel Treviso
1495. Mit der Übersetzung von Heinrich Bellermann und einem Nachwort von Peter Gülke,
Kassel etc. 1983, [a.IIj.

43 Peter Gülke im Nachwort zu: Johannes Tinctoris, Terminorum musicae diffinitorium, (wie
Anm. 42), 59 und 73; vgl. auch Thomas A. Schmid, „Der Complexus effectuum musices des
fohannes Tinctoris", Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis 10 (1986), 121.

44 „[...] Johannes Tinctoris inter eos qui iura scientiasque mathematicas profitentur minimus":
Liber de natura et proprietate tonorum, ed. Albert Seay in: Johannis Tinctoris opera theo-
retica I, AIM 1975, 65 CSM 22); ähnlich im Liber imperfectionum notarum musicalium:
„[...] Tinctoris [artis musicae] professor minimus"; ibid., 143 und im Tractaus alterationum:
Johannes Tinctoris inter legum et artium mathematicarum studiosus minimus", ibd., 173
oder im „Complexus effectuum musicae"; vgl. Thomas A. Schmid, „Der Complexus effectuum

musices" (wie Anm. 43), 140.
45 Im Proportionale musices. Vgl. Albert Seay (Hg.), Johannis Tinctoris Opera theoretica II,

AIM 1978, 9 CSM 22).
46 Vgl. Albert Seay (Hg.), Johannis Tinctoris Opera theoretica II, AIM 1975, 11 CSM 22).
47 „Sed proch dolor! Non solum eos immo complures alios compositores famosos quo miror

dum tarn subtiliter ac ingeniöse tum incomprehensibili suavitate componunt, proportiones
musicas aut penitus ignorare aut paucas quas noverint perperam signare cognovi. Quodqui-
dem ob defectum arithmeticae, sine qua nullus in ipsa musica praeclarus evadit, contingere
non dubito." Vgl. Seay, Johannis Tinctoris Opera theoretica II (wie Anm. 45), 10f.



24 Dagmar Hoffmann-Axthelm

in der Proportio dupla aus zweien - Gott und den Menschen - eines gemacht
habe,48 sei der höchste Musicus, und in seiner Kirche seien wunderbare Musici
erblüht, wie Gregorius, Ambrosius, Augustinus, Hilarius, Boethius, Martianus,
Guido und Johannes de Muris. Cantores nennt er konsequent die Sänger, die
in den Kapellen der christlichen Herrscher singen. Diese seien bestrebt, nach
Art des Königs David das Gotteslob zu vermehren, und verschiedene Cantores

würden hier in unterschiedlichen, aber nicht gegeneinander gerichteten
Stimmen ein frohes und schönes Gotteslob singen.49

Im Prolog zum Liber de arte contrapuncti nennt er die alten Autoritäten
Plato, Pythagoras, Cicero, Macrobius, Boethius und Isidor Philosophi und die
zeitgenössischen Komponisten Compositores. Bei dieser Gelegenheit gibt er
auch eine Stellungnahme zum Thema „Sphärenharmonie" ab: Die Alten hätten
gemeint, dass die Sternkreise sich in harmonischen Klängen bewegten, was
er unter Bezug auf Aristoteles und „unsere neueren Philosophen" weit von
sich weist: Im Himmel gäbe es keinen Klang, und daher könnten dort auch
keine Konsonanzen erklingen, weil die nun einmal durch Klang entstünden.
Dann folgt die berühmte Passage, dass man keine Komposition, die vor mehr
als 40 Jahren entstanden sei, mit Genuss anhören könne. Heute dagegen
blühten neben einer Unzahl guter Sänger unendlich viele Compositores, und
es folgt eine von Ockeghem angeführte Komponistenliste. Bei dieser
Gelegenheit bringt Tinctoris einen wichtigen Gedanken ein: Er wisse nicht, ob
dieser Qualitätszuwachs der Wirkung himmlischer Einflüsse oder konstanter
Übung zu verdanken sei.50

Eine Antwort auf genau diese Frage gibt er am dritten Ort seiner
Erörterungen zu den komponierenden Zeitgenossen, dem Complexus effectuum
musices. Hier nennt er die Autoritäten wiederum „Viri philosophi", die
durchschnittlichen zeitgenössischen Komponisten Musici oder Compositores und

48 Tinctoris paraphrasiert hier Paulus, Epistula ad Ephesos 2, 14: „Ipse [Jesus Christus] enim
est pax nostra, qui fecit utraque unum [...]".

49 „At qui postquam plenitudo temporis advenit, quo summus musicus Jesus Christus, pax
nostra, sub proportione dupla fecit utraque unum in eius ecclesia miri floruere musici, ut
Gregorius, Ambrosius, Augustinus, Hilarius, Boethius, Martianus, Guido, Johannes de Muris
[...]. Denique principes Christianissimi [...] cultum ampliare divinum cupientes more Davidi-
co capellas instituerunt in quibus diversos cantores per quos diversis vocibus, non adversis,
Deo nostro iocunda decoraque esset laudatio [...]." Vgl. Seay, Tinctoris Opera theoretica II
(wie Anm. 45), 10.

50 „Neque quod satis admirari nequeo quippiam compositum nisi citra annos quadraginta extat
quod auditu dignum ab eruditis existimetur. Hac vero tempestate, ut praeteream innume-
ros concentores venustissime pronuntiantes, nescio an virtute cuiusdam caelestis influxus
an vehementia assiduae exercitationis infiniti florent compositores, ut Johannes Okeghem,
Johannes Regis, Anthonius Busnois, Firminus Caron, Guillermus Faugues, qui novissimis
temporibus vita functos Johannem Dunstaple, Egidium Binchois, Guillermum Dufay se

praeceptores habuisse in hac arte divina gloriantur. Quorum omnium omnia fere opera tantam
suavitudinem redolent ut, mea quidem sententia, non modo hominibus heroibusque verum
etiam Diis immortalibus dignissima censenda sint." Vgl. Seay, Tinctoris Opera theoretica
II (wie Anm. 45), 12. Vgl. hierzu Rob C. Wegman, „Johannes Tinctoris and the ,new art'",
Music & Letters 84 (2003) 171-188.



„Musicus und Cantor" 25

die ruhmreichen unter ihnen gleichfalls Musici oder Primi Compositores: Es

gäbe viele Komponisten, die es zu Geld und Ehren gebracht hätten, aber das
sei eher eine Sache des Zufalls. Der unsterbliche Ruhm, in dessen Glanz die
Primi Compositores stünden, sei durch virtus erworben, d.h. durch Lernen,
Arbeit und Tüchtigkeit.51 Nach Tinctoris ist die neue kompositorische Qualität
also kein Geschenk des Himmels, sondern eine Folge erhöhten Einsatzes von
Seiten der Komponisten.

Will man aus diesem vermischten Befund eine Hierarchie der Musikerberufe
herausfiltern, so ist deutlich, dass für Tinctoris Cantores nicht gleich Cantores
und Musici nicht gleich Musici sind. Die unterste Stufe ist durch diejenigen
Musiker gegeben, die Tinctoris mit dem Guido-Zitat erfasst: die Cantores und
Sonitores, die nichts von Musiktheorie verstehen. Dann folgen die Cantores
in den Kapellen, dann die Musici oder Compositores, die zwar schöne Musik
schreiben, die aber falsche Proportionszeichen setzen. Auf der höchsten Stufe

stehen die Musici, auf die die boethianische Definition gemünzt ist: jene
gelehrten Musiker, die auf Grund eigener Arbeit und Tatkraft gelernt haben,
unvorstellbar süße Musik nach Art der neuen Kunst zu komponieren und die
diese Kunst vor dem Hintergrund der Kenntnis der proportions- und notati-
onsbezogenen Aspekte der Musik - also der Ars arithmetica - beherrschen.
Die alten Autoritäten stehen außerhalb dieser Hierarchie, zumal sie sich, wie
Tinctoris sagt, zwar eifrig mit den Concordantiae beschäftigt hätten, aber
heute keine Kenntnis darüber bestünde, ob sie auch als Komponisten tätig
gewesen wären.52

Und wie steht es mit dem von Jacobus in den Mittelpunkt gestellten Aspekt
des Musicus als eines um die göttlichen Zusammenhänge Wissenden? Zwar
erteilt Tinctoris dem Aspekt der Sphärenharmonie eine klare Absage. Aber
wenn er Christus als höchsten Spielmann darstellt, der seine Kirche in der
Proportio dupla eingerichtet habe, so klingt hier doch noch der alte Gedanke
von der Einheit göttlicher und menschlicher Harmonie an. Diese Einheit wird
nun freilich nicht mehr als Glaubensrealität, sondern als Metapher gedacht.

Ich meine also, es sei dieses Idealbild eines Musikers, das Tinctoris vor Augen
hatte, als er in seinem Diffinitorium unter das Stichwort „Musicus" die alte

51 „Taceo plurimos musicos eximiis opibus dignitatibusque donatos, quoniam etsi honores ex
hiis adepti sunt, fame immortali quam primi compositores sibi extenderunt, minime sunt
conferendi. Illud enim fortune istud autem virtutis opus est." Vgl. Schmid, „Der Complexus
effectuum musices" (wie Anm. 43), 156.

52 »[•••] quibusquidem concordantiis, licet veteres etiam musici ut Plato, Pythagoras, Nicoma-
chus, Aristoxenus, Philolaus, Archytas, Ptolomaeus ac alii numerosi, ipse quoque Boethius,
operosissime incubuerint, tarnen qualiter ordinäre componereque soliti sint nobis minime
notum est." Vgl. Seay, Tinctoris Opera theoretica II, (wie Anm. 45), 12. Die anschließende
Bemerkung, er, Tinctoris, habe etliche anonyme alte Lieder in der Hand gehabt, die so unpassend

und dumm komponiert seien, dass sie den Ohren eher geschadet als sie erfreut hätten,
suggeriert dem Leser, dass er gut daran täte, diese Musik gar nicht erst zu hören oder zu
lesen.



26 Dagmar Hoffmann-Axthelm

Definition des Boethius setzte: eines mit den Denkern der klassischen Antike
vertrauten, in den Artes liberales - zumal im Quadrivium - ausgebildeten, im
christlichen Glauben ruhenden und die zeitgenössische Musiktheorie ebenso
wie die neue Kunst des Komponierens beherrschenden Geistes. Mit anderen
Worten: Der Musicus des Diffinitorium ist ein Spiegelbild seines Autors
Johannes Tinctoris.

5. Hochbarock: Der Spieler und der Stümper

Ein weiterer großer Zeitsprung führt zum letzten Beispiel. 1701 erschien in
Prag wieder ein Musiklexikon - meines Wissens das erste gedruckte,
ausschließlich auf die Musik bezogenes Lexikon nach Tinctoris' Diffinitorium,
die lateinischsprachige Clavis ad Thesaurum Magnae Artis Musicae - der
„Schlüssel zum Schatz der großen Ars Musica" - von Thomas Balthasar Ja-
nowka.53 Das Buch war so erfolgreich, dass 1715 eine zweite Auflage erscheinen

konnte, und auch etliche spätere Musikgelehrte - z.B. Johann Gottfried
Walther, Jacob Adlung oder Nikolaus Forkel - kannten und zitierten es. Eine
besondere Pointe: In dem Exemplar, das dem Verlag Frits Knuf 1973 als Vorlage

für seinen Nachdruck diente, findet sich der Besitzervermerk „J.B. Bach,
Org. Isnac. 1705" - „Johann Bernhard Bach, Organist zu Eisenach 1705" - ein
Mitglied der weitverzweigten Bach-Familie und Cousin zweiten Grades von
Johann Sebastian Bach.

Thomas Baltasar Janowka (1669-1741) hatte an der Prager Universität die
Artes studiert und übte fünfzig Jahre lang das Amt des Organisten an der
Teynkirche aus. Dieses Nebeneinander von Ars und Usus, von Theorie und
Praxis, spiegelt sich auch in seinem Musiklexikon. Seine Begriffe stammen
mehrheitlich aus den Bereichen der Musik- und Satzlehre, der Notation, der
Formenlehre und der Instrumentenkunde. Praxisbezogen zeigte Janowka sich
auch im Hinblick auf seine Musikbeispiele, die er Werken von Komponisten
seiner Vätergeneration - z.B. Johann Hieronymus Kapsberger - oder direkter
Zeitgenossen - z.B. Johann Kuhnau oder Johannes Speth - entnahm. Der
Artikel „Musica" kommt dagegen eher altertümlich daher. Janowka zitiert hier
zunächst alte Autoritäten wie Augustinus, wonach die Musik eine „scientia
bene modulandi" - eine „Wissenschaft, gut in den richtigen Abmessungen zu
singen" sei, dies aber nicht im Original, sondern im Wortlaut des Renaissancegelehrten

Gregor Reisch.54 Reisch hatte 1503 eine Enzyklopädie namens
Margarita philosophica - „Philosophische Perle" - im Druck erscheinen lassen, in
der sich auch je eine Lehrschrift über Musica speculativa und Musica practica
befinden. Das Buch hatte im deutschsprachigen Raum einen so großen Erfolg,

53 Im gleichen fahr erschien bei C. Ballard in Paris der Dictionahe des termes grecs, latins et
italiens von Sébastien de Brossard.

54 „Musica à S. Augustino in Margarita Philosoph: Reichi lib. 5. Tract. 1. C. 2. citato definitur,
quöd sit scientia bene modulandi." Thomas Balthasar Janowka, Claves ad thesaumm magnae
artis musicae, Prag 1701, Reprint Amsterdam 1973, 80.



„Musicus und Cantor" 27

dass Erasmus von Rotterdam mit spitzer Feder bemerkte, die Meinungen von
Reisch hätten bei den Deutschen das Gewicht eines Orakels.55

Janowka fährt in seinem „Musica"-Artikel damit fort, dass er die bekannte

Frage aufwirft, wer sich als „Musicus" betiteln dürfe und wer nicht. Das
Wort Musicus leite sich, ebenso wie das Wort Musica, von griechisch „mu-
sa" - „Gesang" ab, und der Musicus werde von Gregor Reisch als jemand
beschrieben, der - und nun folgt der Boethius-Text - die „scientia canendi"
und in Klammern: „aut ludendi" - also die Kunst des Singens oder Spielens

- durch genau erwogenes Denken „nicht als Knechtsarbeit, sondern als Gabe
der Reflexion" ausübe.

Unde etiam Musicus provenit, qui à Reicho loco suprà citato describitur esse rati-
one perpensa canendi (aut ludendi etc.) Scientiam non servitio operis, sed imperio
rationis assumens.56

Zunächst also schreibt Janowka die Boethius-Definition Gregor Reisch zu.
Dann glossiert er diesen Text mit der Versicherung, bei dem Musiker, der
ein „Musicus" sei, träfe sich das Vermögen zu singen und zu spielen mit der
im Verstand ruhenden Erfahrung im Umgang mit dieser Ars.57 Weiter auf
den Spuren von Boethius und Reisch wandernd beschreibt er folgende drei
Musiker-Typen:

- Erstens diejenigen, die zwar gut spielen oder singen, die aber die Verbindung zur
Theorie nicht herstellen könnten: hierbei dächte er vor allem an Lautenisten, die
zwar fähig seien, aus deutschen Tabulaturen zu spielen, die aber die von ihnen
praktizierten Griffe nicht als Intervalle oder Proportionen erkennen würden.
Diese könne man nicht als Musici im wahren Sinne des Wortes bezeichnen.58

- Zweitens diejenigen, die zwar weder singen noch spielen könnten, die aber kraft
ihres Gehörs und ihrer Beherrschung der Theorie Musik richtig zu beurteilen
wüssten. Diese könne man Musici nennen.59

- Drittens seien diejenigen „Musici", die spielen bzw. singen könnten und darüber
hinaus die Ars musica beherrschten.60

Wo ist in diesen mit altem Gedankengut befrachteten Äußerungen der neue
Wein zu finden? Janowka war gleichermaßen Musikgelehrter und praktizierender

Kirchenmusiker - wir wissen nichts von einer kompositorischen Tätigkeit.
Und so mag es sein, dass er nicht daran interessiert war, die alte Rivalität

55 „[...] eius sententia apud Germanos oraculi pondus habet." Klaus W. Niemöller, Artikel „Reis¬
ch, Gregor" in: Alte MGG Bd. 11, Kassel etc. 1963, Sp. 205.

56 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 80.
57 »[•••] ab ipso artis exercitio, seu actuali per se considerata canendi (idem de luso etc.) opera-

tione materialiter sumptum. À scientia autem, & Artis hujus in intellectu residente peritia
formalem St propriè dictum constitui Musicum". Wie Anm. 54, 80.

58 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 81.
59 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 81 f.
60 Janowka, Claves ad thesaurum (wie Anm. 54), 82.



28 Dagmar Hoffmann-Axthelm

zwischen Praktikern und Theoretikern bzw. zwischen Praktikern und
Komponisten erneut anzufachen. Für ihn steht derjenige Musiker auf der höchsten
Stufe der Hierarchie, der sein Instrument kennt und es gut spielt und der
darüber hinaus alle Bereiche der Musiktheorie beherrscht: ein Musiker also,
wie Janowka einer war.

Ein Wort noch zu dem Detail, dass Janowka die alte Formulierung, ein
„Musicus" sei der, der die musikalische Wissenschaft nicht „als Knechtsarbeit"

(„servitio operis"), sondern „als Gabe der Reflexion" („imperio rationis")
verwendet. Eine solche Einstellung würde den eben skizzierten Ausführungen
widersprechen, nach denen der zwar Reflektierende, aber eben auch
Praktizierende der wirkliche Musicus sei. Hat Janowka die Formulierung einfach
gedankenlos von Reisch abgeschrieben, ebenso gedankenlos vielleicht, wie
dieser sie von Boethius übernommen haben mag? Reisch war Theologe und
Universalist, Janowka hingegen ein Musiker, der offensichtlich stolz auf seine

praktischen Fähigkeiten als Organist war, und so sollte er sich bei seiner
Wortwahl etwas Sinnvolles gedacht haben.

Aufschluss im Hinblick auf diese Frage gibt Jean-Jacques Rousseau (1712-1778),
ein berühmter spätgeborener Zeitgenosse Janowkas. In seinem 1768 als
Musiklexikon erschienenen Dictionnaire de musique liest man im Artikel „Musicien"

zunächst, dass dieses Wort sich gleichermaßen auf denjenigen beziehe,
der Musik komponiere wie auch auf den, der sie ausführe. Im Rahmen eines
kurzen historischen Rückblicks kommt Rousseau dann auf Boethius zu
sprechen, der „nicht denjenigen mit dem Namen ,musicien' ehren wolle, der Musik
als sklavischen Dienst der Finger und der Stimme" - „par le ministère servile
des doigts et de la voix" praktiziere, sondern denjenigen, der diese Kunst „auf
Grund von Vernunft und theoretischer Kenntnisse" - „par le raisonnement
et la spéculation" ausübe.61 Wenig später doppelt er nach, die Musiker seiner
Zeit, die sich mehrheitlich mit dem Ausführen der Noten und gewisser
Gesangsübungen begnügten, seien sicher nicht beleidigt, wenn man sie nicht für
große Philosophen hielte.

Rousseaus Verachtung trifft also nicht die ausübenden Musiker schlechthin,
sondern nur die, die geistlos das ihnen Vorgegeben repetierten, ohne die Musik
mit eigenem Leben zu füllen. Aus dem unfreien, weil körperlich arbeitenden
Musiker des Boethius ist - bei gleicher Formulierung - ein geistloser Musiksklave

geworden, und ich denke, die hier von Rousseau implizit vorgenommene
Unterscheidung in inspirierte und mechanisch funktionierende Musiker

darf man auch Janowka unterstellen, wenn er einmal mehr - und meines
Wissens als Letzter einer über 1200 Jahre dieser Tradition folgenden Reihe

61 „Ce nom se donne également à celui qui compose la Musique & à celui qui l'exécute. [...]
Aussi Boëce veut-il pas honorer du nom musicien celui qui pratique seulement la Musique
par le ministère servile des doigts & de la voix; mais celui qui possédé cette science par le
raisonnement & la spéculation. [...] Cependant les musiciens des nos jours, bornés, pour la
plûpart, à la pratique des Notes &. de quelques tours de Chant, ne seront guères offensés,
je pense, quand on ne les tiendra pas pour de grands Philosophes." Jean Jacques Rousseau,
Dictionnaire de musique, Paris 1768, Reprint Hildesheim etc. 1969, Artikel „Musicien".



„Musicus und Cantor" 29

von Musikgelehrten - vom „servitium operis" und „imperium speculationis"
des Musicus spricht.

*

Zum Schluss möchte ich nochmals auf unsere „Große Alte Dame", die Schola
Cantorum Basiliensis, zurückkommen: Als sie mir 1971 erstmals ihre Tore
öffnete, herrschte in ihrem Innern eine eher kontraproduktive Spannung
zwischen einigen ihrer Musici und Cantores. Auch jetzt noch scheint mir diese
Spannung lebendig zu sein. Aber sie hat sich zwischen den heutigen
Theoretikern und Praktikern zu einer reichen und produktiven Zusammenarbeit
gewandelt: sie hält die Neugier wach, und sie führt zu „spannenden" Resultaten

im Unterricht, in den Konzerten, den CDs und in den Publikationen.
Herzlichen Glückwunsch, liebe Schola, et ad multos annos!





31

„SCHONE ITALIENISCHE MUSICALISCHE KUNSTSTUCKE UF
TEUTZSCHEM BODEN" - ÜBER DAS KOMPONIEREN NACH DEM

DREISSIGJÄHRIGEN KRIEG

von Peter Wollny

Im Rahmen eines wissenschaftlichen Symposiums, das über die Epochen
hinweg nach Zeugnissen für - wie auch immer geartete - „Verhandlungen
mit der Musikgeschichte" fragt, mag man zunächst geneigt sein, das mittlere

17. Jahrhundert für kein fruchtbares oder auch nur geeignetes Thema
zu halten. Denn die Musiker jener Zeit scheinen nach vorn zu blicken, ihre
Werke mit der Vergangenheit brechen, zumindest aber den Dialog mit ihr
nicht suchen zu wollen. Die deutsche Musik nach 1650, zumal die in den
protestantischen Gebieten entstandene, vermittelt denn auch zunächst den
Eindruck einer überraschenden Innovativität. Sie unterscheidet sich von der
Musik der Vorkriegszeit in nahezu sämtlichen Parametern, von der temporalen

Ordnung über satztechnische Prinzipien - speziell die Funktion der
Instrumental- und Vokalstimmen einschließlich des Generalbasses - und die
klangliche Organisation bis hin zur Definition von Gattungen und Formen.1
Angesichts des Eindrucks klanglicher Neuartigkeit und Frische, die die ab etwa
1650 entstandene deutsche Musik auch dem heutigen Zuhörer noch deutlich
vermittelt, wird jedoch leicht übersehen, daß die Werke jener Zeit innerhalb
eines gesellschaftlichen Gefüges entstanden, das auf die Kontinuität des
Bewährten bedacht war und in dem überaus starke beharrende Kräfte wirkten.
Für die Einhaltung bestimmter, seit der Reformationszeit festgelegter Normen
sorgten an Lateinschulen, städtischen Kirchen und in höfischen Kapellen die
auch nach dem Dreißjährigen Krieg unverändert gültigen Musikverordnungen
der Konsistorien, für deren Einhaltung in den Städten die Ratskollegien und
an den Höfen die Superintendenten und Hofmarschallämter verantwortlich
waren. Doch auch die Musiker selbst achteten, was häufig übersehen wird,
auf die Wahrung von Normen und etablierten Traditionen,- anders sind die
bekannten ermahnenden Passagen, die Heinrich Schütz im Vorwort seiner
Geistlichen Chormusik von 1648 an seine Musikerkollegen richtete, nicht
zu verstehen.2

In die gleiche Richtung zielen die in Kompositions- und Satzlehren der Zeit
wiederholt zu findenden Anregungen, man möge seine Werke nach bewähr-

1 Man vergleiche nur die bekannten Motettensammlungen von Erhard Bodenschatz (Florile-
gium Portense I—II, Leipzig 1618 und 1621) und die dreißig Jahre später erschienenen beiden
Teile der Kernsprüche von Johann Rosenmüller.

2 Vgl. Werner Braun, Der Stilwandel in der Musik um 1600, Darmstadt 1982 (Erträge der
Forschung, 180), 14-29, und Friedhelm Krummacher, Die Choralbearbeitung in der
protestantischen Figuralmusik zwischen Prätorius und Bach, Kassel 1978 (Kieler Schriften zur
Musikwissenschaft, 22), 19-57.



32 Peter Wollny

ten Modellen einrichten. Daß dieser Ratschlag sich keineswegs, wie häufig
angenommen, ausschließlich an angehende, noch unerfahrene junge Komponisten

richtet, belegt das Beispiel des Stuttgarter Hofkapellmeisters Samuel
Capricornus, der um 1660 in einer umfangreichen Apologie seines Schaffens
bekannte, daß er die „vortrefflichen Componisten" der Wiener Hofkapelle
Giovanni Valentini und Antonio Bertali „in theils Sachen imitire".3 In einem
Brief von Adam Krieger aus dem Jahr 1657 liest man gar die bemerkenswerten
Worte, es reiche heutzutage nicht mehr aus, „Ein, zwey, drey oder mehr Stücke
zusammen setzen" zu können, sondern man müsse „sehen, wie Sie gesetzet
seyn, aus was vor einem Geist Sie fließen, bey welchem fundamentierten
und berühmten Künstler diese Wißenschaft erlernet worden, denn für sich
selbst wird keiner was tüchtigs fürbringen können".4 Welchen Stellenwert die
„imitatio authorum" im mittleren 17. Jahrhundert aber tatsächlich einnimmt,
welche Rolle sie in der „Problemgeschichte des Komponierens" spielt, ist eine
noch kaum gestellte, geschweige denn befriedigend beantwortete Frage. Eine
von mir in den letzten Jahren durchgeführte umfassende Untersuchung des
erhaltenen Repertoires der protestantischen Figuralmusik jener Zeit hat
allerdings nach und nach soviel neues Material zutage gefördert,5 daß ich
nunmehr den Versuch unternehmen kann, einige Grundzüge des Komponierens
nach vorgegebenen Modellen zu erläutern und anhand einiger Fallbeispiele
die Historizität der Musik um 1650 aufzuzeigen.

Bei der Auseinandersetzung mit Vorbildern lassen sich verschiedene Grade der
Abhängigkeit beobachten. Wenn ich im folgenden den Versuch einer Typologie
vorstelle, dann möchte ich sogleich vorab sagen, daß die Klassifizierung den
alleinigen Zweck verfolgt, die komplexen Sachverhalte anschaulich zu machen.
In Wirklichkeit sind die vielfältigen individuellen Form- und
Gestaltungskonzeptionen weit eher durch das Bild eines Kontinuums mit eher graduellen
Abstufungen zu charakterisieren als durch ein Klassifikationssystem nach
vorab definierten Kriterien.

1. Meine erste Kategorie betrifft die Bearbeitung einer vorgefundenen
Komposition, die etwa durch Umtextieren, Umbesetzung oder Transposition
gewissermaßen „mechanisch" verändert wird. Einen kreativen, manchmal gar
künstlerisch motivierten Eingriff stellt das Hinzufügen von Zusatzstimmen
dar. Wir assoziieren diese Praxis unwillkürlich mit dem 15. Jahrhundert, etwa
mit dem Schaffen von Dufay und Ockeghem. Daß sie jedoch auch zweihundert
Jahre später noch lebendig war, belegen meine ersten beiden Beispiele.

3 Zitiert nach Josef Sittard, „Samuel Capricornus contra Philipp Friedrich Böddecker", in:
Sammelbände der Internationalen Musikgesellschaft 3 (1901/02), 87-128, speziell 98.

4 Wiedergegeben bei Helmuth Osthoff, Adam Krieger (1634-1666). Neue Beiträge zur
Geschichte des deutschen Liedes im 17. Jahrhundert, Leipzig 1929, 104.

5 Peter Wollny, Studien zum Stilwandel in der protestantischen Figuralmusik des mittleren
17. Jahrhunderts (Habilitationsschrift, Universität Leipzig 2009; Veröffentlichung vorgesehen
in den Schweizer Beiträgen zur Musikforschung).



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 33

Im Bestand des älteren Teils der Sammlung Grimma (heute aufbewahrt in
der Sächsischen Landes- und Universitätsbibliothek Dresden) findet sich der
Stimmensatz zu einem Konzert, das auf seiner Titelseite wie folgt beschrieben
wird: „Euge serve bone et fid[elis] I à I Joanne Piscator I à 4. I 2. Tenor. I Alto I

Basso I con I 2 Viol. J. Ros. I con I Continuo"/' Auffällig ist die zweifache
Nennung eines Autors und die merkwürdig unstimmige Besetzungangabe
(einerseits heißt es „ä 4", andererseits sind insgesamt sechs obligate Stimmen
genannt). Es scheint also, als sollte angedeutet werden, daß die rein vokale
Substanz (ATTB) von einem „Johann Piscator" stammt, während die Partien der
beiden Violinen offenbar eine spätere Zutat von Johann Rosenmüller darstellen.

Da die Abschrift zu einer aus Leipzig stammenden Quellengruppe gehört,
beanspruchen die differenzierten Angaben hohe Glaubwürdigkeit. Tatsächlich
läßt sich das rein vokale Originalwerk auch anderweitig nachweisen - es findet

sich als Nr. 29 in dem 1632 in Innsbruck erschienenen Druck Quadriga
Musica des dortigen Hoforganisten Georg Piscator. Diese Sammlung umfaßt
je acht Kompositionen für ein bis vier Singstimmen und Basso continuo, die
ausgesprochen italienische Züge tragen. Piscators Stil ist offenbar geprägt von
seinem für die Jahre 1626-1628 belegten Studienaufenthalt in Venedig und
Rom; zahlreiche Stilmerkmale erinnern an das Schaffen von Alessandro Grandi
und Lodovico Viadana.7 Anhand der in Grimma handschriftlich überlieferten
erweiterten Fassung lassen sich - verglichen mit der gedruckten Originalversion

- folgende Bearbeitungsprinzipien ausmachen (siehe Anhang 1):

- Die ergänzenden Instrumente betreffen zwei neu komponierte Partien sowie
eine im Titel nicht vermerkte Aufspaltung des Generalbasses, die vor allem
der klanglichen Differenzierung dient. Neben der eigentlichen Continuo-
Stimme findet sich noch eine als „Violon et Spinetto" bezeichnete Partie,
die als eigene Fundamentstimme für die Instrumentalgruppe konzipiert
ist und an all den Stellen, an denen die Violinen spielen, den Continuo
verstärken soll.

- In der Grimmaer Fassung wird das Werk von einer kurzen Sinfonia eingeleitet,

deren motivisches Material (T. 1-3) dem ersten Vokalteil entnommen

ist. Der weitere Verlauf der Sinfonia hält sich eng an die vorgegebene
musikalische Substanz. Die Fortführung (T. 4-6) stellt sich als nur leicht
veränderte transponierte Wiederholung der ersten drei Takte heraus, während

die abschließende Passage (T. 7-11) gewissermaßen als eine Fortspin-
nung und Rückführung zur Grundtonart gelten kann. Eine verkürzte und
leicht variierte Fassung der Sinfonia erklingt noch einmal vor Beginn des
Schlußteils, an einer Stelle, an der Piscator auch in den Singstimmen kurz
den Anfang wieder aufgreift.

6 Quelle: D-Dl, Mus. 2011-E-500.
Zur Biographie Piscators und zu einer knappen Würdigung seines Schaffens siehe MGG2,
Personenteil, Bd. 13, Sp. 632-633 (A. Beer). Eine ausführlichere Einordnung seines Schaffens
findet sich bei Axel Beer, Die Annahme des „Stile nuovo" in der katholischen Kirchenmusik
Süddeutschlands, Tutzing 1989.



34 Peter Wollny

- Innerhalb der Vokalteile wird die Instrumentalgruppe gewöhnlich dort
eingesetzt, wo nur eine der vier Singstimmen beschäftigt ist (etwa T. 19 ff.).
Klanglich etwas dünne Passagen werden dadurch aufgefüllt. Noch wichtiger

erscheint allerdings der Umstand, daß erst durch die Instrumente eine
fließende Verbindung der einzelnen Vokalphrasen erzielt wird. Denn in
Piscators Komposition kommt der rhythmische Fluß an Kadenzen häufig
ins Stocken oder gar völlig zum Stillstand, da die Singstimmen meist streng
nacheinander einsetzen und ihre Phrasen sich kaum überschneiden (siehe
T. 20 und 34). Die durch die Violinen an all diesen Stellen hergestellte
Verzahnung wirkt so organisch, daß man diese Partien kaum als spätere
Zutat erkennen würde, würde nicht der Druck von 1632 einen autorisierten
Beleg für die Gestalt der Originalfassung liefern.

- Aus satztechnischer Sicht erscheint bedeutsam, daß die beiden Violinen
durchweg selbständig geführt sind. Sie erweitern den ursprünglich
vierstimmigen Satz also zu einer realen Sechsstimmigkeit.

Rosenmüllers Bearbeitung ist somit verschiedenen Grundsätzen verpflichtet.
Zum einen ist seine Ehrfurcht vor der Vorlage auffällig: Piscators vierstimmiges
Konzert bleibt notengetreu erhalten und wird an keiner Stelle in seiner Substanz
modifiziert. Die hinzugefügten Stimmen erfüllen hingegen mehrere Funktionen.
Hier steht die satztechnische Geschicklichkeit des Bearbeiters auf dem Prüfstand,
man könnte auch von der Lösung einer selbstgestellten kontrapunktischen
Aufgabe sprechen. Im akademischen Umfeld der Leipziger Collegia musica mögen
derartige Spiele Tradition gehabt haben,- dies würde auch die überaus genaue
Bezeichnung der Autorenverhältnisse auf der Titelseite der Grimmaer Quelle
erklären. Zugleich werden bestimmte klangliche und satztechnische Effekte der
Vorlage, die infolge der beschränkten Stimmenzahl dort nur angedeutet werden
können, stärker hervorgehoben - etwa der Wechsel von Solo und Tutti, der sich
erst im Glanz der gemischt vokal-instrumentalen Besetzung recht entfaltet.
Eine neue klangliche Ebene ergibt sich aus dem Wechselspiel von Singstimmen
und Instrumenten, das durch die kurzen Einwürfe und Zwischenspiele entsteht.
Auch werden größere und kleinere formale Einheiten der Vorlage durch die
Instrumente klarer akzentuiert. Es gelang Rosenmüller, durch seine behutsamen,
zugleich aber mit großer Meisterschaft ausgeführten Eingriffe Piscators Werk
klanglich, satztechnisch und stilistisch in etwa auf das Niveau seiner Kemspiü-
che zu heben; damit erzielte er eine bemerkenswerte Aktualisierung seiner zum
Zeitpunkt der Bearbeitung bereits etwa zwanzig Jahre alten Vorlage.

Die soeben beschriebene Praxis des Hinzufügens neuer Stimmen wird in
einem Beispiel aus dem Schaffen des Wiener Hof- und Kammerorganisten
Alessandro Poglietti (t 1683) geradezu auf die Spitze getrieben. Sein
großbesetztes Konzert „Si quis diligit me" erweist sich als die Bearbeitung einer
Solomotette des römischen Komponisten Bonifazio Graziani.8 Wie Anhang 2

Quelle: CZ-KR, A 250; vgl. JiriSehnalund Jitrenka Peskovâ. Caroli de Liechtenstein-Castelcorno
Episcopi Olomucensis operum aitis musicae collectio Cremsirii resexvata, Prag 1998, 841.



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 35

zu entnehmen ist, baute Poglietti die solistische Vorlage Grazianis zu einem
real elfstimmigen Satz aus. Die satztechnische Kunstfertigkeit der Bearbeitung

ist beeindruckend. Nach einer einleitenden Sinfonia, in der die ersten
acht Takte der - notabene - monodisch gedachten vokalen Vorlage in der
ersten Viola liegen, erscheint die Melodielinie Grazianis nun im ersten Sopran
und ist damit für einen mit der Vorlage vertrauten Hörer besser zu erfassen,
gleichzeitig aber erhöht sich die Zahl der realen Stimmen von fünf auf elf.
Bemerkenswert ist zudem die Tendenz, die eröffnende Figur des Soprans in
den übrigen Vokalstimmen zu imitieren.

Mit der simplen Feststellung, daß Poglietti in seinem Konzert „Si quis diligit
me" eine Solomotette Grazianis bearbeitet hat, ist freilich noch nichts zur
Erklärung der singulären Bearbeitungstechnik gesagt. Die allenthalben zu
spürende überlegene handwerkliche Meisterschaft und der hochentwickelte Sinn
für großräumige Spannungsbögen lassen den Gedanken abwegig erscheinen,
daß hier ein bloßes Studienwerk vorliegt. Es ist nicht zu übersehen, daß die
Aufgabe, ein monodisches Werk in toto nach den Regeln des strengen Satzes
in ein vielstimmiges Gewebe umzuwandeln, ein ungemein schwieriges
Unterfangen darstellt. Hier wären ehrgeizige selbstgesteckte Ziele - oder aber
auch von einem Auftraggeber vorgegebene Bedingungen zu vermuten. Zudem
ist anzunehmen, daß der Komponist sein Werk für einen Hörerkreis schrieb,
der mit der Vorlage engstens vertraut war und dessen musikalische Kenntnisse

ihm ein Nachvollziehen der kunstvollen Einbettung des zweistimmigen
Originals in einen polyphonen Kontext erlaubten. Bei unserem gegenwärtigen
Kenntnisstand muß die Frage unbeantwortet bleiben, ob dergleichen kunstvolle
Bearbeitungen am Hof Kaiser Leopolds I. Tradition hatten, oder ob an einen
auswärtigen Auftraggeber zu denken ist.

2. Meine zweite Kategorie bezeichnet ein Verfahren, das ich als Ableitung
bezeichnen möchte. Diese Technik wurde zwar erst im späten 18. Jahrhundert

erstmals beschrieben - und zwar von dem Bach-Schüler Johann Philipp
Kirnberger -, sie scheint jedoch weitaus älter zu sein. Kirnberger erläutert das
Verfahren wie folgt: „Man nimmt ein Stück vom guten Meister und macht
zum Baß eine ganz andre Melodie Ferner, man setzt zu der neu erhaltenen
Melodie einen Baß; dadurch ist nun weder Baß- noch Diskant-Stimme mehr
der ersten ähnlich. Die Grundsätze dieses Verfahrens sind so leicht und
schränken sich auf folgende Lehren ein: Man braucht nehmlich keine weitere

Kenntniß als die des reinen Satzes und die, Imitationen nach Gefallen
anzubringen."9 Mir scheint, daß das Verhältnis von Giacomo Carissimis und
Vincenzo Albricis Vertonungen des Textes „Hymnum jucunditatis" in ganz
ähnlicher Weise aufgefaßt werden kann.

9 Johann Philipp Kirnberger, Methode Sonaten aus'm Ermel zu schüddeln, Berlin 1783, 3; zi¬
tiert nach Bach-Dokumente, herausgegeben vom Bach-Archiv Leipzig. Supplement zu Johann
Sebastian Bach. Neue Ausgabe sämtlicher Werke, Band III: Dokumente zum Nachwirken
Johann Sebastian Bachs 1750-1800. Vorgelegt und erläutert von Hans-Joachim Schulze,
Leipzig, Kassel 1972, Nr. 881 (S. 377-379).



36 Peter Wollny

Carissimis Konzert wurde 1645 in einer römischen Anthologie gedruckt.10
Der Text stellt eine Kompilation aus Paraphrasen nach dem alttestamentlichen
Buch Judith (Jud 16,15), verschiedenen Psalmversen (Ps. 91,4 und Ps. 71,17) und
freien Bestandteilen dar. Albricis Vertonung basiert auf einer gekürzten Fassung
dieses Texts, die um der formalen Abrundung willen allerdings gewichtige
neue Akzente setzt: Gegen Ende wird eine bei Carissimi nicht anzutreffende
Wiederholung der ersten beiden Textzeilen eingeschoben. So ergibt sich eine
Bogenform, die auf der musikalischen Ebene die Möglichkeit einer Reprise
des Anfangsteils eröffnet und damit in mancher Hinsicht an Prinzipien der
Concerto-Aria-Kantate erinnert - ein gegenüber der Komposition des älteren
Meisters ausgesprochen moderner Zug, der die Frage nach der Chronologie
der beiden Werke aufwirft. Bei einer näheren Untersuchung der Quellen zu
Albricis Konzert stellt sich heraus, daß dieses Stück in zwei unterschiedlichen
Fassungen überliefert ist - eine frühere, deren Besetzung mit zwei Sopranen
und Continuo derjenigen von Carissimi entspricht, und eine spätere, die noch
zwei Violinen und Fagott als obligate Instrumente hinzufügt. Für diese spätere
Fassung ist eine Aufführung in der Dresdner Hofkirche am Sonntag Jubilate
des Jahres 1660 (13. Mai) dokumentiert. Die ursprüngliche Fassung dürfte um
1655 anzusetzen sein.11

Ein Vergleich der Anfangstakte der beiden Vertonungen verdeutlicht die

engen musikalischen Parallelen auf den ersten Blick (Anhang 3a und b); diese
zeigen sich zum Beispiel in der rhythmischen Gestaltung der Singstimme, in
ihrer melodischen Kontur und dem harmonischen Verlauf. Doch erst bei
näherem Hinsehen wird erkennbar, daß Vorbild und Abbild in einem gleichsam
variativen Verhältnis zueinander stehen. Da Carissimis Werk in Stimmen
gedruckt wurde und in dieser Gestalt - ganz gleich ob als Originaldruck oder
in Abschrift - auch in Dresden vorgelegen haben wird, ist denkbar, daß die
Umbildung der Vorlage sukzessiv von Stimme zu Stimme vonstatten ging. Im
ersten Abschnitt von Albricis Werk stimmt der musikalische Verlauf der ersten
vier Takte, in denen der erste Sopran allein erklingt, gänzlich mit Carissimis
Komposition überein. Auch der in der Mitte von Takt 4 erfolgende Einsatz des

zweiten Soprans entspricht dieser noch genau; erst danach löst sich Albrici
mehr und mehr von seiner Vorlage, kehrt jedoch im weiteren Verlauf immer
wieder zu ihr zurück.

Carissimis Werk zählt insgesamt 100 Takte, Albricis 121. Drei von fünf
Abschnitten der älteren Komposition knapp 50 Takte, also ziemlich genau
die Hälfte des Werks) dienen als direkte Vorlage, gleichsam als Materialvorrat,
den es variativ zu verändern galt. In der Nachbildung ist dieses Material in
vier von sechs Abschnitten mit insgesamt etwa 80 Takten (Wiederholungen

10 Quelle: R. Floridus has alteras sacras cantiones, Rom 1645, Edition: Jones Jones, Andrew
V., The Motets of Carissimi, 2 Bde., Ann Arbor 1982 (Studies in British Musicology, hrsg.
von Nigel Fortune), Bd. 2, 366-371.

11 Zur Überlieferung des Werks siehe Mary E. Frandsen, The Sacred Concerto in Dresden, ca.

1660-1680, 2 Bde., Diss. Rochester 1996, Bd. II, 6; eine vollständige Edition der späteren
Fassung findet sich ebenda, Bd. III, 71-92.



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 37

eingeschlossen) nachweisbar, wobei die wirklich wörtlichen Übernahmen sich
auf die Anfänge der imitierenden Abschnitte beziehen und später einer freieren

Behandlung weichen. Trotz eigenständiger Züge liegt die Verwandtschaft
zwischen den beiden Vertonungen von „Hymnum jucunditatis" - und damit
Albricis Abhängigkeit von Carissimi - offen zutage. Die stilistischen Wurzeln
der nach-Schützschen Ära der Dresdner Hofkapelle sind somit in der Musikpflege

des Collegio Germanico in Rom zu suchen.12

3. Für die dritte Kategorie kehren wir noch einmal zu Rosenmüllers Leipziger

Schaffen zurück. Ein instruktives Beispiel für eine höchst eigenständige
und künstlerisch bemerkenswerte Nachahmung findet sich im zweiten Teil
seiner Kernsprüche von 1652/53. Carl von Winterfeld hat bereits 1845 im
zweiten Band seiner monumentalen Abhandlung Der evangelische Kirchengesang

und sein Verhältnis zur Kunst des Tonsatzes erkannt, daß Rosenmüller
in seinem Konzert „Ich hielte mich nicht dafür" für vier Singstimmen und
Basso continuo „einem Motett des Alessandro Grandi: Quasi cedrus exaltata
sum, etwas nachgegangen ist".13 Die hier angesprochene Komposition Grandis
stammt aus dessen Sesto libro de motetti a due, tre, et quattro voci con il
basso per l'organo, das zuerst 1630 - in Grandis Todesjahr - in Venedig und
erneut 1640 in einer dritten Auflage in Antwerpen erschienen war (über die
zweite Auflage ist nichts bekannt). 1646 wurde es zudem noch in den vierten
Teil der in Leipzig veröffentlichten Anthologien von Ambrosius Profe
aufgenommen. Damit war das Stück für Rosenmüller - und sein Publikum - ohne
Schwierigkeit greifbar; entsprechend konnte ein erläuternder Hinweis ohne
weiteres unterbleiben. Rosenmüller überließ es dem Kenner, die Verbindung
selbst aufzudecken.

Die Texte der beiden Werke könnten kaum unterschiedlicher sein. Grandi
wählt eine ausgedehnte Passage aus dem 24. Kapitel des apokryphen

Buches Jesus Sirach (Sir 24,17), Rosenmüller einen kurzen Satz aus dem ersten
Korinther-Brief (1 Kor 2,8). Trotz der deutlich unterschiedlichen Textmenge
- Rosenmüller beschränkt sich auf einen „Kernspruch", dessen Silbenzahl
nur etwa ein Drittel des von Grandi ausgewählten Texts beträgt - sind beide
Kompositionen von vergleichbarer Länge. Die Textverteilung muß demnach
unterschiedlichen Prinzipien folgen. Grandi vertont seine Vorlage auf motettische

beziehungsweise madrigalische Manier. Jede Zeile wird genau einmal auf
imitative Weise mit einem eigenen Soggetto durchgeführt. Bei Rosenmüller
hingegen erklingt der Text - mit vielfachen Wiederholungen einzelner Wörter
und Phrasen - in zwei vollständigen Durchläufen. Die Beziehungen zwischen

12 Siehe auch Mary E. Frandsen, Crossing Confessional Boundaries. The Patronage of Italian
Sacred Music in Seventeenth-Century Dresden, Oxford 2006.

13 Carl von Winterfeld, Der evangelische Kirchengesang und sein Verhältniß zur Kunst des
Tonsatzes, 2. Theil: Der evangelische Kirchengesang im siebzehnten Jahrhundert, Leipzig
1845, 245; auf den Zusammenhang zwischen den beiden Werken machte auch Werner Braun
aufmerksam; siehe Ders., „Urteile über Johann Rosenmüller", in: Von Isaac bis Bach. Studien
zur älteren Musikgeschichte. Festschrift Martin Just zum 60. Geburtstag, hrsg. von Frank
Heidlberger u.a., Kassel 1991, 189-197, speziell 189.



38 Peter Wollny

den beiden Werken, von denen nun die Rede sein soll, bestehen somit
ausschließlich auf der abstrakten Ebene des musikalischen Materials; sie sind
nicht durch metrische, inhaltliche oder formale Parallelen der Textvorlagen
bedingt. Rosenmüller ging es offenbar um die grundsätzliche Auseinandersetzung

mit dem Stil Grandis und den von ihm in diesem Stück angewandten
Kompositionstechniken. Die Wahl eines solchen vom Text völlig unabhängigen
Zugangs mag zunächst erstaunen. Erleichtert wird er durch die in Grandis
Spätwerk beobachtete Verschiebung des Wort-Ton-Verhältnisses: „Anstelle der
kleingliedrigen Gesten der textlich meist ungleich kontrastreicheren venezianischen

Werke finden sich in zunehmendem Maße von primär musikalischen
Impulsen beherrschte Motive".14

Der auffälligste Zug an Grandis Motette ist die mit der ersten Textzeile
verbundene Doppelmotivik (siehe Anhang 4a), eine charakteristische Technik
des Madrigals um 1600.15 Sie entsteht aus der Verknüpfung zweier konträrer
Motive: einer bildhaften und affektreichen Deklamation der Worte „Quasi
cedrus" mittels einer auf gedehnten Notenwerten beruhenden engräumigen
Figur (Motiv a) sowie einer den gesamten Oktavraum durchschreitenden Skala
mit verkürzten Notenwerten und abschließender Kadenzformel, die die
Wortgruppe „exaltata sum in Libano" ausdeutet (Motiv b). Beide Motive treten stets
miteinander kombiniert in wechselnden Stimmpaaren auf (T. 1-4: T+B; T. 4-7:
A+T; T. 7-10: C+A), wobei Motiv a stets in der höheren, Motiv b stets in der
tieferen Stimme erscheint und die Abfolge der paarigen Einsätze den Regeln
der strengen Imitation mit Dux- und Comes-Gestalt der Subjekte gehorcht.
Ein vierter und letzter Einsatz des Doppelmotivs (T. 9-12) stellt eine
bemerkenswerte Abweichung von der Regelmäßigkeit der vorangegangenen Einsätze
dar: Damit der Text der ersten Zeile in allen Stimmen vollständig erscheint,
ist es hier notwendig, Motiv a im Baß - also in der tieferen Stimme - und
Motiv b im Cantus auftreten zu lassen.

Das dem kombinierten Doppelmotiv innewohnende Potential der satztechnischen

Variatio wird von Grandi am Ende des ersten Abschnitts lediglich
angedeutet; die etwas starre und streng auf zwei Stimmen beschränkte
Durchführung läßt die vielfältigen Möglichkeiten kontrapunktischer Verarbeitung
völlig ungenutzt. Genau dieses ungenutzte Potential aber greift Rosenmüller
in seinem Konzert „Ich hielte mich nicht dafür" auf (siehe Anhang 4b). Er
übernimmt Grandis Doppelmotiv in einer Weise, in der seine Vorlage deutlich
erkennbar bleibt, und fügt nur einige Änderungen ein, die zunächst durchweg
marginal erscheinen. Ohne weitere Bedeutung ist der Moduswechsel: Grandis
Werk steht in g dorisch, Rosenmüllers Komposition in B lydisch. Die größere

14 Martin Seelkopf, Das geistliche Schaffen von Alessandro Grandi, Diss. Würzburg 1973, Bd.

I, 248.
15 Vgl. Konrad Küster, Opus Primum in Venedig. Traditionen des Vokalsatzes 1590-1650, Laaber

1995 (Freiburger Beiträge zur Musikwissenschaft, hrsg. von Hermann Danuser, 4); unter dem

Gesichtspunkt des Deklamationskontrastes auch: Siegfried Schmalzriedt, Heinrich Schütz
und andere zeitgenössische Musiker in der Lehre Giovanni Gabrielis (Tübinger Beiträge zur
Musikwissenschaft, 1|, Neuhausen-Stuttgart 1972, 88-91.



Komponieren nach dem dreissigiährigen Krieg 39

Zahl von Silben macht in Motiv a zu Beginn eine leichte Veränderung des

Rhythmus sowie eine Erweiterung um drei Töne notwendig. Diese Erweiterung
erinnert an den kadenzierenden Abschluß von Motiv b bei Grandi; durch sie
wird gegenüber der offenen Gestalt der Vorlage eine eindeutige motivische
Abrundung und zugleich eine modulierende harmonische Bewegung erreicht
(von B nach F in der Dux-Gestalt bzw. von F nach B in der Comes-Gestalt).
In Motiv b wird der in Achteln aufsteigende Skalengang unverändert
beibehalten; er führt nun jedoch nicht kadenzierend in die Oktave, sondern wird
aus der großen (Dux) beziehungsweise kleinen Septe (Comes) abwärts nach
B oder F geführt. Diese wenigen Eingriffe haben, wie sich im weiteren Verlauf

zeigt, bedeutende Konsequenzen. Sie ermöglichen nämlich eine weitere
Verarbeitung gemäß den Regeln des doppelten Kontrapunkts in der Oktave
und der Dezime sowie zusätzliche Kunstgriffe. Die zweistimmige Form wird
denn bei Rosenmüller auch nur für zwei Einsätze von Stimmpaaren (T. 4-7:
T + A Comes-Gestalt; T. 7-10: B + A Dux-Gestalt) genutzt. Vorgeschaltet
ist eine solistische Präsentation von Motiv a im Alt.

Mit dem Einsatz des dritten Stimmenpaars (T. 10) beginnt die Reihe der
kunstvollen polyphonen Verarbeitungen. Zunächst erscheint zur Comes-Gestalt
von Motiv a eine Engführung von Motiv b. In Takt 13 wird eine Umkehrung
von Motiv b angedeutet; schließlich erklingt es in Takt 15 zur Dux-Gestalt
von Motiv a in Terzen. Gleichzeitig in recto- und inverso-Form begegnet uns
Motiv b in den Takten 22-24. Als Gegenmotiv erscheint wie zufällig in T.
20-21 (Canto) eine Tonfolge, die an das von Grandi in T. 12 eingeführte Motiv
für seine zweite Textzeile erinnert.

Die hier nur kurz skizzierten Merkmale und Eigenheiten von Rosenmüllers
Werk verlangen nach einer Erläuterung. So deutlich sein Bemühen feststellbar

ist, sich hinsichtlich der Auswahl von Motiven und der großformalen
Gestaltung möglichst eng an sein italienisches Vorbild anzuschließen, so
deutlich wird doch auch, daß sein Umgang mit dem entlehnten Material
außerordentlich frei und künstlerisch ungewöhnlich selbständig ist. Form
und Motivik - sowie auch die von mir hier nicht näher erläuterte Geradlinigkeit

der harmonischen Entwicklung - bewirken eine in der deutschen Musik
vor Rosenmüller nicht oder nur ausnahmsweise zu beobachtende kantable
Geschmeidigkeit und Glätte.16 In diesem Aspekt seines kompositorischen
Handwerks ist Rosenmüller dem Schaffen Grandis allgemein stark verpflichtet.

Das weitaus systematischere Ausloten des verborgenen bzw. in der Vorlage

weitgehend ungenutzten polyphonen Potentials sowie das spielerische
Arbeiten mit satztechnischen Künsten kennzeichnet dabei seinen durchaus
eigenständigen Zugang. Rosenmüller komponierte das Werk innerhalb eines
vorgegebenen formalen Rahmens und anhand des aus einem größeren Fundus

16 Zu Rosenmüllers Leipziger Stil siehe auch Peter Wollny, „Johann Rosenmüllers Dialog ,Christus

ist mein Leben' als musikalisches Vorbild", in: Rezeption als Innovation. Untersuchungen
zu einem Grundmodell der europäischen Musikgeschichte. Festschrift für Friedhelm

Krummacher zum 65. Geburtstag, hrsg. von S. Oechsle, B. Sponheuer und H. Well, Kassel
2001 (Kieler Schriften zur Musikwissenschaft, Bd. 44), 17-35.



40 Peter Wollny

an satztechnischen Formeln ausgewählten, leicht modifizierten musikalischen
Materials noch einmal neu. Es scheint, als habe er sich hier die elegante
musikalische Sprache Grandis zueigen machen und ihre Verwendbarkeit innerhalb
seines eigenen Stils austesten wollen. Ein „Sich-messen-wollen" an der Kunst
der Italiener steht dabei unausgesprochen im Hintergrund. Der Begriff der
„Aemulatio" in seiner ursprünglichen, seit der Antike benutzten Bedeutung
als eines „Wettstreits" scheint für dieses Vorgehen angemessen.17 Da Vorlage
und Nachbildung durch den Druck auch breiteren musikalischen Kreisen
leicht zugänglich waren, sind auch pädagogische Intentionen zu vermuten:
Denn hier wurde die Vereinbarkeit des modernen italienischen Konzertstils
mit den Prinzipien des strengen Satzes unter Beweis gestellt.

Dieser letztgenannte Aspekt soll abschließend noch an einem weiteren Beispiel
erläutert werden. Christian Ritters Konzert „O amantissime sponse"18 gehört
zu den wenigen Werken des 17. Jahrhunderts, die in der Forschung bereits früh
eine eingehende, ja schwärmerische Würdigung erfahren haben. Nach dem
Urteil von Ritters erstem Biographen Richard Buchmayer gehört das Werk
„sicher zu dem Ausdruckstiefsten, was im 17. Jahrhundert geschrieben worden
ist, mehrere Züge deuten prophetisch auf Händel".19 Betrachtet man die
in der Tat außerordentlich bemerkenswerte Vertonung von „O amantissime
sponse" näher, so zeigt sich allerdings, daß wir es hier im doppelten Sinne
mit der Adaptation einer fremden Vorlage zu tun haben. Ritters Werk basiert
nämlich auf einer Vertonung desselben Textes durch Vincenzo Albrici,20 und
dieser wiederum verwendete für seine Komposition zwei Konzerte seines
um 1650 in Neuburg an der Donau wirkenden Landsmannes Giovanni Pietro
Finatti.21

Auf die biographischen Verbindungen zwischen diesen drei Komponisten
kann hier nicht näher eingegangen werden.22 Festgehalten sei nur folgendes:
1. Finattis Werke sind vermutlich in die frühen und mittleren 1650er Jahre

einzuordnen. 2. Das hier betrachtete Konzert Albricis mag um 1660/65
entstanden sein. 3. Ritters Bearbeitung darf um 1670/75 angesetzt werden.
Am Rande sei noch erwähnt, daß der den Werken zugrunde liegende Text

17 Vgl. auch Gerald Drebes, „Schütz, Monteverdi und die ,Vollkommenheiten der Musik' - Es

steh Gott auf aus den Symphoniae saciae II (1647)", in: Schütz-Jahrbuch 14 (1992), 25-55,
speziell 30-35.

18 Quelle: D-B, Mus. ms. 30260, Nr. 18; vgl. auch Harald Kümmerling, Katalog der Sammlung
Bokemeyer, Kassel 1970 (Kieler Schriften zur Musikwissenschaft, Bd. 18), 123.

19 Richard Buchmayr, „Christian Ritter, ein vergessener deutscher Meister des 17. Jahrhunderts",
in: Riemann-Festschrift. Gesammelte Studien. Hugo Riemann zum sechzigsten Geburtstage
überreicht von Freunden und Schülern, Leipzig 1909, 354-380.

20 Quelle: D-B, Mus. ms. 501, Nr. 11; vgl. Kümmerling, Katalog Bokemeyer (wie Anm. 18),

103.
21 Vgl. das Vorwort zu Erster Theil Geistlicher Concerten (Berlin/Jena 1659). Sammeldruck

des Berliner Domkantors Johannes Havemann, hrsg. von E. Krüger, Beeskow 2009.
22 Weiterführende Angaben in der in Anmerkung 5 genannten Habilitationsschrift.



Komponieren nach dem dreissigiährigen Krieg 41

vermutlich aus Rom stammt.23 Zur formalen Anlage des Texts sei nur kurz
angemerkt, daß Albrici zwei kürzere Motettendichtungen zu einem größeren

Ganzen zusammengefügt hat und dabei offenbar nicht primär auf eine
inhaltliche Erweiterung zielte, sondern einzig den Zweck verfolgte, für die
ihm vorschwebende musikalische Gestaltung einer Concerto-Aria-Kantate
die notwendigen Voraussetzungen zu schaffen. Albricis Plan sah vor, in den
Binnenteilen des Werks für die drei Sänger, die er für das einleitende Concerto
heranzog, jeweils eine etwa gleichlange Abfolge eines rezitativischen Teils
und einer „Aria" zu schreiben.

Von den beiden „textspendenden" Motetten Finattis ist die eine, fast
vollständig in Albricis Werk aufgegangene („O amantissime sponse") auch in
musikalischer Hinsicht die wichtigere. Denn während das Sopran-Duett „O
Jesu mi dulcissime" keinerlei kompositorische Parallelen mit Albricis Vertonung

aufweist, ließ er sich von dem anderen Stück deutlich nachvollziehbar
in seiner Fantasie anregen: Eher äußerlicher Natur ist dabei die Gleichheit
der Tonart (g-Moll). Gewichtiger erscheint die Deklamation der Worte „Jesu
cordis mei" mit dem gedehnten, auf die schwache Taktzeit vorgezogenen
punktierten Viertel für die erste Silbe. Bei Albrici wird dieses Modell mittels
der Punktierung der dritten Note noch weiter verfeinert, denn in seiner
Version wird der Textrhythmus noch genauer wiedergegeben. Hinzu kommt ein
gegenüber der Vorlage größerer klanglicher Abwechslungsreichtum (etwa die
Verwendung der verminderten Quarte in T. 7-8) sowie eine größere harmonische

Zielstrebigkeit und Stringenz, die aus der Einbindung der Figur in ein
großflächiges Kadenzschema resultieren (siehe Anhang 5 und 6).

Der an das einleitende Tutti anschließende arienähnliche Abschnitt im
Tripeltakt erweist sich bei Albrici fast als ein Zitat der Vorlage. Die Parallelen sind
auch bei skeptischer Betrachtung so weitgehend, daß eine direkte Beziehung
zwingend angenommen werden muß. Nahezu wörtlich übernommen werden
der sarabandenartige Rhythmus mit kurzem scharfem Auftakt und die
aufsteigende Baßlinie. Neben dieser außerordentlich weitgehenden Übereinstimmung

treten aber auch die Unterschiede der Kompositionstechnik zwischen
dem älteren und dem jüngeren Meister deutlich hervor. Finatti reserviert den
etwas exaltierten Rhythmus für die beiden texttragenden Stimmen; es handelt
sich also um eine Schärfung der Deklamation, deren einfaches Grundmuster
beim Einsatz der beiden Singstimmen jeweils einmal vorgestellt wird. Der
Continuo hingegen schreitet in „unauffälligen" Notenwerten voran und bietet
so einen gleichsam neutralen Hintergrund für den Rhythmus der Singstimmen.
Bei Albrici hingegen kommt nur die geschärfte Form des Rhythmus vor, und
zwar in sämtlichen Stimmen,- der Satz ist kompakt homophon und läßt so
den Rhythmus zu einer das musikalische Geschehen beherrschenden Kraft
werden. Diese rhythmische Klarheit geht einher mit einem regelmäßigen
Phrasenbau.

23 Vgl. Alfred Einstein, „Italienische Musiker am Hofe der Neuburger Wittelsbacher 1614-1716",
in: Sammelbände der Internationalen Musikgesellschaft 9 (1907/08), 336-424, speziell 358.



42 Peter Wollny

Die Vertonungsgeschichte der Dichtung „O amantissime sponse" ist mit
Albricis großem kantatenhaften Konzert noch nicht zu Ende, denn eine weitere

Transformation findet sich in dem bereits erwähnten Solokonzert von
Christian Ritter. Der nähere Vergleich (siehe Anhang 6 und 7) zeigt
bemerkenswert weitreichende musikalische Übereinstimmungen zwischen Ritters
und Albricis Vertonungen; über weite Strecken wäre hinsichtlich der jüngeren
Version korrekterweise sogar von einem bloßen Arrangement zu sprechen. Es
scheint denn auch, als habe Ritters Werk seinen Anfang in dem Plan genommen,

Albricis Konzert für eine veränderte Vokalbesetzung - mit nur einer
solostischen Sopranstimme - umzuarbeiten. Dies war in den beiden ersten
solistischen Rezitativ-Aria-Paaren ohne weiteres möglich; sie sind ja bereits
in der Vorlage jeweils einem der beiden Soprane zugewiesen. Das einleitende

Concerto hingegen erforderte stärkere Eingriffe. Ritter übertrug hier den
Part des ersten Soprans unverändert und arbeitete die übrigen vier Stimmen
von Albricis Original (2 Violinen, Soprano 2, Basso) zu einem vierstimmigen
Streichersatz um. Der Part des Continuo blieb wiederum weitgehend
unangetastet.

Diese Umwandlung in einen dichten und klanglich einheitlichen Streichersatz

verläuft alles andere als schematisch; sie greift tief in die Substanz des
Satzes ein und dokumentiert die künstlerischen Ambitionen des Bearbeiters.
Denn Ritter begnügte sich nicht damit, die beiden überzähligen Singstimmen
einfach in die Alt-Tenor-Lage der beiden Bratschen umzuschreiben; er komponierte

vielmehr - unter freier Verwendung des vorgeprägten Materials - die
Partien der Streicher völlig neu. Hierbei wird vor allem auch die Funktion der
beiden bereits in der Vorlage vorhandenen Violinen neu definiert. Insgesamt
läuft der Bearbeitungsprozeß auf eine engere Verzahnung von Singstimme und
Instrumenten hinaus. Dies wird deutlich etwa in T. 6/7, wo in Ritters Fassung
Violinen und Violen paarweise den Phrasenschluß des Soprans aufgreifen und
so eine Zäsur der Vorlage überbrücken. In T. 8-10 übernehmen sämtliche Streicher

den Rhythmus der Singstimme; Albrici hat diese deklamatorische Figur
aus seinem Vorlagestück übernommen, aber lediglich in die drei Singstimmen
eingearbeitet, während die beiden Violinen sich hier, wie überhaupt in dem

gesamten Abschnitt, auf ausgehaltene Akkordtöne ohne motivische Qualität
beschränken. Bei Albrici verkörpern die Instrumentalstimmen grundsätzlich
eine untergeordnete Ebene des musikalischen Satzes - eine Entscheidung,
die die drei Singstimmen entsprechend hervortreten läßt. In Ritters Fassung
wird die auf eine einzige Linie reduzierte Dimension des Vokalen in einen
nahezu gleichberechtigten vier- bzw. fünfstimmigen Instrumentalsatz
integriert. Ritters Entscheidung, das Material der beiden übrigen Vokalpartien
Albricis auf sämtliche Instrumente zu verteilen - und die damit verbundene
Notwendigkeit, gelegentlich die Oktavlage zu verändern und Anschlüsse zu
finden, hat eine bemerkenswert neuartige Behandlung der Dissonanzen zur
Folge. Fast sämtliche Harmonien sind zwar bereits in Albricis Komposition
vorgegeben, sie treten in Ritters Bearbeitung aber zum Teil weitaus stärker
und farbenreicher hervor.

Die Notwendigkeit eines stärkeren Eingriffs ergab sich für Ritter dann aber in



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 43

seiner Bearbeitung des dritten, in der Vorlage dem Baß zugewiesenen Rezitativ-
Aria-Paars. Auf die Übernahme des Rezitativs verzichtete er ganz, stattdessen
baute er die Aria zu einem ausgedehnten konzertanten Finalsatz aus, dessen

Länge die der Vorlage um das Dreifache übertrifft. Die einzelnen Phrasen
wurden hierbei in verschiedener Weise verarbeitet und weiterentwickelt, wobei
die typischen Baßklauseln eliminiert und die vielfältigen Möglichkeiten für
ein konzertierendes Wechselspiel zwischen Singstimme und Instrumenten
gründlich erkundet wurden. Die von einem komplexen Abhängigkeitsverhältnis
geprägte Entstehungsgeschichte von Ritters „O amantissime sponse" mindert
den singulären Wert dieses Werks keineswegs. Wir beobachten vielmehr, wie
Ritter die Errungenschaften von drei Komponistengenerationen akkumuliert
und schließlich eine Gestalt findet, die sein Konzert weit über das
durchschnittliche Kompositionsniveau seiner Zeit hinaushebt.

Bei den vorgestellten Beispielen handelt es sich nicht um Einzelfälle; es liegt
vielmehr ein charakteristischer Zug des Komponierens nach dem Dreißigjährigen

Krieg vor. Man könnte also die Zeit zwischen 1650 und etwa 1690
durchaus als eine Periode der deutschen Musik beschreiben, in der das
Komponieren maßgeblich durch die Weiterentwicklung, Verdichtung und
Verfeinerung von Vorgefundenem geprägt war. Neuerungen, wie sie in dieser Zeit
gehäuft aus Italien eindringen - und auch von Nichtmusikern als „schöne
Italienische Musicalische Kunststücke uf Teutzschem Boden" wahrgenommen
werden24 -, werden von den Komponisten nicht bedingungslos übernommen,
sondern selektiv und sorgfältig mit den vorgefundenen Traditionen verbunden.
Die Kompositionen von Meistern wie Rosenmüller, Poglietti und Ritter sind
somit zu einem im Einzelnen noch genauer zu bestimmenden, dabei aber
keinesfalls geringen Teil zu verstehen als Zeugnisse von „Verhandlungen mit
der Musikgeschichte"; ihr Streben zielte - nach einem Wort Werner Brauns25 -
weniger auf eine voraussetzungslos neue, als vielmehr auf eine beständig sich
erneuernde Musik.

u Aus einem Brief des Dresdener Kanzleikopisten Johann Daum vom 13. Mai 1655 an seinen
Bruder in Zwickau (D-Z, Sammlung Christian Daum, Brief 78.162)
Werner Braun, „Samuel Scheidts Bearbeitungen alter Motetten", in: Archiv für Musikwissenschaft

19/20 (1962/63), 56-74, hier 74.



44 Peter Wollny

Anhang 1: Georg Piscator, „Euge serve bone", bearbeitet von J. Rosenmüller

Sinfonia



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 45

17

VI. 1

Vi. 2

Vlo. 6
Spin.

T. 1

T. 2

mm
s

ÈÉÊÉ

m

j j J iJ'j'j'ji
lis. ser - ve bon-ne et fi - de - lis

lis,

r r im Mr h
ser - ve bon-ne et fi - de lis

r if p Br
ser - ve bon-ne et fi - de qui - a - in pau

'

rrtfir r

m y
fu - i - sti fi - de - lis

ÊT. 1

T. 2

B.

Org.

fu - i - sti fi - de - lis m
Eu - ge, eu - ge ser - ve

Ppr ir -qui-a-inpau - ca, fu - i - sti fi - de - lis

r r r - -
26 6 7 S 6 4# # 6

J r r J) M=

J
r

ser - ve

il M

"F p
J^

bon-ne et fi-de

rfr-N K M=l
** bon-ne et fi-de

J r r i

lis, ser - ve

-f »r r i

y P pJ r
bon-ne et fi-de

p pit* p r *

"J itJ J

lis, ser - ve
' J (jJVJ J

bon-ne et fi - de -

/ y l'y v 1—I—
bon-ne et fi - de

-1—4—i—
lis, ser - ve

y v V v \—i—
bon-ne et fi - de

|r rJ1
lis, ser - ve bon-ne et fi-de

r r LTr—

T. 1

T. 2

Org.



46 Peter Wollny

31

vi 1

vi. 2

Vlo. e
Spin.

^ J J S
»rr rrrr

s r-

$y
qui - a - in pau fu - i - sti fi - de Iis su-pra

T. 1

T. 2

Iis,

Iis,

Iis,

Org.

VI. 1

VI. 2

Vlo. e
Spin.

T. 1

T. 2

6 jt

<§ j'jj-'jj. jif
6 It b

mul-ta - te con-sti - tu - am, fu - i - sti fi-

E F F F F ^If pJ
su-pra mul-ta - te con - sti - tu- am,

r i ri>
fu - i - sti fi-

J

qui - a - in pau - ca,

Org.

6 S



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 47

39



48 Peter Wollny

Anhang 2a: Bonifazius Graziani, „Si quis diliget me"

If ' .1
1

Si quis

1

r f f i'
di - Ii - git me

FF^T

T P P F r

ser-mo-nem me

r r r

*11'
urn ser - va

^
J

5 2 6 7 6 4 3

bit, ser-mo-nem me - um, ser-mo-nem me - um ser - va - bit,

y: J J J J ^
I

[- -TJJJ|p p ^ I j f P

5
4 "

Anhang 2b: Alessandro Poglietti, Bearbeitung von Bonifazius Graziani,
„Si quis diliget me"



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 49



50 Peter Wollny

14

r^=t= r ' r
w
¥ =4=

f #=
r

r f=
'

=M= 1

r '
1

IR H=
1

r

j j j jy
v 4= 4= += J '

A. K N h -
ser - mo¬

—F-
nem me

Lr-,
um_ ser

ri

va bit,

7&tr= ï =—f—

si

t, 1 - g=*^=
quis,

—|

; me

=1=
urn, ser - mo-nem

h

bJ—

me um ser -

=è=
va

h-

Ifür
bit,

me

ä

um,

=^s=

#=H=
ser - mo-nem me um ser - va

£
bit,

* r
si

" si quis,

Y>. h h

si quis,

4=
me

—h
um, ser - mo-nem

T 1 ]

N=
me

m ä

um ser -

J

+=
va bit, si

'»r * H= » ^ i L i _r^
6 6 4 8



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 51

Anhang 3a: Giacomo Carissimi, „Hymnum jucunditatis"

IfA f n i,r=T| n h [J > I'JI IJ J+-§ r P

Hym-num ju - cun

A
di

J JPirrrfrfr
ta - tis can-te

-J—J—
mus, can-te

§
J

| =qi-'» l 1

J J
2

4

SN
mus De - o no - stro,

—" a -N 4^
Hym - num ju

% J J ^
rn-a-é * J- * * * I)

cun - di-ta - tis can -

M 1

J
1

rrrrrrrrpffrrrrri
te -

J 'r ^6 6 4 3
5

7

10



52 Peter Wollny

Anhang 3b:Vincenzo Albrici, „Hymnum jucunditatis" (frühere Fassung)

~f—J1 f hl 1J 1 M I k 0 K k N hfr? —
Hym-num ju - cun - di

-

If •> J1 J J J

ta - tis can-te
k /j}J «

mus, can - te - mus De - o

15g
1

l^^it j f f f r |f. r J =$=\If F J' =±=±
2 7 6 7g 7 g

4

8

11



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 53

Anhang 4a: Alessandro Grandi, „Quasi cedrus exaltata sum in Libano"

S

drus

Qua - si ce

ex-al-ta-tasum in

drus

Li - ba -

o

no

ex-al-ta-ta sum in

Li - ba - no

r r
Qua - si ce drus

> #

12



54 Peter Wollny

17



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 55

Anhang 4b: Johann Rosenmüller, „Ich hielte mich nicht dafür,
dass ich etwas wüsste unter euch"

m
> h 1' } z=r=T J7,p Ich hiel - te

r 1

i

mich nicht da - für,

I-* J J J
Ç [) /

dass ich et-was wüss-te

I J=

H f

un - ter

M. ji
Ich hiel - - te

J r J1
mich nicht da -

o =e=^= 'r r

7

12



56 Peter Wollny

27

|fA° ~i h h -h -r W—f~r F§
für,

* J J d
F f-p-

dass ich et-waswüss-te

I f
un - ter

^—
uch, dass ich et - was

i*ff r;

wüss - te

ff. ff P

m- é

un - ter

if
(Q ' r — —p? ß- V V 1 H

euch,

1 j j
dass ich

k n h. -

zt - was wüss-te un

h—
ter

^
Ich

rJ- m

hiel - te

J r J
mich nicht da -

r p v ^
für, dass ich et-waswüss-te un ter

euch,

fi—M
u Lj l 'T r 1

1 1 1 —1——

r ir p r m
euch,

Q
dass ich et - was wiiss - te un - ter euch, dass ich et - was wiiss - te un - ter

7,

euch, dass ich et - was wiiss - te un - ter

T h J>

-
euch, dass ich et - was wiiss - te, ich et - was wiiss - te un

m
ich et - was wiiss - te un

25

P^
euch, ohn al - lei - ne, al - lei - ne, ohn al - lei - ne, al - lei - ne, ohn al

r r ir
euch, ohn lei - ne, al - lei - ne, ohn al - lei - ne, al - lei - ne, ohn al

m r r r m
euch, ohn al - lei - ne, al - lei - ne, ohn al - lei - ne, al -

r 'T
euch, ohn al - lei - ne, al - lei - ne,

r J r it s



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 57

Anhang 5: Giovanni Pietro Finatti, „O amantissime sponse"

gu - j — K h K I 1—|r-

o:, f-1—- g p r r p p \ifr

o,

_Z J> é J' J J) J)
o a-man-tis - si-me

\
O, o a-man -

i P H
tis - si - me spon

'r
se,

- j=ii r "[ r *B.c.

ff ir fy r r ir Ape J,|J
spon - se, O, a-man - tis - si - me spon - se, Je - su cor-dis me - i,*a-man - tis - si-mespon-se, Je - su cor-dis me - i,

P
5 6 fi

10

'É ' J- Jl
f f:

et pars me - a Je - su ae - ter - num,

et pars me - a Je - su in ae - ter - num,



58 Peter Wollny

19

m
H I

-O o rJ o o
Te lau - dem, te a - mem, te lau - dem, te

1

a - men, te

24

l<ftb 1 1 ^ <>• p h9——H
Te

1

lau - dem, te
d—

a - mem, te lau - dem, te

V'L ° — 1

quae - ram, te can - tem,

29

on:
«y

a - men, te quae - ram, te can - tem, 0 a - mor, 0 sa - lus, 0

0 a - mor, 0 sa - lus, 0

34

rffl, ,» ,,— 1

hfcfr-"- - P P ° J 5
vi - ta, o bo ni - tas, 0 bo - ni - tas,

vi - ta, 0 bo ni - tas, 0 bo - ni - tas,

38
y f\

bo in - fi
~t=r

bo in - fi



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 59

Anhang 6: Vincenzo Albrici, „O amantissime sponse"

Adagio

S f) ,oT

\/r><- rr i r

Ù

f=P' P* P p pj

w .—

(*f=^= # =|
h /i *1«TT ÜJJ r f *

A, -

—(Lp_
O a-man - tis

r> _M i

ir P ^g- ET1
si - me spon -

R =S=F|= =1" f r"1
o

P ä- ^ rJ

a-man-tis

> i... Mrfo

J'AI J
si - me spon

— —k
M I?

J
0 a-man

r PJ|
tis - si - me

o

vi;

f û 1

-se le su cor-dis me i, Je - su cor-dis me i, Je - su cor-dis

se Je su cor-dis me i/ Je su cor-dis me-i, Je -

V 1 KS
spon se Je su cor-dis me - i/ Je su cor - dis me

XT

—
_

i -F"

y f
« 5 6b t 6 tt

Ii b



60 Peter Wollny



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 61

Adagio

bo ni - tas in fe ni ta, 0 bo ni - tas, bo ni - tas

bo ni - tas in fe ni ta, o bo ni - tas, bo ni - tas

bo ni - tas in fe ni ta, 0 bo ni - tas, bo ni - tas

7 5
5 4 ft

ft 6

in per - pe tu - a,

6 5

pe - tu - a sae - eu -

o
la, in per -

6 5 6 7 4 3



62 Peter Wollny

37

"h J J J J J J

pe

1J J J J J
r

J- JJ ^=p=p^"r r r r r r
tu - a in per - pe -11 1

42
5

bp—

5 6

• j J
6 5

b-o--

6 5 6

1 r r r
tu - a sae - cu - la,

I I I f

g f ir r r ' e=ü
in per - pe

48

L> •

7 6

>1»

7
H

U
6
4s

b 4

rJ rJ rJ

1] b 6

I IJ J J J

5 6 5

1 J - J Ji.f

6

——I 1

1

tu - a, in

-À—1 J * J * J r
per - pe

é f ë (• * "p f—J -1 J

tu - a

VI 1

5

54

fA=
6 6 5 6 5 6 5

b

=j=

6 7
II

6

r\

VI. 2

B.

A - =M=
r r NM

—1

rJ d d' ll-1

s tJ r " |c iM—« J i-—J- 0

r r
sae - cu - la.

1
1 1

r\

60

r&=
7

=#=
4

riT~

6b 6 6

-777 f-p—

r
6 6 6

b
6 6 7

T5^ 1* p—

A- p =N I J j
r r J

-f—t—r
M= r r [

- 1

1 1 r

jjiIt r

*>:, - r
M M Mb— ^ bJ- J 'j r r M——

Ibo 1

6
67

6

=t
6b 6

N=
6 6 6

r "
6 7 6

*—p

8
3

^=\=
9 7
7 5

^
1

6
4

=M

7
5

7?\

yr J-

A 1 1

r f

1

r r r

jji
r "• *

H—1—1—t d d y rJ
1». I

J J ||J

r\

6 5
4 4

=4
8
3

• r
7
5

r)

6 7
4 5

r j. j1
6 5
4 4 II



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 63

Anhang 7: Christian Ritter, „O amantissime sponse"

6



64 Peter Wollny

10

w r r

^ r'T cJr r

r r i»

j. m
jjjE

S
'kïï «n

j.
i, Je - su cor - dis me

6 b #

5

"CT
6b # 6b 5
5 4 8

6 6 5b



Komponieren nach dem dreissigjährigen Krieg 65

60

Org.

r r in' r f Ë
I.. I

in per - pe tu - a, in per -

VI. 1

VI. 2

Va. 1

Va. 2

Vlo.

rrrrrr
'

pp

jjjjj»|jpjj»j|»l|°- p |Q

J

tu - a sae - eu - la,

Org.

71

PEP
6 l 3

6

f ù ~r~ f~ iii« r Ff rf
r r r r r iy

O G
-O-

fcEE==^w=



66 Peter Wollny

77

m f f if fffif rr
mm

r r r r

4^44

r rrrrnrrrrp m
in per - pe tu - a, in per -

6 4 3

83

A- r r

r r r r

\ffj' ff

i- f r I

r r

r r r r

y 1 1 -4 1—1—1—
1 1 1

I l

-Il"S1' " {' \'=4

HP _ j \=\

-1 1—1—1—

J J J J

4=1==4=

r r r r r r r

14 r r

j?k i j M I j
[ r r r

I J j J I =\ J, J -=4=^
(gT J J J J J J

pe

j * j * j r =A= f r r
1

tu - a,

i i

in per -



67

INSZENIERTE GESCHICHTE -
JOSEPH HAYDNS UND CARLO FRANCESCO BADINIS

L'ANIMA DEL FILOSOFO ALS GATTUNGSPOETIK

von Christine Fischer

Joseph Haydn komponierte L'anima del filosofo zu Beginn des Jahres 1791

während seines ersten Aufenthaltes in London für Vorstellungen in der
englischen Metropole - Titelvarianten verweisen auch auf Orfeo und Euridice,
die beiden Hauptrollen der Oper.1 L'anima del filosofo nimmt eine
Sonderstellung innerhalb des Opernschaffens von Haydn ein: Sie entstand nach
einer achtjährigen Pause, in der der Komponist keine Oper zu Papier gebracht
hatte, obwohl der Opernbetrieb seines Dienstherrn Nikolaus Eszterhäzy auch
in diesen Jahren fortgeführt worden war.2 Erstmals richtete er seine Komposition

nicht auf die Wünsche seines langjährigen Arbeitgebers und auf das

Opernhaus in Eszterhäzy und sein Personal aus3. Und erstmals zog Haydn
im Falle von L'anima del filosofo kein Libretto heran, das bereits von anderen

Komponisten vertont und auf die neuen Aufführungsgegebenheiten hin
zugeschnitten worden war. Alles deutete also darauf hin, dass Haydn mit

1 Das Autograph trägt den Titel „Haydn. L'anima del filosofo"; die heute in Budapest verwahrte
Londoner Kopie ist titellos, ein ebenfalls dort aufbewahrter Auszug einer einzelnen Nummer
ist mit dem Verweis „in the Opera of Orfeo" versehen,- die in Paris verwahrte Abschrift trägt
den Titel „L'anima del Filosofo o sia Orfeo e Euridice Di Giuseppe Haydn"; die Breitkopf &
Härtel-Ausgabe der Partitur von 1807 verweist bei jeder Nummer auf „Orfeo e Euridice di
Gius. Haydn", der ein Jahr früher erschienene Klavierauszug auf „Orfeo e Euridice Dramma
per Musica composto da Gius. Haydn"; Haydn selbst hat die Oper in seinem Libretto-Verzeichnis

unter „Orfeo ed Euridice" aufgeführt, vgl. hierzu Joseph Haydn, L'anima del filosofo
ossia Orfeo ed Euridice. Dramma per Musica 1791. Libretto von Carlo Francesco Badini.
Kritischer Bericht, hrsg. v. Helmut Wirth, München, 1974; H.C. Robbins Landon, „L'anima
del filosofo (Orfeo ed Euridice]", Haydn in England 1791-1795, London, 1976, 323-354.

2 Dénes Bartha, „Haydn's Italian Opera Repertory at Eszterhâza Palace", in: New Looks at Ita¬
lian Opera. Essays in Honor of Donald J. Grout, Ithaca, 1968, 172-219; Georg Feder, „Opera
séria, opera buffa und opera semiseria bei Haydn", Opernstudien. Anna Amalie Abert zum
65. Geburtstag, hrsg. v. Klaus Hortschansky, Tutzing, 1975, 37-55; Ulrich Tank, „Joseph
Haydns italienische Opern. Bemerkungen zu Publikum und Resonanz", Joseph Haydn und
die Oper seiner Zeit, hrsg. v. Gerhard J. Winkler, Eisenstadt, 1989, 23-38; Gerhard J. Winkler,

„Opernrepertoire und dynastisches Muster. Beobachtungen zu Haydns Eszterhäzyscher
Opern (sic)", The Eszterhâza Opera House, Herent, 2006, 53-58; Christine Siegert, „Joseph
Haydns Bearbeitungen für das Fürstliche Opernhaus in Eszterhâza", Bearbeitungspraxis in
der Oper des späten 18. Jahrhunderts. Bericht über die Internationale wissenschaftliche
Tagung vom 18. bis 20. Februar in Würzburg, hrsg. v. Ulrich Konrad, Tutzing, 2007, 55-79.

3 Einzige Ausnahme in Haydns rein für Eszterhäzy bestimmtem Opernschaffen stellt die 1779
dort aufgeführte Oper La vera costanza dar: Sie war vermutlich ein bereits früher komponiertes

Auftragswerk für Wien, das dann jedoch nicht dort zur Aufführung kam, vgl. Eva
Badura-Skoda, „Zur Entstehung von Haydns Oper ,La vera costanza', Joseph Haydn. Bericht
über den Internationalen Joseph Haydn Kongress/Proceedings of the International Joseph
Haydn Congress Wien, Hofburg, 5.-12. September 1982, hrsg. v. Eva Badura-Skoda, München,
1986, 248-255.



68 Christine Fischer

L'anima del filosofo erstmals als Opernkomponist einer sehr breiten und
angesichts seines ihm vorauseilenden Ruhms als Instrumentalkomponist auch
wohlgesinnten Öffentlichkeit - ausserhalb der Grenzen des Eszterhäzy'schen
Hoflebens - entgegentreten würde.4

Allein schon die mit dieser Sonderstellung der Oper verbundene spezielle
Herausforderung für den Komponisten, derer sich Haydn bewusst sein muss-
te, lässt Zweifel daran aufkommen, dass die zumeist negative Einschätzung
der textlichen und zum Teil auch musikalischen Qualitäten der Oper in
der Forschung zurecht vorgenommen wurde. Meine Auseinandersetzung mit
L'anima del filosofo möchte deshalb eine Neuinterpretation vorschlagen, die
der singulären Entstehungssituation Rechnung trägt und von einer
Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Operngeschichtsbildern in Text und Musik
dieser Oper ausgeht.

Fragment?

L'anima del filosofo wurde zu Lebzeiten Haydns nicht vollständig aufgeführt.
Die Londoner Premiere scheiterte und die Oper verschwand - nach einer
Aufführung der von Breitkopf veröffentlichten Auszüge 1808 in Königsberg5 -
gänzlich von der Bühne. 1950 erfolgte die erste Einspielung von L'anima del
filosofo6, im Jahr darauf kam es zur ersten szenischen Aufführung in Florenz
unter Erich Kleiber.7

Die Quellenlage ist diesen Entstehungsumständen entsprechend schwierig:
Das Libretto Carlo Francesco Badinis8 wurde nie gedruckt, der Text ist einzig
aus den Musikquellen rekonstruierbar. Szenenanweisungen sind dadurch nur
bruchstückhaft erhalten. Zudem ist ungeklärt, ob die Oper vollständig vorliegt:
Das heute in Berlin aufbewahrte Autograph Haydns9 ist sicherlich ein Fragment,

4 Zu Publikumsstruktur und Opernleben in Eszterhâzy vgl. Bartha, "Haydn's Italian Opera
Repertory" (wie Anm. 2); Siegert, „Joseph Haydns Bearbeitungen" (wie Anm. 2); Margaret R.

Butler, „Annäherungen an eine Kontextualisierung der Opera seria in Eszterhäza. Rückschlüsse

aus Turin", Bearbeitungspraxis in der Oper des späten 18. Jahrhunderts. Bericht über die
Internationale wissenschaftliche Tagung vom 18. bis 20. Februar 2005 in Würzburg, hrsg.
v. Ulrich Konrad, Tutzing, 2007, 103-125.

5 Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 354.
6 Joseph Haydn, Orfeo ed Euridice. (L'anima del filosofo.) Dramma per Musica, London, 1791.

Libretto by Carlo Francesco Badini. Analytical Notes, Boston, 1951.
7 Joseph Haydn, L'anima del filosofo ossia Orfeo ed Euridice. Dramma per musica. 1791. Li¬

bretto von Carlo Francesco Badini, hrsg. v. Helmut Wirth (Joseph Haydn Werke, XXV.13|,
München, 1974, IX.

8 Zu Carlo Francesco Badinis Biographie ist kaum verlässliche Information erhalten,- die bisher
vollständigste Übersicht zu seinem Lebenslauf findet sich bei Gfiovanni] Busino, „Badini,
Carlo Francesco", Dizionario biografico degli italiani, Bd. 5, Roma, 1963, 84-86; hier wird
allerdings das Libretto zu L'anima del filosofo nicht erwähnt. Die Tätigkeit Badinis als
Librettist in London (ab 1753 und erneut ab den späten 1760er Jahren) und seine damit
verbundenen Polemiken gegen Giuseppe Baretti und Lorenzo da Ponte sind zwar bekannt, aber
inhaltlich noch nicht eingehend untersucht oder auf sein Schaffen bezogen.

9 Berlin, Staatsbibliothek, Preußischer Kulturbesitz, Mus. Ms. Autogr. Jos. Haydn 57, vgl.
Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 7.



Inszenierte Geschichte 69

da Nummern einer Londoner Abschrift mit autographen Korrekturen, die sich
in Budapest befindet10, nicht enthalten sind. Beide Musikquellen enthalten die
Nummern der Oper in beliebiger Reihenfolge und auch die Veröffentlichung
von elf Nummern in Klavierauszug und Partitur von Breitkopf scheint keinem
sinnvollen szenischen Ablauf zu folgen. Eine französische Abschrift in Paris
aus den 1820er Jahren bietet demgegenüber zwar die sinnvollste Reihung und
auch die vollständigste Fassung. Doch muss aufgrund ihrer grossen zeitlichen
Distanz zur Komposition der Oper gefragt werden, ob dieser Handschrift
nicht ihrerseits bereits ein Rekonstruktionsversuch (anhand heute verlorener
Quellen) zugrunde liegt, wie ihn später auch die Haydn-Gesamtausgabe
vorgenommen hat.11

Ob eine vollständige Vertonung erhalten blieb, ist auch strittig, weil wir von
Haydn wissen, dass ursprünglich fünf Akte geplant waren, jedoch nur vier
aus den erwähnten Quellen rekonstruierbar sind. Zudem weist das Autograph
ab dem dritten Akt leere Systeme und Seiten auf, die in den ersten beiden
Akten nicht auftauchen - möglicherweise ist hier also nicht die gesamte Musik

und nicht der vollständige Text niedergeschrieben worden. Zudem bietet
der inhaltlich und musikalisch äusserst ungewöhnliche „Schluss" Anlass zu
Zweifeln an der Vollständigkeit der Oper. Eine weitere Konsequenz dessen,
dass die Oper - oder das Fragment? - erst so spät auf die Bühne fand, sind
fehlende Zeugnisse zur Rezeption.

Inhaltsangabe12

I. Akt
Euridice (Sopran) flieht, geplagt von Herzensqualen in den dunklen Wald.
Der Chor warnt sie vor den Wilden, die dort wohnen und die auch schon
einen Scheiterhaufen bereit halten, um Euridice zu opfern. Orfeo (Tenor)
rettet sie, indem er die Wilden mit Gesang besänftigt.
Als er von der Rettungstat erfährt, entschliesst sich Creonte (Bass), seine
Tochter Euridice ihrem Willen entsprechend Orfeo zur Frau zu geben. Damit
bricht er sein Versprechen gegenüber Arrideo, dem Verlobten Euridices, vor
dem diese zu Beginn geflohen war. Man feiert die Hochzeit.

10 Budapest, Orszâgos Széchényi Könyvtär, ehemalige Eszterhäzysche Sammlung, Ms. Mus. 1.7,

vgl. Wirth (Hg.), L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 12.
11 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 7).
12 Die Inhaltsangabe orientiert sich in ihrer Beschränkung auf das nach dem heutigen

Quellenstand tatsächlich Warnehmbare der Oper an Silke Leopold, „Joseph Haydn: L'anima del
filosofo ossia Orfeo ed Euridice", Zwischen Bach und Mozart. Vorträge des Europäischen
Musikfestes Stuttgart 1988 (Schriftenreihe der Internationalen Bachakademie Stuttgart, 4),
Kassel, Basel, London, New York, Prag, 1994, S. 90-103, hier 92; ausführlichere Inhaltsangaben
finden sich in Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 327-328,- Georg Feder, „L'anima
del filosofo ossia Orfeo ed Euridice. Dramma per musica", in: Pipers Enzyklopädie des
Musiktheaters: Oper, Operette, Musical, Ballett, hrsg. v. Carl Dahlhaus u. Sieghart Döhring,
Bd. 2, München, 1987, 767.



70 Christine Fischer

II. Akt
Noch während sich Orfeo und Euridice ihre Liebe beteuern, entsteht Lärm
hinter der Bühne. Orfeo möchte nach dem Rechten sehen und liefert damit
Euridice an die Häscher Arrideos aus. Auf der Flucht vor ihnen wird sie

von einer Schlange gebissen und stirbt. Orfeo findet Euridice tot. Creonte
bricht auf die Nachricht vom Tod seiner Tochter hin auf, um sich an Ar-
rideo zu rächen.

III. Akt
Orfeo beweint Euridice. Er befragt den Genio (Sopran), eine Art Sybille, wie
er Euridice zurückbekommen kann.

IV. Akt
Der Genio führt Orpheus in die Unterwelt, wo Pluto (Bass) ihm auf seine
Bitten hin gewährt, Euridice wiederzuerlangen. Gegen die ihm auferlegte
Abmachung sieht Orfeo Euridice an und verliert sie erneut. Von Bacchantinnen

umworben, flucht Orfeo der Liebe. Sie reichen ihm einen Giftbecher als
Gegenmittel für den Schmerz. Orfeo trinkt und stirbt. Die Bacchantinnen
machen sich auf zu einer Insel. Ein Sturm bringt sie zum Kentern.

Forschungsstand 1: Deutung des Orpheus-Mythos bei Haydn/Badini

Die Frage nach dem Bezug des Titels, L'anima del filosofo, zum Inhalt der
Oper ist immer noch eine weitgehend ungeklärte. Während Robbins Landon
die philosophische Prädisposition Creontes in den Mittelpunkt stellt13, geht
Helmut Wirth nicht zuletzt aufgrund des Gifttrankes, der an Sokrates gemahnt,
implizit davon aus, in Orfeo den Philosophen des Operntitels festlegen zu
können14. Badinis Text charakterisiert Orfeo zudem im ersten Akt als Zivilisator

und Gesetzesbringer, da er Euridice in letzter Sekunde vor den - nicht
weiter definierten - barbarischen Wilden rettet. Diese Charakterisierung hat
einen philosophischen Hintergrund in der Darstellung des Orpheus-Mythos
beim italienischen Renaissance-Philosophen Natale Conti, der sich wieder-

13 Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 347. Diese Zuordnung, die sich vor allem auf den
Text der ersten Arie Creontes, „11 pensier sta negli oggetti", bezieht, lässt jedoch im Dunkeln,
wie die aufklärerischen und freimaurerischen Anklänge dieses Textes im Zusammenhang
der ganzen Oper zu interpretieren sind.

14 Helmut Wirth, Joseph Haydn als Dramatiker. Sein Bühnenschaffen als Beitrag zur Geschichte
der deutschen Oper, (Diss.), Kiel, [1939], 176-178; vgl. Silke Leopold, „Haydn und die Tradition
der Orpheus-Opern", Musica 36 (1982) Nr. 2, 131-135, hier 134.



Inszenierte Geschichte 71

um auf Horaz bezieht.15 Klaus Hortschansky, der wie Silke Leopold von der
fragmentarischen Überlieferung der Oper überzeugt ist, nimmt vor diesem
Hintergrund eine vermutlich nicht zur Komposition gelangte Schlussapotheose

an, in der Orpheus vom Genius in den Himmel der Philosophie geleitet
worden sein könnte. Dies sieht er als Schlüssel dazu, die Gesamtanlage der
Oper als Allegorie der Philosophie zu interpretieren.16

Die Rolle der Seele, der „anima" des Titels, wurde entweder dem Genio oder
Euridice zugeordnet.17 Zurückzuführen ist diese Deutung auf Orfeos Äusserung

„Perduto ho un'altro volto l'anima mia" nach Euridices zweitem Tod.18

Da den unglücklichen Sänger aber gleichzeitig Ehefrau und Genio im Stich
lassen, ist diese Zuordnung nicht eindeutig vorzunehmen.

Die meisten dieser Deutungsansätze, wenn auch im Detail unterschiedlich,
sind sich einig darin, dass eine allegorische Interpretation der Handlung von
Badini und Haydn intendiert war. In der von Hortschansky für das ausgehende

18. Jahrhundert nachgewiesenen Rezeption Natale Contis, der in Euridice
die Gerechtigkeit und das rechte Mass sieht, das Orfeo im Übermass seiner
Gefühle abhanden gekommen ist, erhält dieser Zugang zudem eine einleuchtende

„antike" Basis.19

15 Klaus Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns Orpheus og Eurydike (Kopenhagen 1786)
und die zeitgenössische klassizistische Ästhetik", Johann Gottlieb Naumann und die
europäische Musikkultur des ausgehenden 18. Jahrhunderts. Bericht über das Internationale
Symposium vom 8. bis 10. Juni 2001 im Rahmen der Dresdner Musikfestspiele 2001, hrsg.
v. Ortrun Landmann, Hans-Günther Ottenberg, (Dresdner Beiträge zur Musikforschung, 2),

Hildesheim, Zürich, New York, 2006, 96; G[erhard). P[ersché], ,„Papa' Haydn und des
Philosophen Seele - Einige Randbemerkungen", L'anima del filosofo ossia Orfeo ed Euridice.
Oper von Joseph Haydn. Text von Carlo Francesco Badini, Bern, 1982, 13-14; zu antiken
Quellen und Orpheus-Opern s.a. Jeffrey L. Buller, „Looking Backwards: Baroque Opera and
the Ending of the Orpheus Myth", International Journal of the Classical Tradition 1 (1995)
Nr. 3, 57-79.

16 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 131, 135; Leopold, „Joseph Haydn" (wie Anm. 12), 95f.;
Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns" (wie Anm. 15), 96-97; P[ersché], ,„Papa' Haydn"
(wie Anm. 15), 13-14. Grundgedanken zu einer symbolischen bzw. allegorischen Deutung
der Oper lieferte bereits Wirth, Joseph Haydn (wie Anm. 14) 174.

17 Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns" (wie Anm. 15), 96-97, 99.
18 Vgl. Joseph Haydn, L'anima del filosofo ossia Orfeo ed Euridice. Hob. XXVIII: 13. Dram-

ma per musica. 1791. Text von Carlo Francesco Badini. Rekonstruktion der Versform und
wortgetreue deutsche Übersetzung von Georg Feder. Textbuch Italienisch/Deutsch, Kassel,
Basel, London, 1980, 52/53.

19
Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns" (wie Anm. 15), 95, 96.



72 Christine Fischer

Forschungsstand 2: Das Verhältnis zu anderen Orpheus-Opern

Silke Leopold verwies 1982 darauf, dass Francesco Badini drei Verse des Eu-
ridice-Librettos von Ottavio Rinuccini in den Text von L'anima del filosofo
integrierte.20 Spätestens seit der ab 1783 erschienenen Operngeschichte
Stefano Arteagas11 war die Bedeutung dieses Textbuches in seiner Vertonung
durch Jacopo Peri und Kollegen um 1600 für die Frühgeschichte der Oper
herausgestellt worden. Leopold sieht diesen Rückbezug zu den Anfängen der
Gattung als ein Indiz dafür an, dass Badini grossen Wert auf die Darstellung
der eigenen Gelehrsamkeit legte.

Geradezu nach einer Rechtfertigung vor der Übermacht eines anderen Orfeo-
Vorbildes klingt der folgende Briefausschnitt, den Haydn am 8. Januar 1791,
eine Woche nach seiner Ankunft in London, niederschrieb und an seinen
neuen Dienstherrn Fürst Anton I. Eszterhäzy adressierte:

das neue opern büchl so ich zu Componiren habe, betitult sich Orfeo in 5 Acten,
welches ich aber erst dieser tagen erhalten werde, dasselbe soll von einer ganz
andern arth seyn, als jenes v. Gluck.22

Haydn distanziert sich hier deutlich von Nachahmungs- oder Bearbeitungsfassungen

der 1761 in Wien uraufgeführten Gluck'schen Oper, wie sie nicht
zuletzt im zeitgenössischen London wiederholt auf die Bühne kamen.23
Gerhard Croll liest den Briefausschnitt Haydns sogar dahingehend, als sei die
Andersartigkeit von Gluck geradezu eine Voraussetzung dafür gewesen, dass

Haydn sich auf den Stoff einliess.24
Anders als bei Gluck, der die Handlung auf die Reise in die Unterwelt und

den zweiten Tod Euridices, sowie die Zusammenführung der Liebenden durch
Amor am Ende beschränkt, gibt es bei Haydn und Badini eine Vorgeschichte,
nämlich die erste Rettung und den Tod Euridices nach Horaz; zudem greift
Badini auf Nebenfiguren zurück, die in früheren Opernfassungen vorkommen,
so beispielsweise auf Arrhistaeus, der bei Angelo Polizianos früher Fassung
des Mythos von 1494 begegnet, nicht jedoch bei Gluck.25

20 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132.
21 Esteban Arteaga, Le rivoluzioni del teatro musicale italiano dalla sua origine fino al pré¬

sente, 3 Bde., Bologna 1783-1785; vgl. Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132.
22 Joseph Haydn, Gesammelte Briefe und Aufzeichnungen, unter Benützung der Quellensammlung

von H.C.R. Landon, hrsg. v. D. Bartha, Kassel, Basel, London, 1965, 253; vgl. u. a. Haydn,
L'anima del filosofo (wie Anm. 7), VII; Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 131.

23 Die Bearbeitungen wurden vorgenommen, weil die 1773 erstmals an der Themse aufgeführte
Originalfassung wenig Anklang beim Londoner Publikum fand. Vgl. Ian Woodfield, Opera
and Drama in Eighteenth-Century London. The King's Theatre, Garrick and the Business
of Performance, Cambridge, 2001, 48; Bruce Allan Brown, „Le pazzie d'Orlando. Orlando
Paladino and the Uses of Parody", Italien 64 (1987) Nr. 4, 583-605, hier 591.

24 Gerhard Croll, „Haydn - ,Philemon und Baucis' - Gluck", Joseph Haydn und die Oper seiner
Zeit, hrsg. v. Gerhard J. Winkler, Eisenstadt, 1989, 79-87.

25 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132.



Inszenierte Geschichte 73

Während Badini keine Übernahmen auf das Glucksche Libretto aus der
Feder Ranieri de Calzabigis vornimmt, findet sich jedoch ein Bezug zu Gluck
in Haydns Musik:

a Euridice 6

é—-—7 / 7

Dov' è'I

[F l'fl I" r r

dol-ce a-ma - to spo - so, la so - a - ve mia spe ran- za?

T r r r r =j
Die Worte, die Euridice vor ihrem zweiten Tod an Orfeo richtet, „Dov'è'l dolce
amato sposo" sind auf das Anfangsmotiv von „Che farö senza Euridice", dem
Klagegesang Orfeos nach Euridice zweitem Tod bei Gluck gesetzt.26 Über eine
Bedeutung des Gluckbezugs genau an dieser Stelle und auch vor dem Hintergrund

der deutlichen Distanzierung von Gluck auf anderen Ebenen sind noch
keine Aussagen getroffen worden.

Haydn und Badini wurde verschiedentlich der Verdienst zuerkannt, als
erste ein tragisches Ende des Orpheus-Mythos auf die Opernbühne gebracht zu
haben, indem sie den Tod des Sängers thematisierten und damit Ovid, also
antiken Vorlagen, bindender folgten als mancher Vorgänger. Dies lässt
allerdings die Möglichkeit ausser Acht, dass die Oper, auch was ihr Ende betrifft,
fragmentarisch überliefert ist. Silke Leopold und Klaus Hortschansky vertreten

die Meinung, die Oper hätte mit dem Tod des Sängers niemals schlies-
sen können, und führen dafür überzeugende formale und quellenspezifische
Gründe an.27 Sie gehen von einer vorgesehenen, aber letztlich nicht vertonten
Schlussapotheose aus.28

Bisher nicht zufriedenstellend erklärt bleibt die eigentümlich abstinent
vertonte Szene, in der Orpheus Pluto um den Zugang zur Unterwelt bittet:
Obwohl Badini an dieser opernhistorisch prädestinierten Stelle für Virtuosität
eine Kanzonenstrophe setzte, komponierte Haydn keine Arie, sondern ein
secco-Rezitativ.

26 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 7), VIII; Anna Amalie Abert, Haydn und Gluck auf
der Opernbühne. Joseph Haydn. Bericht über den Internationalen Joseph Haydn Kongress /
Proceedings of the International Joseph Haydn Congress, Wien, Hofburg, 5.-12. September
1982, hrsg. v. Eva Badura-Skoda, München, 1986, 296-302, hier 299; Curtis Price, Judith Mil-
hous, Robert Hume, The King's Theatre, Haymarket 1778-1791, Oxford 1995, 599-600.

27 Argumente, die für eine vollendete Komposition sprechen finden sich bei Price, Milhous,
Hume, The King's Theatre (wie Anm. 26), 601; Karl Geiringer, „Haydn as Opera composer",
Joseph Haydn and the Eighteenth Century. Collected Essays of Karl Geiringer, hrsg. v. Robert
N. Freeman, Warren, 2002, 77-95, hier 89 [Reprint von Proceedings of the Musical Association

66 (1939-40), 23-32],
28 Vgl. oben S. 71 und Anm. 16.



74 Christine Fischer

O signor, che all'ombre imperi,
II tuo core intenerito
Da quel foco a te gradito,
Dell'amor senta pietà.

O Herr, der du den Schatten gebietest,

dein Herz, gerührt
von jenem Feuer, das dir willkommen ist,
mit der Liebe fühle es Mitleid.29

Orfeo

JP
O si - gnor, che all' om-breim - pe - ri, il tuo co - re in - te - ne -

>*r M>IJ
ri - to da quel fo - co a te gra - di - to, dell' a - mor sen - ta pie - tà.

Siegue Coro

Ebenso musikalisch karg wird der zweite Tod Euridices dargestellt, die nach
dem fatalen Blick ihres Gatten nicht mehr zu Wort kommt.

16 Euridice Orfeo

I (i- W -ir p [i 'jb 7 r
Dun - que mor-tal va - lor co-tan - to im - pe-tra. Dell' al - to don fu

dt-* - - b-t=F=£=\ I'*- « h

de - gno mio dol ce can - to

v " y v '=d
e'l suon di que - sta

'7 P'T ^ce - tra. Oi - mè, che

21

\JLn h - =P—ff——ff i hf ff—ff—ff =f»= *—J—
veg - go,

J V

oh nu

V *

mi!
Lp—y—Y—v——
Oiun-toèil mo-men - to re - 0.

> » "r r r

29 Übersetzung aus Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1),13. Vgl. Leopold, „Haydn" (wie
Anm. 14), 133.



Inszenierte Geschichte 75

„Haydn's L'anima del filosofo is basically a magnificent failure" konstatierte
Robins Landon 1976, da er der statischen, oratorienhaften Qualität der Oper
und dem seltsam anmutenden Übergehen dramatischer Gelegenheiten wenig

abgewinnen konnte.30 Auch Silke Leopolds Wertschätzung der Oper fiel
zunächst mässig aus31, bevor sie dafür eintrat, die musikalischen Qualitäten
von L'anima del filosofo eben gerade in der undramatischen Anlage einer
opera séria zu erkennen: Haydn kam es nicht wie Gluck auf die Darstellung
dramatischer Aktion an, sondern in der Tradition der opera séria auf die ta-
bleauartige musikalische Darstellung von Affektzuständen - die musikalische
Reaktion ist vor die musikalische Aktion gestellt.32

Tatsächlich mutet es wenig überzeugend an, von einem Unvermögen Haydns
auszugehen, wenn er sich gegen dramatische Wirkungen entscheidet: Angesichts
seiner langjährigen Tätigkeit als Bearbeiter des zeitgenössischen Repertoires in
Eszterhäzy, das sich mit den Zentren europäischer Opernkultur messen konnte,33
verfügte Haydn über das nötige Wissen und auch die nötige kompositorische
Erfahrung um vor einem Weltstadtpublikum nicht zu dilettieren. Den
zahlreichen Ungereimtheiten der Oper, wie sie sich uns heute darstellen, lagen auf
Seiten des Komponisten und des Librettisten sicher bewusste Entscheidungen
zugrunde. Diese - über den Befund „opera séria" hinaus - zu ergründen, mag
der Oper künftig zumindest einen Teil ihrer Fremdheit nehmen.

30 Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 351.
31 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132: „Es würde zu weit führen auf alle Ungereimtheiten

und Schwächen dieses Librettos hinzuweisen.", 133: „Er [Haydn] liefert Badini gleichsam den
Beweis, wie ungeeignet dieser Stoff für eine Opera seria ist." Vgl. u.a. auch Abert, „Haydn
und Gluck" (wie Anm. 26), 299; Price, Milhous, Hume, The King's Theatre (wie Anm. 26),
599: „bastardized and inchoate libretto".

33 Leopold, „Joseph Haydn" (wie Anm. 12), 98, 102-103; Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm.
7), VIII (Haydns Bezeichnung opera seria); Landon, „L'anima del filosofo" (wie Anm. 1), 329:
„This is Metastasio bathed in the still cooler waters of the Age of Reason.", 351; Helmut
Wirth, „L'anima del filosofo (Orfeo ed Euridice). Analytical Notes", Joseph Haydn. Orfeo
ed Euridice (L'Anima del filosofo). Dramma per musica, London, 1791. Libretto by Carlo
Francesco Badini. Analytical Notes, Boston 1951, 54, 58: „It is a conscious return to a mode
of composition already out-dated but in which a master of Haydn's calibre could still produce
remarkable results."

33 S. o. Anm. 4.



76 Christine Fischer

Neue Zugänge 1: Antike und Operngeschichte

Mit dem bereits auszugsweise zitierten Brief an Anton Eszterhàzy vom Januar
1791 wird uns nicht nur Haydns Distanzierung von der Gluckschen Vertonung
des Mythos mitgeteilt, sondern, zwischen den Zeilen, auch ein Stück weit
poetisches Programm:

das neue opern büchl so ich zu Componiren habe, betitult sich Orfeo in 5 Acten,
welches ich aber erst dieser tagen erhalten werde, dasselbe soll von einer ganz andern
arth seyn, als jenes v. Gluck ...die opera ist nur in 3 Personen, als, Madam Lops,
Davide, und einen Castraten, welcher aber nicht sonderlich seyn sollte. Übrigens
aber soll die opera sehr mit Chören, und Ballets und vielen grossen Veränderungen
verflochten seyn.34

Ziehen wir nun eine Referenzstelle aus Horaz' De arte poetica heran, einer
Quelle, derer sich Badini als Grundlage für das Sujet des ersten Aktes
bediente, so finden wir in erstaunlicher Übereinstimmung Gegenstände und
Reihenfolge wieder:

Ein Stück bleibe nicht unter dem fünften Akt noch gehe darüber, welches
verlangt, dass man es zu sehen begehrt und wiederaufführt. Kein Gott mische sich
ein, wenn keine Verwicklung eintrat, die solchen Erretters wert ist, noch versuche
die vierte Person, gleichfalls zu sprechen. Die Rolle eines Akteurs und die Pflicht
eines Mannes nehme der Chor wahr, und er singe nicht zwischen den Akten, was
dem Thema nicht nützt und nicht recht am Platz ist. Er sei den Guten gewogen,
sei Freund und Berater, lenke die Zornigen, besänftige gern die Erregten.35

Demnach kann man vermuten, dass Badini sich noch vor der Fertigstellung
des Librettos mit Haydn darauf verständigt hatte, dass eine Distanzierung von
Gluck in der gemeinsamen Oper sicher nicht eine Abkehr von dessen
grundlegenden Prinzipien der Neuerung durch Hinwendung zur Antike bedeutete.
Die Erweiterung des Personals und des mythologischen Quellenrepertoires
zu Orpheus mag sogar auf eine gegenüber Gluck vertiefte Rezeption antiker
Quellen hindeuten.

Vor diesem Hintergrund einer vertieften stoffgeschichtlichen Reflexion Ba-
dinis verwundert es auch nicht, dass die Bezüge zu Rinuccinis Euridice im
Libretto von L'anima del filosofo weit ausgeprägter sind als bisher angenommen
(weder die von Monteverdi vertonte Version Alessandro Striggios, noch andere
bekannte Orfeo-Libretti der Operngeschichte werden zitiert): Sind die ersten

34 S. Anm. 22; Hervorhebungen von der Autorin.
35 Quintus Horatius Flaccus, Sämtliche Werke. Lateinisch/Deutsch. Mit den Holzschnitten der

Straßburger Ausgabe von 1498, hrsg. v. Bernhard Kytzler, Stuttgart, J2006, 642/643: „neve
minor neu sit quinto productior actu/fabula quae posci volt et spectanda reponi./nec deus

intersit, nisi dignus vindice nodus/inciderit, nee quarta loqui persona laboret./actoris partis
chorus officiumque virile/defendat, neu quid medios intercinat actus/quod non proposito
conducat et haereat apte./ille bonis faveatque et consilietur amice/et regat iratos et amet
pacare tumentis".



Inszenierte Geschichte 77

drei Akte (der in der Haydn-Gésamtausgabe rekonstruierten Version) ohne
Bezüge auf Vorgängerlibretti, stellen die Schlüsselszenen in der Unterwelt des

vierten Aktes über weite Passagen Rinuccini-Übernahmen dar.

Francesco Badini, L'anima del filosofo
Coro:
Trionfi oggi pietà ne' campi inferni,
E sia la gloria e il vanto
Delle lagrime tue, del tuo bei canto.
Pluto:
O della reggia mia ministri eterni,
Scorgete voi per entro all'aer scuro
L'amator fido alla sua donna amante.
Scendi, gentil amante,
Scendi lieto, e sicuro
Entro le nostre soglie;
E la diletta moglie
Teco rimane al ciel sereno e puro.
Orfeo: O fortunati miei dolci sospiri!36
Genio: O ben veisati pianti!
Orfeo: O me felice sovra gil altri
amanti!

Orfeo: Quai dolce e care note ascolto!
O dei

Del ciel, o sommo Giove!
Ond'è cotanta grazia e tanto dono?

[...]
Orfeo: O sempiterni dei!
Pur veggio i tuoi be' lumi e'1 tuo bel
volto

E par ch'anco non creda agli occhi
miei.

Euridice: Dunque mortal valor cotanto
impetra.

Orfeo: Dell'alto don fu degno
Mio dolce canto e'1 suon di questa

cetra.37

Ottavio Rinuccini, L'Euiidice
Plutone:
Trionfi oggi pietà ne' campi inferni,
E sia la gloria e'1 vanto
Delle lagrime tue, del tuo bel canto.

O della regia mia ministri eterni,
Scorgete voi per entr'all'aer oscuro
L'amator fido alla sua donn'avante.
Scendi, gentil amante,
Scendi lieto, e sicuro
Entro le nostre soglie,
E la diletta moglie
Teco rimena'l Ciel sereno, e puro.
Orfeo: O fortunati miei dolci sospiri!
O ben veisati pianti!
O me felice sovra gl'altri amanti!
[...]
Arcetro: Quai dolce, e care nuove
Ascolt'ô Dei del ciel, ö sommo Giove!
Ond'è cotanta grazia, e tanto dono?

[...]

Ninfa del Coro: O sempiterni Dei!
Pur veggio i tuoi be' lumi e'1 tuo bel

viso,
E par ch'anco non creda à gl'occhi
miei.

[...]
Arcetro: Dunque mortal valor cotanto

impetra?
Orfeo: Dell'alto don fù degno
Mio dolce canto e'1 suon di questa

cetra.38

36 Leopold, „Haydn" (wie Anm. 14), 132 identifiziert die hier kursiv gesetzten Verse als
Übernahme Badinis von Rinuccini.

17 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 48-50, 52.
38

Jacopo Péri, Euridice. An Opera in One Act, Five Scenes, hrsg. v. Howard Mayer Brown,
(Recent Researches in the Music of the Baroque Era, 36, 37), Madison, 1981, XXXI, XXXIV,
XXXV.



78 Christine Fischer

Mit Stefano Arteagas bereits von Silke Leopold angesprochener Operngeschichte39,

war das Wissen um die frühe Opernkonzeption bei Peri/Rinuccini
zugänglich. Auch Charles Burneys General History of Music von 1789, deren
vierter Band sich nahezu ausschliesslich mit Oper beschäftigt, verweist auf
L'Euridice und ihre Intentionen. Dass Haydn Burney Anfang 1791 traf und auch
ein Exemplar der Musikgeschichte erhielt, ist bereits lange aktenkundig.40

Die Bezüge zu Rinuccini tauchen jeweils nach den Stellen auf, an denen
Haydn zuvor Canzonenstrophen Badinis in secco-Rezitativen vertonte und
damit vermeintlich Gelegenheiten zur musikalischen Ausgestaltung verpasste:
Der Gesang vor Pluto im Rezitativ wird ebenso gefolgt von Rinuccini, wie
das Gluck-Zitat aus dem Munde Euridices. Die „ausgelassenen"
musikalischdramatischen Möglichkeiten Haydns stehen also in antikem Kontext, das
heisst gefolgt von Text, der geschrieben wurde, um - grob gesprochen - das

antike Drama wiederzubeleben, und gesetzt auf eine Erkennungsmelodie für
Musik, die geschrieben wurde, um sich dieser antiken Dramenform erneut
anzunähern.

Indem Haydn gerade an diesen Stellen auf musikalische Virtuosität verzichtet
und ein Rezitativ setzt, kommt er den zitierten Vorbildern auf unspezifische
Weise auch musikalisch nahe: Gerade in der Zurückhaltung, in der Unterordnung
der Musik unter die Sprache, erklärten ja beide Versuche der Annäherung an
die Antike, bei Peri/Rinuccini und Gluck/Calzabigi, ihren Weg. Und gerade bei
Rinuccini war die Neuerfindung des Rezitativs dabei herausgehobenes Mittel.
Haydn demonstriert, wie ungeeignet eine musikalische Zurücknahme - und
damit diese Reformversuche - in seinen und vermutlich auch in Badinis Augen
waren, indem er an für musikalische Virtuosität prädestinierten Stellen auf
sie verzichtet, und damit über Text- und Musikzitate seine Or/eo-Vorgänger
bewusst konterkariert.

Geschichtlichkeit und Historizität wird in L'anima del filosofo auch auf
andere Weise thematisiert: Im Amorinen-Chor des ausgelassenen Beginns
des zweiten Aktes, der eigentlich die Vereinigung des Liebespaares Orfeo
und Euridice nach der erzwungenen Trennung feiern will, findet sich ein
Textabschnitt, der den Verlauf der Opernhandlung in Verbindung mit dem
Lebensalter Orfeos bringt:

„Finché circola il vigore,
Finché sei nell'età bionda,
Bevi il nettare d'amore
Nella tazza del piacer.

„Solange Du Kraft hast,

solange du jung bist,
trinke den Nektar der Liebe

aus der Tasse der Freuden.

39 S. Anm. 21.
40 Vgl. Robbins H. C. Landon, „Haydns erste Erfahrungen in England", Beiträge zur Musikge

schichte des 18. Jahrhunderts, Eisenstadt, 1971, 155-181, hier 163-167.



Inszenierte Geschichte 79

Arrivato il gel degPanni,
Tazza d'ostico licore
Porgeranno a te gli affanni,
Ti daran le furie a ber."

Wenn dann die Kälte der Jahre gekommen ist,
werden dir die Schmerzen,
werden dir die Furien
einen bitteren Trank reichen."41

Diese deutliche textliche Anspielung auf das Ende Orfeos, auf den Furientrank,

der ihn zu Tode bringt, teilt die Handlung demnach in zwei Abschnitte:
den des jungen Orfeo, der die Liebe geniesst, und den des von Schmerzen

geprägten alten Orfeo. Bemerkenswert dabei ist, dass mit der vorgeschalteten
ersten Rettung Euridices durch Orfeos Gesang auch in den Handlungsmotiven
eine solche Zweigliedrigkeit entsteht:

Zweimal wird Orfeo, nachdem er sie verloren hat, zur Rettung Euridices
auf die Probe gestellt. Zu Beginn besteht er die Prüfung mit der Macht seines
Gesanges und rettet sie vor der Unzivilisiertheit. Als Lohn geniesst er die
Liebe. Im zweiten Teil verliert er die Prüfung, weil er sich nach ihr umblickt
(oder weil er eben nicht singt, sondern rezitiert?). Schmerz und Tod folgen.
Es entsteht das Bild eines Ablaufs zweier konträrer Epochen, einer lichten
Hochzeit und einer dunklen unterirdischen Phase. Der Eindruck zyklisch
aufeinanderfolgender Abschnitte wird geprägt, deren Übergang jeweils durch
Trennung des Zusammengehörigen, durch die Trennung des Liebespaares
entsteht.

Die bisher herausgearbeiteten Elemente eines deutlichen historischen Anspruchs
der Oper im Rückbezug auf die Antike und frühere Opernlibretti sowie die
Andeutung einer Abfolge von Hochzeit und Verfall liess mich erneut einen
Blick auf die bereits genannten historischen Abrisse zur Gattung Oper werden.
Es findet sich sowohl bei Burney als auch bei Arteaga die Auffassung einer
zyklischen Abfolge von Phasen der Operngeschichte, die sich durch Veränderungen

im Verhältnis der beteiligten Künste zueinander definieren. Burney
argumentiert hier vor einem Idealbild der Gleichberechtigung:

„Within these last ten years, DANCING
seems to have encroached upon Music, and
instead of being a dependant or auxiliary,
is aiming not only at independency, but
tyranny. During the last century, dancing
had very little share of importance in a

musical drama.

„Innerhalb der letzten zehn Jahre, scheint
der Tanz die Oberhand über die Musik
gewonnen zu haben, und anstatt von ihr
abhängig zu sein oder sie zu unterstützen,
strebt er nicht nur Unabhängigkeit an,
sondern die Tyrannis. Während des letzten
Jahrhunderts, war der Tanz in einem
musikalischen Drama nicht sehr wichtig.

41 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 21-22.



80 Christine Fischer

As the British gouvernment consists of
three estates: King, Lords, and Commons,
so an opera, in its first institution
consisted of Poetry, Music, and Machinery:
but as politicians have observed, that the
ballance of power is frequently disturbed
by some one of the three estates encroaching

upon the other two, so one of these
three constituent parts of a musical drama
generally preponderates, at the expence of
the other two.

In the first operas POETRY seems to have
been the most important personage; but
about the middle of the last century,
MACHINERY and DECORATION seemed to
take the lead, and diminished the importance

both of Music and poetry.

But as the art of singing and dramatic
composition improved, MUSIC took the
lead, and poetry and decoration became
of less consequence, till the judgment
of Apostolo Zeno, and the genius of Me-
tastasio, lifted lyric poetry far above its
usual level.

But a fourth and new estate seems to have

sprung up in DANCING, which has
almost annihilated the influence of the
former three. Yet it seems for the common
interest that no one of these constituent
parts of a musical drama should arrogate to
itself more than its due share of notice.

If poetry and Music are degraded into humble

dependants on dancing, the story of the
drama had better be told in pantomime;
and as articulation is unnecessary, let the
fiddle do the rest."42

Wie die Britische Regierung aus drei Ständen

besteht: König, Lords und Commons,
so bestand die Oper in ihrer ersten
Ausformung aus Dichtung, Musik und
Maschinerie: aber genauso wie die Politiker
beobachtet haben, dass das Gleichgewicht
der Macht oft dadurch gestört wird, dass

eine der drei Stände die Oberhand über
die anderen beiden gewinnt, so tritt einer
der drei konstituierenden Teile des
musikalischen Dramas auf Kosten der anderen
beiden hervor.
In den ersten Opern scheint die Dichtung
der wichtigste Charakter gewesen zu sein;
aber um die Mitte des letzten Jahrhunderts
scheinen Maschinen und Dekorationen die

Führung übernommen und die Bedeutung
von Musik und Dichtung vermindert zu
haben.
Aber als die Gesangskunst und die Kunst
dramatischer Komposition sich verbesserte,

übernahm die Musik die Führung und
Dichtung und Dekoration wurden weniger
einflussreich, bis das Urteil Apostolo
Zenos und das Genie Metastasios die
lyrische Dichtung weit über ihr gewöhnliches
Niveau heraushob.
Aber ein vierter und neuer Stand scheint im
Tanz entstanden zu sein, der den Einfluss
der früheren drei fast vernichtet hat.
Doch es scheint im öffentlichen Interesse
zu sein, dass keiner dieser konstituierenden

Teile eines musikalischen Dramas
sich dazu erhebt, mehr als seinen gerechten

Teil Aufmerksamkeit zu beanspruchen.

Wenn Dichtung und Musik degradiert
werden zu niedrig gehaltenen Abhängigen

vom Tanz, würde die Geschichte des

Dramas besser pantomimisch erzählt, und
da Artikulation somit überflüssig würde,
kann die Fiedel den Rest übernehmen."

42 Charles Burney, A General History of Music. From the Earliest Ages to 1789, Bd. 4, Reprint
Baden-Baden, 1958, 892; Übs. der Verfasserin.



Inszenierte Geschichte 81

Bei dieser Geschichtskonstruktion von Oper als Gattung eines angestrebten,
aber immer wieder Machtkämpfen zum Opfer gefallenen Gleichgewichts
zwischen den Künsten, werden die Namen Apostolo Zenos und vor allem das
Genie Pietro Metastasios als einzige Opernschaffende genannt, zudem in
einem deutlich positiven Kontext.

Arteagas Schrift Le rivoluzione del teatro musicale italiano dalla sua origine
fino al présente prägt die Vorstellung einer Abfolge von Phasen der Operngeschichte,

die sich durch wechselnde Vorherrschaft einer der beteiligten Künste
definieren: Im neunten und zehnten Kapitel des ersten Bandes wird die Zeit
„bis Metastasio" dadurch charakterisiert, dass zunächst die Musik, dann die
Perspektive, also die visuellen Mittel, an Bedeutung gewonnen haben:

Capitolo nono.
Secol d'oro della musica Italiana. Progressi della Melodia. Valenti Compositori
italiani. Scuole celebri di Canto, e di Suono col vario loro carattere.
Capitolo decimo.
Miglioramento della poesia lirico-drammatica. Quinaut in Francia Precursore nella
riforma. Celebri poeti fino a Metastasio. Avanzamenti della Prospettiva."43

Mit Metastasio, so das elfte Kapitel, kam die Dichtung zum Aufschwung und
es wird festgestellt, dass bei ihm die Oper zum höchstmöglichen Grad der
Perfektion geführt wurde:

Capitolo Undecimo.
Epoca di Metastasio. Vantaggi recati da lui alla poesia e lingua Italiana. Esame de'
suoi pregi. Riflessioni sulla sua maniera di trattar l'Amore. Suoi difetti. S'abbia
egli condotto il Melodrama al maggior grado di perfezione possibile44

Dem steht in Kaptel eins des folgenden zweiten Bandes die Beschreibung einer
Phase der aktuellen Dekadenz italienischer Oper gegenüber. Als Hauptgrund
wird genannt, dass es unmöglich sei, Wirkung moderner Poesie und Musik
mit derjenigen im antiken Griechenland zu parallelisieren: Die klassizistische
Auffassung der moralischen Erhebung des Staatswesen durch und in der Kunst
in der Antike findet keine Analogie im modernen gesellschaftlichen System,
in dem die Künstler und Denker verschiedener Sparten getrennt voneinander
Neuerungen durchführen, anstatt sie zu vereinen. Die Nachahmung antiker
Kunst kann deshalb nicht dieselbe Wirkung entfalten, wie zu den Zeiten
ihrer Entstehung:

Capitolo Primo.
Decadenza attuale dell'Opera Italiana. Cause generali di essa. Paralello della poesia,
e musica moderna con quella dei Greci. Motivi della perfezione degli antichi, e

inconvenienti intrinseci del nostro sistema musicale 45

43 Esteban Arteaga, Le livoluzioni del teatro musicale italiano dalla sua origine fino al
présente, Bd. 1, Bologna 1783, XIV.

44 Ebd.
4® Esteban Arteaga, Le rivoluzioni del teatro musicale italiano dalla sua origine fino al

présente, Bd. 2, Bologna, 1785, Inhaltsübersicht.



82 Christine Fischer

Daraus leitet Arteaga drei Konsequenzen ab:

„La prima è, che essendo fra noi da gran
tempo separate la filosofia, la legislazione,
la poesia, e la musica, la loro individuale
influenza ha dovuto esser minore perché
divisa. La seconda, che essendo ciascuno
di essi rami rinato dipersè, e cresciuto se-

paratamente dagli altri, la loro unione non
ha potuto rendersi tanto adattata e pieg-
hevole quanto la medesima lo era presso
gli antichi. La terza, che non avendo nè

il poeta nè il musico alcuna ingerenza
negli affari dello Stato, anzi riuscendo loro

troppo pericoloso il mischiarsi, non han-

no potuto esercitar il loro talento se non
se intorno ad argomenti di puro diletto,
e di niuna, o pochissima utilità."46

„Die erste ist, dass, da bei uns seit langer
Zeit die Philosophie, die Gesetzgebung,
die Dichtung und die Musik getrennt
waren, ihr individueller Einfluss kleiner,
da geschieden sein musste. Die zweite
Konsequenz ist, dass ihre Vereinigung,
da jeder dieser Zweige für sich wiedergeboren

wurde und getrennt vom anderen
gewachsen ist, nicht so angepasst zeigen
konnte, und auch nicht so geschmeidig,
wie es dieselbe bei den Alten war. Die
dritte Konsequenz ist, dass Dichter und
Musiker, weil sie sich nicht in
Staatsangelegenheiten einmischten, ja es sogar
recht gefährlich für sie wurde, sich
einzumischen, ihre Begabungen nur zum
Gegenstand reinen Vergnügens und von
keiner oder sehr wenig Nützlichkeit
einsetzen konnten."

Kapitel zwei schliesslich kommt auf die Gründe für den gegenwärtigen Verfall
der Oper zu sprechen. Als erster Grund wird der Mangel an Philosophie bei
den Komponisten angeführt, der zu Mängeln bei der Komposition führt:

Capitolo secondo.
Cause particolari della decadenza attuale dell'Opera. Mancanza di filosofia nei
compositorr47

In diesem Kapitel schreibt Arteaga:

„il primo e capitale difetto dell'odierna
musica teatrale è quello di essere poco
filosofica, e troppo raffinata, proponen-
dosi solamente per fine di grattar l'orec-
chio, e non di muovere il cuore come
dovebbe essere il suo principale ed unico
uffizio."47

„Der erste und grundlegendste Defekt
der heutigen theatralischen Musik ist
der, dass sie zu verfeinert und zu wenig
philosophisch ist, nur darauf aus, den
Ohren wohl zu tun, und nicht darauf,
das Herz zu bewegen, oder den Sinn der
Worte wiederzugeben, wie es ihre erste
und einzige Pflicht sein sollte."

46 Arteaga, Le rivoluzioni del teatro (wie Anm. 45), 4.
47 Ebd.
48 Arteaga, Le rivoluzioni del teatro (wie Anm. 45), 44.



Inszenierte Geschichte 83

Kommen wir vor diesem Hintergrund nochmals auf L'anima del filosofo
zurück und die Worte des genio, die er zu Beginn des dritten Aktes vor der
Reise in die Unterwelt an Orpheus richtet:

Da Badini den Trunk gegen Schmerzen als „nepente" mythologisch verbrämt,
ist auch schon der Weg zur Philosophie aufgezeigt: die Auseinandersetzung mit
der Antike. Badini thematisiert dasselbe Geschichtsbild wie Arteaga explizit
an einer zentralen Stelle der Oper.

Wenn wir versuchen, die bereits angesprochene allegorische Lesart
einzubinden, die besonders von Klaus Hortschansky für L'anima del filosofo als
Zugang bereits herausgearbeitet worden ist, käme folgende Konstellation dieser
Szene zustande:

Orfeo als Verkörperung der Oper, bittet seinen (Schaffens-)Genius um Hilfe,
Euridice zurückzubekommen. Der oben bereits erwähnte Natale Conti schreibt
Euridice auch die Verkörperung der aequitas, der Gleichberechtigung zu50, so
dass eine allegorische Interpretation von Orfeo und Euridice als Oper auf der
Suche nach dem verlorenen Gleichgewicht der Künste (nach Burney) oder ihrer
idealen Ergänzung (nach Arteaga) auch zeitgenössisch verankert wäre.

Eine solche Lesart liesse sich bis ins Detail an der Oper nachvollziehen:
Euridice, also das Gleichmass, wird zu Beginn von rein pantomimisch, also
visuell dargestellten Wilden bedroht - dies kann als Analogie zur Übermacht
des Szenischen, vor allem in der vormetastasianischen venezianischen Oper
gelesen werden. Genau dagegen zielte die arkadische Reform Apostolo Zenos
und Pietro Metastasios. Auf die Vereinigung der beiden Liebenden, also auf
die metastasianischen Hochzeit mit ihrem Gleichmass von Text, Musik und
Szene, folgt deren Trennung: Orfeo wird von Getöse, also akustisch abgelenkt
und lässt Euridice im Stich, womit er sie den Häschern Arideos ausliefert -
hier könnte Arteagas „musica [...] troppo raffinata" anklingen, die den
Niedergang, die gegenwärtige Dekadenz einläutet. Und an dieser Stelle wird der
„nepente", die Philosophie und die Antike eingesetzt, um die Krise zu beheben.
Doch wie ist vor diesem Hintergrund mit der bereits beschriebenen antiken
Unterwelt Glucks und Rinuccinis umzugehen - denn auch sie kosteten ja
vom „nepente"?

49 Haydn, L'anima del filosofo (wie Anm. 1), 42.
50 Vgl. P[ersché], ,„Papa' Haydn" (wie Anm. 15), 13; Hortschansky, „Johann Gottlieb Naumanns"

(wie Anm. 15).

„I gemiti ed i pianti
Non ti ponno giovar.
Se trovar brami efficace
Conforto al cor dolente
Deila filosofia cerca il nepente."

„Das Zittern und das Weinen
können dir nicht helfen.
Wenn du wirksamen
Trost für dein leidendes Herz suchst,
suche den Trunk gegen Schmerzen in
der Philosophie"49



84 Christine Fischer

Für die Einstellung zu Gluck im britischen Opernbetrieb der Zeit; für den
L'anima del filosofo entstand, sei hier Charles Burneys ablehnende Haltung
zitiert:

„This is not the place to discuss its
[Gluck's Orfeo] merit; I shall here only
observe, that the simplyfying dramatic
music in Gluck's manner, in favour of the

poet, at the expence of the composer and

singer, is certainly very rational, where
an opera is performed in the language
of the country, and the singers have no

great abilities to display, as in France;
but in England, where we have frequently
singers of uncommon talents and where

so small a part of an opera audience
understands Italian, by abridging the
symphonies, and prohibiting divisions
and final cadences, in favour of an
unintelligible drama, we should lose more
than we should gain."51

„Dies ist nicht der Platz seinen Verdienst
[des Orfeo von Gluck] zu diskutieren, ich
möchte hier nur beobachten, dass das

Vereinfachen dramatischer Musik in der
Manier Glucks, zugunsten des Dichters
und auf Kosten des Komponisten und
Sängers, sicherlich sehr vernünftig ist,
wenn eine Oper in der Sprache des Landes

aufgeführt wird und die Sänger keine
grossen Fähigkeiten vorzuführen haben,
wie in Frankreich; aber in England wo es

oft Sänger von ungewöhnlichem Talent
gibt und wo ein solch kleiner Teil des

Opernpublikums Italienisch versteht,
verlieren wir mehr als wir gewinnen,
wenn wir die Sinfonien verkürzen und
Verzierungen und Schlusskadenzen
zugunsten eines unverständlichen Dramas
unterbinden."

Dass in Badinis und Haydns antiker Unterwelt von Rinuccini und Gluck nur
singend rezitiert, aber nicht gesungen wird, ja der Genius Orpheus an der Stelle
verlässt, an der er in Rinuccinis Worten vorgibt, sein - im zeitgenössischen
Verständnis - nicht vorhandener Gesang, habe es ihm ermöglicht Euridice
zurückzubekommen, scheinen mir deutliche Hinweise darauf zu sein, dass

Haydn und Badini in der musikalisch antiken Unterwelt von Rinuccini und
Gluck keine Erfüllung fanden. Sie widersprach einer angestrebten
Gleichberechtigung bzw. idealen Ergänzung der Künste, da sie die Musik zu weit
zurückstufte - sozusagen die Gelegenheiten des Musikalischen, wie Kanzo-
nenstrophen, beständig ausliess. Das Scheitern Orfeos beim Versuch, Euridice
zurückzugewinnen, scheint - trotz oder gerade wegen des „nepente" - damit
vorgegeben. Für Haydn und Badini war die gegenwärtige Krise der Gattung
somit an dieser Stelle der Oper, nach dem zweiten Tod Euridices (und nach
Rinuccinis und Glucks Rettungsversuchen), nicht gelöst. Für sie trat ein
anderes an der Antike geschultes Vorbild hervor: Metastasio.

51 Charles Burney, A General History of Music. From the Earliest Ages to 1789, Bd. 4, Reprint
Baden-Baden, 1958, 942-943; Übs. der Verfasserin.



Inszenierte Geschichte 85

Neue Zugänge 2: Die Londoner Konkurrenzsituation

Sinnfällig erscheint eine Lesart der Oper als Stellungnahme für eine nach-
glucksche, durch vertiefte Antikenrezeption gekennzeichnete opera séria vor
dem Hintergrund der Konkurrenzsituation zwischen zwei Opernhäusern, in
der sie entstand. Haydn und Badini schrieben ihre Oper für das King's Theatre

Haymarket, das nach einem Brand 1789 im Frühjahr 1791 wiedereröffnet
werden sollte. Es sollte neben der Mailänder Scala das grösste und modernste

Opernhaus Europas werden. Den berühmten Haydn als Komponisten für
die erste Neukomposition des Hauses gewonnen zu haben, bedeutete einen
wichtigen strategischen Vorteil: Denn im Pantheon wurde, heimlich vom
höchsten Adel unterstützt, ein Konkurrenzunternehmen aufgezogen.52 1790
wurde eine Anfrage an Mozart geschickt, ob er für das neue Theater, das
ebenfalls Anfang 1791 eröffnen würde, eine Oper schreiben könne. Warum
es zur Zusammenarbeit nicht kam, ist ungeklärt.53 Beim Anwerben der
Sängerinnen und Sänger wurde auf beiden Seiten mit harten Bandagen gekämpft.
Schliesslich erlangte das Pantheon den entscheidenden Vorteil dadurch, dass
es durch gute persönliche Beziehungen die königliche Lizenz zum Spielen von
Oper erhielt. Trotz immer neuer Verhandlungen gelang es dem Haymarket
Theater nicht, ebenfalls eine Lizenz zu erhalten. Dies führte vermutlich in
letzter Konsequenz dazu, dass Haydn und Badini ihr Opernprojekt aufgeben
mussten. Dass der Schluss von L'anima del filosofo mit dem Tod der Gattung
als Orpheus und dem Kentern der Bacchantinnen vollständig gewesen sei,
ist vor diesem Hintergrund äusserst fragwürdig: Bei der Neueröffnung eines
Opernhauses die Oper für tot zu erklären, scheint strategisch wenig sinnvoll.
Bereits Ovid deutet in den Metamorphosen aber die Möglichkeit einer
Apotheose an: Auch bei ihm werden die sterblichen Überreste des Sängers in die
Elysischen Felder zu Euridice geleitet.54 Dies wäre eine Möglichkeit des lieto
fine ohne Gesichtsverlust vor den antiken Quellen.

Zudem hat sich eine Beschreibung des Vorhangs erhalten, den das Pantheon,
also das Konkurrenzunternehmen zu Haydn/Badini, für die Eröffnung 1791

von Henry Tresham anfertigen Hess. Auf ihm war „auf Wolken nahe Apollo
und Shakespeare und unter Genien und den Musen eine Gruppe Komponisten

zu sehen, von denen jeder zum Ruhm der italienischen Oper in London
beigetragen hatte: Händel, Pergolesi, J. C. Bach, und Sacchini. [...] In der Mitte

des Vorhangs erschien sein Widmungsträger Metastasio, der nach oben
schaute und mit Bewunderung der Sphärenmusik lauschte."55 Auch wenn der
Vorhang auf wenig Anerkennung stiess, führt er uns vor Augen, wie sehr eine

52 Theodore Fenner, Opera in London. Views of the Press 1785-1830, Carbondale, Edwardsville,
1994, 73-74; Landon, „Haydns erste Erfahrungen" (wie Anm. 40), 162; Daniel Nalbach, The
King's Theatre 1704-1867, London, 1972, 71-72; Curtis Price, „Italian Opera and Arson in
Late Eighteenth-Century London", Journal of the American Musicological Society 42 (1989)
Nr. 1, 55-107; Price, Milhous, Hume, The King's Theatre, (wie Anm. 26), 585-595.

53 Price, „Italian Opera" (wie Anm. 52), 68, 70.
54 11. Buch, Verse 61-66.
55 Price, „Italian Opera" (wie Anm. 52), 63-64



86 Christine Fischer

Positionierung der Unternehmen vor der Operngeschichte in London diesen
Konkurrenzkampf um die führende Position auf dem Londoner Markt für
italienische Oper geprägt haben mag: Auch hier ruht der Ruhm der Londoner
Opern deutlich auf Metastasios opera seria-Schultern (und nicht auf Gluck
zugeschriebenen Neuerungen). Nur Badini und Haydn gingen einen Schritt
weiter als die Konkurrenz: Sie blieben nicht beim Vorhang, sondern schufen
hinter ihm, nämlich auf der Bühne, ein Bild, das ihre Position vor der
Geschichte der Oper anhand des dafür prädestinierten Orfeo-Stoffes verdeutlichen
sollte. Und die Ästhetik der opera séria, für die Metastasio wie kein zweiter
einstand, diente ihnen dabei als Modell.

Auch mit dieser Interpretation bleiben sicher Fragen zu L'anima del filosofo
offen - darunter ganz zentral diejenige, wie das Londoner Publikum, das Burney
zufolge wenig vom italienischen Text verstand, an eine solche Interpretation
hätte erfolgreich herangeführt werden sollen. Was aber sicher neu festzustellen

bleibt: Eine Aufführung der Oper im Frühjahr 1791 in London hätte das
Bild von Haydn als Opernkomponisten nachhaltig beeinflusst. Er wäre im für
ihn bis dahin unbekannten Kontext marktorientierter Londoner Opernhäuser
von einer breiten Öffentlichkeit wahrgenommen worden und dies zudem in
einer Oper, die sich deutlich und reflektiert zur Operngeschichte und der
historischen Position Haydns (und Badinis) darin verhält. Zudem wäre sich die
Operngeschichtsschreibung sicherlich früher eines ungewöhnlichen Beispiels
zum Austausch zwischen Wissenschaft und Praxis, zwischen Geschichte,
Komposition und Aufführung bewusst geworden.



87

ERBEBILDUNG UND GESCHICHTSREZEPTION
IN DEN HISTORISCHEN KONZERTEN UND

ERINNERUNGSAUFFÜHRUNGEN DES 19. JAHRHUNDERTS.

ÜBERLEGUNGEN ZUR TYPOLOGIE, REPERTOIREWAHL UND
AUSSTRAHLUNG VERGANGENHEITSBEZOGENER PROGRAMMFORMATE

von Anselm Hartinger

„Der Verein für alte Kirchenmusik in Stuttgart gab kürzlich ein besuchtes Concert,
in welchem die schönsten Tonwerke des Mittelalters bis zum Ende des vorigen
Jahrhunderts zur Aufführung kamen."

(Signale, 1848)1

„Schon längst hab' ich auch im Sinn, mich und Klara noch mehr in der älteren
Musik (vor Bach' s Zeiten) umzusehen. Die alten Italiäner, Niederländer, selbst
Deutschen kennen wir nur wenig. Und es ist doch so nöthig, daß ein Künstler von
der ganzen Geschichte seiner Kunst sich Rechenschaft zu geben vermag."

(Robert Schumann, 1841)2

„Deutschland ist seit kurzem um eine Erfindung reicher. Die Berliner Speculation
hat demokratische Concerte erfunden. Es sind dies nicht etwa Katzenmusiken,
wie man versucht sein könnte zu glauben, sondern Concerte, in denen zur
Abwechslung sehr lange Reden gehalten werden. Gegen das festgesetzte Entree sind
auch Reactionaire in diesen demokratischen Concerten zulässig. Breslau hat die
Geschichte bereits nachgemacht."

(Signale, 1848)3

I.

Geht es um die praktischen Leistungen des musikalischen Historismus im
19. Jahrhundert, um die „Wiederentdeckung" Bachs, die über das Komponieren
hinausreichenden Verdienste Felix Mendelssohn Bartholdys oder ganz allgemein

die Vergangenheitsbezogenheit des seinerzeitigen Musikbetriebes - fast
immer werden sowohl in der wissenschaftlichen Literatur als auch in populären

Überblickswerken an vorderer Stelle die sog. „Historischen Konzerte"
und dabei vor allem diejenigen Mendelssohns in den 1830er und 1840er Jahren
genannt.4 Dabei entsteht der Eindruck, daß es gerade diese Konzertzyklen

1

Signale für die musikalische Welt, 6. Jg., Nr. 49, November 1848, 388.
2 Robert Schumann, Tagebücher, Band II 1836-1854, hg. v. Gerd Nauhaus, Leipzig 1987, 177

(Ehetagebuch II, Eintrag Robert Schumanns vom Juli 1841).
3 Signale für die musikalische Welt, 6. Jg., Nr. 37, September 1848, 294.
4 So erhielten die „Historischen Konzerte" in Susanna Großmann-Vendreys noch immer

wichtigem Uberblickswerk ein von Mendelssohns sonstigen Leipziger Aktivitäten abgetrenntes
eigenes Teilkapitel. Vgl. dazu: Susanna Großmann-Vendrey, Mendelssohn und die Musik
der Vergangenheit (Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts, 17), Regensburg 1969,
159-172.



88 Anselm Hartinger

waren, in denen sich das Interesse der Zeit an alter Musik besonders deutlich
manifestierte, daß sie Schlüsselprojekte im Zuge der Wiederaneignung vergessenen

Repertoires darstellten und daß es somit vor allem ihnen zu verdanken
sei, daß Musikwerke von Bach, Händel und anderen älteren Meistern wieder
in die offizielle Konzertlandschaft Einzug hielten. Ohne den Ergebnissen
der folgenden Untersuchungen allzusehr vorzugreifen, soll jedoch bereits an
dieser Stelle vorausgeschickt werden, daß genau diese Ansicht keineswegs
als bewiesen gelten kann, und zwar nicht nur deshalb, weil Mendelssohn
selbst sich mehrfach skeptisch über diese Zyklen geäußert hat.5 Stattdessen
wird eine genauere Analyse zeigen, daß es sich bei diesen bekannten Vorhaben

schon von ihrer Grundkonstruktion her keineswegs um Initiativen zur
Wiederentdeckung vergessenen alten Repertoires handeln konnte, sondern
um Konzepte, die im Gegenteil der Affirmation und Legitimation des damals
modernen Musikbetriebes dienten. Genau hierin lag ihre Bedeutung und teils
erhebliche Ausstrahlung begründet. Indem sie aber die Musikgeschichte von
ihrem damaligen Endpunkt aus „rückwärts" betrachteten, mußten in ihrer
Präsentationsweise die älteren Kompositionen zwangsläufig als überwundene
Frühstadien der Kompositions- und Formgeschichte erscheinen. Auch offenbart
eine Betrachtung des konkret für die „Historischen Konzerte" ausgewählten
Repertoires, daß es sich dabei in der großen Mehrzahl um bereits eingeführte
Komponisten und Stücke handelte, deren in einen musikhistorischen Narrativ
gezwängte Wiederaufführung kein so großes Verdienst darstellte/'

Dies zu sagen, bedeutet nicht, daß es in der Konzertlandschaft des 19.

Jahrhunderts keine demonstrativen Bemühungen um ältere Musik und um eine vom
Repertoire her vielgestaltige Ausfüllung des durch musikhistorische Denkfiguren

vorgegebenen Epochen- und Werkrahmens gegeben hätte. Nur sind diese
an anderen Stellen und teilweise unter anderen Namen aufzusuchen, als es
bisher über die voreilige Gleichsetzung von als „historisch" bezeichneten mit
tatsächlich an musikgeschichtlichem Erkenntnisfortschritt orientierten
Projekten geschehen ist. Die beiden einleitenden Pressestimmen des Jahres 1848

mögen dabei einen Eindruck von der Vielfalt historischer Denkfiguren in der

5 Vergleiche dazu die vielzitierte Bemerkung in Mendelssohns Brief an Karl Klingemann vom
20. Dezember 1840, „Bis dahin machen wir,historische Konzerte', wie wir bereits vor 3 Jahren
einmal in einem kritischen Zeitpunkt taten; die helfen durch: von einem Tripel-Konzert von
Bach, von einem Flöten-Konzert von Friedrich dem Grossen, gelangen wir da in 5 Wochen
bis zur 9. Symphonie von Beethoven ...", Felix Mendelssohn-Baitholdys Briefwechsel mit
Legationsrat Karl Klingemann in London (hrsg. u. eingel. von K. Klingemann), Essen 1909,
254. In Vorbereitung des Zyklus von 1838 sprach Mendelssohn Ferdinand David gegenüber
in scherzhaftem Ton sogar von dem „ersten hysterischen Concerte"; Vgl. dazu: Felix
Mendelssohn Bartholdy. Briefe aus Leipziger Archiven (hrsg. von H.-J. Rothe und R. Szeskus),
Leipzig 1972, 138.

6 Eine Übersicht der für die drei Zyklen „Historischer Konzerte" von 1838, 1841 und 1847 her¬

angezogenen Komponisten sowie ein detaillierter Nachweis des besonders paradigmatischen
Zyklus von 1841 befindet sich im Anhang dieser Arbeit.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 89

Konzertlandschaft der Romantik geben, deren gelegentlich allzu ideologische
Zielrichtung bereits seinerzeit manchen Spott hervorrief. Robert Schumanns
selbstkritischer Tagebucheintrag verweist hingegen auf die erheblichen
Leerstellen, die die Etablierung eines klassischen Kanons im Bereich der Musik
gerade für die Epochen vor Bach und Händel entstehen ließ.

Damit stellt sich die Frage, was unter den Bedingungen des 19. Jahrhunderts
als einer Schlüsselperiode des „Historismus" mit dem Begriff „Historische
Konzerte" gemeint sein konnte. Monika Lichtenfeld hat bereits vor längerer Zeit
einen ersten Versuch der typologischen Klärung unternommen und dabei daran
festgehalten, daß „mit historischem Konzert ganz allgemein Aufführung alter
Musik gemeint" sei, „wobei das Alter der Musik und ihre historische Distanz
zur jeweiligen Gegenwart im Einzelfall näher zu bestimmen wären."7
Dieser Definition nach wäre dann allerdings jede Darbietung eines älteren
Werkes mit einem „historischen" Bedeutungskontext versehen gewesen, was
keinesfalls stimmen kann, wenn man allein an die zahlreichen Überstände
älteren Repertoires in bestimmten musikalischen Milieus wie etwa der
organistischen Welt oder generell der Kirchenmusik denkt.8 Auch war das
„gewöhnliche" Musikleben der Romantik in seiner Werkauswahl keineswegs so
gegenwartsbezogen, wie es Lichtenfelds Definition im Umkehrschluß nahelegt.
Vielmehr führten der Pragmatismus und die notwendigerweise kommerziell und
populistisch ausgerichtete Angebotspolitik der meist mit Abonnementsreihen
arbeitenden Konzertveranstalter in der Regel zu heterogenen Mischprogrammen,
die von aktuellen Opern- und Operettennummern über klassische Sinfonien
und improvisationsnahe Virtuosenvorträge bis hin zu massiv bearbeiteten
„Arie antiche" des 17. und 18. Jahrhunderts Musik aller möglichen Epochen,
Gattungen, Besetzungen und Stile in konzeptionell wenig durchgearbeiteter
Weise in sich vereinigten.9

7 Monika Lichtenfeld, „Zur Geschichte, Idee und Ästhetik des historischen Konzerts", in: Walter
Wiora (Hg.), Die Ausbreitung des Historismus über die Musik (Studien zur Musikgeschichte
des 19. Jahrhunderts, 14), Regensburg 1969, 41-53 (hier 48).

8 Als eines der Beispiele dafür könnte etwa die Motettentradition des Leipziger Thomanerchores
herangezogen werden, die schon immer mit älterem Repertoire gearbeitet hatte und die auch
im 19. Jahrhundert wesentlich auf den Kompositionen früherer Thomaskantoren einschließlich
Johann Sebastian Bachs beruhte, ohne daß dies in einen musikhitorischen Narrativ einbezogen
worden wäre. Auch in der Praxis anspruchsvollerer Organisten des frühen 19. Jahrhunderts
überlagerten sich lebendige barocke Repertoiretraditionen und Spielpraktiken - vermittelt
etwa durch Schüler und Enkelschüler Bachs wie Johann Christian Kittel - sowie bereits als
„Wiederentdeckungen" zu bezeichnende Aneignungsprozesse zwischenzeitlich „vergessener"
älterer Musik.

9 So trifft die Annahme, das praktische Musikleben des 19. Jahrhunderts wäre im Sinne eines
fest verankerten Kanon „klassischer Meisterwerke" von Darbietungen Mozarts, Haydns,
Beethovens, Webers, Schuberts und später Schumanns und Mendelssohns dominiert worden,

nicht einmal für große Musikzentren wie Leipzig, Berlin, Wien etc. zu. Vgl. dazu u.a.
Alfred Dörffel, Geschichte der Gewandhausconcerte zu Leipzig vom 25. November 1781 bis
25. November 1881, Leipzig 1884 (Reprint Leipzig 1980).



90 Anselm Hartinger

Ähnlich einseitig und begriffsfixiert wäre es, nur die seinerzeit ausdrücklich
als solche bezeichneten „historischen Konzerte" als Projekte im Sinne unseres
Untersuchungsfokus anzuerkennen oder sogar Mendelssohn allein das Verdienst
an diesem Konzept zusprechen zu wollen, wie dies bereits im 19. Jahrhundert

gelegentlich geschah.10 Die explizit als „historische" gekennzeichneten
Vorhaben sollen zwar in diesem Anspruch ernst genommen werden. Es muß
jedoch zugleich um eine inhaltlich und intentionell orientierte Ermittlung
und Typisierung solcher Konzepte gehen, die der Realität und Vielgestaltigkeit
der seinerzeitigen Musikpraxis gerecht wird und dabei die konträren Ziele,
Voraussetzungen und Konsequenzen all derjenigen Programmformate, in
denen ältere Musik eine herausgehobene Rolle spielte, einbezieht.11 Ich stütze
diese in der vorliegenden Form erstmals versuchte Typenbildung vor allem
auf eine Langzeitdurchsicht des Leipziger Konzertlebens im zweiten Viertel
des 19. Jahrhunderts, beziehe jedoch auch Beispiele aus weiteren Musikzentren
des deutschsprachigen Raumes sowie vergleichbare Entwicklungen in anderen
Künsten mit ein.

II.

Ein in diesem Zusammenhang häufig übersehener Typus bestand in der
demonstrativen Darbietung älterer Einzelwerke an bestimmten Festtagen des
musikalischen Jahreskalenders. So war es üblich, im Abonnementskonzert
des Leipziger Gewandhauses zum Neujahrstag ein „altes Kirchenstück" oder
zumindest eine Komposition darzubieten, die sich am alten Stil oder zumindest
an so ehrwürdigen Textvorlagen wie dem gregorianischen oder lutherischen
Choral orientierte.12 Im Zuge dieser Neujahrskonzerte erklangen dann - aus
der Sicht des 19. Jahrhunderts gesehen - so entlegene Werke wie das „Te De-
um" von Carl Heinrich Graun, Händeis Coronation anthem „Zadok the priest"
HWV 258 oder mehrfach auch Johann Sebastian Bachs Kantate „Ein' feste
Burg ist unser Gott" BWV 80. Bei der Auswahl dieser Stücke wurde neben

10 So hieß es in einer Leipziger Zeitungsrezension des Jahres 1847 „... weil wir die Idee, den
Entwickelungsgang der neueren Musik auch in unseren Concerten uns vorgeführt zu sehen,
ursprünglich niemand Anderm, als unserm Mendelssohn verdanken" (Signale für die
musikalische Welt, 5. Jg., Nr. 11, Februar 1847, 83).

11 Nicht selten sind derartige Konzepte auf den ersten Blick gar nicht als solche zu erkennen -
etwa wenn eine musikhistorische Epochenkonstruktion in die musikalische Feier eines
Dienstjubiläums oder eines innerinstitutionellen Erinnerungsanlasses eingebunden waren. Wie
die weitere Darstellung zeigen wird, konnte derartigen Vorhaben jedoch mindestens implizit
ein den „Historischen Konzerten" vergleichbarer konzeptioneller Zugang innewohnen.

12 Während heute der musikalische Neujahrstag eher der heiteren Muse, sprich: Strauss
gewidmet ist, während der Silvestertag - wenn überhaupt - als ernster musikalischer Anlaß
begangen wurde, war dies seinerzeit genau umgekehrt: Im Neujahrskonzert erklang neben
einem älteren ernsten Kirchenwerk zum Abschluß regelmäßig eine tragische bzw.
schwergewichtige Sinfonie meist Ludwig van Beethovens; die Ursprünge des Kultes vor allem um
dessen 5., später jedoch auch 9. Sinfonie liegen zumindest für Leipzig eindeutig hier. Vgl.
dazu neben der im Druck befindlichen Dissertation des Verfassers auch eine neue Studie von
Jeffrey S. Sposato.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 91

der geistlichen Bindung großer Wert auf eine altertümlich-chormäßige Faktur
und feierliche Wucht gelegt; wo dies von der Komposition her nicht eindeutig
gegeben war, wurde sie dementsprechend bearbeitet.13 Ähnliches galt für das
Reformationsfest sowie Palmsonntag und Karfreitag als klassische Daten für
große Oratorienaufführungen. Wenn allein der besondere Festcharakter eine
Darbietung älterer Musik begründete, dann trug dies allerdings zu einer
selektiven Interpretation dieses Repertoires bei, in der das Seriöse, Erhabene und
Alte im Vordergrund stand - ein Moment, das die Rezeption und vor allem
die Aufführungspraxis der alten Musik langfristig eher belastete als
beförderte. Zugleich wurden dabei rezeptionshistorische Wahlverwandtschaften
und Entwicklungslinien konstruiert, die mehr einer Rückprojektion aktueller
gattungsmäßiger und ästhetischer Vorstellungen auf die Barockkompositionen
als deren eigentlichem Entstehungskontext und Stilbefund entsprachen. In der
aufführungspraktischen Zurichtung und selektiven Präsentationsweise älterer
Kompositionen im Zeitalter der Romantik wurden diese Werke im eigentlichen

Sinne gar nicht neu entdeckt - vielmehr begegnete und bestätigte sich
die Epoche in einem Akt konstruierter historischer Vergewisserung selbst. So

wurde in der während des 19. Jahrhunderts lange üblichen drastischen Kürzung
von Bach-Kantaten auf die chorischen - und das hieß jetzt ja auch: von einem
Massenchor ausgeführten - Ensemblesätze ein Bach-Bild entworfen, das
offenkundig von der geistlichen Produktion und den stilistischen und textlichen
Präferenzen der Romantik geprägt war und damit Bachs tatsächliches Oeuvre
eher verzeichnete. Dieser mußte dabei in erster Linie als strenger Kontrapunktist

und Ausleger des protestantischen Chorals, kaum jedoch als Komponist
anspruchsvoller und fein instrumentierter Sologesänge erscheinen.

Ein zweiter Bereich historischer Konzeptprogramme war hingegen stärker
personalisiert. Wichtigstes Kriterium zur Abgrenzung dieser Projekte ist der
Umstand, dass sie nicht in erster Linie der Demonstration und Evokation
(musik)-historischer Zusammenhänge und Entwicklungsprozesse und auch
nicht der Präsentation besonders „alter" oder „exotischer" Gegenstände dienten,
sondern die Person und das Schaffen einzelner Künstler in den Vordergrund
stellten. Innerhalb der für das 19. Jahrhundert nachweisbaren Vielzahl derartiger

Gedächtnis- und Erinnerungsaufführungen lassen sich nochmals zwei
Typen ausmachen. Zum einen handelt es sich um Anlässe, bei denen durch
die Aufführung eines einzelnen Werkes - nicht selten innerhalb eines breiter
angelegten Programms oder ohnehin bestehenden Konzertformates - an einen
bestimmten Meister erinnert werden sollte. So wurde am 13. Mai 1832 in der

Leipziger Paulinerkirche Haydns Oratorium „Die Schöpfung" mit der Ankündigung

dargeboten, dies geschehe „zur Nachfeier des 100jährigen Geburtstages
Jos. Haydn's".14 Im Dezember 1835 wurde im Leipziger Stadttheater als Teil

13 So wurde BWV 80 in den Leipziger Aufführungen zum Neujahrstag 1847 und 1851 unter
Auslassung aller madrigalischen Solosätze in einer auf drei bzw. vier Ensemblesätze
zurechtgestutzten Fassung als „Cantate für Chor und Orchester" präsentiert.

14 Leipziger Tageblatt und Anzeiger, Nr. 131, 10. Mai 1832.



92 Anselm Hartinger

eines Potpourris diverser Opernszenen auch Johann Adam Hillers Zweiakter
„Die Jagd" gegeben, was durch den Zusatz „Zur Gedächtnissfeier Hiller s, erster

deutscher Opern-Componist und Schöpfer der deutschen Oper, an seinem
heutigen Geburtstage" historisch aufgeladen wurde.15 Beides waren allerdings
Repertoirestücke, die auch ohne jede Kontextualisierung angeboten werden
konnten. Es handelte sich insofern um eine wohlfeile Form des Gedenkens, die
kaum geeignet war, unbekanntes Repertoire und vergessene Komponisten zu
rehabilitieren, sondern die eher musikalische Genealogien und Wertordnungen
bekräftigte, die bereits im öffentlichen Bewußtsein verankert waren.
Eine Seitenbetrachtung verdient die Frage, ob es schon seinerzeit Kompositionen

gab, denen über mit ihrem Schöpfer verbundene Anlässe hinaus eine
gewissermaßen abstrakte „Gedächtnis"-Qualität zuerkannt wurde. Auffällig
ist in diesem Zusammenhang der Umstand, daß in einem Gedenkkonzert
für Robert Blum, den im November 1848 in Wien erschossenen Revolutionär

und Abgeordneten, mit Beethovens Egmont-Ouvertüre und 5. Sinfonie
zwei Werke erklangen16, die sich dafür inhaltlich perfekt eigneten (Egmont
als Vorbild eines hingerichteten Freiheitskämpfers!) und die noch heute bei
derartigen Anlässen erste Wahl sind. Aufschlußreich ist zudem, daß beim
Gedenkkonzert des Gewandhauses für Mendelssohn am 11. November 1847
die zunächst für den Programmschluß vorgesehene „Jupiter"-Sinfonie KV 551

in letzter Minute durch Beethovens „Eroica" ersetzt wurde17 - ein Werk, dem
man offenbar eine für diesen Anlaß passendere Semantik und Tonsprache
zuerkannte. Die Ansetzung dieser großen Sinfonie eines älteren „klassischen"
Tonsetzers mochte in diesem Zusammenhang zwar einerseits der demonstrativen
Aufnahme Mendelssohns in den „sinfonischen Olymp" dienen. Da sie jedoch
den Verzicht auf die Darbietung eines eigenen Werkes des Frühverstorbenen
bedeutete, mußte sie zugleich in aufschlußreicher Weise (miß-)verstanden
werden: im wirklich „heroischen" Fach hatte Mendelssohn offenbar auch nach
Auffassung seiner Verehrer und Freunde nichts geliefert oder zu bieten
Hier zeichnet sich eine Situation ab, in der bereits um 1850 der Produktion
der musikalischen Gegenwart nicht mehr zugetraut wurde, große ernsthafte
Anlässe mit adäquater Musik zu versorgen - eine Lücke, die fortan das ältere
bzw. „klassische" Repertoire zu füllen hatte.

15 D LEsa, Theaterzettel, Freitag, 25. Dezember 1835.
16 Die Veranstaltung fand unter Mitwirkung zahlreicher musikalischer Vereine am 21. November

im Leipziger „Odeon"-Saal statt. Vgl. dazu: Leipziger Tageblatt und Anzeiger, Nr. 326,
21. November 1848.

17 Leipziger Tageblatt und Anzeiger, Nr. 315, 11. November 1847. Um das Verhältnis der
Mendelssohn-Kompositionen zu den Fremdwerken des Konzertes nicht allzu unausgewogen werden

zu lassen, rückte dabei Mendelssohns Ouvertüre zur „Schönen Melusine" an die Stelle
von Beethovens „Coriolan"-Ouvertüre - auch dies ein bis heute zugkräftiger Klassiker im
Bereich der öffentlichen Erinnerungs- und Trauermusik.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 93

Der zweite und für diese Betrachtung wichtigere Typus derartiger Programme
läßt sich am besten im Begriff des „Schaffensporträts" fassen. Ein konkreter
Anlaß wurde hier zum Ausgangspunkt genommen, das Œuvre des jeweiligen
Komponisten in einer mehr oder weniger repräsentativen Auswahl vorzustellen.

In aller Regel handelte es sich um extra arrangierte Konzerte außerhalb
regulärer Veranstaltungsreihen, die oft mit öffentlichen Festakten verbunden

waren und damit mehrere Modi des Erinnerns miteinander verbanden.
So wurde am 13. Mai 1838 im Leipziger Gewandhaus ein Konzert zum

Besten des Salzburger Mozart-Denkmals gegeben, für das die Presse „einige
der Mozartschen Meisterwerke verschiedenen Styls" ankündigte.18 Tatsächlich
wurde im Bereich der Oper ein repräsentativer Querschnitt vorgelegt, der mit
Ausschnitten aus „Idomeneo", der „Zauberflöte", „Figaros Hochzeit", „Cosi
fan tutte" und „Don Giovanni" einen Großteil der wichtigen Bühnenwerke
Mozarts einbezog. Die geistliche Musik war hingegen nur mit der Kantate
„Davide penitente" KV 469, einer nichtliturgischen Parodie der c-Moll-Messe
vertreten,- an Orchesterwerken erklangen die damals als „Sinfonie mit der
Schlußfuge" bezeichnete „Jupiter"-Sinfonie sowie der erste Satz des
Klavierkonzertes d-Moll KV 466. Damit wurde unter Schwerpunktsetzung auf den
Bühnenwerken durchaus ein Überblick über Mozarts Schaffen vermittelt. Daß
es sich dabei fast durchgehend um bereits eingeführte Repertoireklassiker
handelte, hatte gewiß arbeitsökonomische Gründe, doch stand dahinter wohl
auch das Bestreben, nur die bekanntesten „Meisterwerke" auszuwählen. Damit

allerdings wurde die Chance vertan, dem Publikum auch einmal andere
Mozartsche Instrumentalwerke als die seinerzeit nahezu einzig gespielten
KV 466 und 451 vorzustellen. Ordnet man diesen Befund in die aus erhaltenen
Programheftsammlungen erschließbaren generellen Trends ein, dann kommt
man nur schwer an der Feststellung vorbei, daß nicht allein Bachs und Händeis,
sondern auch Mozarts und Beethovens Werke noch Mitte des 19. Jahrhunderts
nur zum geringsten Teil rezipiert wurden und auch sie in der Breite ihres
Schaffens permanent der Wiederentdeckung bedurften. Gerade bei bekannten
Komponisten wie Mozart liefen „historische" Programmkonzepte leicht auf
eine bloße Bestätigung vorgefertigter Bilder hinaus. Es konnte seinerzeit sogar
mancherorts als mutiger gelten, öffentlich eine Klaviersonate Beethovens zu
spielen, als eine der ohnehin als alt und andersartig bekannten und damit
ästhetisch weniger verstörenden Klavierfugen Bachs.19

18 Vgl.: Leipziger Tageblatt und Anzeiger, Nr. 131, 11. Mai 1838. Das detaillierte Programm ist
im Anhang 1 dieser Studie wiedergegeben.

19 So wurde noch 1853 in einem Pressebericht mit Erstaunen vermerkt, daß der reisende Pianist
Mortier de Fontaine den Mut gehabt hatte, in Leipzig öffentlich Beethovens „Hammerklavier"-
Sonate op. 106 zu spielen. Seine Erfolgaussichten damit beim Publikum wurden skeptisch
beurteilt. Vgl. dazu: Rheinische Musikzeitung, 2. Jg., Nr. 53, 5. Juli 1851, 421.



94 Anselm Hartinger

Dem gleichen Typus wie das Mozart-Konzert gehören das Festkonzert zur
Enthüllung des Leipziger Bach-Denkmals 184320 sowie ein weniger bekanntes
Gedenkkonzert für Robert Schumann aus dem Jahr 1856 an.21 In beiden Fällen
wurde - bei Bach mit geistlich-konzertantem Akzent, bei Schumann eher im
kammermusikalischen Rahmen - der Versuch unternommen, möglichst weite

Bereiche des Schaffens in den Blick zu nehmen und damit das universale
Künstlertum des Geehrten zu betonen, was für ältere Komponisten wie den
oft als „contrapunktischer Rechenmeister" verschrieenen Bach eine wichtige
Vorbedingung ihrer Aufnahme in den klassischen Kanon darstellte. Im Falle
des Schumann-Konzertes wurde dem Programmzettel nicht zufällig ein
gereimter Gedenktext beigegeben, der in poetischer Überhöhung Schumanns
Lebensleistung und Stellung in der Musikgeschichte ausdrücken sollte.
Narrative dieser Art stellten ein erprobtes Mittel der pädagogischen Begleitung
dar, das bei Anlässen vom Typus des „Schaffensporträts" nahezu regelmäßig
verwandt wurde, wobei die Hinzuziehung professioneller Schauspieler den
gesprochenen Text in einen eigenen kunsthaft-rhetorischen Beitrag verwandelte.

Zwei Beispiele dafür haben sich aus der Konzertpraxis Ferdinand Hillers in
Köln und Düsseldorf erhalten. So nahm dieser Bachs 100. Todestag 1850 zum
Anlaß, um im Rahmen einer „Erinnerungsfeier an Joh. Seb. Bach" nicht nur
eine Reihe von Klavier-, Vokal-, Kammermusik- und Orchesterwerken des
Gefeierten darzubieten, sondern mittels einer ausgefeilten Rede dem Publikum

Bachs überragende Bedeutung vor Augen zu führen.22 Daß ein solches
Konzept auch auf der Ebene einzelner Gattungen bzw. Besetzungstypen sowie
bei Komponisten funktionieren konnte, deren Oeuvre in dieser Hinsicht
eingeschränkt war, zeigt ein am 3. November 1849 in Düsseldorf veranstaltetes
Konzert, das „Dem Andenken Chopin's geweiht" war. Hiller verfaßte dazu
ein ausgedehntes biographisches Gedicht zum Lobe Chopins, dessen Lesung
„durchflochten von Compositionen desselben" war.23 Offenbar von Hiller als

20 Vgl. dazu: Anselm Hartinger, „ lauter Vocal- und Instrumentalcompositionen dieses
unsterblichen Meisters". Felix Mendelssohn Bartholdy und das Konzert zur Enthüllung des

Leipziger Bach-Denkmals am 23. April 1843, in: Mendelssohn-Studien 14 (2005), 221-257.
Siehe dazu auch Anhang 2 dieser Studie.

21 D B, N. mus nachl. 17/6, 389. Das Konzert fand am 20. August 1856 statt; zum Programm
siehe den Anhang 3 dieser Studie.

22 Programm und Text wurden abgedruckt in der Rheinischen Musikzeitung für Kunstfreunde
und Künstler, 1. Jg., Nr. 5, August 1850, 37-39 (wiederveröffentlicht im Rahmen des Bandes
VI der Bach-Dokumente, B 24). Das Konzert fand am 30. Juli 1850 statt; Hillers Text wurde
von Roderich Benedix vorgetragen. Da der Konzertbericht und die gereimte Würdigung Bachs
im Zeitungsbeitrag direkt in den bekannten Aufruf zur Subskription der geplanten Bach-
Gesamtausgabe mündeten, verbanden sich hier verschiedene Ausprägungen eines tätigen
musikhistorischen Gedenkens. Hiller profilierte zugleich seine Ansicht, ein Todestag sei
gegenüber einem Geburtstag der geeignetere Gedenkanlaß, da er allein auf die Lebensleistung
des Geehrten Bezug nehme.

23 Vgl. dazu: Aus dem Tonleben unserer Zeit. Gelegentliches von Ferdinand Hiller, Bd. II, Leip¬
zig 1868, 264-269. Ich danke herzlich Martina Wohlthat (Basel) für den Hinweis auf diese
Publikation.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 95

einem bedeutenden Pianisten selbst vorgetragen, erklang dabei mit dem „Prae-
ludium in e moll", einer „Etüde in as dur", einem „Nocturno in fis dur", dem
„Impromptu in as", der „Polonaise in eis moll und Masurka's in f-moll und b

dur", zwei „Walzern in eis moll und des dur" sowie dem Trauermarsch in b
moll" eine repräsentative Zusammenstellung sämtlicher von Chopin bearbeiteter

Gattungen der Klaviermusik.24
Ähnliche Bemühungen gab es auch für Persönlichkeiten der Literaturgeschichte.

So wurden 1843 im Leipziger Stadttheater am Vorabend von Schillers
Geburtstag in streng werkchronologischer Folge Szenen aus nahezu allen seinen
Theaterstücken zusammengestellt.25 Eine innovative Variante der Verbindung
von Dichtung und Musik im Dienste des Erinnerns wurde 1849 anläßlich
der Leipziger Goethefeier realisiert, deren Festkonzert allein mit Goethe-
Vertonungen älterer und neuerer Meister bestritten wurde - von Mozarts
„Veilchen" über Zelters „König in Thüle" und Schuberts „Gretchen am Spinnrade"
bis hin zu Mendelssohns „Walpurgisnacht" und Schumanns „Faust"-Musik.
Besser hätte die ungebrochene Inspirationskraft des Weimarer Klassikers für
Generationen von Tonsetzern kaum demonstriert werden können, wobei die
Programmanzeige des Leipziger Tageblattes auf die Nähe von Musik und
Dichtkunst mitsamt ihrer jeweiligen Ahnenbildungen hinwies:

„Die Musik ist der Dichtkunst so innig verwandt, daß es zur unabweislichen Pflicht
wurde, den großen Dichtergenius, welcher der deutschen Nation vor 100 Jahren
geboren wurde, auch in den Kunsttempeln der Musik zu feiern."26

In „historischen" Veranstaltungen dieser Art drückte sich das Bemühen aus,
ein künstlerisches Vermächtnis nicht nur zu beschwören, sondern es selbst zur
Grundlage des Programmes zu machen. Trotz unterschiedlicher Ausprägungen
handelte es sich um einen verfestigten Typus, eine wirkmächtige Denkfigur,
die gerade für ältere Meister neue Perspektiven eröffnete. Insbesondere der
Ansatz, die Geldsammlung für ein Denkmal mit der programmatischen
Darbietung von Meisterwerken des Geehrten zu verbinden und damit die
Notwendigkeit eines repräsentativen Gedenkortes für einen Komponisten aus der
ohrenfälligen Qualität von dessen Oeuvre abzuleiten, war für das Musikleben
des frühen 19. Jahrhunderts keineswegs selbstverständlich, sondern von einer
wegweisenden Radikalität. Insofern läßt sich die langfristige Bedeutung dieses
Typs historischer Konzerte an zwei Auswirkungen festmachen:

24 Mit dem Chor „Siehe, wir preisen selig" aus Mendelssohns „Paulus" erklang am Ende des

Chopin-Abends ein Werk, das auch die Leipziger Totenfeier für Mendelssohn am 7. November
1847 beschlossen hatte und das sich nun ebenfalls zu einem Favoritstück für Gedenkanlässe
entwickelte. Hiller, der 1847 in Leipzig dabeigewesen war, spielte in den Schlußzeilen seines
Gedichtes in sinniger Weise auf diese Komposition an.

25 D LEsa, Theaterzettel vom 10. November 1843. Auch diesem Programm wurde ein vom dem
Literaten und Lokalhistoriker Theodor Apel verfaßter erläuternder Prolog und Epilog
begegeben.

26 Leipziger Tageblatt und Anzeiger, Nr. 244, 1. September 1849.



96 Anselm Hartinger

1) Ein demonstrativer Gedenkmodus setzte übliche ästhetische Präferenzen
außer Kraft und ermöglichte es, in einem Programm ausschließlich oder
überwiegend Werke eines einzigen Komponisten darzubieten. So etwas konnte in
der Konzertlandschaft nach 1800 eigentlich nur realisiert werden, wenn ein
lebender Tonsetzer selbst eine „Akademie" oder ein Konzert zum „eigenen
Benefiz" gab, wie dies u.a. von Mozart und Beethoven bekannt ist. Für den
ansonsten eher aphoristischen Umgang mit Musik der Vergangenheit und die
ihrer Natur nach bunt gemischten Abonnementsprogrammen war dies
vollkommen untypisch. Damit läßt sich mit der Idee des „Komponisten-Rezitals"
ein für die moderne Konzertlandschaft und für die mediale Präsentation von
Musik auf Tonträgern ganz selbstverständliches Konzept in Teilen auf diese
frühen Gedenkkonzerte zurückführen. Daß dieser Mechanismus mit seiner
übermäßigen Fixierung auf Einzelkomponisten heute vor allem für die sehr
alte Musik ein Problem darstellt, weil er die Idee eines „Personalstils" in
Bereiche und Epochen hineinträgt, für die sie kompositionslogisch und von der
Quellenüberlieferung her nur bedingt taugt, sei nicht verschwiegen.27

2) Dank sorgfältig ausgesuchter und erfolgreich vorgetragener Gedächtnisprogramme

konnte hinsichtlich bestimmter Werke der für das Überleben im
Konzertbetrieb unverzichtbare Übergang von der außerordentlichen Gedenkanstrengung

zum selbstverständlichen Repertoire gemeistert werden. Als Beispiel
dafür kann Mendelssohns berühmtes Bach-Orgelkonzert vom August 1840
dienen, das in dieser Konsequenz erstmals eine repräsentative Zusammenstellung

großer Pedaliter-Orgelwerke dieses Meisters aus verschiedenen Gattungen
wagte und damit Bach als spieltechnisch und kompositorisch unübertroffenen
Ausdrucksmusiker an der Orgel etablierte.28 Das Konzert wurde nicht nur in
Organistenkreisen viel beachtet und nachgeahmt, auch seine konkrete
Werkauswahl von der Es-Dur-Fuge (BWV 551/2), d-Moll-Toccata (BWV 565) und
Passacaglia (BWV 582) bis hin zu „Schmücke dich, o liebe Seele" (BWV 654)
erwies sich für lange Zeit und im Grunde bis zur Gegenwart als vorbildhaft.
Daß heute kaum noch jemand - wie um 1820 weithin üblich - Bachs
„Wohltemperiertes Klavier" auf der Orgel spielt, geht allerdings ebenfalls auf die
normierende Wirkung derartiger Musterkonzerte zurück und verweist auf die

27 Die typischen Querschnittsaufnahmen „eines Komponisten" mit Werken verschiedenster
Gattungen und Überlieferungen funktionieren für Musik mindestens des 15. und 16.
Jahrhunderts kaum oder nur in einer ästhetizistisch verzerrten Wahrnehmung. Nicht selten muß
in Booklets sogar mehr oder weniger verschämt eingeräumt werden, daß ein Großteil der
auf einer CD eingespielten Werke vermutlich gar nicht vom titelgebenden Meister stammt.
Die Gesamteinspielung von Quellenkonvoluten oder gattungsreinen Programmen scheint
hingegen kommerziell nicht erfolgreich zu sein, was auf die Wirkmacht des „Komponisten-
Mythos" verweist.

28 Vgl. zu diesem Konzert und seiner Rezeption: Matthias Pape, Mendelssohns Leipziger
Orgelkonzert 1840. Ein Beitrag zur Bach-Pflege im 19. Jahrhundert, Wiesbaden 1988; „Anselm
Hartinger, Das Orgelkonzert nach 1800. Erscheinungsbild, Protagonisten und Transformation

einer Aufführungsgattung", in: „Diess herrliche, imponirende Instrument" - Die Orgel
im Zeitalter Felix Mendelssohn Bartholdys, Konferenzbericht Leipzig 2007, hg. v. Anselm
Hartinger, Christoph Wolff und Peter Wollny, Wiesbaden 2010 (Druck in Vorbereitung).



Erbebildung und Geschichtsrezeption 97

problematischen Konsequenzen einer Kanonbildung im Sinne der Privilegierung

bestimmter spieltechnischer Aspekte und der Beschränkung auf wenige
zugkräftige Nummern.29

III.

Im Folgenden sei nun jener Typus „historischer" Programmkonzepte betrachtet,
der auch dank Mendelssohns berühmter Zyklen im Nachhinein der bekannteste

geworden ist. Er läßt sich als „teleologisch-legitimatorisch" bezeichnen,
da er im Kern auf diesen zwei Prinzipien beruht: (1) dem Verfolgen einer als
Kontinuum aufgefaßten musikhistorischen Entwicklung, die sich in
voneinander abgrenzbare, jedoch einander folgende und aufeinander aufbauende
Stufen gliedert, sowie (2) der Affirmation des in der Gegenwart erreichten
technischen und stilistischen Zustandes als zwingendes Ergebnis dieser
zielgerichteten Entwicklung. Programme dieses Typs zeichnen sich durch einen
genau fixierten Anfang aus, der einer Epochengrenze nahekommt, und schreiten

dann in regelmäßig angelegten Abschnitten bis zu einem Endpunkt fort,
der entweder der Gegenwart des Konzertgebers entspricht oder wenigstens in
der jüngeren Vergangenheit liegt. Aufgrund ihrer inneren Logik und leichten
dramaturgischen Umsetzbarkeit konnte diese Denkfigur auf die unterschiedlichsten

Anlässe und Absichten angewendet werden.

Institutionsgeschichtliche Zusammenhänge und Traditionsbildungen

Konzepte dieser Art konnten beispielsweise für institutionsgeschichtliche
Zusammenhänge genutzt werden. Als Beispiel dafür diene zunächst das Konzert
zum fünfzigjährigen Jubiläum der Gewandhauskonzerte 1831, das eingerahmt
von anlaßgebundenen Neukompositionen die Entwicklung des „Großen
Concertes" in die Folge von fünf Jahrzehnten teilte und für jeden dieser Zeiträume
exemplarische Kompositionen vorstellte, die vorgeblich die beim Publikum
beliebtesten Werke waren, tatsächlich jedoch eine musikhistorische Ahnenreihe

konstruierten, die von Gluck über Haydn, Mozart und Beethoven bis
zum erst 1826 verstorbenen Weber reichte. Die einleitende Vertonung eines
Luther-Textes sorgte für eine national-protestantische Legitimation; mit den
abschließenden Kompositionen aktueller Leipziger Amtsträger wurde die
Entwicklungslinie bis in die seinerzeitige Gegenwart fortgeführt30:

25 Die heute dominierende Fixierung der Orgelpraxis auf große pedaliter-Kompositionen geht
in Teilen zweifellos auf die Bach-Renaissance des 19. Jahrhunderts zurück. Sie entspricht
aber nur einem zeitlich und regional begrenzten Ausschnitt des ansonsten weithin von
Manualiter-Werken geprägten europäischen organistischen Erbes.

30 Das Konzertprogramm hielt dazu fest: „Alles, was diesen Tag aufgeführt wird - die .Vorbe¬

reitung' und die .Schlussätze' ausgenommen - gehört zu den Hauptstücken der verschiedenen
Zeiträume unsers Concerts und zu den grössten Lieblingen seines damaligen Publicums.
Die Stücke sind gewählt und zusammengestellt von Friedrich Rochlitz." Vgl. dazu den
Programmzettel: D LEm, Mus. II G 36, 9.



98 Anselm Hartinger

6. Abonnement-Concert 24. November 1831; „Zur fünfzigjährigen Jubelfeyer
dieses Instituts"
Programmfolge zusammengestellt v. Friedrich Rochlitz

Zur Vorbereitung.
„Haltet Frau Musica in Ehren".

Doppelchor für Männerstimmen a capella,
Text: Martin Luther; [Komposition: Friedrich Rochlitz]

Erster Theil.
Erstes Jahrzehnt:
Zweites Jahrzehnt:

Drittes Jahrzehnt:

Gluck, Ouvertüre zu „Iphigenia in Aulis"
Haydn, Recitativ und Arie
„Oh corne il core/Ombra del caro bene"

Mozart, Klavierkonzert d-Moll
Mozart, Erstes Finale aus Don Giovanni

Zweiter Theil.
Viertes Jahrzehnt:
Fünftes Jahrzehnt:

Beethoven, Ouverture zur Leonore
Weber, Erstes Finale aus Oberon

Schluss-Sätze für den heutigen Tag.

[Chöre mit Texten zum Preis der Musik von den aktuellen Leipziger
musikalischen Amtsträgern Pohlenz, Matthäi und Müller]

Für den Programmverantwortlichen Friedrich Rochlitz war das Denken in
aufeinanderfolgenden historischen Perioden bekanntlich konstitutiv.31 Bei einer
abgewandelten Neufassung dieses Konzertes im Jahre 1843 - bei dem man
zusätzlich der Vorläuferinstitutionen des Gewandhauses gedachte und so auf
das Stichjahr 1743 kam - trat neben Leipziger Lokalgrößen wie Schicht und
Matthäi auffälligerweise Johann Sebastian Bach hinzu, so daß die etwas
erweiterte Epochengrenze sich mit dem ältesten seit Mendelssohns Dienstantritt
am Gewandhaus wieder gespielten Repertoire deckte.32

Auch die Dresdener Hofkapelle beging ihr 300jähriges Jubiläum im
September 1848 mit einem Festkonzert im Hoftheater, in dem ausschließlich
Kompositionen früherer Kapellmeister erklangen33:

31 Vgl. dazu u.a. Friedrich Rochlitz, „Grundlinien zu einer Geschichte der Gesangsmusik für
Kirche und Kammer in Deutschland und Italien während der letzten drei Jahrhunderte", in:
Ders., Für Freunde der Tonkunst, IV. Band, Leipzig 1832. Siehe zu Rochlitz' Geschichtskonzeption

auch: Friedrich Ehinger, Friedrich Rochlitz als Musikschriftsteller (Sammlung
musikwissenschaftlicher Einzeldarstellungen, 9), Leipzig 1929; Annette Landau, „,Was im Laufe
der Zeiten vorübergegangen, kann nie vollkommen wiedergeboren werden'. Friedrich Rochlitz
und die Alte Musik", Basler fahrbuch für historische Musikpraxis XXI (1997), 143-157.

32 Vgl. dazu: Dörffel, Gewandhausconcerte (wie Anm. 9|, 129-133.
33 Hans von Brescius, Die Königl. Sachs. Musikalische Kapelle von Reißiger bis Schuch (1826-1898).

Festschrift zur Feier des 350jährgen Kapellfubiläums (22. September 1898), Dresden 1898, 38 f.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 99

Festkonzert zum 300jährigen Bestehen der Dresdener Hofkapelle, 22. September
1848

Prolog von Dr. Carl Gutzkow, gesprochen von Frl. Berg

Erste Abteilung.
1. Choral von Johann Walter (1548-1555)
2. Zwei Charfreitagsgesänge von Heinrich Schütz (1615-1672)
3. Sanctus aus einer Messe von Johann David Heinichen (1717-1729)
4. Sopranarie „Salvum fac populum tuum" von Johann Adolph Hasse (1733—

1763)

5. Chor und Rezitativ aus der Oper „Cora" von Johann Gottlieb Naumann
(1766-1801)

6. Schlußgesang aus der Cantate „Lob der Musik" von Joseph Schuster
(1787-1812)

Zweite Abtheilung.
7. Ouvertüre zur Oper „Sargino" von Fernando Paer (1803-1807)
8. Seena und Cavatina aus der Oper „II Rinegato" von Franceco Morlacchi

(1810-1842)
9. Sanctus aus der Messe in Es-dur von Carl Mria von Weber (1816-1826)
10. Ouvertüre zum Melodram „Yelva" von C. G. Reißiger (seit 1826)

11. Schluß des ersten Aktes aus der Oper „Lohengrin" von Richard Wagner (seit
1843)

Zum Beschluß: Jubel-Ouvertüre von Carl Maria von Weber

Mit der Aufführung allein von Kirchen- und Opernmusik bekannte sich das
Orchester zu seinen wichtigsten traditionellen Aufgaben und versetzte sich
mit der Einbeziehung auch evangelischer Kirchenstücke in einen früheren
Zustand seiner Ensemblegeschichte zurück. Daß die ehemaligen Amtsinhaber

Naumann, Schuster, Paer, Morlachi und Weber sowie die aktuellen
Kapellmeister Reissiger und Wagner vertreten sein würden, war abzusehen.
Die Darbietung eines „Chorals" von Johann Walter, zweier „Karfreitagsgesänge"

von Schütz, eines „Sanctus" von Heinichen sowie einer Kirchenarie von
Hasse muß hingegen als außerordentlich bezeichnet werden. Sie zeigt, daß
institutionsbezogene Konzerte dieses Typs einen inspirierenden Rahmen für
die Darbietung seltenen und sehr alten Repertoires darstellen konnten, da
sie zu einer Konkretisierung ansonsten abstrakter musikhistorischer
Folgekonstruktionen nötigten. Mit einem Ausschnitt aus Richard Wagners noch
unaufgeführtem „Lohengrin" wurde der musikhistorische Bogen bis in die
äußerste Gegenwart verlängert.

Zu Richard Wagners Anteil an der Vorbereitung und den teils bizarren Umstände dieses
Konzertes vgl. auch: Werner Breig, „Richard Wagner als Dresdner Hofkapellmeister", in:
Hans-Günter Ottenberg und Eberhard Steindorf (Hg.), Der Klang der Sächsischen Staatska-
pelle. Kontinuität und Wandelbarkeit eines Phänomens (Symposiumsbericht Dresden 1998),
Hildesheim, Zürich, New York 2001, 119-154 (hier 137-142).



100 Anselm Hartinger

Weniger bekannt ist der Umstand, daß die Dresdner Hofkapelle am 7.

November 1851 erneut ein „historisches Konzert" in eigener Sache ansetzte, in
dem einem Zeitungsbericht zufolge „gediegene Musikstücke kurfürstlicher
und königlich-sächsischer Capellmeister" von Walter über Lotti, Porpora,
Hasse, Naumann, Weber, Morlachi bis zu Reissiger und Wagner dargeboten
wurden.34 Die im Anhang dieser Studie faksimilierte Werkfolge weist gerade
im älteren Bereich starke Ähnlichkeiten zum Konzert von 1848 auf, was die
starke Normierung derartiger weniger unter künstlerischen als historischen
Gesichtspunkten zusammengestellter Programme zeigt.35 Wie ein Pressebericht
offenbart, hatte dies unmittelbare Auswirkungen auf die Publikumsgunst:

„Das verhältnismäßig ziemlich zahlreich versammelte Publikum schien besonderen

Antheil an diesem Concerte zu nehmen, denn es applaudirte jede Nummer

desselben: die Ouvertüre zu Euryanthe mußte sogar da capo gespielt werden.
Gleichwohl konnte man recht auffallend bemerken, wo der kalte Kunstverstand
vom historischen Standpunkte aus Beifall spendete, wie in dem ersten und zweiten
Theile [diese entsprach den älteren Werken von Walter bis Paer - d. Verf.], und wo
im Gegentheile die Herzen der Zuhörer unmittelbar getroffen und vom Mitgefühl
hingerissen waren, wie namentlich durch die Weber'sche Musik."36

Daß dem Programm mit Ausschnitten aus dem „Fliegenden Holländer" erneut
ein Beitrag Wagners angehörte, obwohl dieser als steckbrieflich gesuchter
Beteiligter des Aufstandes von 1849 unterdessen Amt und Ansehen verloren
hatte, zeigt nur, welche Integrationskraft dem Gedanken der historischen
Folgerichtigkeit und Vollständigkeit innewohnte.37

Private Kontexte und übergreifende Kanonbildungen
Eine derartige Geschichtskonstruktion ließ sich auch auf scheinbar rein private
Kontexte übertragen. Dies wurde etwa 1845 anläßlich des 50. Hochzeitstages
der Eheleute Limburger versucht, wobei Jakob Bernhard Limburger allerdings
zu den Entscheidungsträgern des Leipziger Musiklebens gehörte. Dazu sollten
„die herrlichsten Tonschöpfungen der Epochen, welche das Jubelpaar durchlebt,
vorgeführt werden. Es waren dazu Zeitabschnitte von zehn Jahren gebildet,
welche durch die vom Professor Wendler würdevoll gesprochenen Strophen

34 Signale für die musikalische Welt, 9. Jahrgang, Nr. 46, November 1851, 406.
35 Siehe dazu Dresdener Anzeiger und Tageblatt vom 6. November 1851, 4 (im Anhang 4 die¬

ser Studie wiedergegeben). Der Autor dankt Hans-Günter Ottenberg (Dresden), Werner Breig
(Erlangen) sowie Christoph Koop (Dresden) für wertvolle Hinweise zu beiden Dresdener
Konzerten und ihren Quellen.

36 Neue Zeitschrift für Musik, 35. Bd., Nr. 23, 5. Dezember 1851, 246f.
37 Nach dem Bericht der Neuen Zeitschrift für Musik, 35. Bd., Nr. 23, 5. Dezember 1851, 246f.

handelte es sich sogar um die mit Spannung und Sehnsucht erwartete erste Darbietung Wagners

durch ein sächsisches Hofensemble seit 1849 überhaupt. Der Rezensent gab daher seiner
Erleichterung Ausdruck, daß während der Aufführung „fatale Demonstrationen" ausgeblieben
waren.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 101

zu einem schönen Ganzen verbunden wurden".38 Die Einbeziehung von
verbindenden Strophen, Prologen oder Epilogen war für Konzerte des teleolo-
gisch-legitimatorischen Typus eher die Regel - offenbar bedurften die klingend
nicht leicht nachvollziehbaren Zusammenhänge der narrativen Verdeutlichung.
Tatsächlich erklangen auch im Limburger-Konzert keine rein persönlichen
Lieblingswerke, sondern repräsentative Repertoirestücke von Cimarosa,
Mozart, Beethoven, Schneider, Weber, Mendelssohn und Gade, die jeweils einem
bestimmten Jahrzehnt zugewiesen wurden und damit selbst vor einem privaten
Hintergrund jenen klassischen Kanon bestätigten, für dessen Etablierung in
Leipzig der Gewandhausdirektor, Ratsbaumeister, Singakademiegründer und
Freimaurer-Meister Limburger mit gesorgt hätte.

Eine Verbindung von Personen- und Institutionsgeschichte wurde 1849
anläßlich des 50jährigen Dienstjubiläums des Gewandhaus-Geigers Carl August
Lange realisiert, insofern „die aufzuführenden Musikstücke den Concertpro-
grammen vom Jahre 1799 an in chronologischer Folge entnommen" wurden.
Dabei ergab sich kaum überraschend erneut jene auf den Namen Mozart,
Haydn, Beethoven und Weber beruhende Ahnenreihe, die um die
Jahrhundertmitte für den klassischen Kanon seriöser Konzertveranstalter konstitutiv
geworden war. Der historische Anfangspunkt wurde dabei - gewissermaßen
in Vertretung Bachs und Händeis - durch eine Komposition Carl Heinrich
Grauns markiert.39

Generell scheint es kein Zufall zu sein, daß bei historischen Erinnerungsaufführungen

immer wieder die Beglaubigung durch Zeitzeugen gesucht wurde,
die neben der Überhöhung des Jubiläumsdatums und der Vergegenständlichung
in einem Denkmal besonders wirksam für eine überzeitliche Kontinuität und
damit die Authentizität des Gedächtnisvorganges sorgen konnten. So war beim
Gewandhausjubiläum 1831 betont worden, daß mit dem Bassisten Wach ein
Musiker mitwirkte, der bereits bei der Gründung 1781 dabei gewesen war.
Während des Limburger-Konzertes 1845 figurierte neben dem Jubelpaar selbst
der aus Dessau angereiste greise Komponist und Dirigent Friedrich Schneider
als ein solcher „Zeitzeuge". Die Goethefeier von 1849 wurde von der Enthüllung
einer Büste und einer Ausstellung von Memorabilia begleitet, und welchen
Eindruck es machte, als bei der Einweihung des Leipziger Bachdenkmals
1843 mit Wilhelm Friedrich Ernst Bach unerwartet ein leibhaftiger Enkel des

grossen Thomaskantors auftauchte, ist bekannt.40 Auch dies entspricht einer
bis heute gültigen Konstante des Gedenkens: Offenbar gibt es ein so tiefes

38 Leipziger Tageblatt und Anzeiger, Nr. 32, 1. Februar 1845.
39 Leipziger Tageblatt und Anzeiger, Nr. 87, 28. März 1849. Indem der Aufführung eines Vio¬

linkonzertes von Rode im Jahr 1799 durch seine Wiederaufführung 1849 in Anwesenheit des

seinerzeitigen Solisten Lange gedacht wurde, kam es zusätzlich zu einer Erinnerung „zweiter
Ordnung".

40 Vgl. dazu: Peter Wollny (Hg.), Ein Denkstein für den alten Prachtkerl. Felix Mendelssohn
und das alte Bach-Denkmal in Leipzig, Leipzig 2004.



102 Anselm Hartinger

Mißtrauen gegen die Bindungskraft einer allein durch konstruierte Genealogien

und erzählte Kontexte konstituierten Erinnerung, daß (vermeintliche)
Zeitzeugen für ihre Beglaubigung auch dann unerläßlich sind, wenn sie im
Grunde wenig Substantielles beizutragen haben.41

Konstruktion und Affirmation musikhistorischer Entwicklungszusammenhänge

Kommen wir zu jener abstrakt-systematischen Zugangsweise, die über
innerinstitutionelle Traditionen und personenbezogene Kontexte hinaus historische
Entwicklungslinien nachzeichnen und damit die künstlerische Gegenwart
legitimieren sollte. Die Vorstellung, Geschichte könne ein „Garant des
Fortschritts" sein, entsprach universalhistorisch-aufklärerischen Konzepten des
18. Jahrhunderts42 und ist wohl auch von daher zu verstehen. Das klassische
Beispiel dafür im Bereich der Musik sind die mit Mendelssohns Namen
verbundenen „Historischen Konzerte" des Leipziger Gewandhauses, deren
Werkauswahl und Abendteilung in den Anhängen 5 und 6 dieser Arbeit nochmals
zusammengestellt sind. Ihre Merkmale sind - einiger Unterschiede zwischen
den Zyklen von 1838, 1841 und 1847 ungeachtet - folgende:

- die Beschränkung allein auf Musik des zurückliegenden Jahrhunderts

- die Konzentration auf qualitativ herausragende Meisterwerke sowohl
vokaler als auch instrumentaler Gattungen weltlicher oder geistlicher
Zweckbestimmung

- die Aufnahme vorwiegend deutscher Musik

- die konsequente Anordnung der einzelnen Konzerte nach musikhistorischen

Perioden unter Verzicht auf konkurrierende Ordnungssysteme wie
Gattungen oder Schulen

- die teleologische Ausrichtung der gesamten Serie im Sinne einer auf die
Jetztzeit zulaufenden musikalischen Entwicklung von Bach und Händel
bis zur neueren Musik

Auf die Konsequenzen dieser Ausrichtung für die Konstruktion eines
musikalischen Erbes wird noch einzugehen sein. Das zugrundeliegende Konzept
durchdrang jedoch über die Gewandhausprojekte hinaus die historische Denkweise

auf allen Ebenen des künstlerischen Lebens, weshalb es sich allerorten
und in teils unerwarteten Kontexten findet.
Beispielhaft dafür sei ein Programm vorgestellt, das auch ohne die Verwendung
von Musik von derartigen Überlegungen inspiriert war. Es handelt sich um die
sogenannte „Theaterschau", die einen Teil des Leipziger Gutenberg-Festes von

41 Die authentische Wirkung von Museen und Ausstellungen beruht wesentlich auf einem
sehr ähnlichen Mechanismus: Manchmal nur wenige Artefakte beglaubigen als „Originale"
die Korrektheit der auf ihnen aufbauenden Narrative in einer Weise, die allein mit Texten,
Inszenierungen und Reproduktionen nicht zu gewährleisten wäre.

42 Vgl. dazu die knappe Zusammenfassung bei: Georg Schmidt, Wandel durch Vernunft. Deutsche

Geschichte im 18. Jahrhundert, München 2009, 339-346.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 103

1840 bildete. Ziel war es, die Entwicklung der deutschssprachigen Dramatik „in
Stücken und Scenen aus den Werken der vorzüglichsten deutschen Dichter
von Erfindung der Buchdruckerkunst bis auf unsere Zeiten" vorzuführen43:

1. Des turcken Vasznachtspil. (Des Türken Fastnachtspiel.) von Hans
Schnepperer, genannt Rosenplüt. (Geschrieben um 1450.)

2. Des Bawern knecht will zwo Frawen han. (Des Bauern Knecht will zwei
Frauen haben.) Ein Faßnachtspil von Hans Sachs. (Geschrieben 1551.)

3. Absurda Comoedia. oder: Herr Peter Squentz. Schimpfspiel von
Andreas Gryphius. (Geschrieben um 1640.)

4. Sylvia. Ein Schäferspiel von Christian Fürchtegott Geliert.
(Geschrieben um 1750.)

5. Nathan der Weise. Dramatisches Gedicht von Lessing.
6. Egmont. Trauerspiel von Göthe.
7. Wilhelm Teil. Historisches Schaupiel von Schiller.

(Schillers letztes dramatisches Werk.)

Die zusätzliche Einbeziehung eines „Epiloges" diente der Einordnung des

Vorhabens; das abschließende darstellende „Tableau" nahm auf das
veranstaltende Theater Bezug und könnte das Fehlen leibhaftiger Zeugen früherer
Epochen kompensiert haben. Mit Ausschnitten aus einem Fastnachtsspiel
des 15. Jahrhunderts sowie aus Stücken von Hans Sachs, Andreas Gryphius
und Christian Fürchtegott Geliert, die jeweils im Jahrhundertabstand
aufeinander folgten, wurde der angekündigte Überblick über die Entwicklung
der deutschen Bühnenkunst durchaus eingelöst. Für die der Gegenwart
näherstehende Zeit standen Lessing, Schiller und Goethe. Die relevante
Epochenabgrenzung verbirgt sich hier im Detail. Denn auffälligerweise wurden
nur die älteren Stücke bis einschließlich Geliert mit Jahreszahlen versehen
und damit historisiert, nicht jedoch die neueren Werke ab der Mitte des 18.

Jahrhunderts, die wie Lessings „Nathan", Goethes „Egmont" und Schillers
„Teil" ohnehin noch zum Repertoire gehörten. Analog dazu wurde nur bei
den älteren Dichtern ein Vorname mitgeteilt, während man dies bei den drei
neueren Dramatikern als nicht notwendig ansah. Dieses selektive Vorgehen
entsprach der bei vielen Konzertveranstaltern des 19. Jahrhunderts üblichen
Praxis, nur sehr alten Kompositionen Entstehungsdaten beizugeben und sie
so als exotische Sonderwerke kenntlich zu machen.44 Offenbar existierte in
Leipzig als einem für ganz Deutschland vorbildlichen Musikzentrum paral-

43 D LEsa, Theaterzettel vom 26. Juni 1840. Siehe dazu auch die Abbildung in Anhang 7 dieser
Studie.

44 Dies galt etwa auch für die Motettenaufführungen des Leipziger Thomanerchores, bei denen
die - selten aufgeführten - Vokalsätze aus der Zeit vor Bach in dieser Weise angekündigt
wurden. Vgl. dazu die in Vorbereitung befindliche Dissertation des Verfassers. In einem
Orgelprogramm Carl Ferdinand Beckers am 6. März 1833 in der Leipziger Peterskirche wurden
ebenfalls Lebensdaten nur für die älteren Meister, nicht jedoch für Bach und Händel
angegeben.



104 Anselm Hartinger

lel zur Entstehung eines Werkkanons eine feste Vorstellung künstlerischer
Epochengrenzen, die das erweiterte Spielrepertoire von einem „Altbestand"
abgrenzte, der nur noch historisches Interesse beanspruchen und allein im
Rahmen besonderer Kontexte berücksichtigt werden konnte. Ähnlich wie im
Bereich der Konzert- und Orgelmusik schien sich auch in der dramatischen
Bühnenkunst dieser Zeitraum einer noch gegenwartsrelevanten erweiterten
„Klassik" auf die Zeit ab der Mitte des 18. Jahrhunderts einzugrenzen, wobei

in einer Verschiebung gegenüber der Tonkunst jene Epochengrenze, die
hinsichtlich der Musik mit Bach und Händel identifiziert wurde - denen in
der Theaterschau Geliert entsprochen hätte - hier eine Generation später
mit Lessing angesetzt wurde. Dies ändert jedoch nichts am Befund einer
außerordentlich kongruenten Grenzziehung, zumal es evident war, daß sich
die Ausprägung einer spezifisch deutschen Dramenkunst und die Erringung
ihrer künstlerischen Vormachtstellung gegenüber anderen Nationen später
ereignet hatte als in der Musik. Die Vorstellung einer mit Bach und Händel
beginnenden Ablösung der musikhistorischen Führungsrolle Italiens durch
die Deutschen entsprach einer zentralen Denkfigur von Friedrich Rochlitz45,
was die nationale Einfärbung der auch auf seiner Vorarbeit beruhenden
„Historischen Konzerte" mit erklärt.

Dabei wäre es einseitig, die Werkauswahl der „historischen" Konzerte des

teleologisch-legitimatorischen Typus allein danach zu bewerten, was sie
einschloß und damit an älterem Repertoire wiederentdeckte bzw. erneut zugänglich
machte. Vielmehr müßte ebenso berücksichtigt werden, was sie ausgrenzte
und damit für lange Zeit in Nischenbereiche der Konzertkultur verbannte
- sämtliche Musik vor Bach und Händel und noch die allermeiste deutsche
und vor allem außerdeutsche Musik neben und nach diesen Gründungsheroen
einer national dominierten Musikkultur.

Durch diese künstlich aufgerichtete Epochenschranke wurden Bach und
Händel zugleich von ihren eigenen Lehrmeistern, Bezugsgrößen und
gattungsgeschichtlichen Wurzeln getrennt, was ihrem tieferen Verständnis nicht
zuträglich sein konnte. So darf gefragt werden, ob es für die Rezeption von Bachs
Ouvertürensuite D-Dur BWV 1068 wirklich von Vorteil war, wenn sie statt
ihrer Interpretation als Synthese französischer, italienischer und deutscher
Vorbilder als notorisch defizitäre Frühform der viersätzigen klassischen
Sinfonie angesehen wurde.46 Genau dieses Mißverständnis begründete aber ganz
wesentlich die Aufnahme dieses Werkes in die Entwicklungsdramaturgie und

45 Vgl. dazu: Rochlitz, „Grundlinien" (wie Anm. 28), Einleitung zur IV. Periode.
46 Die Ouvertürensuite D-Dur BWV 1068 wurde für die Leipziger und Dresdener Aufführungen

der 1830er und 1840er Jahre (u.a. während der „Historischen Konzerte") nicht nur massiv
bearbeitet, sondern - unter Zusammenziehung von Bourrée und Gigue zu einem ominösen
„Finale" - auch in viersätziger Satzfolge präsentiert und lt. Pressestimmen auch konsequent
als Vorläufer einer Sinfonie rezipiert. Daß Bach dabei hinsichtlich der Formbeherrschung
und Instrumentierung nicht gut wegkommen konnte, versteht sich.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 105

den Werkbestand romantischer Konzertprogramme und Konzeptzyklen. Vor
dem Hintergrund dieses dominierenden Denkmodells wird deutlich, warum die
„Historischen Konzerte" so prominent und - vor allem auch in ihrer späteren
Wahrnehmung - erfolgreich sein konnten: sie stellten im Grunde nur eine
verdichtete Zusammenstellung und demonstrative Ausformulierung derjenigen

Geschäftsgrundlage dar, auf der auch der „gewöhnliche" Konzertbetrieb
des Vormärz beruhte. Konsequenterweise waren daher sowohl Mendelsohns
„Historische Konzerte" als auch die Theaterschau von 1840 reguläre
Abonnementsvorstellungen, in denen die Besucher das zu hören bekamen, wofür
sie im Voraus bezahlt hatten. Weit entfernt davon, wagemutige Expeditionen

in die Musikgeschichte zu sein, erscheinen Mendelssohns und Rochlitz'
„Historischen Konzerte" als rückwärts projizierte Selbstbeschreibung eines
musikalischen Zeitalter, das weniger vom Gedanken einer Entdeckung der
Vergangenheit, als vielmehr von dem ihrer Instrumentalisierung zum Zwecke
der eigenen Legitimation besessen war.

IV.

Dies wird umso deutlicher, wenn abschließend eine weitere Gattung vergan-
genheitsbezogener Programmkonzepte betrachtet wird, für die der Begriff „plu-
ralistisch-historisch" verwendet werden soll. Dabei geht es um Annäherungen
an ältere Musik, die gegenüber ihrer um jeden Preis verfolgten Einbeziehung
in das moderne Konzertrepertoire stärker den Eigenwert früherer Kompositionen

betonten und damit dem Bemühen um Vergleichbarkeit ein Festhalten an
ihrer Andersartigkeit entgegensetzten. Zu fragen ist nach Präsentationsformen
älterer Musik, die stärker auf Interesse am Gegenstand selbst beruhten, eher
bildungs- denn identitätsstiftende Zwecke verfolgten und nicht vorrangig zur
Traditionspflege von Institutionen oder zur in die Geschichte hineinprojizierten
Legitimation gegenwartsbezogener künstlerischer Überzeugungen herangezogen

wurden. Ohne die Ergebnisse umfangreicher Forschungen hier im Detail
auszuführen47, läßt sich doch feststellen, daß es bereits vor der Mitte des 19.

Jahrhunderts zahlreiche solcher Initiativen gegeben hat, die von der Beschäftigung

mit alter italienischer und deutscher Kirchenmusik über historische
Vorträge mit Klangbeispielen bis hin zur Vorführung antiker, altägyptischer
und sonstiger musikalischer Gegenstände aus dem - ich zitiere ein Exposé des

Impresario Karl Kloß - Reich der „Sage" und „Wahrscheinlichkeit" reichten.48
In der Regel waren solche Bemühungen weder im kommerziellen Musikleben

noch bei großen Institutionen beheimatet, sondern in vereinsähnlichen
Strukturen verankert oder mit der Initiative einzelner rühriger und manchmal

47 Eine ausführliche Darstellung des Themas leistet die im Druck befindliche Dissertation des

Verfassers.
48 Kloß' im Nachlaß Mendelssohns befindliches Memorandum trägt die Signatur GB Ob, Ms.

Margaret Deneke Mendelssohn, d. 30, 208. Kloß verwendet für seine Beschäftigung mit
Musikbeispielen der vorchristlichen Zeit den Begriff der „Archäologie".



106 Anselm Hartinger

auch dubioser Veranstalter verbunden. Lokalpatriotische Motive spielten dabei
eine wichtige Rolle.49

Der Verzicht auf eine teleologische Ausrichtung der Musikgeschichte bedeutete
allerdings nicht, daß es in dieser Denkweise keine Ordnungsprinzipien gegeben
hätte. Vielmehr liegt hier eine kategoriale Unterscheidung vor, die sich im
Gegensatzpaar „Periode" und „Schule" fassen läßt. Wenn im Folgenden diese
komplexe Fragestellung etwas schematisiert zusammengefaßt werden soll, dann
geht es zugleich um ihre Relevanz für die heutige Praxis der Alten Musik, die
im Mittelpunkt des Basler Symposiums vom November 2008 stand.

Die beschriebenen teleologisch ausgerichteten Konzepte gingen ja zwangsläufig

von einer Folge einander ablösender Perioden aus, in der die jeweils
folgende Stufe das Erbe der vorherigen antrat und sich in gewisser Weise deren
technische und stilistische Errungenschaften einverleibte. Eine so hierarchisch
konstruierte Musikgeschichte war und ist allerdings kaum in der Lage,
Alternativen und offene Übergangssituationen anzuerkennen und produktiv zu
machen. Sie bildet eine Ahnenreihe großer Namen und Werke aus und
postuliert einen eindeutigen Anfang des (zumindest mit Umarbeitungen) noch
spielbaren musikalischen Erbes. Es handelt sich insofern um kein museales
Konzept, sondern um eines der gegenwartsbezogenen Aneignung ausgewählter
Bestandteile der musikalischen Vergangenheit.

Anders das Ordnungsprinzip der „Schulen", für die ein Konzertprogramm
des 1854 gegründeten Leipziger Riedelvereins beispielhaft betrachtet werden
soll.50 Dank des Nebeneinanders unterschiedlicher Stilkreise ist es
grundsätzlich pluralistisch orientiert. Zweifellos finden sich darin unhistorische
Schematisierungen, wenn man etwa die Distinktion von „Preußischer Schule"
und „Componisten der Mark Brandenburg" oder die nochmalige Unterteilung
der „Obersächsischen Componisten" in „Leipziger Cantoren" und „Dresdener
Capellmeister" betrachtet. Dennoch tritt an die Stelle einer linearen
Höherentwicklung die Möglichkeit alternativer und gleichwertiger Lösungen auf
einer Stufe des historischen Geschehens. Damit mußte nun auch nicht mehr
das gesamte musikalische Erbe - bei Gefahr seiner sonstigen Verstoßung
aus dem Musikleben - in einen legitimatorischen Zusammenhang mit der
Gegenwart gebracht, sondern konnte um seines Eigenwertes willen genossen
werden. Dies läßt sich als im engeren Sinne „historischer" Zugang verstehen,
der neben der Erstellung der monumentalen Gesamtausgaben in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts dafür sorgte, daß zumindest Teile jener vielgestal-

49 So gab August Gottfried Ritter im Oktober 1844 im Dom zu Merseburg bei Halle ein
Orgelkonzert, in das neben Werken von Bach und Händel bis Stadler und Ritter auch Werke der
Merseburger Organisten des 17. und 18. Jahrhunderts Johann Friedrich Alberti und Georg
Friedrich Kaufmann einbezogen wurden, auf deren örtliche Dienstzeit das Programm
ausdrücklich hinwies. Vgl. dazu: Urania, 1. Jg., Nr. 8, 1844, 121. Der Beitrag von Heimatforschern
des 19. und frühen 20. Jahrhunderts zur Rekonstruktion der Musikverhältnisse in Städten,
Dörfern und an kleineren Höfen kann nicht hoch genug eingeschätzt werden.

50 Euterpe, 16. Jg., Nr. 9, September 1856, 166. Siehe dazu den Abdruck im Anhang 8 dieser
Studie.



Erbebildung und Geschichtsrezeption 107

tigen musikalischen Vergangenheit wieder zum Vorschein kamen, die unter
dem Diktat der romantischen Kanonbildung und Erbeabgrenzung für immer
zu verschwinden drohten. Auch stellte es für das Verständnis Bachs, Händeis
und anderer Barockmeister eine Befreiung dar, daß sie nicht länger als
Anfangspunkt aller musikalischen Entwicklung fungierten, sondern auch einmal
an das Ende eines Konzertablaufs treten konnten, der mit „Die Kirchenmusik
bis auf Bach und Händel" überschrieben war.51

Nicht zuletzt finden sich in derartigen Bemühungen erste Beispiele einer
dauerhaften Verbindung von Quellenforschung, beschreibender Analyse und
Musikpraxis, was sich etwa an den umfangreichen Begleittexten zu den Konzerten
des Riedel-Vereins zeigt, in denen man Vorstufen des modernen kommentierten
Programmheftes erblicken darf, das sich nun gegenüber dem gesprochenen
Prolog durchzusetzen begann. Gewiß sind eher hier die Wurzeln einer
wissenschaftlich fundierten Beschäftigung mit Kompositionen früherer Epochen
und überhaupt der Alte-Musik-Bewegung zu suchen als in den teleologisch
aufgeladenen Konzertprojekten des Historismus. Allerdings liegen in dieser
Scheidung der Interessen und Repertoires auch die Wurzeln jener getrennten
Entwicklungslogik, die die Alte Musik noch heute im Musikmarkt der
Gegenwart in einen Sonderbereich verwandelt. Und von hier aus erscheinen läßt
die Beschäftigung mit dem historischen Gegenstand auch aktuelle Fragen der
Lehre und Praxis der Alten Musik in neuem Licht erscheinen.

Denn wenn der pluralistisch-historische Zugang auf die Andersartigkeit einer
Alten Musik setzte, so war dies bei allem Verdienst eine problematische Strategie.

Zwar ließ die auf Vergleichbarkeit basierende Aneignung der „Historischen
Konzerte" Mendelssohns die älteren Stücke strukturell als überholte Vorläufer
erscheinen. Dafür wurden jedoch echte Meisterwerke herausgesucht, die sich
mit den Erzeugnissen des sinfonischen Zeitalters Mendelssohns, Schumanns
und später Brahms' und Wagners immerhin vergleichen ließen. Kompositionen
wie Bachs D-Dur-Ouvertüre, Händeis Anthem „Zadok the priest" oder beider
Oratorien konnten es mit den Werken des 19. Jahrhunderts durchaus an Wucht
und Wirkung aufnehmen, wenn sie diesen nicht sogar einen kritischen Spiegel
vorhielten - so wie es Robert Schumann empfand, wenn er anläßlich des ersten
Zyklus der „Historischen Konzerte" 1838 ausrief: „Ein Glück ist es, daß unsere
Vorfahren nicht etwa vorwärts gedrehte historische Concerte veranstalten
konnten,- die Hand auf's Herz - wir würden schlecht bestehen."51

Bei pluralistisch-historischen Konzepten wurden hingegen oft echte
„Nebenwerke" zusammengestellt, die dann zwar als Beispiel für eine „Thüringer
Schule des figurirten Choralvorspiels" firmieren, der seinerzeit modernen
Produktion jedoch keineswegs Konkurrenz machen konnten. Auch die Ge-

51 So der Titel eines von Carl Riedel dargeboteten Konzeptprogramms. Auch das am 22. Juni
1858 in der Leipziger Thomaskirche „Zum Besten des Halle'schen Händel-Denkmals" gegebene
Konzert seines Vereins begann mit altitalienischen Chorgesängen und endete mit Auszügen
aus „Judas Maccabäus" und der Motette „Jesu, meine Freude" von Johann Sebastian Bach.

52 „Rückblich auf das Leipziger Musikleben im Winter 1837/38 (Neue Zeitschrift für Musik, 8.

Bd., Nr. 27, 107f.).



108 Anselm Hartinger

genüberstellung alter, „archäologischer", klassischer und ganz neuer Werke,
wie sie der Impresario Karl Kloß in seinen erwähnten Konzertformaten
propagierte53, mußte die alte Musik ungünstiger präsentieren als die behutsam
aufsteigende Folge der „Historischen Konzerte". Dazu figurierten nach der
Aufgabe des von aufeinanderfolgenden Perioden geprägten Einheitsablaufs
die einzelnen Komponisten nicht mehr nur als Epochenbeispiele, sondern als
Vertreter vermeintlich überzeitlicher „Prinzipien" („deutsche" vs. „italienische"
Musik, „Tiefe" vs. „Cantabilität"), was merkwürdige Antipodenbildungen wie
„Bach-Palestrina" oder „Eccard-Lasso" nach sich zog und Tonsetzer posthum
zu Häuptern vermeintlicher Schulen machte, die mehr mit kulturpolitischen
Gleichgewichtsüberlegungen als mit musikhistorischen Fakten zu tun hatten.
Im Grunde wurden dabei nur die ebenso kruden Parteibildungen des Musiklebens

des 19. Jahrhunderts in die Vergangenheit hinein projiziert. Verglichen
damit hat sich das in den „Historischen Konzerten" musterhaft umgesetzte
Konzept einer strikt gegenwartsbezogenen Aneignung älterer Musik auch gegen
gutgemeinte Vereinnahmungen und Vereinseitigungen resistenter gezeigt, da
es auf deren wesenhaft innermusikalischer Identität und selbsterklärenden
Qualität beharrte.

V.

Entschlossene Selbstbehauptung im kommerziellen Musikleben und Eintritt
in die sinfonische Ahnenreihe um den Preis erheblicher inhaltlicher und
aufführungspraktischer Kompromisse, oder Beharren auf einer fachlich höherwertigen

Nischenexistenz unter partiellem Verzicht auf die Bewertungskriterien
des „ersten" musikalischen (Arbeits-)Marktes? Oder beides? Die Beschäftigung

mit den „historischen" Konzertformaten des 19. Jahrhunderts kann diese
Frage nicht beantworten, sie kann jedoch langfristige Frontstellungen und
Entwicklungen von ihrer Wurzel her verstehen helfen, vor Verwechslungen
der Denkmuster und Erinnerungsmodi bewahren und das Bewußtsein für die
kreativen Möglichkeiten, aber auch Probleme jedes praktischen Umgangs mit
der Musikgeschichte schärfen. Daß auch das 19. Jahrhundert bereits zu jener
Form aufführungspraktischer und instrumentenkundlicher Differenzierung
fähig war, die heute wohl als die angemessenste Form des Umgang mit Alter
Musik verschiedenster Provenienz gelten darf, wird durch einen Bericht über
Londoner Konzerte des Pianisten Ignaz Moscheies nahegelegt:

„Etwas Neues sind die ,classischen Soireen', die Hr. Moscheies in diesem Jahr
veranstaltet, worin er Solosachen, namentlich der altern Schule, vorträgt. In der
ersten (am 18ten glaub' ich) spielte er eine Sonate von Weber, Fugen und Präludien
von Scarlatti u. A., letztere auf dem früher gebräuchlichen Harpsichord, was die
Zuhörer in großer Weise interessirte."54

53 Siehe Anm. 46.
54 Neue Zeitschrift für Musik, 6. Bd., Nr. 24, 24. März 1837, 98



Erbebildung und Geschichtsrezeption 109

Die Pointe liegt dabei darin, daß es nicht um einen Gegensatz „unspezifisches
Cembalo" versus „moderner Konzertflügel" geht, sondern daß sowohl das

Repertoire des 17. und 18. wie auch das des 19. Jahrhunderts auf jenen
Instrumenten und unter Zugrundelegung jener Vortragsweisen erklingen sollte, auf
und mit denen Scarlatti, Bach und Händel, aber eben auch Moscheies, Weber
und Mendelssohn selbst ihre Werke spielten.



110 Anselm Hartinger

Anhang 1: Konzert zugunsten des Salzburger Mozart-Denkmals
Gewandhaus zu Leipzig, 13. Mai 1838

I. Abtheilung

- „Trompeten- und Paukenschall"

- Anlaßbezogenes Festgedicht

- Sinfonie C-Dur („mit der Schlußfuge" „Jupiter") KV 551

- Chöre aus „Davide penitente" KV 469

- Klavierkonzert d-Moll KV 466, Satz 1

- Chöre, Solo- und Ensemblestücke aus „Idomeneo" KV 366

II. Abtheilung

- Chor „O Isis und Osiris" aus „Zauberflöte" KV 620

- Ouvertüre zu „Figaros Hochzeit" KV 492

- Chöre, Arien und Ensembles aus „Cosi fan tutte" KV 588

- Erstes Finale aus „Don Giovanni" KV 527

Anhang 2: Konzert zur Enthüllung des Leipziger Bach-Denkmals
23. April 1843

a) Festkonzert im Gewandhaus

Teil I

- Orchestersuite BWV 1068

- Motette „Ich lasse dich nicht" BWV Anh. 159

- Klavierkonzert d-Moll BWV 1052

- Arie mit Chor aus: Matthäus-Passion BWV 244

- [„Fantasie für den Flügel": Mendelssohn Bartholdy; Ausführung fraglich]
Teil II

- Ratswahlkantate „Preise, Jerusalem" BWV 119 [gekürzt]

- Preludio E-Dur BWV 1006/1 für Violine solo [mit Klavierbegleitung?]

- Sanctus aus Missa h-Moll BWV 232III

b) Festakt am Denkmal

- Ansprache des Stadtrates Dr. Demuth

- Zwei Choräle mit Posaunenbegleitung [Johann Sebastian Bach?]

- Motette „Singet dem Herrn" BWV 225



Erbebildung und Geschichtsrezeption

Anhang 3: Gedenkkonzert zu Ehren Robert Schumanns,
Leipzig, 20. August 1856 (D B, N. mus. Nachl. 17/6, 389)

Siebente

„Soirée musicale."
Zur Erinnerung

an

Robert Schumann.
Mittwoch, den 20. August 1856.

PROGRAMM.

Erster Theil.
1. Streichquartett, (Fdur Op. 41.)
2. liierter:

a) „Ich hab' im Traum geweinet."
bJ „Mondiiacht."
c) „Ich grolle nicht!"

3. Sonate für Klavier. Fis moll. Florestan und
Eusebius, Opf 11.)

Zweiter Theil.
4. Sonate für Klavier u. Violine. (A moll, Op. 105.)
5. liierter:

a) „Nun hast Du mir den ersten Schmerz gethan."
b) „Aus alten Mährchen winkt es."

6. Kreisleriana, Phantasmen f. Klavier. (Op. IG.)
7. Solo und Chor aus: „Das Paradies und die

Peri." (Op. 50.)

Anfang präcis halb S Uhr.

Druck ron Sturm lind Köpfte (A. Dennlinrdl) in Leipzig.



112 Anselm Hartinger

Anhang 4: Benefizkonzert („historisches" Konzert) der Dresdener Hofkapelle,
Dresden, 7. November 1851 (Dresdener Anzeiger und Tageblatt,
6. November 1851, 4)

4

33erfammlung $rettag beit 7. btefeê SJlottafê 5lbenbâ 7 Uljr.
®efpte<$ung einiget ©egenjlänbe non allgemeinem 3ntereffe.

©er Sotflanh.

ällen Rolfen £ettf<fiaften unb geehrtem Bsblitum erianbe i<t) nilf) im Setfetligen son Samen«
Beibein unb Dbettäden, §etb)i« unb äßinietmdnteln in aBen gaçoH auf bgé ®efif>ma(tqoBfle tad)
im nesifttn "ÏRaben beßend >n empfehlen unb oetfidiere babei guie, in!tli$e unb biBige Sebienung.

0tabtnëfi), $>a nenfieiberpetferttger,
gtofje Stattengaffc 3tr. 3(i tritte ©tage.

§ctttc £Utmfetf©0ncert bei £ jtfc ttt ftcttfiabt
an bet .Strafe St, 3.

Zum Besten des Pensions-Fonds für den 8änger-Ii®r
des KonigL Hoftheaters

i.ä " f gteitag ben 7. 3lo#em&et 1851 «>
• " ill bem $PittgL $of®t|nraft«ell)<nife

COICEBT.
(S4mmtli($e SÄujUgüde »on 6f)ntfütgL nnb JfJuigl. Sddjf. JtapeBmeigetn, in f>iß«iifdiet Seitenfolge

geotbnei.)

Erster Theil.
Choral von Job. Wallber (1549 —1555). Gott hat das Evangelium etc.
Das Vatetnnser von Heinrich Schütz. (1615 — 1672).
Kyrie aus einem Requiem, von Antonio Lotti. (1717 — 1720).
Magnilicat von Nicolo Porpora. (1748—1753).

(Sämmtliche Stücke vorgetragen vom Personale des Sänger-Chores.)

Zweiter XheUL
Chor und Arie aus der Oper: „Olimpiade," von Adolph Hasse (1731 — 1783), gesungen von

Fräulein Grosser.

Aria mit Chor ans der Oper „Ptolomeo," von Job. GottL Naumann (1776—1801), gesungen
Von Herrn dalle Aste.

Finale ans der Oper: „Sargino," von Ferdinand Par (1803 — 907), gesungen von Fräulein
Grosser und Bredo, den Herren Himmer, Rudolph, alle Aste and Ahigsr..

Dritter Theil.
Ouverture aus „Euryanthe." Oper von C. H. v. Weber (1816 — 1826).
Arie aus der Oper: „Teobald und Isoiiaa," von Francesco Morlacchi (1816—1841), gesungen

von Fräulein Bury.
Salve regina von Carl Gottlieb Beisaiger. (1828.)
Satrosenlied und Chor aus der Oper: „Oer Biegende Reu ander," von Riehard Wagner

(1843—1849), gesungen von Herrn Tichatscheck uad Chor. v.'
®te ffiittlogpretfe befugt bet antgegebeae Settel.

3)#t Bttlanf bet BlBeid (Übet noa jrjt an in bet in bent untren Steile br« Shrnbbaart 6c
fiubü^kU SUfleWrtoR auf bet testen Seite aatfe bet (übe tu ftfilj von 9 bid ÎKitiagd 12Tl^t unb Haä)'
mittägd bau 3 bid 4 U|t flott. : "

Cfaluf nur 6 llbt. Safttag ata e Mfct. (gäbe nadjH llfrt.
i., ,$jed$e)t, bpa,4 Stbüeatbet 1851. v.-i.&i:«.'

Sie ©ettewiWBfrfction ber Äonigl. HiujifüUf^m
' " T' -- imb beä ,$ofr£ljeaterô. '_Ü

Tarn-Verein.
wftîéS" j'A ""h'J P • •

% :



Erbebildung und Geschichtsrezeption 113

Anhang 5: Mendelssohns Leipziger „Historische Konzerte" 1838,
1841 und 1847

In den Programmen vertretene Komponisten

1838 1841 1847

I.
Bach
Händel
Gluck
Viotti

Bach
Händel

Bach
Händel
Pergolesi
Jomelli
Grétry
Gluck

II.
Righini
Cimarosa
Haydn
Naumann

Haydn C.P.E. Bach
Graun
Vogler
Cimarosa
Haydn
Reichard
Mozart

III.
Mozart
Salieri
Romberg
Méhul

Mozart Méhul
Weigl
Cherubini
Fesca
Schubert
Weber
Beethoven

IV.
Vogler
Weber
Beethoven

Beethoven
Spontini

Spohr

C.A.Schubert [Soloeinlagen]
Onslow
Meyerbeer
Rossini
Donizetti
Marschner



114 Anselm Hartinger

Anhang 6: Mendelssohns Leipziger „Historische Konzerte",
II. Zyklus - 21. Januar bis 11. Februar 1841 (13. bis 16.Abonnementskonzert)

I. Konzert „Dieses und die nächsten Abonnement-Concerte sind nach der
Reihenfolge großer Meister von vor 100 Jahren bis zur jetzigen Zeit
angeordnet."

Bach Chromatische Fantasie und Fuge BWV 903

Motette „Ich lasse dich nicht" BWV Anh. 159

Chaconne für Violine solo BWV 1004/5
(mit ergänzter Klavierbegleitung Mendelssohns)
Crucifixus, Resurrexit und Sanctus aus Missa h-Moll BWV 232 II /III

Händel Ouvertüre und Arie „O du, der Gutes predigst zu Zion"
aus: „Messias" HWV 56

Variationen über „The harmonious blacksmith"
aus der Suite E-Dur HWV 430

Doppelchöre aus „Israel in Ägypten" HWV 54

II. Konzert

Haydn Introduktion und Sätze aus dem Oratorium „Die Schöpfung" Hob XXI:2

Quartett C-Dur op. 76/3 („Kaiserquartett")
Symphonie B-Dur
Motette „Du bist's dem Ruhm und Ehre"
„Jagd" und „Weinlese aus dem Oratorium „Die Jahreszeiten"
Hob XXI:3

III. Konzert

Mozart Ouvertüre zu „Titus" KV 621

Konzertarie „Non piü tutto ascoltai" KV 490

Klavierkonzert d-Moll KV 466

Lieder („Das Veilchen", „An Chloè") KV 476 &. KV 524

Sinfonie Nr. 41 („Jupiter") C-Dur KV 551

IV. Konzert

Beethoven Leonoren-Ouvertüre Nr. 3 op. 72b

Kyrie und Gloria aus der Messe C-Dur op. 86

Violinkonzert D-Dur op. 61

„Adelaide" op. 46

Sinfonie Nr. IX d-Moll op. 125



Erbebildung und Geschichtsrezeption 115

Anhang 7: „Theaterschau" des Leipziger Stadtheaters anläßlich des Gutenberg-
Festes, 26. Juni 1840 (D LEsa, Theaterzettel vom 26. Juni 1840)

Xßeafer kr ©fiik Scipjig.
grcitag, 26. gtini 1840.

&ovmitta<)é um ïialb 11 lt^v:

Jjeaterfel dtt
bon êrnnîmng bec 35ud)bnicferftmf? brê auf tinfcrc Seiten;

btllf&tn» in ©tiitfcn uns ©ctnen nul Sen SStrftn Sec »orjüglitbilen beutf^rn SDidjtcc.

i. £>e$ ttircfen aSöfjnnadtffpil. 4. @ p i p i a.
(2>cS îfirfcn gaimatfctfpicl.)

pon £an$ ©<$ncpprrer, genannt SKofcnpIût.
(geftf)rieben um 1430.J

P « r f o n r.
XVr turrfifà £rNcr. -5err 5Feffraf>r.

îkr £croIt. -ÇlrtT îûriagrr.
Cin i£unti|"®«. Air ©rurmrr.
©in DJitrnbrrgrr. tynr ©brrt.
5>rc SJurgKmriùrr wn JRurnbrrg. ^rtr £cfinann.

in SJocr br« Ätrfrrt. •$'« ©tdjrr.
in fßett com Dtn'n. £trr grriberg.
3k« PapJtrS '3c«. Sperc gu<$«.

2. Hamern fnec&t mil $mo

gramen f)an.
(©<S Saumi £n«f)t mid jmri Srautn (wtm.)

®n Jafna^tfcü (cn ©ans ©aifcs.
(©tr4ti(6.-n 15M.)

PctfMin.
Çftman îîtfib, brr alt. -£err ©anbiuî.
•Çrinj 2orf4>, tnn ©on. • • -£tur Sinfr.
grip Ojeim, ter îBetrer. -Çierr Saa!Sat$.
ÜEon$ $6:($, t«r ©<bn>ekr- - • 3^3"-

3. Absurda Comoedia.
ober:

$ t r r $ e t e r © q u e n j.
©djimpffpiel Pon Çlnbreaé ©eppfcius.

(©ffdjtitben um 1&40.)

P t r f o b e n.

Jjett tytier ©quenj, Sc&reibrr unb ©c&ulmtifter ju Dvum-

prl«fir<ben. ^kofogu« unb ©pilogu».
9>i<fflaring, bei Äönig« luftiger SXar^. $riamu«.
DR.iftrr jfritfs, ©cbmiöc. Der ©ionb.
DKriftrr '3uDuburän, 95l«frbalgma<brc. 35ir ®anb.
DRrifter Älipprrting, îifdjlrr. Der ïôœe.
DKrifter Soflingrr, Srinmrbrr unb DJltiftttfungtr. Der

©runnen.
SReifter £to$.©rorg, ©pultmnatfcr. î§i«bf.
^^robetu«, brr Äönig. ...» Sperr

Çoffanbra, t>ic Äonigin. SRab.

ubulu«, brr QHarf^alf. .Çerr

©n ©Wtrfpi«! »cn Sfctiftian Sür^ttgatt Stilett.
(grfcbricbrn ok 1730.)

Pcrfontn:
©çl»ia. grl. n. lennrrfrr.

D«e. ©ûiu^rr.
Somit. Sperr 2intr.
SSçetilL ...._. Sperr Sôhlrr
S«i«5. Sperr ©aalbacb.

5. Uî a t f> a n ber SBcife.
©ramatifctKé ©ebidjt Pen eeffing.

P < r f « g t s.
Sultan ©alabin. Jj>«T ©runner.
Diaban, ein rricfcr Jubr in 3rrufal«n. J^rrr Dirger.

6. 0 g m o n t.
îraucrfpicl pon ©6t^c.

P'tf»
©raf ©gmonf, ?>rinj »on ©uurr.
Clôrtb'U/ ©gmonts C
Cîlârd>rnî DTlutttr.

Sperr Düringer.
2Kob. Cefioir.
Sir. trO.

Sperr
Sperr
Sperr
4>rrr
Sperr

^rrt
Sperr

SJrrt&ofb.
Sollmann.
jpofmonn.
^rtrftebf.
©I&ert.

Diricbrrt.
Sorting.
Äinörrroann.

I. tnigr.
©trljrr.

7. gsiiftelm ^ell.
Jgjitîeriftfecô ©4wufpicl pon ©fillet.

(StbiOrr« Irçtc« bramatiftbetf aBrrf.)

P e t f » n e n.
^rmnann ©rglrr, Diritbsooigt in S«b»çb unb Uri. Sperr Sautius.
Ulriib »on Diubrnj. 4rrr Sinti.
JBrrnrr Staujfatbrr, J (J&rtr Dirgrr.
3frl DCrPing, • )jjrtr Jbofraaan.

n»s af Cn m>en,( ' ifyn &u,n.
Ulricb brr ©t^mibf, (.Drrr ©4»ar;.
®altrr 3"rft/ 1-P'tr aalbad>.
®ilk'm îcd, qM. Sperr SBolIrjbe.
Jfuoni, brr Qirt, } SanMfUft Ucu ' " Urrr grrvbrrg.
SBrrni, brr 3âgrr, J JÇrrr Xc^lrr.
2(cnoIb »on SRrlfftt^af. 4"rr Äin&rrniann.
S&rrt^a t t SSrunrrf, rinr reitfce Crbin. iRab. îrûgr.
Salter, îrfl« Änabr. ÇfurL Dirgrr.
SSubeipb brr ^Jarra«, ©rglrrS ©taffmriftrr.
grieêjarbt, ©ôlbnrr.
0f§Itri'cbr unb Sanbrnbrrgftér SXriter.
Sanblrucr. SRànntr unb JSribrr au« bm SBulbftäbfm.

3<rT ©brrt.
iprrr ©tcljrr.

Sum Seftbluft:
epilog Cgtfprotbtn »on 9M>. ©effoir) ttHb eabloatt.

21. 3t D on ne tnentêP ov ft e 11 u ttg. nbe [jalb l u^r.



116 Anselm Hartinger

Anhang 8: Bericht über ein historisches Konzert des Riedel-Vereins, 8.
November 1856 (Euterpe, 16. Jg., Nr. 9, September 1856, 166)

Concert in Cetpiig.

2lm 8. fJîosbr. führte ber Utiebel'fdje ©efangbereln einem jablreidjen ©ublifum
In ber©bomaSfird)e folgenbe©adjen bor: 2l(tbeutf<J)e Jîitdjenmufif. à)Sßveugtfc^e
Sdjule. 1. ©brc fei ©Ott, Sein 2lllerb5cbften. 6jlimmigeä Weibnad)i8lirb son Sodann,
©to bau« (Unê ifl ein -ftinb geboren.). ©idjtet: 53 et er ^agen, Ölector ju Änetpbof,
©ccatb'ê Sreunb. — 3. © tobâuë, 1580—1646, geb. ju ©raubenj. ©ccarb'8
Siebtingëfdjûler. ©a8 getfllldje SRinifleriiim ju Königsberg nennt ibn 1634 einen

»gunbamentalBiëçigel beS Wellanb (S^renoeflen, 2lcbtbaren unb funjlteldjen 3obanni8
Sccarbt, gleirfjroie blefer ein Sunbamentalbiëcipel beS bodjberübmten unb sollfunbigen
Örlanbi geroefen." — 1603 ©antor in Änelgbof, 1627 ©burfürftl. ©urdjlaudjt in
©reugen ©asellmeiflet ju KBntgSberg. ©tobâuë'-Sauptwerfe ilnb: 1. Cantiones sàcrae,
1624. 2. ©eißiic^e Sieser (©boräle), 1634. 3. ©reufifebe geflliebcr, 5«, 6* unb 8{Um*
mig, 1642 unb 1684. —• ©ine neue 2luëgabe bon ©ccarb'8 unb ©tobauS' Seflliebern
ijl bei ©reitfogf unb -Sättel unter ber ©reffe. b) Gomgoniften ber Warf Stanbenburg.
2. 21<J) ©ott, went foil tdj flagen? ©Mooie unb ©onfaç (16.05) bon ©artbolom.
©efiuS. —©.©efe, 15..— 1614, ju Wündjeberg in berWittelmarf geboten, 1588
in Wittenberg, Wo er eine 2—Stimmig gefegte ©affton nad) 3og: fc^rieb 5 um 1598
©antor ju Çranffurt o. b. 0. c) ©übbeufdje Gomponiflen. 3. 3efu, bir fei einig ©reië.
4flimmiger ©onfafc fur Wännerfiimmeit son 2lbam ©umbeljgaimtr (1609). — 21.

© umbel J Maimer 1559—16.., geb.ju ©roSberg in fflaiern, felt 1587 ©antor an ber
©t. 21nnenfirdje ju 2lug8burg. d) 06erfad)ftfdje ©omponiflen. 1. fieigjiget ©antoren.
4. -Serjlid) lieb bab' id) bid), o mein Serr. ©lelobie (1593) son 4flitnmiget Sbnfafc
bon 3. -S..@d)ein. 3ob-"Sertn. ©djein, 1586 — 1630, ©aflorSfogn au8 ©rün=
gain in ©teigen, tant alë ©iäcantifl in bie ©reSbener -Sofcagetle, 1603 atë 2llumnu3
nadj ©djùlgforte, flubirte in Üeibjig j 1613, 27 3al)t ait, tourbe et ©acbfolget beâ be=

rühmten ©etb-©albifiuS, Santor an ber ©bomaéfdjule ju Sefgjig. ©dfein befag
alä ©omgonift eine grûnblidje, meiflerlicïje Kunfffertigfeit, eine wahrhafte ©cgelflerung
für feinen ©etuf unb ein frommeë, reineë ©em&tÇ. ©eine Seitgenojfen ftrUtrn ©djein
neben © d) û in ©reSben unb © a m u e l © d) e i b t in -Salle, ben grBgten Orgelfpieler
feiner ß'lt, unb nannten fie jufammen „bie btei grogen ©." 2.©te8bener ©apellmeU
fier. 5» „©ie flehen Worte unfereë lieben ©tlBferS unb ©eligmadjerë 3efu©brifli,
fo er am ©tamm beS (»eiligen KreujeS gefproc^en, ganj beweglid) gefegt son -6 eintid)
©dfü^en, ©burf. ©üdjf. ©abetlmeifler. 1. ©bor 5fiimmlg. 2. ©gmgbonia a 5.
3. ©nangelium. 4. ©gmgbonia a 5. 5. ©onclufio (©dflugdjor.). „-S. <ih û§, 1585
—1672, ju KBfletif) im ©oigtlanbe geb., ©dfüler be8 berühmten © iott. ©abriett in
©enebig, ftarb 87 3abte alt ju ©reSben alë Ssfcabellmeifler. 2lu8 feinen âugerji jaljh
reiben Werfen feien folgenbe hetborgehoben : ©ie ©falmen ©asibS 8 unb mebrflimmig,
1619, ©eifll. ©efänge, 1625. —Symphoniae sacrae (beil. dîlânge), 3 55"^eile. 1629,
47 unb 50. ic. ic. 6. 3efuS neigt fein -Saugt unb flirbt. ©eiftlidje SOîelobie bon Sob.
Wolfg. Çranif (1687), 4flimmiget ïonfab bon 21 r reg son © o mm er. ©anger :

8. W. Sran tf, graft. 2lrjt in Sambnrg, bradjte 1679—1686 14 ©gern auf bie bor=

tige ©ûbne unb serfab ©Imenbotfl'é Sieber mit SJlelobien unb bejiffettent ©aj?. ©ie»

felben ttnb mit ©ianofortebegleitung bon ©. S* ©ngel bei fflreitfogf unb Sârtel neu
erfdjienen. NB. ©ie Werfe unter 1 unb 3 Würben unter Witwirfung sieler funflgeübter
©ilettanten unb ÜJlitglfeber anberer berebtl. ©efangbereine ausgeführt, al3 2ltion, Offtan
unb Süönerberein. — Wftgetbeilt au8 bem reldben, gut jufammengeflellten ©rogramine,
mit bem Wunfdje, bag bie fünftigen 2luffübrungen aurf) auëwôrtë wobnenben 20?uflf=

freunben irgenbroit sorber befnnnt werben möchten.

Üeigjig, am ©îartiiiétiige. 5Sob. ©djnab.



117

ALT(UND)EHRWÜRDIG? HISTORISCHES, TRADITIONELLES
UND KONSERVATIVES AM LEIPZIGER KONSERVATORIUM

IM 19. JAHRHUNDERT

von Yvonne Wasserloos

Die Eröffnung des Leipziger Konservatoriums am 2. April 1843 stellte einen
Meilenstein in der Geschichte musikausbildender Institute dar. Diese
einzigartige Position entwickelte sich einerseits durch die Zusammenfassung
zahlreicher neuartiger pädagogischer Strömungen. Andererseits wurden
gegenwärtige Fehlentwicklungen in der Musikpädagogik wahrgenommen, denen
entgegenzutreten war. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts war es zu einer enormen
Vergrößerung der Gruppe schlecht qualifizierter Privatlehrer gekommen, was
einer soliden musikalischen Ausbildung eher abträglich als förderlich war.
Entsprechend herrschte mancherorts ein Mangel an einheimischen fähigen
Instrumentalisten und Sängern, die den wachsenden Anforderungen der
zeitgenössischen Musikliteratur hätten gerecht werden können. Parallel dazu
zeichnete sich eine Entwicklung ab, die den Schwerpunkt der Musikausbildung
auf die Vermittlung instrumental- und gesangstechnischer Fertigkeiten legte.
Innerhalb dieser Strömung wurde Musik zunehmend weniger als inhaltsreiche
Kunst verstanden und geriet zum Beiwerk der Virtuosität.1 Diesem Prozess
sollte in Leipzig entgegengewirkt werden, indem der Nachwuchs systematisch,
an einer öffentlichen Einrichtung von einem ausgesuchten Lehrerverband
ausgebildet wurde. Vorrangig das einflussreiche musikalische Bürgertum der
Stadt vertrat darüber hinaus die Forderung, ein solches Musikinstitut solle
auch als Brut- und Pflegestätte eines lokalen kulturellen Geistes dienen und
dementsprechende Traditionen pflegen. Darin spiegelte sich eine Form von
Zeitgeist wider, die mit Hilfe eines geschichtlichen Bewusstseins die Zukunft
gestalten wollte.

I. Historisches Bewusstsein

Die Jahrzehnte um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert markierten den
Anbruch einer veränderten, auf Kausalität beruhenden Wahrnehmung der
Gegenwart auf politischem, sozialem und kulturellem Gebiet. In einem
Zeitalter, in dem von einem durch Georg Wilhelm Friedrich Hegel geprägten
Begriff des Geschichtsbewusstseins zu sprechen ist, erwachte das Interesse an
den zurückliegenden Epochen der Menschheitsgeschichte. Gefördert wurde
dieser Prozess durch die wachsenden Möglichkeiten des Reisens im eigenen
Land und durch Europa, wodurch sich völlig neue Möglichkeiten eröffneten,

1 Vgl. Georg Sowa, Anfänge institutioneller Musikerziehung in Deutschland (1800-1843). Pläne,
Realisierung und zeitgenössische Kritik. Mit Darstellung der Bedingungen und Beurteilung
der Auswirkungen, Regensburg 1973 Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts,
33], 14.



118 Yvonne Wasserloos

Wissen aufzunehmen, zu reflektieren und zu transformieren. Wesentlich für
die Sensibilisierung für die Geschichte war der Prozess der Renaissancen, was
für die Literatur genauso galt wie für die Architektur und die Musik.

Die Wiederentdeckungen von Palestrina und Johann Sebastian Bach seien
an dieser Stelle nur als zwei der wichtigsten Rückgriffe genannt, die die
Gegenwart beeinflussten. Die Bewunderung für ihre Kunst führte zu einem
Enthusiasmus, der ,das Alte' plötzlich als kreativ wirkendes Element für die
eigene Zeit wesentlich und wichtig erscheinen ließ. Die Vorstellung von einer
Geschichte der Musik mit ihren Entwicklungen, Rück- und Fehlschlägen
sowie Kontinuitäten bekam zunehmend Konturen. Durch den aufkommenden
Historismus - nach Dahlhaus die Verfestigung oder Restauration der Historie
in der Praxis2 - nahmen Geschichtsschreibung und Biographik einen vorher
nie gekannten Stellenwert ein. Raphael Georg Kiesewetters Geschichte der
europäisch-abendländischen Musik3 beispielsweise zählte zu den frühen und
nachwirkenden Darstellungen der Musikgeschichte, in der die Renaissance
und Wertschätzung der Alten Musik ihren Widerhall fanden. Wesentlich für
die Beschäftigung mit der Vergangenheit war jedoch das Verständnis von der
Historie als Wissenschaft vom Vergangenen.4 Dieser rationale Ansatz sollte
einen Schutz vor der Gefahr einer sentimentalen Verklärung der Vergangenheit
bieten. Auch bei den Grundüberlegungen hinsichtlich der Eröffnung eines
Konservatoriums in Leipzig spielte diese wissenschaftlich orientierte Geisteshaltung

die entscheidende Rolle. Aus dieser neuen Haltung zum Wesen und
Wirken der Musik erwuchs die Möglichkeit, diese in ihrer ganzen Vielfalt
systematisch erfahrbar und vermittelbar zu machen.

II. Ausbildungsziele des Leipziger Konservatoriums

Wesentliche Vorarbeiten auf dem Weg zu einer geistigen wie musikalischen
Ausbildungs- und Begegnungsstätte in Leipzig gingen von Felix Mendelssohn
Bartholdy aus. Seine Prämisse lautete, dass „die Musik in ihren verschiedenen
Theilen, als Mittel zu einem höheren künstlerischen Zwecke gelehrt" werden
solle.5 In den Gründungsstatuten von 1843 fand dieser Impuls durch eine
vielversprechende Ankündigung ihren Niederschlag: „Das Conservatorium

2 Carl Dahlhaus, „Geschichtliche und ästhetische Erfahrung", in: Walter Wiora (Hg.), Die
Ausbreitung des Historismus über die Musik, Regensburg 1969 (=Studien zur Musikgeschichte
des 19. Jahrhunderts, 14), 243-249, hier 243.

3 Raphael Georg Kiesewetter, Geschichte der europäisch-abendländischen Musik oder unsrer
heutigen Musik, Leipzig 1834.

4 Vgl. Carl Dahlhaus, „Geschichtliche und ästhetische Erfahrung" (wie Anm. 2), 243.
5 Felix Mendelssohn Bartholdy, „Vorläufige Grundlinien einer von dem Blümnerschen Legat

in Leipzig zu errichtenden Musikschule", 1. Abschn., abgedruckt in Arnold Schering, „Das
öffentliche Musikbildungswesen in Deutschland bis zur Gründung des Leipziger Konservatoriums",

in [Paul Röntsch], Festschrift zum 75-jährigen Bestehen des König1. Konservatoriums
der Musik zu Leipzig am 2. April 1918, Leipzig 1918, 61-81, hier 76.



Das Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert 119

der Musik zu Leipzig bezweckt die höhere Ausbildung in der Musik."6
Entscheidend aber war der Zusatz „über alle Zweige der Musik als Wissenschaft
und Kunst betrachtet".7 Damit wurde ein akademischer Anspruch formuliert.
Das bedeutete, dass keine elementaren Kenntnisse für Anfänger vermittelt
werden sollten, sondern die Ausbildung eines hoch qualifizierten künstlerischen

Nachwuchses mit allen Optionen auf den Beruf des Musikers anvisiert
wurde. Dieser Vorgabe folgend, beschränkte sich das Studium nicht auf die rein
künstlerische Tätigkeit. Ihr zur Seite trat eine universelle Ausbildung, die ein
breit gefächertes Curriculum anstrebte und von der Synthese zwischen Praxis
und Theorie profitierte. In Leipzig wurde dies durch die enge Anbindung an
das Gewandhaus realisiert. Häufig stiegen fähige Schüler zu Mitgliedern des
Gewandhausorchesters auf, so dass das Konservatorium gleichzeitig die
Nachwuchsausbildung und -förderung für eines der europaweit renommiertesten
Orchester garantierte. Im Vergleich zu den bisher gegründeten Konservatorien
in Deutschland stellte die Symbiose zwischen einer musikpädagogischen und
einer konzertgebenden Einrichtung ein Novum dar.

Hauptpfeiler des Unterrichts waren Fächer wie Musiktheorie, Komposition,
Gesang, Orgel-, Klavier- und Violinspiel, was sich auch darin ausdrückte,
dass die Lehrer dieser Fächer fest angestellt waren.8 Der Theorieunterricht
umfasste Harmonielehre (Kontrapunkt- und Fugenlehre), Formen- und
Kompositionslehre, Partiturspiel, Dirigat, Italienisch für Schüler mit dem Hauptfach

Gesang und Vorträge zur Musikgeschichte bzw. Musikästhetik. Eine
wesentliche Neuerung bedeuteten die Vorträge zur Musikgeschichte, die von
1846 bis 1868 zeitweise von Franz Brendel gehalten wurden. Die Einrichtung
dieses Faches zeugt von einem Bewusstsein für geschichtliche Entwicklungen
und unterschied das Leipziger entscheidend vom Pariser Konservatorium. Der
systematischen und breiten Ausbildung war es geschuldet, dass jeder Schüler,
ungeachtet seines Hauptfaches und ganz nach Tradition der italienischen

6 „Programm die Errichtung einer Musikschule in Leipzig betreffend", §1, Neue Zeitschrift für
Musik 18 (1843), 28.

7 „Programm die Errichtung einer Musikschule in Leipzig betreffend" (wie Anm. 6), "Vorwort.
8 Zu den Lehrern, die im Gründungsjahr 1843 am Konservatorium unterrichteten, zählten Felix

Mendelssohn Bartholdy (1809-1847, Instrumentalspiel, Komposition sowie - laut „Programm
die Errichtung einer Musikschule in Leipzig betreffend - auch Sologesang), Moritz Hauptmann

(1792-1868, Thomaskantor; Harmonie- und Kompositionslehre), Ernst Friedrich Richter
(1808-1879, Musikdirektor der Universitätskirche, Direktor der Singakademie; Harmonie- und
Kompositionslehre), Ferdinand David (1810-1873, Gewandhaus-Konzertmeister,- Violine), Ernst
Ferdinand Wenzel gest. 1880, Klavier), Robert Schumann (1810-1856, Klavier, Komposition,
Partiturspiel), Moritz Klengel, (Geiger im Gewandhausorchester; Violine), Rudolph Sachse

(gest. 1848, Geiger im Gewandhausorchester; Violine), Christian August Pohlenz (1790-1843,
Organist der Thomaskirche; vorgesehen für Solo-Gesang; Pohlenz verstarb allerdings bereits
am 9. März 1843 noch vor Eröffnung des Konservatoriums), Ferdinand Böhme (1815-1883,
Solo-Gesang), Henriette Bünau (gest. 1852, Solo-Gesang), Carl Ferdinand Becker (1804-1877,
Organist der Nikolaikirche, Orgel, Vorlesungen in Musiktheorie), Louis Plaidy gest. 1874,

Klavier) und Giovanni Battista Ghezzi (Handelsschullehrer; italienischer Sprachunterricht).
1846 kam als eine der zukünftigen Ikonen Ignaz Moscheies (1794-1870, Pianist, Klavier)
hinzu, den Mendelssohn von London nach Leipzig geholt hatte.



120 Yvonne Wasserloos

Konservatorien, am Unterricht im Generalbass- und Klavierspiel sowie Gesang
teilzunehmen hatte.9

Die Leipziger Schule als Hort der Tradition

Der Fächerkanon wurde auf einer kompositions- wie spielästhetischen Basis
aufgebaut, die der lokal zu verortenden, im wesentlichen von Mendelssohn
geprägten Leipziger Schule entsprang. Um ihr Wesen zu verstehen, lohnt sich
ein kurzer Blick auf den ihr zugrunde liegenden Historismus. Mendelssohn
stellte an die musikalische Gegenwart einen rückwärtsgerichteten Anspruch,
aus dem sich ästhetische Leitlinien formulieren ließen. Damit stand er selbst
ganz in der Tradition des 19. Jahrhunderts, in der von einer bruchlosen
Kontinuität von der Wiener Klassik zur Romantik ausgegangen wurde. Ganz im
Gegensatz dazu war die Alte Musik durch einen Traditionsbruch von der
klassisch-romantischen Überlieferung abgetrennt worden. Die Wiederaufführung

von Johann Sebastian Bachs Matthäus-Passion durch Mendelssohn in
Berlin 1829 hatte daher restaurativen Charakter.10

Ein Wesenszug der Leipziger Schule bestand damit in dem Bemühen,
Musikgeschichte zu reflektieren und zu nutzen, d.h. Formtraditionen der Wiener
Klassik schöpferisch in die eigene Gegenwart zu überführen und zu wahren.
Der sich daraus legitimierende Kompositionsstil bewegte sich auf der Linie
Haydn-Mozart-Beethoven und kreiste um das Zentrum Mendelssohn. Aus
der Retrospektive heraus wurde diese Ästhetik allerdings kritisch betrachtet
und dabei postuliert, sie habe sich zwischen Virtuosität und „kleinbürgerlich
gefärbter Trivialität und Hausbackenheit" bewegt.11 Zentrale Anliegen der
Leipziger Ästhetik waren in der Tat die Vermittlung strenger Regeln, d.h.
der Erhalt und die Nachvollziehbarkeit klarer musikalischer Strukturen und
Formen, sowie das Festhalten an der funktionsgebundenen Harmonik, an der
Konsonanz sowie an der Kontrapunktkunst.

In den Statuten des Konservatoriums fand sich aus diesem Grund im Lehrplan

für den Bereich der Formen- und Kompositionslehre die Festlegung auf die
„Analyse classischer Musikwerke".12 Hier trifft man auf ein Bewusstsein für
das ,Klassische'. Dass heißt, es existierte die Vorstellung von einem Werkkanon,
der sich nicht an Moden orientierte, sondern durch Qualität überdauerte und
eine gewisse Zeitlosigkeit mit sich brachte.13 Der darin wurzelnde Klassizismus

der Leipziger Schule begriff sich als fortsetzende Traditionskraft, die trotz
Rückwärtsgewandtheit in die Zukunft gehen wollte. Vor diesem Hintergrund

9 „Programm die Errichtung einer Musikschule in Leipzig betreffend" (wie Anm. 6), § 12, Abschn. 3.
10 Vgl. Carl Dahlhaus, Die Musik des 19. Jahrhunderts, Laaber 1980 Neues Handbuch der

Musikwissenschaft 6), 22, 276 ff..
11 Johannes Forner, „Mendelssohns Mitstreiter am Leipziger Konservatorium", in: Gerhard

Schuhmacher (Hg.), Felix Mendelssohn Bartholdy, Darmstadt 1982 Wege der Forschung
CDXCIV), 64-99, hier 76.

12 „Programm die Errichtung einer Musikschule in Leipzig betreffend" (wie Anm. 6), § 2b.
13 In diesem Sinne wird im Folgenden der Begriff des ,Klassischen' oder des ,Klassikers' als

Ausdruck zeitloser Meisterschaft verstanden und benutzt.



Das Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert 121

bot die Neudeutsche Schule und ihre Verweigerung gegenüber Traditionen den
größten Reibungsfaktor.14 Das Geschichtsdenken des „Neuen Weimar" bezog sich
dagegen auf die Zukunft und fand seinen ältesten kompositionsgeschichtlichen
Anknüpfungspunkt im Spätwerk Beethovens. Dementsprechend positionierte
sich die Leipziger Schule mit ihrem Glauben an die zeitlose Gültigkeit von
Traditionen und deren Formen diametral zum Postulat der historischen Bedingtheit
und Endlichkeit der Neudeutschen Schule. Als Vertreter dieser Musikästhetik
bewegte sich zwar Franz Brendel im Umkreis des Konservatoriums. Trotz seiner

potentiellen Einflussnahme in seinen Vorträgen zur Musikgeschichte und
Musikästhetik gingen von ihm jedoch keine nennenswerten Impulse gegen
die Leipziger Schule aus.15 Mitgetragen wurde die Leipziger Schule durch jene
Lehrergeneration aus den Gründungsjahren. Dazu zählten neben Mendelssohn
Moritz Hauptmann, Ernst Friedrich Richter, Ferdinand David und Ernst
Ferdinand Wenzel sowie ab 1846 auch Ignaz Moscheies.

Am Beispiel des Wirkens der Haupt-Theorielehrer Hauptmann und Richter
lässt sich der klassizistische Anspruch eindrucksvoll demonstrieren. Hauptmann

war als Schüler Louis Spohrs an der Mannheimer Schule und der Mozart-
Tradition geschult worden und wurzelte darüber hinaus in Gioseffo Zarlino,
Jean-Philippe Rameau und Giuseppe Tartini und ihrer harmonisch-funktionalen
Denkweise. Er bevorzugte das klassische Maß, d.h. geregelte Metrik, melodische
Ausgewogenheit und klaren Formverlauf. In seinen Kompositionen spiegelt
sich dies in der Orientierung an der Vokalkunst Palestrinas wider.16 In ihm
sah Hauptmann das Vorbild des Klassischen. Der ehemalige Konservatorist
Ludwig Meinardus erwähnte, dass sich der Theorieunterricht in Leipzig darauf
beschränkt habe, strikte Satzprinzipien nach der Vorgabe des Palestrina-Stils
als einzig gültige Satztechnik zu vermitteln und Kompositionsanweisungen
ohne Erklärungen zu verbreiten: „... lauter Verbote [Quint-/Oktavparallelen
usw.], die durch nichts, als durch die verba magistri und den usus erklärt
und begründet zu werden pflegten."17 Gemäß der Position der Vertreter der
Leipziger Schule lehnte Hauptmann Richard Wagner ab und äußerte über die
Tannhäuser-Ouvertüre: „ganz grässlich, unbeschreiblich ungeschickt, lang und
langweilig".18 Noch 1849 behauptete er: „Ich glaube nicht, dass von Wagner
ein Stück seiner Composition ihn überlebt."19

Stellvertretend für die klassischen bzw. klassizistischen harmonischen Ideale
kann das Lehrbuch der Harmonie20 von Ernst Friedrich Richter gelten. Von

14 Vgl. Hugo Riemann, Geschichte der Musik seit Beethoven (1800-1900), Berlin u. Stuttgart
1901, 264.

15 Vgl. Bernhard Vogel/C.jarl] Kipke, Das Königliche Conservatorium der Musik zu Leipzig.
Geschichtliches und Biographisches, Leipzig 1888, 21 f.

16 Johannes Forner, „Leipziger Konservatorium und „Leipziger Schule". Ein Beitrag zur
Klassizismus-Diskussion", Die Musikforschung 50 (1997), 31-36, hier 32.

17 Ludwig Meinardus, Ein Jugendleben, Bd. 1, Gotha 1874, 229.
18 Hauptmanns Briefe an Louis Spohr und Andere, hg. v. Ferdinand Hiller, Leipzig 1876, 26.
19 Briefe von Moritz Hauptmann an Franz Hauser, hg. v. Alfred Schöne, Leipzig 1871, Bd. 2, 95.
20 Ernst Friedrich Richter, Lehrbuch der Harmonie, Leipzig 1853.



122 Yvonne Wasserloos

großer Popularität und noch 1951 in 35. und bisher letzter Auflage erschienen,21
wurde es rund 100 Jahre lang, und nicht nur in Leipzig, im Theorieunterricht

eingesetzt. Dabei musste es bereits bei seinem ersten Erscheinen 1853
als veraltet gelten. Richter ignorierte darin das zeitgenössische harmonische
Klangbewusstsein, griff stattdessen auf die Bezifferungstechnik der
Generalbassschrift zurück und verband sie mit der Akkordstufenbezeichnung. Die
Alterationsharmonik taucht hier ebenso wenig auf wie die Mediantik. Das
Harmonielehrbuch enthielt vielmehr praktische Anweisungen zur Gestaltung
von Akkordverbindungen bis hin zum Kapitel Gebrauch der Harmonien im
reinen Satz. Durch die klar handwerkliche Haltung sollten Grundgesetze der
Klassiker eingefroren-und als einzig gültige Form herausgestellt und lehrbar
gemacht werden. Auch hier zeigt sich: die Leipziger Schule bestand auf Dauer
weniger durch ihre Reflexion als mehr durch ihre Tradition. Auf diese
Problematik wird noch näher einzugehen sein.

Auch mit Blick auf die in Leipzig gelehrte instrumentale Spieltechnik kann
die Bevorzugung des Ideals von Ebenmaß und Klarheit konstatiert werden.
Auf diesem Gebiet waren Ferdinand David und Ignaz Moscheies hervorragende

Vertreter. Sie gründeten regelrechte Violin- und Klavierschulen, die auf
einer soliden Technik aufbauten und übertriebener Virtuosität und Gestik
entsagten.22 Ganz in diesem Sinne ist der Werkkanon des Konservatoriums
zu verstehen, der anhand von Prüfungen und Vortragsabenden von Johannes
Forner rekonstruiert wurde.23

Tab. 1 Prüfungs- und Vortragswerke am Leipziger Konservatorium, 1844-1891.

Prüfungs-/Vortragswerke
1844-1867

Aufführungen Prüfungs-/Vortragswerke
1868-1891

Auffüh
rungen

Felix Mendelssohn Bartholdy 177 Felix Mendelssohn Bartholdy 293

Ludwig van Beethoven 60 Ludwig van Beethoven 186

Ignaz Moscheies 55 Robert Schumann 100

Ferdinand David 55 Johann Sebastian Bach 86

Johann Sebastian Bach 44 Wolfgang Amadeus Mozart 82

Wolfgang Amadeus Mozart 35 Carl Reinecke 77

Frédéric Chopin 28 Frédéric Chopin 58

21 Vgl. Deutsche Nationalbibliographie (DNB) 1945-1971. Nennungen in späteren Ausgaben der
DNB bis 2009 finden sich nicht.

22 Vgl. Johannes Forner, „150 Jahre Musikhochschule", in: Musikstadt Leipzig 1993, hg. v. Rat
der Stadt Leipzig, Leipzig 1993, 88-114, hier 105. Zur Entwicklung der Streicherpädagogik
am Leipziger Konservatorium von 1843 bis zum Ausgang des 20. Jahrhunderts siehe Ruth
Kestner-Boche „Zum Profil der Streicherausbildung der Leipziger Musikhochschule seit 1843.
Unter besonderer Berücksichtigung der Kinngeiger", in: Johannes Forner (Hg.), 150 Jahre
Musikhochschule 1843-1993. Festschrift, Leipzig 1993, 190-228.

23 Die Aufstellung ist entnommen aus Forner, „Mendelssohns Mitstreiter" (wie Anm. 11), 98.



Das Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert 123

Prüfungs-/Vortragswerke
1844-1867

Aufführungen Prüfungs-/Vortragswerke
1868-1891

Auffüh
rungen

Louis Spohr 21 Ignaz Moscheies 57
Robert Schumann 19 Louis Spohr 43

Carl Maria von Weber 19 Franz Schubert 41

Joseph Haydn 12 Ferdinand David 37
Moritz Hauptmann 12 Carl Maria von Weber 33

Ernst Friedrich Richter 12 Johann Nepomuk Hummel 32
Carl Ferdinand Becker 10 Johannes Brahms 25

Henry Vieuxtemps 9 Joseph Haydn 24
Georg Friedrich Händel 8

Johann Nepomuk Hummel 8

Charles Auguste de Bériot 8

Bernhard Molique 7

Gioachino Rossini 6

Heinrich Marschner 4

Bildet man aus beiden Statistiken die Schnittmenge und blendet einmal das
der posthumen Würdigung durch Carl Reinecke geschuldete rasche Aufrücken
Schumanns aus, so sind es unter den sieben in Tabelle 1 erstgenannten Komponisten

Mendelssohn, Beethoven, Bach, Mozart und Chopin, die den Werkkanon
am Konservatorium bilden. Die hohe Aufführungszahl der Werke Mendelssohns
erklärt sich auch aus den alljährlich stattfindenden Gedächtniskonzerten für
den Mitbegründer des Konservatoriums, in denen ausschließlich seine
Kompositionen gespielt wurden.24 Die hohen Platzierungen von Moscheies und David
lassen sich mit der Protegierung ihrer eigenen Werke im Unterricht erklären.
Dementsprechend sinken beide in den Darbietungslisten nach ihrem Tod 1870
(Moscheies) und 1873 (David). Moscheies' künstlerische Ideale werden in der
Abgrenzung zu Schumann und Chopin offensichtlich:

„Ich verstehe wohl, dass er [Schumann] wie ein guter Dichter, Etwas andeuten
und die Ergänzung der Phantasie des Hörers überlassen will; aber ich liebe mehr
Bestimmtheit, mehr Verarbeitung in der Musik, nicht das gewisse schwärmerische,
scheinbar planlose Herumfühlen." 25

Chopin war hingegen für Moscheies nicht eindeutig einzuordnen. Dessen
Manko sei es laut Moscheies gewesen, kein „Classiker" zu sein und „keine
großen Kunstwerke geschaffen zu haben". Dennoch besäße er „ganz seltene
Eigenschaften: Gemüth, Empfindung und Eigenthümlichkeit".26 Ähnlich wie
Hauptmann vertrat auch Moscheies eine Ästhetik, die auf Traditionen basier-

24 Vgl. Forner, „Mendelssohns Mitstreiter" (wie Anm. 11), 94.
25 Aus Moscheies' Leben. Nach Briefen und Tagebüchern, hg. von seiner Frau, Leipzig 1872-73,

Bd. 2, 221.
16 Aus Moscheies' Leben (wie Anm. 25), 207.



124 Yvonne Wasserloos

te, in der er sich selbst verortete: „Ich lasse nur Klassiker spielen, Beethoven,
Mozart und meine eigenen Sachen."27 Kontrastierend sei das Urteil von Ethel
Smyth über die Leipziger Stilästhetik genannt, das ebenso eindeutig im
Hinblick auf die Geringschätzung der musikalischen Emotionalität ausfällt:

„But in that [Leipzig] school Bizet, Chopin, and all the great who talk tragedy
with a smile on their lips, who dart in the depths and come up again instantly
like divers, who, in fact, decline to wallow in the Immensities - all these were
habitually spoken of as small people."28

Fanden einige Komponisten keinen oder nur zögerlich Eingang in das

Unterrichtsrepertoire, ist darüber hinaus eine selektive Wahrnehmung zu
beobachten. Auch wenn beispielsweise Beethoven zur Traditionslinie gehörte,
begegnete man seinem Spätwerk mit ziemlichem Unverständnis. Hauptmann
sprach von den letzten Streichquartetten als „etwas abseits und ins Dickigt"
gehend, wofür er entschuldigend die Isolation Beethovens heranzog.29 Bis Ende
der 1860er Jahre war Beethovens Kammermusik mit Ausnahme der Kreutzer-
und der Frühlings-Sonate in Prüfungen und Vortragsabenden nicht vertreten.
Stattdessen wurden die Klaviersonaten op. 27/2 cis-Moll „Mondschein-Sonate"
und op. 57 f-Moll „Apassionata" und die Klavierkonzerte in G-Dur und Es-

Dur durchgängig gespielt.30 Auch Johannes Brahms setzte sich nur langsam
durch. Erst 1874 wurde erstmalig eines seiner Werke in einem Prüfungskonzert
gespielt, während seine Kompositionen in den Gewandhauskonzerten bereits
seit 1853 aufgeführt wurden.31

Der Werkkanon lässt sich also von der Romantik zurück bis zur Wiener
Klassik noch weiter in die Vergangenheit spinnen, wofür die hohe Platzierung
von Bach spricht. Der einflussreichste Fürsprecher für die Einführung der
Werke barocker Komponisten war Mendelssohn.

Zum Stellenwert der Alten Musik

Mendelssohn hatte aus Bildungstradition und Traditionsbewusstsein des
Elternhauses sowie im Umkreis der Berliner Singakademie und Carl Friedrich
Zelters selbst ein „museales Verständnis"32 der Musikgeschichte entwickelt.
Nachdem er 1835 das Amt des Gewandhausmusikdirektors übernommen hatte,
sollten auch das Leipziger Publikum sowie die Stadtväter für den Wert dieser

27 Brigitte Richter, „Aus Leipzigs musikalischer Glanzzeit. Erinnerungen von Alfred Richter an
seine Studienzeit und spätere Lehrtätigkeit am Leipziger Konservatorium", in: Forner (Hg.),
150 Jahre Musikhochschule 1843-1993 (wie Anm. 22), 34-50, hier 41.

28 Ethel Smyth, Impressions that remained. Memoirs, London, New York, Toronto u.a. 1923,
Bd. 2, S. 286.

29 Ferdinand Hiller (Hg.), Briefe von Moritz Hauptmann, Kantor und Musikdirektor an der
Thomasschule zu Leipzig, an Ludwig Spohr und Andere, Leipzig 1876, Bd. 2, 77.

30 Vgl. Forner: „Mendelssohns Mitstreiter" (wie Anm. 11), 95.
31 Vgl. Forner: „Mendelssohns Mitstreiter" (wie Anm. 11), 91.
32 Susanna Großmann-Vendrey, Felix Mendelssohn Bartholdy und die Musik der Vergangenheit,

Regensburg 1969 Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts, 17), 13.



Das Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert 125

schlafenden Musikepoche begeistert werden. Systematisch begann Mendelssohn

das Interesse an Bach und Händel durch Aufführungen im weltlichen
wie kirchlichen Raum zu wecken. Besonders eindrucksvoll gestaltete sich
seine Förderung von Barockmusik durch die Etablierung mehrerer Zyklen
von Historischen Konzerten im Gewandhaus, die in den Jahren 1838 bis 1847
stattfanden. Die Programme boten einen Querschnitt des europäischen
Musikschaffens von 1700 bis in die Gegenwart. Unter den Komponisten der jäheren'

Generation waren Bach, Händel, Gluck, Graun, Pergolesi.33 Mendelssohn
griff damit einen völlig neuen Gesichtspunkt auf. Durch diese Aufführungen
offenbarte sich eine respektvolle Haltung gegenüber der in den letzten
Jahrhunderten gewachsenen Musik. Dieser bildungspolitische Aspekt war ein
Novum in der Programmkonzeption.34 Neben seiner Konzerttätigkeit bemühte
sich Mendelssohn auch um das visuelle Gedächtnis an Komponisten, die
lokal wie überregional für die Musikgeschichte wirkungsvoll gewesen waren.
Hier gelang Mendelssohn ein wesentlicher Durchbruch mit der Errichtung
des ersten Leipziger Denkmals für Johann Sebastian Bach im April 1843, das
Mendelssohn u.a. durch Benefizkonzerte finanziert hatte. Mit der Enthüllung
des Bach-Denkmals erreichte seine Betätigung für die Anerkennung der
Barockmusik in Leipzig ihren Höhepunkt.35

Auch am Konservatorium waren Restaurationsbemühungen um die Alte
Musik im Flusse. Ein kurzer Blick darauf, wie beispielsweise Bach rezipiert
wurde, soll helfen, die historiographische Haltung zu erhellen. Entscheiden
für die Aufführung Bachscher Werke war ihr Transport in den musikalischen
Geschmack der Gegenwart durch Bearbeitungen oder Neu-Arrangements. Ignaz
Moscheies beispielsweise verstand Bach unter den ästhetischen Prämissen der
Gegenwart. So arrangierte er gerne für das Wohltemperierte Klavier eine
zusätzliche Cello-Stimme. Ähnliches hatte Charles Gounod bereits praktiziert,
als er das Ave Maria mit Bachs C-Dur-Präludium zu einem populären,Schlager'
verschmolz. Moscheies leitete die Rechtfertigung für sein Vorgehen aus dem
Alltag der Rezeption ab, da die meisten seiner Schüler das Präludium in seiner
Originalfassung als „zu trocken" empfanden und „nicht gespielt" hätten.36 Das
Bemühen um Praxisnähe führte darüber hinaus zu seinem Vorschlag, den
Partituren der ersten Bach-Gesamtausgabe Klavierauszüge beizufügen. Nach
Eingreifen des Hauptherausgebers Moritz Hauptmann wurde dieser Vorschlag
abgelehnt. Hauptmann wie Mendelssohn legten in editionspraktischen Fragen
höchsten Wert auf die Erhaltung bzw. Rekonstruktion des Urtextes ohne
jedwede Zutat durch den Herausgebe im Sinne von Modernisierungen.

33 Vgl. Großmann-Vendrey, Felix Mendelssohn Bartholdy (wie Anm. 32), 170.
34 Vgl. Siegfried Thiele, „Mendelssohn und das Leipziger Konservatorium", in: Felix Mendelssohn

- Mitwelt und Nachwelt: Bericht zum ersten Leipziger Mendelssohn-Kolloquium am 8.

und 9. Juni 1993, hg. v. Gewandhaus zu Leipzig, Leipzig, Wiesbaden u. Paris 1996, 127-130,
hier 128

35 Vgl. Großmann-Vendrey, Felix Mendelssohn Bartholdy (wie Anm. 32), 157.
36 Aus Moscheies' Leben (wie Anm. 25), 314.



126 Yvonne Wasserloos

Dass diese Prämisse selbst für Mendelssohn jedoch in der Praxis keine
Geltung mehr besaß, zeigt eine Aufführung der Chaconne aus der d-Moll-Partita
für Solo-Violine (BWV 1004). David hatte sie 1840 in einem Gewandhauskonzert

gespielt, wobei er von Mendelssohn am Klavier begleitet wurde, was
vermutlich dem Zweck diente, diese alte, durch ihr erstmaliges Erklingen aber
zugleich „neue" Musik dem Publikum nahezubringen, indem die zeittypische
und populäre Duobesetzung von Violine und Klavier suggeriert wurde. Das
Original wurde damit in substantieller Weise erweitert. Schumann äußerte
sich positiv über dieses Verfahren und gestand Mendelssohn zu, er habe „so
wundervoll accompagniert", dass „der alte ewige Cantor seine Hände selbst
mit im Spiele zu haben schien." Wesentlich in Schumanns Bericht ist die
Aussage, dass die Ergänzung um den Klavierpart die Chaconne erst in ihrer
„reinsten Vollendung" und „Vollkommenheit" erklingen ließ.37 Das heißt,
um 1840 stand eine dem Werk angemessene Aufführung, also Authentizität
überhaupt nicht zur Debatte. Was David und Mendelssohn im Gewandhaus
veranstalteten, war vielmehr die Demonstration eines historischen Dokuments
der Musikgeschichte und dessen musik- und hörästhetische Modernisierung.
Das historische Moment vollzog sich somit eher vielmehr in der Wiederentdeckung

und Nutzbarmachung Bachs als Vertreter eines strengen Regelwerks, das

jedoch nicht ohne den Ausdrucksreichtum der Romantik auskommen musste
und somit als Vorbild dienen konnte - oder wie es Carl Dahlhaus formulierte:
„Bach wurde zu einem Komponisten für Komponisten." 38

Einen Komponisten Alter Musik werkgetreu darzubieten, schien dagegen
einerseits das Publikum noch zu überfordern. Andererseits deckt Schumanns
Kommentar eine überhebliche Haltung auf, die die ältere Musik als auf die
.Vollendung' durch die Romantik harrende Epoche deklassierte. Für Mendelssohn

hingegen ist zu konstatieren, dass er vielmehr musikgeschichtlichen
Fortschritt als eine Verwebung von älteren und zeitgenössischen Stilen
verstand. Eine Bearbeitung der Chaconne zur Annäherung an den Publikumsgeschmack

bot daher die Möglichkeit der stärkeren Verbreitung der älteren
Musik. Somit konnte sie über die öffentliche Aufführung hinaus bis in den
bürgerlichen Haushalt transportiert werden.39 Erstaunlich und bemerkenswert
in der Chaconne-Aufführung durch David und Mendelssohn ist in diesem
Zusammenhang das Phänomen der Interpretation und Rezeption der Chaconne.
Denn obwohl die Bearbeitung für die Verbreitung des Werks sicherlich förderlich

sein sollte und für seine Qualität spricht, so sind dennoch Mechanismen

37 Zit. nach Wolfgang Sandberger, .„Das alte prächtige Perückengesicht prangte frei im Sonnenschein

und machte mir große Freude'" - Mosaiksteine zum Bach-Bild von Felix Mendelssohn
Bartholdy", in: Hans Joachim Marx, Hamburger Mendelssohn-Vorträge, Hamburg 2003, 25-43,
hier 42

38 Dahlhaus, Die Musik des 19. Jahrhunderts (wie Anm. 10), 26.
39 Vgl. John Michael Cooper, „Felix Mendelssohn Bartholdy, Ferdnand David und Johann Sebastian

bach: Mendelssohns Bach-Auffassung im Spiegel der Wiederentdeckung der .Chaconne'",
in: Mendelssohn-Studien 10 (1997), 156-179, hier 159, 177.



Das Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert 127

einer unumgänglichen Übersetzung der Vergangenheit für die Gegenwart unter
ihrer gleichzeitigen Aneignung zu erkennen. Somit wurde Bachs Werk nicht
allein als ästhetisches Kunstwerk, sondern aus historischer Perspektive
heraus wahrgenommen, als Relikt der Vergangenheit. Erich Doflein beschrieb
diesen Überführungsvorgang durch die Macht der Interpretation treffend,
als dass mit der ,Wiederbelebung' eines Werks „ein wesentliches Stück aus
dem Gewebe der Musikgeschichte erobert" wird, welches „das weitere neue
Schaffen bedingt und bedrängt".40 Franz Brendel beschäftigte sich zehn Jahre
später in seiner Musikgeschichte mit der Problematik zwischen Authentizität
und Bearbeitung. Auch er ließ Eingriffe in ein Werk nur mit dem Hinweise
auf den praktischen Gebrauch gelten, indem er sie als Arrangement mit der
Vorbildung des Publikums zuließ:

„Das Höhere bleibt immer, die Denkmale der Vorzeit unangetastet zu lassen und
aus dem Geiste ihrer Zeit zu begreifen. Einem überwiegend gebildeten Publicum
gegenüber, einem Publicum, welches im Stande ist, sich seiner unmittelbaren Sub-

jectivität zu entäussern, ist dieser Standpunct geltend zu machen; für die grosse
Menge, die nur im Augenblicke lebt, die Nichts kennt, als was ihre Zeit ihr bietet,
sind Concessionen am Orte."41

Damit sind zwei Rezeptionsarten der Alten Musik in Leipzig zu beobachten.
Die erste, bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts weit verbreitete und hier von David
und Moscheies vertretene, verstand die Alte Musik in der Aufführungspraxis
nicht allein als ästhetisches Kunstwerk, sondern als historisches Dokument,
dass einer Angleichung an die zeitgenössische Ästhetik bedurfte. Die zweite,
von Hauptmann vertretene Form der Rezeption, bemühte sich um Wahrung
der Authentizität, was jedoch nur für die Schriftlichkeit der Musik galt.
Mendelssohn verband beide Positionen, indem er der vergänglichen Aufführung
mit dem Bedarf des gegenwärtigen Publikums gerecht zu werden versuchte,
während er gleichzeitig die authentische Fixierung des Werks forderte, um
ihm auf diese Weise ein gedrucktes Denkmal setzen zu können.

III. Restriktion durch Tradition

Trotz einschlägiger Neuerungen am Leipziger Konservatorium waren auch hier
Nachteile zu beobachten, die das Studium nicht so unbeschwert verlaufen ließen,
wie die Forschungsliteratur jahrzehntelang glauben machen wollte. Ein- und
Beschränkungen ergaben sich besonders durch den mangelnden Willen, sich
Neuem zu öffnen und das damit verbundene Festhalten an Traditionen.42

40 Erich Doflein, „Historismus in der Musik", in: Walter Wiora (Hg.), Die Ausbreitung des
Historismus über die Musik, Regensburg 1969 Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts

14), 9-39, hier 16.
41 Franz Brendel, Geschichte der Musik in Italien, Deutschland und Frankreich, Leipzig 61878, 224.
42 Vgl. Hellmut Döhnert, „Ein Pflanzgarten der Musik. 150 Jahre Hochschule für Musik in

Leipzig", Das Orchester 41 (1993), 689f., hier 690.



128 Yvonne Wasserloos

Ein sich im Laufe der Jahre verstärkender Vorwurf bezog sich auf den
herrschenden Konservatismus. Das Wort von „old fogyish"43 machte unter den
Studenten bald die Runde. Der Engländer Frederic H. Cowen44 bemerkte bei
seinem Eintritt 1865 wie auch Ethel Smyth 12 Jahre später bei ihrer
Aufnahme 1877, dass das Konservatorium weiterhin von dem Ruf zehrte, den es

unter Mendelssohn erlangt hatte.45 Diese Beobachtung war nicht aus der Luft
gegriffen. Nach dem Tod Mendelssohns 1847 entwickelte es sich offenbar zu
einem unausgesprochenen Ehrenkodex, sein Vermächtnis zu erhalten - oder
wie Moscheies es formulierte: „... ein Wirken mit ihm wäre mir eine tägliche
Freude und Genugtuung gewesen, das Wirken daran ohne ihn bleibt mir Pflicht
und heiliges Vermächtnis. Ich muss nun für uns beide arbeiten."46

Als Garant für die Wahrung Mendelssohnschen Erbes präsentierte sich
neben der ersten Lehrergeneration das Direktorium. Ihm stand Advokat Conrad
Schleinitz und damit die konservierende Persönlichkeit Mendelssohnschen
Geistes vor. Wilhelm Wasielewski, ehemaliger Student erinnerte sich: „Seine
[Schleinitz'] Begeisterung für denselben [Mendelssohn] kannte keine Grenzen;
er ging darin so weit, dass er erklärte, diesen Meister zu kritisieren, sei ein
Sakrilegium an der Kunst."47 Entsprechend nahm Schleinitz Einfluss bei der
Einstellung neuer Lehrer, d.h. Befürwortern der klassizistischen Linie wurde
der Vorrang eingeräumt. Sie rekrutierten sich häufig genug aus Absolventen
des Konservatoriums, wie Robert Papperitz (Theorie) oder Salomo Jadassohn
(Theorie). Weiterhin wurde der Verbleib der etablierten Pädagogen aus den
Gründungsjahren unterstützt, die jedoch keine neuen, zeitgemäßen Akzente
setzen konnten oder wollten. Hinzu kam, dass die neue Leitfigur des
Konservatoriums und des Gewandhauses, Carl Reinecke, ebenso als konservative

Persönlichkeit galt. Ihm selbst widerfuhr deutlich genug die Bewahrung
und Unantastbarkeit des Mendelssohnschen Geistes. Jahrzehntelang hatte
niemand gewagt, den Posten Mendelssohns als Studiendirektor neu zu
besetzen. Erst 1897, also 50 Jahre nach Mendelssohns Tod, wurde Reinecke zu
dessen Nachfolger berufen, blieb dann aber nur noch für fünf Jahre im Amt.

Das Festhalten an Traditionen und die geringe Offenheit für Neuerungen
rückten die Leipziger Schule in ein negatives Licht. Sie vermittelte durch ihr
retrospektives Kompositionsregelwerk den Anschein, den Anschluss an die
geistigen und musikalischen Strömungen des 19. Jahrhunderts verpasst zu
haben.48

43 Dwight's Journal of Music and Arts 29 (1869/70), 141 f., hier 141.
44 Frederic Hyman Cowen (1852-1935), Pianist, Dirigent und Komponist; 1865 bis 1866 Schüler

des Leipziger Konservatoriums.
45 Vgl. Frederic HJymen] Cowen, My art and my friends, London 1913, S. 21 und Smyth,

Impressions, 172.
46 Aus Moscheies' Leben (wie Anm. 25), 185
47 Wilhelm Josef von Wasielewski, Aus Siebzig Jahren. Lebenserinnerungen, Stuttgart u. Leipzig

1897, 74.
48 Vgl. Döhnert, „Ein Pflanzgarten" (wie Anm. 41), 690.



Das Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert 129

Folgen

Das Beharren auf früheren Errungenschaften entwickelte sich nicht zum Vorteil
und endete in einem Stillstand in den 1860er und 1870er Jahren, d.h.
Curriculum und Organisation blieben unverändert. Der Konservatoriumslehrer
Alfred Richter, ältester Sohn Ernst Friedrich Richters, erinnerte sich: „Aber
andere Zeiten verlangen andere Männer, und die starre Opposition gegen alles
Neue, welche die unmittelbare Periode nach Mendelssohn - im Gegensatz zu
der vom fortschrittlichen Geist zu Anfang des Jahrhunderts beseelte -
charakterisierte, brachte es mit sich, dass Leipzig zwar keineswegs seinen Ruf als
Musikstadt, aber doch die Vorherrschaft, die es bis dahin thatsächlich ausgeübt

hatte, verlor ,.."49 Diese Annahme wird auch durch das Urteil von Ethel
Smyth unterstrichen. Als den qualitativ besseren und angenehmeren Teil der
Ausbildung in Leipzig beschrieb sie das musikalische Leben, in dessen
Zentrum die Konzerte und die Oper standen. Auch in anderen zeitgenössischen
Aussagen wird permanent auf das hohe Niveau des Musiklebens verwiesen,
das als Kompensator für manche Schwäche des Konservatoriums gewirkt zu
haben scheint.50

Auch die solide, der übertriebenen Virtuosität entsagende Leipziger Klavier-
und Violinschule, die sich in Technik und Studienliteratur an die Wiener
Klassik anlehnte, geriet zunehmend in die Kritik. Besonders die dienstältesten

Lehrer bekamen die aufkeimenden Antihaltungen zu spüren, indem sie

gegen Ende ihrer Laufbahn zunehmend von ihren Schülern isoliert wurden.
Moscheies' fähigste Schüler wandten sich von ihm ab, um bei anderen Lehrern
die zeitgenössische Spieltechnik zu erlernen.51

Die Ära Felix Mendelssohn Bartholdy neigte sich erst beinahe 40 Jahre nach
seinem Tod dem Ende zu. In einem Jahrzehnt starben Moscheies (1870), David
(1873), Richter (1879) und Wenzel (1880). Damit verlor das Konservatorium
vier Koryphäen ihres Fachs, die seit der Eröffnung die tragenden Säulen und
großen Zierden gewesen waren. Als schließlich diese erste Lehrergeneration

verschwunden war und 1881 auch Schleinitz starb, hofften die Leipziger
Musikkreise auf den Anbruch einer neuen Zeit. Dass diese Wende zu einer
gegenwartsbewussteren Ausrichtung schon lange herbeigesehnt worden war,
verdeutlicht die Bemerkung des Peters-Verlegers Max Abraham: „Dass Schleinitz
das Zeitliche gesegnet hat, wird Ihnen [Grieg] bekannt sein. Sein Nachfolger
wird wahrscheinlich Dr. [Otto] Günther, unter dessen Leitung man im
Conservât. u. Gewandhaus auf eine neue Aera hofft, werden. Es wäre aber auch

49 Richter, „Aus Leipzigs musikalischer Glanzzeit" (wie Anm. 27), 34.
50 Vgl. Smyth, Impressions, 173, John Francis Barnett, Musical reminiscences and impressions,

London 1906, 44 sowie „Musical Correspondence", Dwight's Journal fo Music and Arts 29
(1869/70), 141 f., hier 141. Zu den problematischen Entwicklungen in Leipzig siehe Yvonne
Wasserloos, Das Leipziger Konservatorium der Musik im 19. Jahrhundert. Anziehungs- und
Ausstrahlungskraft eines musikpädagogischen Modells auf das internationale Musikleben,
Hildesheim, Zürich u. New York 2004 Studien und Materialien zur Musikwissenschaft 33).

51 Vgl. Aus Moscheies' Leben (wie Anm. 25), 321.



130 Yvonne Wasserloos

Zeit, dass endlich einmal die ersten Lehrstellen am Conservât, gut besetzt
werden u. mehr Frische in die Gewandhaus-Konzerte kommt." 52

Die Hoffnung auf eine grundlegende Erneuerung erfüllte sich nicht. Zwar
waren in den 1880er Jahren mittlerweile alle Orchesterinstrumente als
Studienfächer eingeführt worden, dennoch verharrte das Leipziger Institut weiter
im Konservatismus.53 Das Studium verlief in den althergebrachten Bahnen im
Sinne einer gediegenen Grundausbildung auf kompositorischem wie
instrumentaltechnischem Gebiet, ohne eine grundlegende Öffnung nach außen. Tradition
beherrschte den Ablauf, Innovation war eine unbequeme Notwendigkeit.

IV. Kritik an den Konservatorien

Bereits in den 1840er Jahren entstand eine rege Diskussion über Erfolg und
Misserfolg des Ausbildungstyps Konservatorium. Brennpunkt war mit Leipzig
jener Ort, von dem zunächst neue Impulse ausgegangen waren. Vier Jahre nach
der Gründung merkte 1847 Johann Christian Lobe an, dass das Konservatorium

bislang keine bedeutenden Absolventen als Komponisten, Instrumentalsten,

Sänger oder Pädagogen vorzuweisen habe.54 1850 griff der umstrittene
Beethoven-Biograph Anton Schindler diesen Vorwurf auf, indem er das Modell

Konservatorium generell als Produktionsort von Durchschnittstalenten
kritisierte. Er stellte die künstlerische Qualität und Reife der Abgänger in
Frage und glaubte, die Ursache in der Untauglichkeit der pädagogischen Form
des Gruppenunterrichts gefunden zu haben.55 Schindlers Kritik war nicht
unberechtigt, fand doch mittlerweile eine Überschwemmung des Marktes
mit schlecht qualifizierten Musikern und Musiklehrern statt. Der Kreis des

pädagogischen und künstlerischen Missstand, dem man durch die Gründung
des Leipziger Konservatoriums entgegentreten wollte, hatte sich wieder
geschlossen bzw. fand seine Fortsetzung. Hans von Bülow fällte 1882 ein
vernichtendes Urteil, als er hervorhob, dass an den Konservatorien übermäßig
viele Schüler ausgebildet würde, wodurch dem „Dilettantismus im schlechten

Sinne" aufgrund musikalischer Halbbildung Vorschub geleistet werden

52 Brief von Abraham an Edvard Grieg, 13. Juni 1881, Finn Benestad/Hella Brock, Edvard Grieg.
Briefwechsel mit dem Musikverlag C.F. Peters 1863-1907, Frankfurt/M., Leipzig, London
u.a. 1997, 79. Der Stadtrat Otto Günther wurde schließlich 1881 zum Nachfolger Schleinitz'
ernannt und bekleidete das Amt des Direktors bis 1897.

53 Siehe dazu Vytautas Landsbergis, „Das königliche Konservatorium zu Leipzig mit den Augen

eines Studenten. Briefe von M. K. Ciurlionis", Beiträge zur Musikwissenschaft 21 (1979),
42-69.

54 JJohann] CJhristian] Lobe, „Die Hauptprüfung am Conservatorium der Musik zu Leipzig
(Ostern 1847)", AmZ 49 (1847), 257-269, 277-281.

55 Vgl. Sowa, Anfänge institutioneller Musikerziehung (wie Anm. 1), 238 ff.



Das Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert 131

würde.56 Das Problem der Überfüllung der Konservatorien war schwer in den
Griff zu bekommen. Wie im Leipziger Fall mussten sich zahlreiche Institute
selbst finanzieren und waren daher von den Aufnahme- und Halbjahresgebühren

abhängig, was zu einem gelockerten Aufnahmeprozedere führte, dass
auch qualitativ schwächeren Anwärtern den Zugang zum Konservatorium
ermöglichte. Die Debatte um die Effektivität und die Defizite der Konservatorien

weist darauf hin, dass diese Art von musikpädagogischer Einrichtung
im 19. Jahrhundert in Deutschland zwar neu, aber nicht unumstritten war.

V. ,Klassiker' und Konventionen

Erstmalig wurde in Leipzig realisiert, was andere Pläne zur Gründung von
Musikschulen zum zeitgemäßen Postulat erhoben, nämlich Musik wissenschaftlich
zu begreifen. Gemäß der zeitgenössischen Entwicklung an den Universitäten
kam diese Forderung einer der Geschichte der Musik verpflichteten Perspektive
zugute. Ihre Ausführung durch die Leipziger Schule konzentrierte sich auf das
Ideal des Klassikers, das bis Palestrina reichte. Barocke Muster fanden in die
Ästhetik der Leipziger Schule hingegen nur punktuell Eingang. Es hatte noch
keine eingehende Beschäftigung mit der Barock-Epoche auf theoretischer Basis
stattgefunden, so dass sie nicht als Maßgabe für stilistische Fragestellungen
in Betracht kam. Die Präsenz des Barocken offenbarte sich dagegen in der
Praxis. In erster Linie wurde Johann Sebastian Bach verstärkt in den Kanon
der Unterrichtswerke eingeführt. Vermutlich geschah die Beschäftigung mit
seinen Kompositionen im Hinblick auf eine breite Vermittlung der Musik
mit allgemeinbildender Komponente. In Leipzig vollzog sich somit ein
Dreisprung. In der Orientierung am Barock, der Wiener Klassik und der eigenen
Gegenwart wurde - in erster Linie durch Mendelssohn - ein überwiegend
retrospektives Konzept von Kompositionsästhetik formuliert. Mit seinem Tod
und der jahrzehntelangen Pflege seines Vermächtnisses wurde der einst so
innovativ tätige Mendelssohn selbst zu einer Tradition, zu einem Denkmal,
d.h. zu einem Gegenstand der Leipziger Schule, der mittlerweile ebenso aus
einer Musikepoche der Vergangenheit entstammte.

Der nicht zu übersehende Konservatismus diente als Schutzschild. Die
einmal etablierten Konventionen bedurften keiner Rechtfertigung, da sie sich zu
vermeintlich unantastbaren Instanzen durchgesetzt hatten. Dieses Verhaltens-

56 Hans von Bülow, „Skandinavische Concertreiseskizzen", in: Hans von Bülow, Briefe und
Schriften, hg. v. Marie von Bülow, Leipzig 1895-1908, Bd. 3, 408-437, hier 414. Weiteres zur
Kritik an den Konservatorien siehe bei, sowie zu der daraus resultierenden Disziplinlosigkeit
am Leipziger Konservatorium Yvonne Wasserloos, Kulturgezeiten. Niels W. Gade und C.F.E.
Horneman in Leipzig und Kopenhagen, Hildesheim, Zürich u. New York 2004 Studien
und Materialien zur Musikwissenschaft 36).



132 Yvonne Wasserloos

muster des Verharrens in einer Tradition entspricht der von Carl Dahlhaus
benannten „Bürgschaft von Zeitlosigkeit", in der eine kontinuierlich überlieferte
Norm „nicht brüchig oder gar trügerisch" sein kann.57 Die Leipziger Schule
war selbst zu einem, allerdings kritisch rezipierten Klassiker erstarrt.

57 Carl Dahlhaus, „Traditionszerfall im 19. und 20. Jahrhundert", in: Hans Heinrich Eggebrecht/
Max Lütolf (Hg.), Studien zur Tradition in der Musik. Kurt von Fischer zum 60. Geburtstag,
München 1973, 177-190, hier 179.



133

„LUPE UND OHR". DIE AM STRASSBURGER INSTITUT VON 1872
BIS 1905 VON GUSTAV JACOBSTHAL ETABLIERTE WISSENSCHAFTSKULTUR

UND IHRE VERBORGENE VORLÄUFERROLLE FÜR HISTORI¬
SIERENDE AUFFÜHRUNGEN ÄLTERER MUSIK

von Peter Sühring

Was ich vorzutragen habe, folgt einer Maxime ernstzunehmender Profanhistoriker,
nämlich: Fakten gegen Mythen zu setzen. Jene Meinungen, die über Gustav

Jacobsthal bis zum Ende des 20. Jahrhunderts kursierten und auf Äußerungen
von Friedrich Ludwig, Heinrich Besseler oder Friedrich Gennrich fußten, waren
mythischen Charakters und stimmen mit den Fakten, wie sie sich heute aus
Jacobsthals Nachlass und anderen Dokumenten rekonstruieren lassen, nicht
überein. Ich werde also einen biographischen Abriss Jacobsthals geben, versehen
mit solchen inhaltlichen Bemerkungen zu seiner Arbeit, in denen die Akzente
anders, d.h. auf meinen Recherchen basierend, gesetzt sind.

„Auf den könnt ihr lange warten: das Unglück seines Lebens ist, dass er mit
nichts fertig wird."1 So schrieb über Jacobsthal im Jahr 1893 Friedrich Spitta,
Professor für evangelische Theologie, aus Straßburg nach Berlin an seinen
Bruder Philipp, als es darum ging, von Jacobsthal eine Unterschrift unter eine
Petition an den Kaiser zu erlangen, mit der um Unterstützung für das Projekt
der „Denkmäler Deutscher Tonkunst" (DDT) geworben werden sollte. Die Pointe
dieser Äußerung ist nicht, dass Jacobsthal selbst schon Unterschriftenlisten
besaß, diese aber aus Vorbehalten gegen die Editionspraxis seiner Zeitgenossen
zögerlich behandelte; die Pointe ist auch nicht, dass Spitta vier Jahre später
durch ein akribisch ausgearbeitetes Buch Jacobsthals über das Schicksal der
chromatischen Alteration im liturgischen Gesang widerlegt werden sollte. Ihre
Pointe ist vielmehr, dass sie dennoch zutreffend ist und Spitta das zwölf Jahre
später unvermeidlich fragmentarische Ende von Jacobsthals akademisch-institutioneller

Tätigkeit, ja seiner wissenschaftlichen Arbeitsfähigkeit überhaupt,
richtig prognostizierte. Johannes Wolf, Berliner Professor für Musikgeschichte

und Leiter der Musikabteilung der Preußischen Staatsbibliothek, urteilte,
nachdem er 1916 den Nachlass Jacobsthals angenommen und durchgearbeitet
hatte: „Die letzte Gruppe [des Nachlasses]: Vorlesungen beleuchtet scharf die
universelle Bedeutung Jacobsthals als Universitätslehrer."2 Wer war nun dieser
Universitätslehrer von universeller Bedeutung und welche Rolle spielte er im
Zusammenhang mit der Vorgeschichte der wissenschaftlichen und praktischen
Beschäftigung mit älterer Musik im 20. Jahrhundert?

1 Zitiert nach Ulrike Schilling, Philipp Spitta. Leben und Wirken im Spiegel seiner Briefwechsel.

Mit dem Inventar des Nachlasses und einer Bibliographie der gedruckten Werke, Kassel
1994, 128.

2 Siehe Johannes Wolf, „Überweisung des hs. Nachlasses des Professors d. Musikwissenschaft
Gustav Jacobsthal", Zentralblatt für Bibliothekswesen 33 (1916), 11. u. 12. Heft, Nov./Dez.
1916, Leipzig, S. 382.



134 Peter Sühring

Jacobsthal wurde 1845 im hinterpommerschen Pyritz geboren und starb 1912 in
Berlin. Er war eines von mehreren Kindern eines jüdischen Landarztehepaares.
Er hat die Synagoge zeitlebens nicht verlassen, wollte aber weder der „blinden
Synagoge" noch der „sehenden Kirche" angehören. Denn er glaubte zwar an Jesus
von Nazareth als den jüdischen Messias, ließ sich aber nicht christlich taufen
und wurde später trotzdem, dank der liberalen Personalpolitik des preußischen
Regierungsrats Friedrich Althoff und der nicht-judenfeindlichen Stimmung
am deutschen Kaiserhof, als ordentlicher Professor für Musikwissenschaft
preußischer Staatsbeamter - einer der ganz seltenen Ausnahmefälle.

Elfjährig wurde er auf das Marienstifts-Gymnasium nach Stettin geschickt.
Dort er hatte zwei hervorragende Lehrer, die ihn beide zum Studium ihrer
jeweiligen Fächer bestimmen wollten. Er dürfte dort der begabteste Schüler
von Carl Loewe gewesen sein. Der Mathematiker Graßmann konnte ihn nicht
für die Mathematik als Berufsziel gewinnen, Spuren seiner mathematischen
Bildung lassen sich jedoch allenthalben in Jacobsthals Präzision und Kalkül
in seiner nicht nur historisch-ästhetisch, sondern auch physikalisch-tonpsychologisch

geprägten musikalischen Hermeneutik auffinden.3
Jacobsthal ging nach dem Abitur 1863 zum Studium nach Berlin. Er hörte

an der Universität in verschiedenen nichtmusikalischen Fächern, vor allen in
Geschichte und Philosophie, studierte privatim und als Mitglied der Singakademie

bei Heinrich Bellermann Komposition und bei Eduard Grell Gesang und
Chorleitung. Zwischen 1865 und 1868 verließ er für 2Vi Jahre die Universität,
um sich ganz dem privaten Musikstudium zu widmen; Klavierstunden nahm
er bei dem Liszt-Schüler Karl Tausig. 1780 beschloss er sein Studium mit der
Promotion in den Fächern Musik, Geschichte und Philosophie. Als Dissertation
reicht er eine Abhandlung über die Geschichte der Mensuralnotation ein.

Als negative Mitgift seiner Lehrer nahm er ein von ihm zeitweilig positiv
bewahrtes Vorurteil mit in seine spätere Entwicklung, nämlich die Verherrlichung

der vokalen Musik als der einzig wahren und reinen Musik und die
Herabsetzung alles Instrumentalen. Diese Gesinnung ist ja unter dem Namen
Cäcilianismus berühmt geworden und wurde von katholischer und, wie man
an der so genannten Berliner Schule sehen kann, auch von protestantischer
Seite vertreten. Jacobsthal wird sich im Verlaufe seiner musikgeschichtlichen
Forschungen mühsam und relativ spät von dieser Sichtweise befreien, besonders
dadurch, dass er den Einsatz von Instrumenten schon in der frühen Phase der
mittelalterlichen Mehrstimmigkeit erkennt und positiv würdigt.

3 Siehe hierzu Peter Sühring, „Rechnen und Empfinden - Rationalität und Phantasie in der
Musikanalyse. Über einige von Hermann Graßmann herrührende mathematisch-physikalische

Elemente in der Methodik Gustav Jacobsthals", englisch unter dem Titel: „Calculation
and emotion - rationality and imagination in music analysis. Hermann Graßmann and the
mathematics of Gustav Jacobsthal's musicology", in: Hermann Grassman - From Past to
Future: Grassmann's Work in Context, Grassman Bicentennial Conference Potsdam/Szcezcin
September 2009, Basel 2010.



„Lupe und Ohr" 135

Die Einsicht, nach Beendigung des deutsch-französischen Krieges, an dem
er als Sanitäter teilnahm, in Berlin vorderhand keine Chancen zu haben,
veranlasste ihn 1871 nach Wien überzusiedeln. Dort perfektionierte er an den
Instituten für Geschichtsforschung und Germanistik sein quellenkundliches
Handwerkszeug, verkehrte aber auch in dem Künstlerkreis um Brahms. Zu
einer entscheidenden Bekanntschaft wurde diejenige mit dem Germanisten
Wilhelm Scherer, der programmatische Ideen für eine neue Forschergeneration
vertrat und eine den naturwissenschaftlichen Methoden verwandte Objektivität

auch für die Geisteswissenschaften propagierte, facobsthal wird ihm zwar
methodisch folgen, ohne jedoch den Wahrheitsanspruch Scherers zu teilen.
Jacobsthal wird nach seiner Dissertation vorerst nur noch zwei Aufsätze (über
die Entstehung der mehrstimmigen Musik und über das Musikverständnis der
Meistersänger) veröffentlichen. Seine künftige Produktivität verwirklichte sich
eher im Rekonstruieren der Quellen, in einer Besessenheit für die Details und
deren entwicklungsgeschichtliche Interpretation. Sein erstes Exempel dafür
statuierte er in Wien an der dort liegenden Handschrift des Musiktraktats
Hermanns von Reichenau.

Jacobsthal erkennt rechtzeitig die Chance, an der neu gegründeten (oder
wiederbelebten) deutschen Universität in Straßburg eine Lehrstelle zu erlangen

und habilitiert sich umgehend mit einer Arbeit über die Musiktheorie
des Hermannus contractus4 als Privatdozent für ein Fach, das mit „Theorie
und Geschichte der Musik" benannt war. Sicherlich war die Gründung der
so genannten Reichsuniversität Straßburg von Seiten der Reichsregierung und
preußischen Kulturstrategen ein Akt wissenschaftspolitischer Frontstellung
mit Sendungsbewusstsein gegen Frankreich - eine Gesinnung, die Jacobsthal
als Nationalliberaler nur bedingt teilte. Darüber hinaus aber, hinsichtlich der
Wissenschaftsorganisation, waren die Absichten für ihre Gründung reformerische.

Sie lassen sich im Begriff der „Arbeitsuniversität" zusammenfassen,
denn unter der Vorgabe absoluter Lehrfreiheit sollten neue seminaristische
Arbeitsmethoden erprobt werden. Gründung von Instituten mit Fachbibliotheken

und Seminarbetrieb für die nun frei konkurrierenden Disziplinen waren
die hervorragenden Kennzeichen dieser Periode. In Albert Schweitzers Worten:
„Durch keine Traditionen gehemmt, suchten Lehrer und Studierende
miteinander das Ideal einer neuzeitlichen Hochschule zu verwirklichen. Bejahrte
Professoren gab es fast keine in dem Lehrkörper. Ein frischer, jugendlicher Zug
ging durch das Ganze."5 Der 30 Jahre junge Musikprofessor Jacobsthal war ein
williger Vollstrecker dieser Reform-Vorgaben, die er so eifrig erfüllte, dass der
preußische Regierungsrat Althoff ihn später zu seinen „Hilfsarbeitern" zählen
konnte (nur diejenigen, die sich diesem Arbeitspensum widersetzten, nannte

4 Siehe Gustav Jacobsthal, „Die Musiktheorie Hermanns von Reichenau", mit einer Vorbemerkung

hg. von Peter Sühring, Musiktheorie 16 (2001), 3-39.
5 Albert Schweitzer, Aus meinem Leben und Denken, Frankfurt/Main 1995, 14.



136 Peter Sühring

er merkwürdigerweise „Heroen").6 Jacobsthal entwickelte speziell für das Fach
Musik ein Konzept, das dem heute durchgesetzten Verständnis gründlich
widerspricht.

Nach über zehnjähriger universitärer Praxis vertritt Jacobsthal in einem
Memorandum an das preußische Kultusministerium 1883 programmatisch die
Einheit von wissenschaftlicher und künstlerischer, also musizierpraktischer
(in Jacobsthals Worten: „technischer") sowie pädagogischer Ausbildung - eine

Ansicht, die damals (also zu einem Zeitpunkt als mancherorts die ersten
Musikhochschulen und Konservatorien bereits gegründet waren) schon
antiquiert war.7 Oliver Huck hat vor zwei Jahren in einem Göttinger Vortrag zu
Recht darauf hingewiesen, dass Jacobsthals Konzept mit dem des Straßburger
Dozenten für katholische Kunstgeschichte, Franz Xaver Kraus, verwandt ist,
der bereits 1874 in einer Broschüre das Studium der Kunstgeschichte mit
Zeichenunterricht verknüpft wissen wollte.8 Jacobsthal baute das Straßburger
Institut auf in Verbindung mit dem „Akademischen Gesangverein" und dessen
theoretisch wie praktisch orientierter Bibliothek. Er betrachtete seine damals
ausschließlich männlichen Studenten (die also die Sopran- und Altstimmen
im Falsett absolvierten) hauptsächlich als Staatsexamenskandidaten für den
Beruf des Musiklehrers an allgemeinen Lehranstalten. Er wollte nicht etwa die
Ausbildung der Orchestermusiker und Solisten, wohl aber die der pädagogisch
Studierenden (die heute an den Musikhochschulen das Fach „Schulmusik"
absolvieren) an der Universität angesiedelt wissen, wie es heute noch in den
philologischen und naturwissenschaftlichen Disziplinen üblich ist. Hinzu
kamen für ihn die musikinteressierten Hörer anderer Disziplinen und Fakultäten,

wie sich an Theologie- oder Philosophie-Studenten ablesen lässt, die zu
seinen Kollegs eingeschrieben waren. Nur eine kleine Minderheit konnte er
als künftige Musikforscher oder -publizisten betrachten.

Jacobsthal, der 1897 zum ersten reichsdeutschen Ordinarius für
Musikwissenschaft berufen wurde, hat im Rahmen seiner 33jährigen Lehr- und
Musizierpraxis in Straßburg so gut wie alle Bereiche der europäischen
Musikgeschichte von der Antike bis zu Beethoven selbständig, zum Teil aus
erstmals oder neu durchgesehenen Quellen, erforscht, in mündlicher Lehre zur
Darstellung gebracht und ein chorisch singbares Kernrepertoire älterer Werke

6 Siehe die beiden von Althoff angelegten Mappen im Preußischen Geheimen Staatsarchiv:
Merseburg, Rep. 92, Althoff Nachlass, A 1, Nr. 12: „Heroen. Sammlung von Dokumenten,
aus denen die Charakterschwächen der Gelehrten erhellen." und Rep. 92, Althoff Nachlass,
A 1, Nr. 13a, Bf. 2: „Hilfsarbeiter", Quelle: Pierangelo Schiera, Laboratorium der bürgerlichen
Welt. Deutsche Wissenschaft im 19. Jahrhundert, Frankfurt/M. 1992, 249.

7 Siehe Gustav facobsthal, „Vorläufige Gedanken zur Verbesserung der musikalischen Zustände

an den preußischen Universitäten. Memorandum an das preußische Kultusministerium
1883", mit einer Vorbemerkung hg. von Peter Sühring, in: Jahrbuch des Staatlichen Instituts
für Musikforschung Preußischer Kulturbesitz 2002, Stuttgart/Weimar 2002, 295-322.

8 Oliver Huck, „Tonkunst und Tonwissenschaft. Die Musikwissenschaft zwischen Konservatorium

und Universität", in: Konzert und Konkurrenz. Die Künste und ihre Wissenschaften
im 19. Jahrhundert, Göttingen 2010, 43-57



„Lupe und Ohr" 137

einstudiert. Auch eigene motettische Kompositionen auf Psalm-Texte in einem
romantisch eingefärbten epigonalen Palestrina-Stil in der Nachfolge Mendelssohns,

die bei akademischen Feiern dargeboten wurden, sind von Jacobsthal
überliefert; er komponierte aber auch Klavierlieder und Streichquartette, von
denen eines vom damals berühmten Budapester Streichquartett des Öfteren
aufgeführt wurde.9

In die frühen Jahre seiner Straßburger Tätigkeit muss auch seine Begegnung
mit dem Großherzog von Meiningen gefallen sein, der ihm nach einer zufälligen
Aussprache über Gott, die Welt und die Kunst im Park von Sachsen-Meiningen
das Angebot machte, bei ihm Hofkapellmeister zu werden. Jacobsthals Sohn
Erwin schrieb dazu in seiner unveröffentlichten Autobiographie: „Das war
ein Angebot, das etwas bedeutete, denn das Hoftheater in Meiningen ist noch
heute von großer Bedeutung in der Geschichte des Theaters: die Meininger
haben als erste die Notwendigkeit der historischen Wahrheit in den Kostümen
des Theaters entdeckt. Vorher kamen Landsknechte vielleicht mit römischen
Rüstungen und Hans Sachs in einem Barockkostüm daher. Mein Vater konnte
sich nicht sogleich entscheiden, und der Großherzog drückte ihm die Hand
mit den Worten: Hercules am Scheidewege. Gustav Jacobsthal entschied sich
für die Wissenschaft."10

Vielleicht suchte Herzog Georg II. von Sachsen-Meiningen, der seit 1866
künstlerischer Leiter des 1831 erbauten Meininger Hoftheaters war, für seine
Hofkapelle einen Meister, der in der Lage wäre, das gleiche, was in punkto
Kostümen und Dekoration auf der Bühne in den legendär gewordenen
Shakespeare-Aufführungen versucht wurde, auch auf ein Streben nach „historischer
Wahrheit" in der musikalischen Aufführung zu übertragen. Im November 1880
wurde dann allerdings Hans von Bülow Leiter der Hofkapelle, und es wagnerte
auch in Meiningen gewaltig. Das dürfte Jacobsthal nachträglich besonders
geschmerzt haben. Man stelle sich aber vor, was passiert wäre, hätte Jacobsthal
diese Chance ergriffen, der erste Hofkapellmeister Deutschlands zu werden,
der historisierende Aufführungen von Barockopern unternommen hätte.

Jacobsthals Vorlesungsskizzen repräsentieren eine entschwundene Periode der
Vorlesungskultur an deutschen Universitäten. Er hat alle seine Kollegstunden,
die er ca. dreimal wöchentlich hielt, akribisch schriftlich ausgearbeitet, was
ihn auch hoffen ließ, eines Tages daraus noch Bücher machen zu können. Die
von mir herausgegebene Edition mit Auszügen daraus umfasst einen Zeitraum
von 700 Jahren, von der Sammlung mehrstimmiger Liedkompositionen des 12.

und 13. Jahrhunderts über Palestrina, Monteverdi, Emanuel Bach und Haydn
bis zu Mozarts Idomeneo.11

9 Vgl. hierzu die seinen Vater Gustav betreffenden Passagen aus der unpublizierten Autobiographie

Erwin Jacobsthals, Wechselspiel eines Lebens, Guatemala 1945/56, Kopie des Typo-
skripts beim Verfasser.

10 Ebd.
11 Siehe: Übergänge und Umwege in der Musikgeschichte. Aus Gustav Jacobsthals Straßburger

Vorlesungen und Studien, hg. von Peter Sühring, Hildesheim 2010.



138 Peter Sühring

In Beethovens gewalttätigem Spätstil sah er die Abenddämmerung der
klassischen Musik angebrochen, in Wagners Antiopern den Zerfall des Formbe-
wusstseins am weitesten fortgeschritten.12 Daher kam seine Rückwendung
zur älteren Musik, die trotz des Komparativs nicht älter ist als alt, sondern
älter als jung, älter als die damals junge, neudeutsche „Zukunftsmusik", in
der er nur den Ausdruck einer Endzeit erblicken konnte, einer radikalen Krise,
die eines Messias der Musik bedürfe. Seine Rückwendung war also ein
historisch fundierter Protest gegen eine Sackgasse, in der ihm die Gegenwart zu
stecken schien. Jacobsthal rief durch seine rückwärtsgewandten Forschungen
die musikalische Geschichte an, um emphatisch darauf zu verweisen, dass
bisher noch immer in einer schöpferischen Dialektik von Kontinuität und
Bruch das Neue sich Bahn gebrochen habe und dass nicht in einer end- und
haltlosen Auflösungstendenz der Formen, sondern nur in ihrer schöpferischen
Differenzierung und Metamorphose ein echter Fortschritt zu erblicken sei.

Dass er dabei den klassizistischen Formenkanon verabsolutierte, um die
Einheit des Kunstwerks zu verteidigen, ist eine unübersehbare Schwäche seiner
zum Teil polemischen Argumentation, doch darf man dabei nicht vergessen,
dass mehrheitlich zeitgeisthörige Studenten in seinen Vorlesungen saßen, die
er - mitten in Zeiten des absoluten Beethovenkults und des Wagnerianismus -
mit seinem offenen Bekenntnis, „reaktionär" zu sein, provozieren wollte. Hier
gebe ich nur eine exemplarische Aussage Albert Schweitzers wieder: „Mit der
Verehrung Bachs ging bei mir die Richard Wagners zusammen. Als ich mit
sechzehn Jahren als Gymnasiast zu Mülhausen zum ersten Mal ins Theater
durfte, war es, um Wagners Tannhäuser zu hören. Diese Musik überwältigte
mich so, dass es Tage dauerte, bis ich wieder fähig war, dem Unterricht in der
Schule Aufmerksamkeit entgegen zu bringen."13 Seltsamerweise hat Jacobsthal
alle Reaktionäre vergangener Epochen als auf verlorenem Posten stehend
erkannt und den Neuerern, v. a. dem Begründer der musikalischen Moderne,
Monteverdi und seiner seconda piatica positiv das Wort geredet. Die Krise
um 1900 aber war, wie wir heute wissen, eine besondere Epochenschwelle.
In ihr ging es gerade darum, eine schon traditionsreiche Moderne durch das
Verlassen eines erschöpften harmonischen Gehäuses zu retten sowie alte
kontrapunktische und formale Prinzipien auch in einer neuen Tonalität, ohne
Bezug auf den Grundton einer Skala zu bewahren. Auch Schönberg musste,
nach den klugen Worten Hanns Eislers, sich sogar „eine Revolution schaffen,
um Reaktionär sein zu können".14

12 Vgl. Peter Sühring, ,„Der einzelne Ausdruck mit seiner Gewalt'. Eine Beethoven-Kritik Gustav

Jacohsthals aus dem fahre 1889", in: Die Musikforschung 55 (2002), 373-385.
13 Schweitzer, Aus meinem Leben (wie Anm. 5), 19.
14 Siehe Hanns Eisler, „Arnold Schönberg, der musikalische Reaktionär", in: Sonderheft der

Musikblätter des Anbruch (Arnold Schönberg zum fünfzigsten Geburtstage), 13. September
1924, Wien, wiederabgedruckt in: Eisler, Gesammelte Schriften 1921-1935, (=Hanns Eisler
Gesamtausgabe, Serie IX Schriften, Bd. 1.1), Wiesbaden 2007, 23 f.



„Lupe und Ohr" 139

Neben der zeitlich dichten mündlichen Lehre, den Gesangsübungen, der
seminaristisch organisierten Kompositionslehre und den paläographischen
Übungen gelang es Jacobsthal nur noch ein einziges Mal im Jahr 1897 ein
bevorzugtes Problem in Buchform zu lösen: jene verborgenen, durch kirchliche
Redaktion unkenntlich gemachten chromatischen Alterationen im liturgischen
Gesang, die er aus dem Vergleich der frühesten mit späteren, frisierten Quellen
in unterschiedlicher Notation nachzuweisen suchte. Es war eine erfolgreiche
Suche nach dem verlorenen Fis. Bis heute werden diese ursprünglich von den
diatonischen Tonstufen der modalen Skalen der so genannten Kirchentonarten
abweichenden Melodien in einem anderen Modus gesungen, um durch diese

Transposition in ein anderes Tongeschlecht die chromatischen Intervalle an
„falscher" Stelle zu tilgen. Diese frühe Emendation einer unerlaubten
Alteration ist durch die benediktinische und vatikanische Choralrestauration im
20. Jahrhundert (an letzterer war sinnigerweise Jacobthals Schüler Peter Wagner
federführend beteiligt) sanktioniert worden und bis heute in Kraft.

Zwei weitere große Projekte blieben unfertig. Unmittelbar im Anschluss an
die 15jährige Bearbeitung des Alterationsproblem im liturgischen Gesang hätte
Jacobsthal den Auftrag des Romanisten Gustav Gröber erfüllen sollen, für dessen

wegweisenden „Grundriß der romanischen Philologie" das Kapitel über die
„Musik der romanischen Völker" zu schreiben. In dem Teil des Grundrisses,
der mit „Grenzwissenschaften" überschrieben war, musste das Kapitel über die
„Kunstgeschichte der romanischen Völker" im Jahr 1901 ohne den zunächst
geplanten Teil zur Musik von Jacobsthal erscheinen. Hier hätte er einen Schwerpunkt

auf die Musik der Trobadors und Trouvères legen wollen.15
Die Bearbeitung des Alterationsproblems und der sich daran anschließende,

unerfüllte Auftrag für den Gröberschen Grundriss waren nur Abschweifungen
von dem Generalthema seiner Forschung: den Rhythmusproblemen in der frühen
Mehrstimmigkeit, dem großen Torso seines Lebens. Im Falle eines zentralen
Codex der musica antiqua, des Codex Montpellier, ging es Jacobsthal darum,
die damalige Praxis der kirchlichen Sänger daraufhin zu befragen, ob und in
welcher Weise sie angesichts der überlagerten Text- und Melodieschichten
die verschiedenen hergebrachten und neu entwickelten Notationsformen
anwandten. In der Handschrift Montpellier finden sich 315 französisch-weltlich,
lateinisch-geistlich oder gemischt textierte zwei- bis vierstimmige Motetten
in nichtmensuraler, vorfranconischer und franconischer Notation. Zu diesem
Komplex liegen in Jacobsthals Nachlass außer seiner integralen Abschrift des
Codex aus dem Jahre 1879 auch seine bisher völlig unbekannt und unbeachtet
gebliebenen Transkriptionsvorschläge für große Teile desselben. Auf diesen
Blättern befinden sich auch seine Kommentare zu den Problemen, rhythmischen

Absonderlichkeiten, Unstimmigkeiten und Abweichungen innerhalb der

15 Siehe Peter Sühring, Der Rhythmus der Trobadors. Zur Archäologie einer Interpretationsgeschichte,

Berlin 2003. Es mag Intuition gewesen sein, dass ich als erstes Buch über Jacobsthal
jenes über die Interpretationsgeschichte des Rhythmus der Trobadors schrieb, in dem ich die

von Ludwig in Anspruch genommene Gültigkeit des Modalrhythmus auch für die weltliche
Monodie als historischen Irrtum zu widerlegen suchte.



140 Peter Sühring

Handschrift, die sich vor allem mit den hier zutage tretenden Eigentümlichkeiten
der frühmensuralen Notation befassen. Außerdem existieren kleinere

durchformulierte Ausarbeitungen zu einzelnen Blättern und Stücken seiner
Übertragungen.16

1906 bezeichnete Ludwig die frühen französischen Motetten als Nachahmungen

der lateinischen. In seinem Repertorium der Organa und ältesten
Motetten behauptete Ludwig 1910 „die Herrschaft der modalen Rhythmen in den
rhythmisch strengeren melismatischen Partien der Organa und in den ältesten
Motetten in ganzem Umfang".17 Jener Teil der 2. Abteilung seines Repertoriums,
der von den mensural notierten Handschriften handelt und im wesentlichen
einen Catalogue raisonné der Faszikel des „alten Korpus" von Montpellier
darstellt, war im Jahre 1911 zwar bis zu den Druckfahnen fertig gestellt, wurde
von Ludwig aber aus Rücksicht auf Jacobsthals noch unpublizierte Studien nicht
veröffentlicht. Warum die 2. Abteilung, soweit sie in Druckbögen vorlag, dann
1961 von Gennrich und aus weiterführenden Handschriften in Ludwigs Nachlass
dann 1978 von Luther A. Dittmer publiziert wurde, ohne sie mit Jacobsthals
Studien wenigstens einmal zu vergleichen, ist schwer verständlich.18 Gennrich
berief sich im Vorwort auf Ludwig, der, nachdem er den Nachlass Jacobsthals
im Jahre 1913 eingesehen hatte, gemeint habe, Jacobsthal sei „über Ansätze zu
ernsthafter Arbeit nicht hinausgekommen". Angesichts des Nachlass-Materials
von Jacobsthal triffj das nicht zu, denn es sind Sammlungen qualifizierter
Gesichtspunkte, die allerdings nie zu jenen Generalisierungen hinführen können,
bei denen Ludwig landete. Warum könnte Ludwig das entstellende Wort über
die ersten Ansätze gesagt haben? Am wahrscheinlichsten scheint mir, dass
die Familie, bei der der Nachlass 1913 noch lag, ihm aus Vorsicht nicht alles
gezeigt hat, denn Jacobsthal hatte öfter darüber geklagt, dass seine Schüler sich
öffentlich mit seinen Federn schmückten.

Im Anschluss an Jacobsthal möchte ich zwei Hypothesen äußern: a) Die
Refrains altfranzösischer und provenzalischer Lieder und ihr Rhythmus spielten
im Konstitutionsprozess der Motette eine größere Rolle als von und seit Ludwig
angenommen und b) die rhythmische Lesung der frühmensuralen Notation
in den frühen Motetten ist weniger eindeutig als im Verlauf des 20. Jahrhunderts

behauptet. Inwieweit Jacobsthals Erkenntnisse Auswirkungen auf die
Art und Weise, wie die Motetten gesungen werden können, haben werden,
ist jetzt noch nicht absehbar.

16 Siehe das Kapitel: „Denkwürdigkeiten in der frühen Stimmenkombination. Übertragungen
von Stücken aus dem Codex Montpellier H 196", in: Übergänge und Umwege in der
Musikgeschichte (wie Anm. 11).

17 Friedrich Ludwig, Repertorium organorum recentioris et motetorum vetustissimi stili, Bd. I:
Catalogue raisonné der Quellen, Abtlg. 1: Handschriften in Quadrat-Notation, 344 S., Halle
1910, Exkurs II, 42-57.

18 Siehe Friedrich Ludwig, Repertorium, Bd. I, Abtlg. 2: Handschriften in Mensural-Notation,
345-456, 1911 zum Druck vorbereitet, hg. von Fr. Gennrich, (=Summa musicae Medii

Aevi 7), Langen 1961, und Ergänzungen dazu aus Ludwigs Nachlass, 457-566, hg. von Luther
A. Dittmer, in: Musicological Studies, vol. XXVI, New York 1978.



„Lupe und Ohr" 141

Jacobsthal hatte seit den späten neunziger Jahren mit einer Nervenkrankheit
zu kämpfen, einer schmerzhaften Entzündung in beiden Oberarmen, die mit
den damaligen medizinischen Mitteln weder zu heilen noch zu lindern war.
Nach längeren Ausfällen in seiner Lehrtätigkeit musste Jacobsthal vor der
heimtückischen Krankheit kapitulieren und sich im Jahre 1905, sechzigjährig,
früheremitieren lassen. Die letzte in Skizzen niedergelegte Vorlesung hielt er
1902/03 über die frühe Operngeschichte mit dem Schwerpunkt Monteverdi.19
Seine Straßburger Wohnung wollte er nicht auflösen, vagabundierte statt dessen

jahrelang zwischen verschiedenen Badekur-Orten hin und her, bis er sich auf
Drängen seiner Söhne erst relativ kurz vor seinem Tod 1912 wieder in Berlin
niederließ. Der Ausbruch der Neuritis ist als Folge einer unmenschlichen
Überarbeitung anzusehen. Sein Sohn Erwin gibt ein klares Bild der Verhältnisse:
„Von dem Fleiß der Gelehrten jener Tage können wir uns heute kaum noch
einen Begriff machen. Mit einer ganz kurzen Mittagspause, während der von
den Familienangehörigen meistens nicht gesprochen werden durfte, um den
Fluß der Gedanken nicht zu stören, wurde bis in die tiefe Nacht gearbeitet
und um 8 Uhr morgens saß man wieder am Schreibtisch. Ein Spaziergang von
wöchentlich einer halben Stunde galt schon als viel."

Nicht zufällig hatte sich Jacobsthal im Rigorosum über Descartes Methodik
prüfen lassen. Der methodische Zweifel wurde ihm zum leitenden Prinzip.
Symptomatisch für Jacobsthals Kriterien und seine Haltung als akademischer
Lehrer ist der gegen seinen Schüler Peter Wagner erhobene Vorwurf, im
Entwurf von dessen Dissertationsschrift über Palestrinas weltliche Madrigale
Schlagworte zu benutzen und zu voreiligen Urteilen zu neigen.20 Jacobsthal
verkörperte den genau gegenteiligen Gelehrtentypus, der sich oft den Vorwurf
gefallen lassen musste, vor lauter Akribie, Skrupeln und Selbstzweifeln kaum
je zu positiven Resultaten zu gelangen. Vorläufige, ihm selber fragwürdige
Ergebnisse wagte er nie zu publizieren. Seine Vorlesungen allerdings geben
genügend Beispiele dafür, wie er - und sei es nur aus pädagogischen Absichten

- seinen Hörern immerhin Lösungsmöglichkeiten präsentierte, ohne seine
Präferenz zu verhehlen. Es gibt in den Skizzen Jacobsthals unzählige, durch
Lese- und Hörerfahrung gestützte Relativierungen von zunächst apodiktisch
hingestellten Urteilen.

Vor allem auch durch Hörerfahrungen! Tonpsychologische und musikalische

Klarheit bedingen sich für ihn gegenseitig und darum führt Jacobsthal
bestimmte künstlerische Entscheidungen „vor die Seele" seiner Zuhörer, um
ihnen deren authentische Wirkung nahe zu bringen. Musik muss gehört werden,

die Analyse des Lesbaren reicht ihm selbst in akademischen Vorlesungen
nicht aus. Wo er nicht zugleich spielen und analysieren kann, begnügt er sich
mit einer dichten Beschreibung der musikalischen in enger Analogie zu einer

19 Siehe das Kapitel: „Erst Monteverdis L'Oifeo machte die junge Gattung der Oper
entwicklungsfähig", in: Übergänge und Umwege in der Musikgeschichte (wie Anm. 11).

20 Siehe das Kapitel: ,„Die Ausdrucksweise wird nicht bloß durch den geistigen Inhalt, sondern
durch eine Menge von technischen Rücksichten bestimmt' - Palestrinas weltliche Madrigale",
in: Übergänge und Umwege in der Musikgeschichte (wie Anm. 11).



142 Peter Sühring

von ihm oft als „psychologisch-dramatisch" bezeichneten Entwicklung. Als
Anhänger von Helmholtz und Stumpf war es für ihn nahe liegend, zur Ebene

der objektiven oder physikalischen Tonbeziehungen eine subjektive oder
seelische Ebene ihrer Empfindung zu analogisieren. Die Stelle mit der Lupe,
die diesem Aufsatz den Titel gab, findet sich in den Vorlesungsskizzen zu
Emanuel Bachs „Württembergischen Sonaten", die er aus triftigen Gründen
in seine Analyse der frühen Haydnschen Streichquartette einschob. Während
der Analyse des langsamen Satzes der 3ten Sonate (Adagio in E-Dur) heißt es

über eine Schlusswendung, die nicht „abschließend genug klingt", sondern
zu große Ähnlichkeit mit dem Typus des Anfangsgedankens dieses
Sonatensatzes hat: „Man könnte sagen, dies sieht nur auf dem Papier so aus, und
nur mit der Lupe des haarspaltenden Kritikus findet man diese Ähnlichkeit
heraus; in Wirklichkeit aber hört man aus diesem Takt doch eine merklich
ausgesprochene Cadenz heraus. Wenn in der That die Lupe erst dazu nöthig
wäre, so würde ich der letzte sein, diese Ähnlichkeit zu erwähnen. Nur die
unmittelbare Wirkung lässt uns diesen Takt als Typus des lsten Gedankens
empfinden."21

Schließlich bliebe noch über aufführungspraktische Fragen, die mit Jacobsthals
Straßburger Lehre verbunden sind, zu sprechen. Über die wahre Art, Palestrina
zu singen, wäre zu streiten. In der Frage, welcher Gesangsstil bei Palestrina
anzuwenden sei, hat Jacobsthal eine italienisch-katholische Position eingenommen,

die ein Tempo vorsieht, das Praetorius mit „gravitätisch" und „tardiore"
bezeichnet. Jacobsthals Position kann als entwicklungsgeschichtliche Hypothese

anerkannt werden. Sie versucht, ohne den (unter Umständen fehlerhaften)
Rückschluss von späteren auf frühere Zeiten, von deutschen auf italienische
Verhältnisse, von der frühprotestantischen, volksliedhaft-tänzerischen auf
die altkirchlich-katholische Tradition auszukommen, sondern kalkuliert eine
völlige Umkehrung im Verständnis der Geschwindigkeiten ein.22 Insofern wäre

die Palestrina-Restauration Jacobsthals gerade nicht „lutherisch", wie Jürg
Stenzl in seinem Basler Vortrag über Peter Wagner 1998 suggerierte.23 Diese
Umkehrung könnte durch das von Praetorius registrierte „celeriore" möglich
geworden sein, womit er die in Deutschland zu Beginn des 17. Jahrhunderts
üblich gewordene Übertragung des Tempos weltlicher Madrigale auf geistliche
Vokalsätze umschrieb. Es tritt hier wieder Jacobsthals Methode in Erscheinung,
die Entwicklung von vorne her zu rekonstruieren, die Auseinandersetzung
der Jüngeren mit den Praktiken der Älteren und die dabei vor sich gehenden,
kulturell bedingten Umwandlungen zu berücksichtigen.

21 Siehe das Kapitel: „Ein anderes Dreigestirn: Emanuel Bachs ,Württembergische' Sonaten (1745)

und die frühen Streichquartette von Joseph Haydn (1755-1772) und Wolfgang Amadé Mozart
(1772/73)", in: Übergänge und Umwege in der Musikgeschichte (wie Anm. 11).

22 Siehe Anm. 20.
23 Vgl. Jürg Stenzl, Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz als ein „Sonderfall": Pe¬

ter Wagner und die Folgen in Freiburg i. Ü., in: Schweizer fahrbuch für Musikwissenschaft,
Neue Folge 18 (1998), 251-258.



„Lupe und Ohr" 143

Dass es keine müßige und leichtfertige Spekulation ist, sich vorzustellen,
was unter Jacobsthal am Meininger Hoftheater musikalisch passiert wäre,
zeigt seine Untersuchung des Instrumentariums, das Monteverdi für die man-
tuanische Uraufführung seines L'Orfeo eingesetzt und im Erstdruck, Venedig
1609, beschrieben hatte. Jacobsthal versuchte 1903 (ein Jahr vor der ersten
Wiederaufführung dieser Oper auf modernem Instrumentarium durch d'Indy
an der Schola cantorum Parisiensis) eine genaue historische Rekonstruktion
dieses Instrumentariums, in der er nach Gestalt, Spielweise und Klang dieser
Instrumente fragte und erläuterte, wie Monteverdi sie im Spielverlauf der
Oper zur Steigerung der musikalischen Seelenschilderung der Protagonisten

einsetzte. Jacobsthal konnte sich dabei auch auf die ersten Sammlungen
mit erhalten gebliebenen Originalinstrumenten stützen. Der nächste Schritt,
diese Instrumente bespielbar zu restaurieren oder sie nachzubauen, um dann
auf ihnen ältere Musikwerke in adäquater Spielweise wiederzugeben, stand
unmittelbar bevor.

Das Spiel auf alten Instrumenten oder der Gesang mit adäquaten Techniken
werden bei Jacobsthal nicht ausdrücklich thematisiert. Dennoch kann man
verfolgen, wie er einen zumindest indirekten Einfluss ausgeübt hat auf die
ersten Versuche, mittelalterliche, Renaissance- und Barock-Musik vokaliter und
auf alten Instrumenten nach alten Spiel- und Gesangsmanieren zu musizieren.
Wenn man Albert Schweitzers Autobiographie und sein Bach-Buch genau liest,
wird klar, dass er nicht nur in puncto Orgel, sondern generell dafür war, mit
jeglicher modernisierten (und das hieß für ihn damals romantisierten)
Aufführung alter Musik aufzuhören. Für das Choralvorspiel-Kapitel als Keimzelle
seines Bach-Buches konnte er sich bei seiner Auseinandersetzung mit Widor
nicht nur auf die Gebrüder Münch stützen, sondern sicher auch auf das, was
er bei Jacobsthal gelernt hatte, dem er, wie er selber sagte, viel zu verdanken
habe, und zwar nicht nur an „reinem Kontrapunkt"24, sondern auch an der
Interpretation der Bachschen Art musikalisch „malender" Textauslegung in
den Choralvorspielen.

Eine weitere Möglichkeit, Spuren einer indirekten Nachwirkung Jacobsthals
aufzuweisen, sind drei legendär gewordene Konzerte in den zwanziger Jahren
des 20. Jahrhunderts mit mittelalterlicher Musik. Sicher führt keine direkte

Linie von Jacobsthal zu der ideologisch verbrämten Art, in der Wilibald
Gurlitt 1922 in den Altdeutschen Sälen der Karlsruher Kunsthalle mehrere
Konzerte mit noch ungedruckter mittelalterlicher Musik veranstaltete, aber
einer der anonymen Sänger war Heinrich Besseler, der kurz darauf einer der
wichtigsten Göttinger Schüler Ludwigs werden sollte. Die unerhört belehrend-
vielwissende und positive Rezension, die Friedrich Ludwig in der von
Alfred Einstein redigierten Zeitschrift für Musikwissenschaft diesen Konzerten
(für die er auch manchen Hilfsdienst bei Repertoire und modalrhythmischer
Übertragung geleistet hatte) angedeihen ließ, spricht für die unmittelbare
Einflussnahme dieses manchmal nur vermeintlich auf Jacobsthals Schultern

24 Schweitzer, Aus meinem Leben (wie Anm. 5), 18



144 Peter Sühring

ruhenden Gelehrten auf die praktische Realisierung mittelalterlicher Musik
mit damaligen Mitteln.25 Die zweite Serie veranstaltete Gurlitt dann 1924 in
der Hamburger Musikhalle mit ähnlichen Verherrlichungen eines
mittelalterlichen Gemeinschaftsordos, von Besseler entsprechend in seiner Rezension
positiv rezensiert und erläutert.26

Mit der dritten Serie betreten wir Schweizer und Basler Terrain, denn die
1927, sechs Jahre vor Gründung der Schola Cantorum Basiliensis, in Zürich,
Bern und im musikwissenschaftlichen Seminar in Basel veranstalteten
mittelalterlichen Konzerte wurden von Jacques Handschin nicht nur moderiert,
sondern auch vorbereitet. Er ließ sich zwar in Repertoire- und Übertragungsfragen

von Ludwig beraten, konnte sich aber in seinem Bericht in der Zeitschrift
für Musikwissenschaft einer ketzerischen Bemerkung nicht enthalten: „Bei der
dominierenden Stellung, die die ,Modaltheorie' heute einnimmt, bedarf es wohl
einer Rechtfertigung, wenn in unserer Übertragung der Silbenrhythmus nicht
einem der drei ersten Modi untergeordnet ist".27 Der an diesen Aufführungen
beteiligte junge Sänger Arnold Geering spielte bald beim Gründungsprozess
der SCB eine entscheidende Rolle als Berater Paul Sachers, wie ich einem
Bericht von Martin Kirnbauer entnehmen konnte.28 Jacques Handschin war
es auch, der unentwegt auf Jacobsthals unerledigte Fragestellungen verwies,
sogar 1937 seinen Nachlass in Berlin einsah und ihn neben Spitta für einen
der beiden Begründer der neueren deutschen Musikwissenschaft hielt.29 Und
Handschin stand - da schließt sich der Kreis - stets dem von Paul Sacher
gegründeten Basler Kammerorchester zur Seite, wenn es um Aufführungen
alter und neuer Musik ging.

Das Unglück von Jacobsthals Forscherleben war, dass er mit vielem nicht
fertig wurde und zwar nicht aus mangelnder Vitalität, sondern aus Askese und
falsch verstandener Opferbereitschaft für die Wissenschaft. Vielleicht hätte er
öfter mal spazieren gehen sollen, anstatt von seinen Forschungen sogar noch
zu träumen - was ihm allerdings einmal eine traumhafte Lösung, die mit
rationalistischen Methoden im Wachzustand nicht zu finden gewesen wäre,
zuspielte.30 Vielleicht ist es aber auch gut so, dass wir - nach Spittas Dictum
- auf Jacobsthal so lange warten mussten, denn: wenn die großen Irrtümer
verbraucht sind, haben wir die kleinen Wahrheiten als gute Gesellschafter.

25 Vgl. Friedrich Ludwig, „Musik des Mittelalters in der Badischen Kunsthalle Karlsruhe,
24.-26. September 1922", in: Zeitschrift für Musikwissenschaft 5 (1922/23), 434-460.

26 Vgl. Heinrich Besseler, „Musik des Mittelalters in der Hamburger Musikhalle, 1.-8. April
1924", in: Zeitschrift für Musikwissenschaft 7 (1924/25), 42-54.

27 Siehe Jacques Handschin, „Die mittelalterlichen Aufführungen in Zürich, Bern und Basel",
in: ZfM 10 (1927/28), 8-22.

28 Siehe Martin Kirnbauer, „Paul Sacher und die alte Musik", in: Paul Sacher - Facetten einer
Musikerpersönlichkeit, hg. von Ulrich Mosch, Mainz u.a. 2006, 48.

29 Siehe Jacques Handschin, „Die Modaltheorie und Carl Appels Ausgabe der Gesaenge von
Bernart de Ventadorn", in: Medium ZEvum 4 (1935), 69.

30 Worin die Lösung einer ungenannten Frage aus der Alterationsproblematik bestand, lässt
sich heute anhand der Erzählung Erwin Jacobsthals leider nicht mehr ausfindig machen.



145

„TOUT LE MONDE CONNAÎT LA SCHOLA" - EINE SPURENSUCHE
ZUR VORGESCHICHTE DER SCHOLA CANTORUM BASILIENSIS

von Martin Kirnbauer

Tout le monde connaît la Schola. Mais certains ignorent tout de ce qu'elle est réellement,

et ne l'entrevoient qu'à travers les lorgnettes déformantes de la légende.1

Die ,Schola', von der in dem Zitat die Rede ist, ist nicht die Schola Cantorum
Basiliensis, sondern eines ihrer konkreten Vorbilder, die bereits Ende des
19. Jahrhunderts in Paris gegründete Schola Cantorum. Aber auch in Bezug
auf die Basler Institution kann nach 75 Jahren Geschichte ein leicht verzerrter
Blick konstatiert werden, vor allem, was ihre Vor- und Frühgeschichte betrifft.
Zwar wurde diese von Wulf Arlt in seinem materialreichen Beitrag „Zur Idee
und zur Geschichte eines ,Lehr- und Forschungsinstituts für alte Musik'"/
der zum 50. Jubiläum der Schola 1983 publiziert wurde, erstmals gründlich
aufgearbeitet. Seither sind aber verschiedene neue Materialien zugänglich
geworden, die eine erneute Betrachtung ihrer Gründungsgeschichte lohnen. Dazu
zählt unter anderem der Nachlaß von Ina Lohr (1903-1983), deren Rolle bei der
Gründung bislang wohl eher unterschätzt wurde,3 oder auch der inzwischen
zur Verfügung stehende Briefwechsel zwischen Paul Sacher (1906-1999) und
einigen der seinerzeit Beteiligten. Zudem blieb eine Reihe von Fragen,
insbesondere nach der Herkunft der Idee, eine solche Schule überhaupt zu gründen,
bislang unbeantwortet. Zwar halten auch die neuen Materialien keine klaren
Antworten bereit, sie erhellen aber den Kontext und schärfen die Konturen
der 1933 gegründeten Schule.

Der folgende Beitrag widmet sich in einem ersten Abschnitt den Ereignissen
rund um die Gründung der Schola Cantorum Basiliensis (im Folgenden SCB),
die in die Zeit vor der Aufnahme des Schulbetriebs im November 1933 fallen.
Ein zweiter Abschnitt lenkt die Aufmerksamkeit auf alternative Modelle eines
Umgangs mit Alter Musik, die seinerzeit möglich gewesen wären, aber nicht
verfolgt wurden. Hier kommt ein anderer potentieller Protagonist in den Blick,
Jacques Handschin (1886-1955), der aber anscheinend nicht in den durchweg
jungen Gründungskreis um Paul Sacher paßte.

1 Vincent d'Indy e.a., La Schola Cantorum, son histoire depuis sa fondation jusqu'en 1925,
Paris 1927 (der zitierte Passus findet sich im Vorwort von d'Indy).

2 Wulf Arlt, „Zur Idee und zur Geschichte eines ,Lehr- und Forschungsinstitutes für alte Musik'
in den Jahren 1933 bis 1970", in: Alte Musik - Praxis und Reflexion, hg. von Peter Reide-
meister & Veronika Gutmann, Winterthur 1983 Basler Jahrbuch für Historische Musikpraxis,

Sonderband zum 50. Jubiläum der Schola Cantorum Basiliensis), 29-76.
3 Vgl. Martin Kirnbauer, „Paul Sacher und die alte Musik", in: Ulrich Mosch (Hg.), Paul Sacher

- Facetten einer Musikerpersönlichkeit, Mainz 2006 Publikationen der Paul Sacher
Stiftung 11), 25-56, bes. 38-49.



146 Martin Kirnbauer

Das früheste bislang bekannte Dokument zur Gründung der SCB stellt ein
„I. Entwurf" vom 22. September 1932 dar, der in das eigentliche Programm
vom 30. November 1932 mündete; diesen oft zitierten Text publizierte Wulf
Arlt seinerzeit als ein „bemerkenswertes Dokument historischer Musikpraxis".4
Tatsächlich muß aber die Idee zur Gründung eines „künstlerisch-wissenschaftlichen

Lehr- &. Forschungsinstitutes für alte Musik"5 schon mindestens im
vorangehenden Sommer weit gediehen gewesen sein. So schließt Walter Nef
(1910-2006), Neffe des seinerzeitigen Basler Ordinarius für Musikwissenschaft
Karl Nef, einen Brief an Paul Sacher am 26. August 1932 mit dem Satz: „Ich
bin gespannt auf die neusten Nachrichten über die Schola."6 Demnach waren
schon im August 1932 Idee und Name vorhanden, und Sacher hatte mit dem

um vier fahre jüngeren Nef darüber offenbar ausführlicher gesprochen.
Walter Nef hatte in diesen Jahren Studienaufenthalte in Berlin und Paris

absolviert: In Briefen an Sacher berichtete er beispielsweise begeistert aus Paris
von den Veranstaltungen des Musikhistorikers André Pirro (1869-1943), der
im Anschluß an seine Vorlesungen jeweils eine „conférence technique" mit
praktischen Übungen abhielt, und er bewundert dessen ungeheure Kenntnisse
„in der alten Musik". Entsprechende Interessen und Kenntnisse des französischen

Musikwissenschaftlers datieren aus Pirros Zeit als Gründungsmitglied
und Lehrer der Pariser Schola Cantorum (dazu unten). Wohl nicht zuletzt auf
diese Studienaufenthalte Walter Nefs läßt sich die Kenntnis von „anderen
Schulen" zurückführen, die in den Gründungsdokumenten der SCB genannt
werden: Neben der Pariser Schola Cantorum wird dort auch die von Hans-
Joachim Moser (1889-1967) geleitete Staatliche Akademie für Kirchen- und
Schulmusik in Berlin erwähnt.7

In weiteren Briefen orientiert Sacher Nef über den Fortgang des Projektes:
Am 2. September 1932 schreibt er, er habe „betr. Schola" mit den meisten
Leuten bereits gesprochen, „und von allen, hauptsächlich auch von Geering
und Meili begeisterte Zustimmung und Zusage erhalten."8 Arnold Geering
(1902-1982), zu dem Zeitpunkt als Sänger und Gesangslehrer tätig und zwei
Jahre zuvor in Basel mit einer Arbeit über Vokalmusik in der Schweiz zur
Zeit der Reformation in Musikwissenschaft promoviert, sowie der Sänger
Max Meili (1899-1970) gehörten dann auch zum Lehrpersonal für Gesang der

4 Arlt, „Zur Idee und zur Geschichte" (wie Anm. 2), 36-39.
5 So die Formulierung des Entwurfs; im Exemplar im Nachlaß Ina Lohr (Paul Sacher Stiftung

Basel - im Folgenden nachgewiesen als: PSS - IL 22-6) handschriftlich korrigiert in „For-
schungs- und Lehrinstitut".

6 Korrespondenz von Paul Sacher (in der PSS), Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember 1932, W. Nef,
26. August 1932.

7 „Moser Berlin. Sc Cant. Paris", marginale Ergänzung im „I. Entwurf" im Exemplar im Nachlaß
Ina Lohr. - Briefe von W. Nef in der Korrespondenz P. Sacher, Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember
1932. - Zu korrigieren ist die Formulierung in Kirnbauer, „Paul Sacher und die alte Musik",
48, nach der Moser im Entwurf „als Lehrer für eine Vielzahl von Fächern figurierte":
Tatsächlich war er nur für Schulmusik vorgesehen, für die anderen Fächer aber war an den Basler

Dirigenten, Komponisten und Theorielehrer Rudolf Moser (1892-1960) gedacht worden.
8 Korrespondenz P. Sacher, Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember 1932, W. Nef, 2. September 1932.



eine Spurensuche zur Vorgeschichte der SCB 147

ersten Stunde, Geering anfangs auch für das die praktische Ausrichtung der
SCB bezeichnende Fach „Bibliographie der Neuausgaben".9 Der genannte erste
programmatische Entwurf entstand offenbar in den kommenden drei Wochen.
Dann nämlich kam es zu einem Treffen von Paul Sacher mit Geering und Ina
Lohr, die Sacher seit dem Frühsommer 1930 als „musikalische Assistentin"
für sein Kammerorchester zur Seite stand.10

Ina Lohr ist wohl als diejenige Person innerhalb der Gründungsgeneration der
SCB anzusehen, die die profundesten Kenntnisse in Alter Musik mitbrachte und
Sacher ein Leben lang musikalisch beriet. Sie hatte sich schon während ihres
Amsterdamer Studiums für mittelalterliche Musik (vor allem für den Choral)
und für Vokalmusik des 15. und 16. Jahrhunderts begeistert und dort auch an
entsprechenden Aufführungen des Chorleiters Hubert Cuypers (1873-1960)
mitgewirkt. Über Cuypers lernte sie auch den Musikwissenschaftler Charles
van den Borren (1874-1966) kennen, der - wie Ina Lohr einmal schrieb - „ähnliche

Interessen hatte wie wir einige Jahre nachher: alte Musik nicht nur
analysieren und besprechen, sondern auch zum Klingen bringen".11 Daß dies
keine leere Formel war, zeigt die Gründung von „Pro Musica Antiqua" 1932 in
Brüssel, ein Ensemble für Musik des Mittelalters und der Renaissance, durch
den Schwiegersohn van den Borrens, Safford Cape (1906-1973).12

Auskunft über das Treffen zwischen Sacher, Geering und Lohr gibt ein Brief,
den Geering, der beauftragt wurde, den nicht in Basel weilenden Walter Nef
über das Treffen und seine Ergebnisse zu informieren, an diesen sandte:

Paul Sacher hat am vergangenen Freitag Frl. Ina Lohr und mich zu sich berufen,
zu einer Besprechung seines Planes für ein Exposé über Zweck und Programm
seiner Schule [,..]13

Der Brief wurde am 26. September geschrieben, das war ein Montag, der
genannte „vergangene Freitag" war demnach der 23. September, nur ein Tag nach
der Datierung des „I. Entwurfs" (vom 22. September) - der demnach für dieses
Treffen bereits vorgelegen haben müßte. Es stellt sich die Frage, wer diesen
Entwurf formuliert hat: kaum Paul Sacher im Alleingang. Gab es vorher Treffen
(etwa mit Ina Lohr oder anderen), bei denen der Text konzipiert und formuliert
wurde? Das wäre typisch für Sachers unilaterale Führungsstrategie, jeweils in
Einzelgesprächen zu agieren, partiell zu delegieren und den Informationsfluß
auf seine Person zu konzentrieren. Zumindest in diesem Sinne wäre die
Formulierung Geerings, der von „Sachers Schule" spricht, sicher korrekt.

9 (undat.) Prospekt der SCB für das 1. Schuljahr 1933/34.
10 Kirnbauer, „Paul Sacher und die alte Musik" (wie Anm. 3), 39.
11 Undatierter Brief (nach 1973] an P. Sacher (Slg. Ina Lohr); vgl. Kirnbauer, „Paul Sacher und

die alte Musik" (wie Anm. 3), 38.
19 Dieter Gutknecht, Studien zur Geschichte der Aufführungspraxis Alter Musik. Ein Überblick

vom Beginn des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, Köln 1993, 210f.
13 Universitätsbibliothek Basel, Nachlaß Karl Nef, A. Geering an K. Nef, 26. September (dort

auch die folgenden Zitate).



148 Martin Kirnbauer

Weiter orientiert Geering in dem Schreiben an Nef über Organisatorisches:
So soll es zwei Vorstände für die Leitung der Schule geben, einen
„administrativ-finanziellen" und einen „wissenschaftlich-künstlerischen", beide unter
der „Oberleitung des Direktors". Diese Position übernehme Paul Sacher, die
wissenschaftlich-künstlerische Leitung sollen sich Lohr, Geering und Nef
teilen. Thema ist auch der Name der geplanten Schule (Schola Cantorum):

Der lat. Titel ist die genaueste Bezeichnung, weckt aber unerwünschte
Assoziationen und könnte von katholischer Seite angefochten werden. Es sind weitere
Möglichkeiten zu suchen und zu prüfen.

Wiederum einige Wochen später, am 16. Oktober 1932, die Diskussion um
den Namen war offenbar noch nicht abgeschlossen, schreibt Geering deswegen

an Sacher:

In Bezug auf den Namen ist vielleicht zu erwägen, ob man der Definition des

Isidor de Sevilla gerechter werden könnte, wenn man im Titel der Schule beides,
sowohl das „cantare" als das „sonare" erwähnen würde, etwa „Schola Cantorum
Sonatorumque Basiliensis". Das spätere Mittelalter hat ja allerdings unter dem
Einfluss der Kirche und ihrer Chöre den Gebrauch von „cantare" auch auf das

Spielen auf Instrumenten ausgedehnt. Meine Spitzfindigkeit möchte ich nur
deshalb noch zur Sprache bringen, weil mit der Erwähnung der Sonatoren zugleich
der Wille unserer Schule zu etwas neuem noch nicht dagewesenem bekundet und
jede Verwechslung mit bestehenden konfessionellen Einrichtungen zum Vornherein
vermieden werden könnte.14

Der vorgeschlagene Name „Schola Cantorum Sonatorumque Basiliensis" blieb
der Schule glücklicherweise erspart. Die befürchteten Einwände „von
katholischer Seite" wie die „unerwünschten Assoziationen" beziehen sich auf die
Namensgleichheit und damit Verwechslungsgefahr mit einer seinerzeit bereits
bestehenden Institution, der Schola Cantorum in Paris. Sie war nicht nur im
Namen ein Vorbild für die Basler Neugründung (inklusive der bis heute
irritierenden orthographischen Schwäche', nach der „Schola" mit ,h' und nicht
klassisch korrekt ohne dieses geschrieben wird).

Die Pariser Schola Cantorum, gegründet Ende des 19. Jahrhunderts von
Charles Bordes (1863-1909), Alexandre Guilmant (1837-1911) und Vincent
d'Indy (1851-1931), ging vom Projekt einer „restitution des chefs-d'œuvre
musicaux religieux" aus.15 Es entwickelte sich eine einflußreiche Institution

mit vielfältigen Aktivitäten: Aufführungen ,alter Musik' (wie eine Serie
von Bach-Kantaten, gefeierten Wiederaufführungen von Opern Monteverdis
und Rameaus usw.), eine ,Ecole de chant liturgique et de musique religieuse'
(bezogen auf Gregorianik und Vokalmusik im Stile Palestrinas) wie auch

14 Korrespondenz P. Sacher, Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember, A. Geering, 16. Oktober 1932.
15 Vgl. hierzu Vincent d'Indy e.a., La Schola Cantorum (wie Anm. 1|; Louis Laloy, La Musique

Retrouvée 1902-1927, Paris 1928 Le Roseau d'Or 27), insbes. 68-92; Jean & Francine Maillard,

Vincent d'Indy. Le maître et sa musique, la Schola Cantorum, Paris 1994.



eine Spurensuche zur Vorgeschichte der SCB 149

eine normale Musikschule (inklusive Kompositionsklassen), Konzertreihen,
Editionen ,alter Musik" und die Publikation einer im damaligen Verständnis
wissenschaftlichen Zeitschrift. Hier sind bereits fast alle Elemente vorhanden,
die sich dann auch in dem Projekt der SCB wiederfinden. Zentral war in Paris
aber der Einsatz für die Restauration der katholischen Kirchenmusik unter
dem wenig differenzierten Schlagwort „Gregorianik" - und vor allem damit
wurde der Name verbunden.

Da es auch Ableger der Pariser Schola Cantorum in der Westschweiz gab,
war das Unbehagen an dem Namen ,Schola Cantorum' für das Basler Projekt
nicht unberechtigt. Letztlich bleibt es ein Rätsel, daß sich dieser ,belastete'
Name im durch und durch reformierten Basel dennoch durchsetzen konnte.
In einem Brief vom 22. September 1932, also einen Tag vor dem berichteten
wichtigen Treffen von Sacher, Geering und Lohr, schrieb Sacher an August
Wenzinger (1905-1996), zu der Zeit als Cellist in Bremen lebend:

Lieber August,
Ein Plan, der mich schon lange bewegt, kann nun vielleicht in absehbarer Zeit
Wirklichkeit werden. Ich möchte nämlich eine Schule für alte Musik gründen,
an der Wissenschaftler und Künstler Hand in Hand den Problemen, die uns alle
beschäftigen, zu Leibe rücken. Mein Gedankengang ist ungefähr folgender: Das
riesige von der Musikwissenschaft zu Tage geförderte Material kann praktisch
nur schlecht zu klingendem Leben erweckt werden, da die Musikwissenschaftler,
wenn sie selber solche Versuche unternehmen, gewöhnlich ohne das musikalischtechnisch

nötige Rüstzeug ans Werk gehen, und da umgekehrt den meisten ausübenden

Künstlern, wenn sie für alte Musik überhaupt Interesse haben, die immerhin
notwendigen historischen Kenntnisse fehlen. Die „Schola Cantorum Basiliensis"
müsste demnach den Untertitel tragen: Künstlerisch-wissenschaftliches Lehr- und
Forschungsinstitut für alte Musik. Das klingt scheusslich und soll wenn möglich
auch nie in dieser Formulierung gedruckt werden. Es drückt aber am ehesten in
Kürze das, was ich meine, aus. [...]16

„Das klingt scheußlich" und sollte so nie gedruckt werden - wie wir heute
wissen, muß diese Einschätzung Sachers in den folgenden Wochen gründlich
korrigiert worden sein und die Schule trug diesen Namen dann während des

folgenden halben Jahrhunderts. Die Arbeit an dem Entwurf ging weiter, er
zirkulierte zwischen den Beteiligten und wurde in Besprechungen ausgearbeitet.

Ende Oktober 1932 sendet Sacher „die vorläufig endgültige Fassung"
des Exposés an Walter Nef, die „endgültige Fassung" solle „in den nächsten
Tagen [...] gemeinsam mit Ina Lohr und Arnold Geering" redigiert werden.17
In einem bezeichnenden „P.S." ergänzt Sacher:

16 Korrespondenz P. Sacher, Ordner Str-Z bis 31. Dezember 1932, A. Wenzinger, 22. September
1932.

17 Universitätsbibliothek Basel, Nachlaß Karl Nef, P. Sacher an K. Nef, 26. Oktober 1932 (dort
auch das folgende Zitat).



150 Martin Kirnbauer

Ich bitte Dich auch um die Freundlichkeit diesen Entwurf Deinem Onkel vorzulesen

und ihn um seine Kritik zu bitten.

Der Basler Ordinarius Karl Nef (1873-1935), bei dem alle bislang genannten
Beteiligten studierten bzw. studiert hatten, wurde demnach spätestens zu
diesem Zeitpunkt ins Vertrauen gezogen. Diese Rolle im Hintergrund wird
bestätigt durch seine Charakterisierung als „Mentor" Sachers und Lohrs, und
als „Lehrer, der ein väterliches Verständnis auch für die merkwürdigsten Pläne
seiner Studenten aufbrachte" (so Ina Lohr im Rückblick).18

Tatsächlich laufen im damaligen Musikwissenschaftlichen Seminar der
Universität Basel einige Fäden zusammen, aus denen das Projekt Schola
Cantorum Basiliensis geknüpft wurde: Die Gründergruppe bestand fast
ausschließlich aus Studenten bzw. studentischen Besuchern der Veranstaltungen
Nefs, insbesondere auch von dessen Collegium musicum, eines vorwiegend
aus Studenten zusammengesetzten Ensembles, das zum Zweck praktischer
Aufführungsversuche gegründet worden war.19 Hintergrund war nicht nur das

Interesse Nefs an solchen Musiziervereinigungen (er hatte 1896 in Leipzig
über Collegia musica in der Schweiz im 17. und 18. Jahrhundert promoviert),
sondern vielmehr noch die Notwendigkeit, vor dem allgemeinen Aufkommen
der Schallplatte auch „alte Musik" den Studierenden klanglich näherzubringen
und erfahrbar zu machen (ähnliches gab es auch im benachbarten Freiburg/
Brsg. oder in Leipzig).20 Allerdings, gerade auf solche „musikwissenschaftlichen"
Aufführungsversuche bezieht sich wohl auch Sachers zitierte Bemerkung, den
Musikwissenschaftlern fehle gewöhnlich „das musikalisch-technisch nötige
Rüstzeug", während den meisten ausübenden Künstlern entweder das Interesse
für alte Musik überhaupt oder aber die notwendigen historischen Kenntnisse
fehlten.

Aus dieser Situation am Basler Musikwissenschaftlichen Seminar ergibt
sich auch, daß alle ,Väter und Mütter' der SCB etwa gleich alt waren (knapp
unter 30 Jahre), mit Ausnahme eben von Karl Nef, dem väterlichen Mentor.
Betrachtet man aber diese Reihe, dann fällt auch das Fehlen eines Namens auf,
der hier ebenfalls hätte erscheinen können: Jacques Handschin (1886-1955).
Offenbar hatte Sacher auch ihn, seit 1930 außerordentlicher Professor in Basel
und daneben Organist in Zürich, im Vorfeld kontaktiert. Einen konkreten
Anhaltspunkt für eine Anfrage an Handschin liefert ein undatierter Antwortbrief

Handschins an Paul Sacher, der sich allerdings unter Schreiben zwischen
April und November 1932 eingeordnet findet. Darin heißt es:

Natürlich ist mir Ihr Plan inzwischen im Kopfe herumgegangen. Zu etlichen
Einzelheiten gäbe es Fragen; aber die Hauptsache: sosehr man eine solche Sache

18 Undatierter Brief (nach 1973] an Paul Sacher (Slg. Ina Lohr); vgl. Kirnbauer, „Paul Sacher und
die alte Musik" (wie Anm. 3), 34.

19 Kirnbauer, „Paul Sacher und die alte Musik" (wie Anm. 3), 33.
20 Vgl. Gutknecht, Studien zur Geschichte der Aufführungspraxis (wie Anm. 12), 242-3.



eine Spurensuche zur Vorgeschichte der SCB 151

in Existenz sehen möchte, wäre es nicht vorsichtiger, es fände zunächst unter dem
„Deckmantel" des K.O. [Kammerorchester] statt als unter einer neuen Firma?21

Bei dem genannten „Plan" könnte es sich um die vorgesehene Schule handeln,
die Handschin eher als ,Ableger' des von Sacher gegründeten und geleiteten
Basler Kammerorchesters sieht. In jedem Fall spricht hieraus keine „begeisterte
Zustimmung", die Sacher bei allen seinen Basler Gesprächspartnern erhalten
haben will, sondern es zeigen sich vielmehr Bedenken, die viel grundlegender
waren.

Bekanntlich fehlt Handschin dann auch im Kollegium der SCB und sein
Bericht über das erste Arbeitsjahr der Schule von 1934 läßt eine deutliche
Distanz zur neuen Schule erkennen:

Diese Konzerte [gemeint sind drei Konzerte der SCB im Juni 1934 zum Abschluß
des ersten Studienjahres - MK] fanden lebhaften Zuspruch und waren dazu angetan,
der tapferen jungen Schar, die das Banner der Schola Cantorum Basiliensis trägt,
neue Sympathien zu gewinnen. Das Eigene dieser Vereinigung besteht darin, daß
sie aus für die alte Kunst begeisterten Musikern besteht, die zugleich
musikwissenschaftlich gebildet, teilweise sogar daneben Musikwissenschaftler sind; und
wenn auch der Untertitel „Lehr- und Forschungs-Institut für alte Musik", den sie
sich gibt, angesichts ihrer vorwiegend praktischen Zielsetzung nicht ganz
angemessen erscheint, wollen wir uns wenigstens freuen über die sich darin äußernde
Sympathie für unsere knöcherne alte Dame, die Forschung, der mit heißer Liebe
zu dienen ja nur Sache einiger Sonderlinge ist. Die Sympathie ist von beiden Seiten
nur zu begründet, bietet doch die Forschung die Voraussetzung einer praktischen
Wiederbelebung, und ist doch die Wiederbelebung eine Art experimenteller
Erweiterung unseres historischen Weltbildes!22

Charakterisierungen wie „tapfere junge Schar", „für die alte Kunst begeisterte
Musiker, die zugleich musikwissenschaftlich gebildet, teilweise sogar daneben
Musikwissenschaftler sind", wirken deklassierend, in jedem Fall distanzierend.

Dies war von Handschin ziemlich sicher auch so gemeint, hatte er doch
zu diesem Zeitpunkt eine ganz andere Vorstellung vom Verhältnis zwischen
Musikwissenschaft und Praxis und damit von den Möglichkeiten und Grenzen
einer Beschäftigung mit alter Musik entwickelt. Schon allein deshalb mußte
er dem etwas naiven Enthusiasmus der um eine Generation Jüngeren skeptisch
gegenüber stehen, Wissenschaft und Praxis zu verbinden.

Jacques Handschin, 1886 als Sproß einer Schweizer Familie in Moskau geboren,

lebte und wirkte seit 1909 in St. Petersburg. Zuvor hatte er verschiedene
Studien an den Universitäten Basel, München und Leipzig getrieben, dabei

21 Korrespondenz P. Sacher, Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember 1932, J. Handschin (undatiert!.
22 Acta Musicologica 6 (1934), 192 (Hervorhebungen original); teilweise zitiert bereits bei Arlt,

„Zur Idee und Geschichte" (wie Anm. 2), 51.



152 Martin Kirnbauer

aber vor allem seine Ausbildung als Konzert-Organist bei den berühmtesten
Organisten seiner Zeit verfolgt: bei Max Reger in München, Karl Straube in
Leipzig und Charles-Marie Widor in Paris. 1909 wird er Dozent für Orgel am
Konservatorium in St. Petersburg, 1914 dort zum ordentlichen Professor
ernannt. Daneben aber beginnt er eine bis vor kurzem kaum bekannte - und in
ihrem Umfang auch nicht vermutete - journalistische Tätigkeit: Er schreibt
Konzertkritiken und Berichte über die musikalische Welt in verschiedenen,
vor allem in St. Petersburger Zeitungen.23

Handschin, der mit Ausnahme vielleicht des Besuches einiger Vorlesungen
von Nef in Basel und von Hugo Riemann in Leipzig nie Musikwissenschaft
studiert hatte, zeigt sich in diesen Texten als neugieriger und eloquenter
Journalist, der die Musik und das Musikleben seiner Zeit aufmerksam verfolgt.
Als zugleich ausübender Künstler trug er sogar zu seiner Gestalt bei, indem er
etwa 1910 nach eigener Aussage der „Bach-Bewegung" beitrat und darin ,das
Heil der musikalischen Welt' („le salut du monde musical") sah, sowie 1915
einen Zyklus mit der Aufführung aller Orgelwerke Bachs initierte.24

So registrierte er auch begeistert die Anfänge einer historischen Aufführungspraxis,

wie er sie in Konzerten mit Henri Casadesus und seinem Ensemble
(„Société de concerts des instruments anciens Henri Casadesus") und der
Cembalistin Wanda Ländowska erleben konnte, und ihm waren die
entsprechenden Aktivitäten in anderen europäischen Ländern bekannt. 1913 berichtet
er in Zusammenhang eines Vokalkonzertes mit „niederländischen Meistern
des reinen Chorstils" (wie Dufay, Josquin, Lasso und Palestrina):

In Paris wurde 1896 die Schola cantorum begründet, eine zugleich pädagogische,
wissenschaftliche und ausübende Anstalt mit der ausgesprochenen Absicht, der
alten Musik im modernen Leben zu der ihr gebührenden Stellung zu verhelfen.
Glückliche Pariser, die ihr die Möglichkeit habt, alle die Meisterwerke, die anderen
verschlossen sind, in euch aufzunehmen! Eure moderne Musik zeugt mehr und mehr
von diesem wohltätigen Einfluß. Wir in Petersburg müssen uns mit gelegentlichen
Brocken begnügen. Zugleich sei aber auch der ermutigende Wunsch ausgesprochen,

daß solche Versuche öfter und systematisch unternommen werden.25

23 Siehe vorläufig Janna Kniazeva, „Der Musikhistoriker Jacques Handschin auf dem Wege zur
(Musik-)Wissenschaft", in: Schweizer fahrbuch für Musikwissenschaft 24 (2004), 179-217.
Zu den neu entdeckten Texten: Jacques Handschin in Russland. Die neu aufgefundenen
Texte, kommentiert und ediert von Janna Kniazeva im Auftrag der Schweizerischen
Musikforschenden Gesellschaft, Ortsgruppe Basel (Redaktion Martin Kirnbauerund Ulrich Mosch,
Übersetzung Andreas Wehrmeyer), Basel Resonanzen - Basler Schriften zur Alten und
Neuen Musik 1) [im Druck].

24 Jacques Handschin, „Jean-Sébastien Bach et le XIXe siècle", in: La revue internationale de
Musique 8 (1950), 157-64, 163; zit. bei Michael Maier, Jacques Handschins „Toncharakter".
Zu den Bedingungen seiner Entstehung, Stuttgart 1991 Beihefte zum Archiv für
Musikwissenschaft 31) [zugl. Diss Freiburg/Brsg. 1988], 13.

25 Jacques Handschin, „Jubiläumskonzert des Chores A. Archangelski", in: St. Petersbuger Zei¬

tung 1913, Nr. 30, 30. Januar (12. Februar), 3.



eine Spurensuche zur Vorgeschichte der SCB 153

Die Arbeit der Pariser Schola Cantoium kannte Handschin aus eigener
Anschauung, hatte er in Paris ja bei Widor studiert. Sein Interesse an Alter Musik
erstreckte sich in jenen Jahren nicht nur auf den Besuch von entsprechenden
Konzerten und Aufführungen von Bachs Orgelwerk, sie reichten wesentlich
weiter. Zu nennen ist hier etwa sein Engagement für die Zeitschrift „Der
musikalische Zeitgenosse" [Muzykal'nyj sovremennik], die anfangs der 1910er
Jahre in St. Petersburg „als fortschrittliches Organ zu Fragen der Musikkunst"
konzipiert wurde.26 Teil des Programms dieser Zeitschrift in russischer Sprache

waren auch Editionen und öffentliche Vorlesungen, Gesprächskreise und
Konzerte, zudem wurde ein eigenes Streichquartett unterhalten. Diese teils
wissenschaftlichen, teils musikpraktischen Aktivitäten erstreckten sich wie
in der Pariser Schola Cantoium auch auf Alte Musik. So war in der Saison
1915/16 eine Aufführung von Monteverdis Orfeo vorgesehen, der Ausbruch
des Krieges verhinderte dieses Unternehmen aber ebenso wie das bereits für
1914 angekündigte Erscheinen der Zeitschrift. In diesem umfassenden Projekt

finden sich bereits gewisse Anklänge an die Arbeit der Schola cantoium
(der in Paris wie später der in Basel): mit der Idee einer Publikation und der
Aufführung alter Musik wie auch der Vermittlung. Und der damals kaum
dreißigjährige Handschin war voller Enthusiasmus dabei.

Noch pointierter wird dieses besondere Interesse in einem etwas späteren
Projekt Handschins. Durch die Revolution veränderte sich die musikalische
Landschaft in Petrograd, wie St. Petersburg inzwischen hieß, markant. Handschin

wurde im Herbst 1918 in den „Verband der Kunstschaffenden"
aufgenommen, im Februar 1919 erfolgte an ihn das Angebot, in der Musikabteilung
des Volkskommisariats für Bildung mitzuarbeiten (,Narkompross', mit einer
zugeordneten Musikabteilung ,Muzo').27 Handschin übernahm dort die
Leitung einer Unterabteilung, die „Wissenschaftlich-theoretische Sektion der
Akademischen Unterabteilung der Musikabteilung des Volkskommisariats für
Bildung" (daneben gab es die Abteilungen Musikverlag, musikalische Bildung
und Konzerte) und er war dort auch für eine wissenschaftliche Zeitschrift
zuständig („Nachrichten der wissenschaftlich-theoretischen Unterabteilung
der Musikabteilung des Volkskommisariats für Bildung"). Bemerkenswert im
Zusammenhang mit Alter Musik und zu Handschins Verständnis von
musikalischer Praxis und Wissenschaft ist sein dort publizierter „Entwurf des

Reglements für die Akademische Unterabteilung". Darin heißt es:

Die Methoden der Musikgeschichte haben sich hinreichend herausgebildet. [...] Nur
in methodischer Hinsicht bedarf die Musikgeschichte einer gewissen Ergänzung.
Die Musikgeschichte war daran gewöhnt, sich ihrem Material eher abstrakt-formal

26 Siehe hierzu Kniazeva, Jacques Handschin in Russland (wie Anm. 23), Kap. VII „Zeit der

Veränderungen".
27 Siehe Jacques, Handschin, „Musikalisches aus Rußland", in: Basier Nachrichten 76 (1920),

Nr. 332 und 333 vom 6. August 1920; Wiederabdruck in Hans Oesch (Hg.), Gedenkschrift
Jacques Handschin. Aufsätze und Bibliographie, 263-/4. - Vgl. hierzu auch Kniazeva, „Der
Musikhistoriker Jacques Handschin" (wie Anm. 23), 185-94.



154 Martin Kirnbauer

als praktisch-künstlerisch zu nähern, und das schafft zwischen der Musik der
Vergangenheit und uns eine gewisse Trennwand. Um das Studium der vergangenen

Musik als erklingendes Phänomen zu fördern, veranstaltet die Akademische
Unterabteilung Vorführungen und ganze Kurse, die einzelnen Epochen der
Musikgeschichte gewidmet sind. [...] Hierbei muß der Schaffung eines echten Kaders
musikalischer Ausführender Aufmerksamkeit geschenkt werden, der in der Lage
sein sollte, sich soweit als nötig von den zeitgenössischen Ansätzen der Ausführung
loszusagen und in die Musik der Vergangenheit einzudringen.28

Die Rhetorik ist die der frühen Sowjet-Zeit, inhaltlich aber findet sich
wiederum eine Reihe „Schola-kompatibler" Ideen, formuliert aus der Perspektive
eines an der Wissenschaft interessierten Praktikers zuhanden einer neu zu
schaffenden Institution: die ,methodische Ergänzung' der Musikgeschichte
(gemeint ist Musikwissenschaft), die sich neu ,praktisch-künstlerisch' auch
mit alter Musik beschäftigen soll. Dieses „Studium der vergangenen Musik
als erklingendes Phänomen" ist wohl der zentrale und zukunftsträchtigste
Aspekt dieses Ansatzes. Die Umsetzung dieses ambitiösen Programmes in
Petrograd konnte Handschin aber nicht mehr weiterverfolgen.

Veranlaßt vor allem durch die schwierige wirtschaftliche Situation
entschloß er sich im Mai 1920 zur Übersiedelung in die Schweiz. Dort zwang
ihn die Sicherung des Lebensunterhaltes zur Annahme einer Organistenstelle
erst im St. Gallischen, dann in Zürich. Daneben erarbeitete er eine zweite
musikwissenschaftliche Dissertation (1921) - die erste war bei der Übersiedelung

in die Schweiz unter abenteuerlichen Umständen verloren gegangen
- und kurz darauf stellte er eine Habilitationsschrift fertig (1924), die seinen
internationalen Ruf als Mediaevist und Musikwissenschaftler begründeten.
Aber auch die in St. Petersburg/Petrograd entwickelten Ideen eines „Studiums
der vergangenen Musik als erklingendes Phänomen" verfolgte er weiter - nun
allerdings in entscheidend abgewandelter Form.

So veranstaltete Handschin im Mai 1927 drei Konzerte mit mittelalterlicher
Musik (in Zürich, Bern und Basel). In einem Aufsatz äußert sich Handschin
nicht über die genauen Hintergründe dieser bemerkenswerten Unternehmung -
der rein auf die Quellenlage und auf aufführungspraktische Entscheidungen
eingehende Bericht ist allerdings auch eine Art stumme Stellungnahme -, er
verweist nur allgemein auf das „Gegenwartsinteresse" dieser mittelalterlichen
Musik.29 Dieses konkrete „Gegenwartsinteresse", das bereits in Handschins
sehnsüchtigem Lob der Pariser Schola Cantorum von 1913 anklang, ist auch

28 Jacques Handschin, „Proekt polozenija ob Akademiceskom podotdele", in: Muzykal'nyi otdel
Narkomprossa. Izvestija akademiceskogo podotdela [Musikabteilung des Volkskommissariats

für Bildung. Nachrichten der akademischen Unterabteilung], Ausgabe 2, Petrograd 1921,
55-61, 56; zitiert auch bei Kniazeva, „Der Musikhistoriker Jacques Handschin", 194 (in
anderer Übersetzung, inklusive des Titels). - Siehe hierzu auch Kniazeva, Jacques Handschin
in Russland (wie Anm. 23), Kap. IX „Die letzten russischen Jahre. Der Weg in die Wissenschaft".

29 Jacques Handschin, „Die mittelalterlichen Aufführungen in Zürich, Bern und Basel", in:
Zeitschrift für Musikwissenschaft 10 (1927-28), 8-22.



eine Spurensuche zur Vorgeschichte der SCB 155

der Hintergrund seiner Einladung an Igor Strawinsky, ihm im Oktober 1930
in Basel Beispiele mittelalterlicher Musik vorzuführen.30

Diese Aktivitäten Handschins fanden vor und außerhalb des Kreises um
Paul Sacher statt (allein Arnold Geering als Sänger und August Wenzinger als
Gambenspieler wirkten auch bei den von Handschin veranstalteten Konzerten
mittelalterlicher Musik mit). Ihr musikalisches Zentrum war vielmehr der
Basler Sänger und Chorleiter Walter Sterk (1894-?), der mit seinem „Sterck-
schen Privatchor" auch eine Reihe etwa von „Bachaufführungen in originaler
Besetzung" veranstaltete.31 Handschins Aktivitäten standen vielmehr in
Konkurrenz zu denen Sachers, seine Interessen und Überzeugungen hinsichtlich
Alter Musik unterschieden sich deutlich.

Klar formuliert wird dieser Gegensatz in einer Auseinandersetzung um
einen Aufsatz, den Handschin zum Erwerb des Pleyel-Cembalos für das Basler
Kammer Orchester (BKO) von Paul Sacher verfaßte. Sacher hatte ihn um diesen
Beitrag gebeten, um für das „unter grossen Opfern" angeschaffte Instrument zu
werben: „Das Instrument erfreut sich leider in Basel keiner Beliebtheit und ist
absolut unpopulär", schreibt Sacher. Dies gelte auch bei den unterstützenden
Mitgliedern des BKO, „obwohl ja kein Zweifel bestehen kann, dass gerade ein
Kammerorchester, das vorwiegend alte Musik pflegt, in aller erster Linie ein
solches Instrument braucht."32 Als Sacher Handschins Beitrag erhält,33 bittet
er ihn noch um einen Zusatz: Er wäre Handschin „nur dankbar, wenn Sie

ev. noch einen Satz einfügen könnten, der die unbedingte Notwendigkeit des
Cembalos bei Aufführungen mit alter Musik betont".34 Handschins Antwort
auf dieses Ansinnen ist deutlich: Eine solche Aussage

würde mir etwas schwer fallen, weil dies doch nicht ganz meiner Meinung entspricht.
Ich habe meine Sympathie mit der Verwendung des Cembalos ausgesprochen und
mich bemüht, einige Einwürfe wegräumen zu helfen. Aber indem ich als Musiker
dem Cembaloklang mit begehrender Sympathie gegenüberstehe, indem ich seine
Verwendung als Historiker begrüsse, würde ich doch nicht so weit gehen, die
Verwendung dem Interpreten zur Vorschrift zu machen. Ich möchte hier ein wenig

30 Dokumentiert in den Briefen Handschins an Strawinsky (in der PSS), größtenteils ediert in:
V. P. Varunc (Hg.), I. Strawinsky, Perepiska s russkimi korrespondentami. Materialy k bio-
grafij, Moskau 1998-2003, insbes. Bd. III (2003), sowie nur partiell bei Robert Craft, Stravinsky:

Selected Correspondence Volume III, London: Faber &. Faber 1985, 133-8; siehe hierzu
Kniazeva, Jacques Handschin in Russland (wie Anm. 23), Kap. III „Musikkritiker". - Ein
erster Hinweis auf diese Einladung von Hans Jörg Jans im Ausstellungskatalog des Basler
Kunstmuseums Strawinsky - Sein Nachlass. Sein Bild, Basel 1984, 184.

31 Willi Schuh & Edgar Refardt, Musikerlexikon, Zürich o. J. [1939] Schweizer Musikbuch II),
194. - Ein begeisterter Bericht Handschins zu diesen Aufführungen findet sich in „Bach im
Wandel des Klangideals", in: Basler Nachrichten 89 (1933), Nr. 296 vom 28./29. Oktober
1933.

32 Korrespondenz P. Sacher, Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember 1932, J. Handschin, 16. Juli 1930.
33 Jacques Handschin, „Das Cembalo Pleyel des B.K.O.", in: Basler Kammer Orchester, IV. Jahres¬

bericht 1929/30, 6-9.
34 Korrespondenz P. Sacher, Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember 1932, J. Handschin, 24. August

1930 (Unterstreichung original).



156 Martin Kirnbauer

Relativist sein und die Sache in letzter Instanz dem künstlerischen Gewissen zur
Entscheidung überlassen. Gewiss, die Aufführungen alter Musik im 19. Jahrh. ohne
Cembalo waren weniger stilecht als die unseren; aber objektiverweise glaube ich,
dass „stilecht" nicht das einzige Kriterium ist, welches bei der Interpretation in
Frage kommt.35

Hier zeichnet sich eine Position ab, die später von Handschin mehrfach
ausgeführt wurde, etwa in seinem Beitrag mit dem provokanten Titel „Réflexions
dangereuse sur le renouveau de la musique ancienne" von 1938,36 oder im
Nachwort seiner berühmten Musikgeschichte von 1948.37 Dort formuliert er
im Abschnitt „Unser Verhältnis zur alten Musik" prägnant als „Moral":

Die „Moral", die wir aus alledem ziehen, ist diese. Wissenschaft und Kunst sind
verschiedene Dinge mit verschiedenen Zielsetzungen, mögen sie auch in einer
transzendenten Sphäre konvergieren. Die Musikwissenschaft ist nicht dazu da,
der Kunst Vorschriften zu machen - es ist aber ebensowenig auch ihr Zweck, ihr
Ziel oder ihre Rechtfertigung, daß sie der Kunst dient, indem sie die Bedürfnisse
des Praktikers in bezug auf Ausgaben alter Musik oder Daten über die
Aufführungspraxis versorgt. Ihre gegenseitige Selbständigkeit aber vorausgesetzt, und
vorausgesetzt, daß keine Konfusionen stattfinden, können die beiden sehr gut
Hand in Hand gehen Und einander fruchtbar ergänzen.

In diesen Aussagen wird die Distanz sichtbar, die Handschin gegenüber dem
Vorhaben der SCB hegen mußte: Seine Position hatte sich gegenüber den

eigenen und ähnlichen Plänen in den 1910er Jahren gründlich gewandelt - und
vor allem hatte er inzwischen einen sehr präzisen Begriff von Wissenschaft
entwickelt. Aufführungsversuche Alter Musik galten ihm jetzt vor allem als
„Experiment", die den realen Gegenstand der Musikwissenschaft greifbar
darstellen, nie und nimmer aber als wesentlicher Garant für eine aesthetische
Annäherung an die Musik.

Als Fazit dieser Spurensuche zur Vor- und Frühgeschichte der SCB sind vor
allem zwei Punkte festzuhalten:

1. Die Idee einer Schule für Alte Musik war seinerzeit nicht einzigartig,
sondern sie ist vor dem Hintergrund anderer, teils ähnlich gelagerter
Projekte zu sehen. Hier ist die nicht nur im Namen vorbildliche Pariser Schola
Cantoium zu nennen, sondern auch andere, wie etwa die in St. Petersburg/
Petrograd im Jahrzehnt nach 1910 entwickelten Vorhaben eines „Studiums

35 Korrespondenz P. Sacher, Ordner Fr-Hol bis 31. Dezember 1932, J. Handschin, 27. August
1930.

36 Atti del Terzo Congresso Internazionale di Musica. Firenze, 30 aprile - 4 maggio 1938,
Florenz 1940, 40-57; Wiederabdruck in Michael Maier (Hg.), Jacques Handschin. Über reine
Harmonie und temperierte Tonleitern. Ausgewählte Schriften, Schliengen 2000, 263-275.

37 Musikgeschichte im Überblick, Luzern 1948 Aulos-Bücher), 386-95, das folgende Zitat
abschliessend 395.



eine Spurensuche zur Vorgeschichte der SCB 157

der vergangenen Musik als erklingendes Phänomen". Wenn diese auch nur
Projekt blieben, so wurden sie aber über die Person Jacques Handschins in
Basel sicher bekannt.

2. Das Projekt eines „Lehr- und Forschungsinstitutes für alte Musik" wurde
in Basel nicht nur begeistert aufgenommen, sondern es gab durchaus
kontroverse Positionen und alternative Vorstellungen zum Verhältnis von Alter
Musik, Aufführungspraxis und Musikwissenschaft - Positionen, über deren
mögliche Integration auch heute noch nachzudenken lohnen würde.





159

ERINNERUNGEN AN INA LOHR

von Christopher Schmidt

In den Jahren 1948-1951 studierte ich bei Ina Lohr an der Schola Cantorum
Basiliensis. Ich möchte diese Jahre in den Mittelpunkt meiner Erinnerungen
stellen, gehe aber in einem kurzen Vorspiel dieser Studienjahre zum Jahre 1937
zurück. Die Schola war damals fünf, ich immerhin schon zehn Jahre alt. Wie
andere Kinder aus gutem Hause wurde ich zu Ina Lohr in den Blockflötenunterricht

geschickt. Das Blockflöten war mir nicht wichtig, aber ich liebte es,
jede Woche zum Seidenhof, dem damaligen Domizil der Schola, zu pilgern.
Der Seidenhof, etwas oberhalb des Hotels der „Drei Könige" über dem Rhein
gelegen, erschien mir wie ein kleines Schloss, und Ina Lohr war das
Burgfräulein. Wie alt war sie?, fragte ich mich. So alt wie meine Mutter?, älter?,
jünger? Sie war freundlich - würdevoll; sie hätte gut zu meinen Verwandten,
die ich in Deutschland zurückgelassen hatte, gepasst. Ihr holländisch gefärbtes
Deutsch war mit lieber als das helvetische Schriftdeutsch. Ganz besonders
aber gefiel mir ihr Gesang, wenn ich auch die Bicinien, die ich mit ihr zu üben
hatte, etwas salzlos fand; ich selber sang mit Vorliebe Arien von Händel. Von
jenen Jahren an besuchte ich auch schon Konzerte; unvergesslich bleibt mir
eine Aufführung der achten Sinfonie von Beethoven unter Felix Weingartner,
unvergesslich auch das Mitsingen bei Bach-Kantaten in der Martinskirche:
Besonders schön war es, wenn hinter mir die Pauken und Trompeten loslegten.

Die Bicinien allerdings verblassten daneben und sanken in einen langen
Winterschlaf. Soweit das Vorspiel.

Einige Zeit nach meinem Abitur trat ich in die Schola als Orgelschüler ein.
Es war also nicht Ina Lohr, die mich an die Schola zog, sondern Johann
Sebastian Bach. In Basel Orgel zu studieren, hiess damals, bei Eduard Müller zu
studieren; in jenen Jahren unterrichtete er noch ausschliesslich an der Schola
Cantorum. Es war ein angenehmer Gedanke, Ina Lohr wieder zu begegnen.
Ich konnte nicht ahnen, was mir mit ihr noch alles bevorstand und wie mein
Orgelstudium langsam in den Hintergrund geraten sollte, wenn ich es auch
zu Ende führte.

Unter den Studierenden, die sich mit mir um Ina Lohr versammelten, sind
vor allem zwei zu nennen: David Kraehenbuehl und Gustav Leonhardt.
Leonhardt brauche ich hier nicht vorzustellen; Kraehenbuehl, ein Amerikaner
mit Schweizer Vorfahren, war von Paul Hindemith an die Schola geschickt
worden. Hindemith lehrte damals an der Yale University, und Kraehenbuehl
war, als er zu uns stiess, bereits dazu ausersehen, sein Nachfolger als Professor
für Musiktheorie zu werden. Im Kreise um Ina Lohr gab es weiterhin einige
Schweden, unter ihnen den Komponisten Sven-Erik Baeck, den Geiger Lars
Fryden und den Chormeister Eric Ericsson. Ausser mir waren das alles
profilierte Musiker, und ich fragte mich, was sie eigentlich bei Ina Lohr lernen
wollten. Aber dieselbe Frage konnte ich auch mir selber stellen. Was lehrte sie?



160 Christopher Schmidt

Die damaligen Kursprogramme geben keine erschöpfende Antwort. Gewiss,
sie unterrichtete Generalbass, Kontrapunkt u.s.w., aber ein Studium bei ihr
bedeutete vor allem, einen Gang in die Tiefe ihrer eigenen Herzensangelegenheiten

zu tun. Ihre Leidenschaft galt drei Gebieten der alten Musik, der
Polyphonie des fünfzehnten und frühen sechzehnten Jahrhunderts, dem
einstimmigen Kirchenlied der Reformationszeit und den Motetten von Heinrich
Schütz und seinen Zeitgenossen.

Ich beginne mit dem einstimmigen Kirchenlied. Hier reichte die Wirkung
von Ina Lohr weit über die Schola hinaus, und sie sorgte für nicht geringe
Unruhe in der kirchlichen Welt. Wir, ihre Schüler, waren bei allen möglichen
Vorträgen, Kursen und Gottesdiensten mit dabei. Noch sehe ich die kleine
Frau vor mir; wie ein Fels stand sie da, singend und taktierend. Es war ein
bekennendes Singen, aber ohne einen Hauch von Salbung. So hatte man die
Lieder von Martin Luther in unserer Zeit wohl noch nie gehört, gesungen in
ihrem ursprünglichen Rhythmus, der allerdings für die Gemeindeglieder, die
sie anfeuerte, oft zu schwierig war: Ein Urgesang, der auch bei einigen Theologen

eine Revolution hervorrief, so zum Beispiel bei Wilhelm Vischer, einem
Mitglied der theologischen Fakultät und Pfarrer zu St. Jakob. Er wurde zum
engen Mitarbeiter von Ina Lohr, und er gab dem Gesang von Kirchenliedern
und Hugenottenpsalmen (die er meisterhaft übersetzte) immer mehr Raum
in seinen Gottesdiensten, so viel Raum, dass seine Predigten immer kürzer
wurden. Unglücklicherweise gehörte Karl Barth zu seinen Kirchengängern;
es musste zu Differenzen zwischen den beiden Theologen kommen, denn für
Barth war der Kirchengesang gegenüber dem Wort Gottes doch nur „Allotria",
wie er es nannte. Ich selber kannte Karl Barth seit meiner Kindheit in Bonn
und besuchte ihn während meiner Schul- und Studienzeit immer wieder.
Ganz anders als viele meiner Lehrer und andere ältere Leute fand ich ihn nie
langweilig, sondern erheiternd, selbst wenn er manchmal erzieherische Töne
anschlug. Seine musikalische Liebe gehörte Mozart, und ich fürchte, er fand die
Meister der frühen Polyphonie ebenso salzlos, wie ich seinerzeit die Bicinien
im Seidenhof gefunden hatte. Kaum salzlos allerdings konnte für ihn Ina Lohr
sein, wenn er sie „eine gefährliche Person" nannte. Was bewog ihn zu diesem
Verdict? Oft schwang ja in seinen Äusserungen ein komödiantischer Unterton
mit, aber ich glaube, er meinte es ernst. Und ich glaube, es ging hier nicht
nur um ein Zuviel an Gesang im reformierten Gottesdienst, sondern auch um
die Art und Weise des Lohrschen Gesanges, wie er ihm in St. Jakob zu Ohren
kam. Ich werde auf die Eigenart dieses Gesangs zurückkommen.

Wie wirkten diese kirchlichen Unternehmungen auf uns, die Studierenden?
Wir waren ja nicht in die Schola gekommen, um quer durch Basel Kirchenlieder
zu singen. Was mich betrifft, so wuchs die Lust, diese Lieder zu singen, von
Mal zu Mal. Dank der Lohrschen Singweise hörte ich in ihren melodischen
Figuren immer deutlicher ein „Gespräch" der verschiedenen Hexachorde, wie
sie die Solmisation des Mittelalters lehrte. Über die Solmisation hatte Ina Lohr
ein kleines Übungsbuch geschrieben, das allerdings unter Musikern mehr
Anklang fand als unter Historikern. Aber auch unter Theoretikern fand es

nicht nur Zustimmung. So glaube ich, dass Jacques Handschin in seiner Ab-



Erinnerungen an Ina Lohr 161

lehnung des Buches das vermisste, worin er selber ein Meister war: die Kunst
des Fragens und Weiterfragens. Handschin war ja nicht nur Historiker, sondern
auch Theoretiker - schon in einem Aufsatz aus dem Jahre 1929 trennte er
beide Disziplinen scharf voneinander - und er erwartete von Ina Lohr kaum
einen Forschungsbeitrag zur Geschichte der Solmisation, eher wohl theoretische

Gedanken einer erfahrenen Musikerin. Aber Ina Lohr wollte etwas ganz
anderes: Das Buch sollte weiter nichts sein als ein Rückgrat der Praxis des

Singens und Solmisierens. Es ging ihr darum, beim ein- und mehrstimmigen
Singen den Dialog höherer und tieferer Regionen zu realisieren, sowohl in
polyphoner Gleichzeitigkeit wie im melodischen Nacheinander. Das „Gespräch"
der Stimmen war es auch, das ihr im Kontrapunktunterricht mehr am Herzen
lag als die sogenannten kontrapunktischen Künste.

Damit bin ich schon beim nächsten ihrer Lieblingsbereiche, der mehrstimmigen
Musik des 15. und frühen 16. Jahrhunderts. Kraehenbuehl, Leonhardt und ich
bildeten ein Trio für dreistimmige Sätze vor 1500. Kraehenbuehl hatte von
Yale her schon genauere Kenntnisse in Notation und musica ficta,- er wurde
neben Ina Lohr für mich zu einem zweiten Lehrer (wie später noch einmal
in Amerika, als ich dort sein Assistent war). In besonders starker Erinnerung
sind mir Liedsätze von Binchois, Dufay und aus dem Glogauer Liederbuch, bei
denen wir den Gesang von Ina Lohr begleiteten. Dieser Gesang ist schwer zu
beschreiben, aber vielleicht helfen Vergleiche: Schon in den Vierzigerjahren
hatte ich geradezu magische Eindrücke von Sängern wie von Karl Erb, als er
mit der Basler Liedertafel „Die Nacht ist silberhell und rein" von Franz Schubert

sang. Mit Ina Lohrs Gesang war es anders: Sie hatte eine etwas herbe,
aber wunderbar klare Stimme - ein bekannter Organist träumte davon, ihren
Klang in einem Orgelregister einfangen zu lassen -, doch die Magie fehlte ihr.
Sie sang nicht wie eine Berufssängerin, es gab in ihrem Gesang keine Darstellung,

sondern einfach nur Hingabe. Als Kind hatte ich ja diese Stimme schon
gehört, und sie rief in mir damals eine Art von kollegialem Wohlgefühl hervor,
denn so klang ja meine eigene Stimme, und so wollte ich selber singen. Auch
jetzt war ihr Gesang für uns Mitspieler so fraglos wie das Sonnenlicht am
Tage. Sie selber war in unseren Proben mehr mit dem Rhythmus als mit dem
Klang beschäftigt, aber der Rhythmus wurde durch ihren Gesang zur „poésie
de 1' exactitude"; dieses Dictum eines französischen Chormeisters könnte
als Devise über ihrem Musizieren stehen. Als poetische Ordnung wurde der
Rhythmus über das blosse Zählen und Messen hinaus zu einer Lebensordnung.

Ein solches „Weitergehen" über die Musik hinaus vollzog sich bei Ina
Lohr ja auch im Kirchenlied, das nicht neutral bleiben konnte, sondern zum
Bekenntnis wurde. Und ein solches Weitergehen (transcendere) gab es auch
bei den polyphonen Meistern des 15. / 16. Jahrhunderts: Immer wieder zitierte
sie Martin Luther, der in der mehrstimmigen Kunst von Meistern wie Josquin
und Senfl einen „himmlischen Tanzreihen" hörte.

In ihrem dritten Lieblingsbereich, der Musik von Heinrich Schütz und seinen
Zeitgenossen führte der Weg des Weitergehens von der Komposition zu ihrer



162 Christopher Schmidt

Aussage. Motetten des frühen 17. Jahrhunderts studierte sie regelmässig mit
einem kleinen Chor, dem sogenannten Kirchenmusikensemble, ein. Eines
Tages regte Paul Sacher an, diesen Chor bei den „Freunden der Alten Musik"
auftreten zu lassen. Uns - ich meine vor allem Gustav Leonhardt und mich -
war etwas bange bei dieser Unternehmung; wir fanden, dass einige der
Mitsänger die Qualität des Klanges doch stark beeinträchtigten. Aber dank einer
unerhörten Konzentration, die ganz von der Aussage der Musik ausging - es
handelte sich um die Johannespassion von Leonhard Lechner - rückten die
Sänger so zusammen, dass die schwächeren unter ihnen mitgetragen wurden,
und es kam eine Aufführung zustande, von der man noch lange sprach.

Ein neutrales Singen gab es bei Ina Lohr nicht, bei Schütz wurde es zur
Aussage, bei den älteren Meistern zum himmlischen Tanzreihen und beim
Kirchenlied zum Bekenntnis. War für manche ihrer Zeitgenossen, Theologen
wie Nichttheologen, dieser Gesang manchmal zu eigenwillig? Sie selber
betrachtete sich als Glied der reformierten Kirche, und es wäre ihr nicht in den
Sinn gekommen, hier einen neuen Ton anzuschlagen. Aber ob sie wollte oder
nicht, die Kirchenlieder und die Kirchenmusik überhaupt wurden bei ihr mehr
als eine blosse Antwort auf das dominierende gesprochene Wort. Wenn auch
nicht im Stil, so doch in seiner persönlichen Hingabe, stand ihr Gesang dem
Kirchengesang, wie man ihn in den Südstaaten der USA hören kann, näher
als dem, was hierzulande Sonntag für Sonntag zu hören ist. Ich fragte mich
schon damals, ob sie als Musikerin nicht einen besseren Platz bei den
Lutheranern oder Anglikanern gefunden hätte. Die anglikanische Kirche lernte ich
kennen, als ich mich nach Abschluss meines Studiums an der Schola einige
Zeit in Cambridge aufhielt und dort regelmässig an den Proben des King's
College Choir teilnahm. In London hörte ich damals zum ersten Mal Alfred
Deller als Sänger in St. Paul's. Als ich ihn später einmal besuchte - ich hatte
zweimal bei seinem Consort mitgewirkt - war sein erster Gedanke, mich zu
einem Ausflug nach Canterbury einzuladen; er wollte mir den Ort zeigen, wo
er als Chorknabe begonnen hatte und seine ersten Jahre als Altsänger verbracht
hatte. Während wir im Bezirk der Kathedrale umherspazierten, erzählte er mir
von einer Zeit, die mir im Vergleich zu den Jahren, die ich selber als Musiker
in unseren Kirchen verbracht hatte, geradezu paradiesisch erschien.

Aber hätte sich Ina Lohr im milden Klima der anglikanischen Kirche wirklich
wohl gefühlt? Vielleicht brauchte sie das kargere Klima der reformierten Kirche,
so wie ihr grosser Vorgänger, der Sänger Orpheus, das rauhe Klima Thrakiens
brauchte, um seine Gesangskunst auf ihren wahren Weg zu führen.

Was bleibt für ein Gefühl, wenn ich an die Stunden und Proben mit Ina
Lohr zurückdenke? Ein Gefühl der Euphorie, nicht einer passiven Euphorie
des Geniessens, sondern einer aktiven des Mittuns, die alle guten Kräfte des

Musizierens erweckte. In einer solchen Euphorie schlägt jenseits aller
wohlorganisierten Lehrpläne das Herz des Musikunterrichts. Das wurde mir von
Neuem bewusst, als ich im Jahre 1970 wieder in die Schola zurückkehrte. In
keiner Weise liess sich diese Schola renovata mit der alten Schola vergleichen,
zu deren Gestaltung Ina Lohr so viel beigetragen hatte. Den Lehrern der so-



Erinnerungen an Ina Lohr 163

genannten Pflichtfächer, zu denen ich gehörte, stand unter Führung von Wulf
Alt ein ganz neues Studium der historischen Grundlagen ihrer Fächer bevor.
Was unsere Arbeit wirklich zum Gedeihen brachte, war wieder jene echte
Euphorie, die im Lernen und Entdecken Studierende und Mitarbeiter vereinigte.
Meine Aufgabe bestand vor allem darin, den Unterricht des Gregorianischen
Chorals zu erneuern. Wir hatten seinerzeit bei Ina Lohr einen sehr lebendigen
Choral gesungen, fern von der „öligen" Singweise der Benediktiner (der
Ausdruck stammt von Jacques Handschin), aber im Rhythmus und Modus hatte
sie sich noch zu wenig von Solesmes gelöst. Nie hatte ich mich mit so viel
Freude mit den Problemen des Chorals beschäftigt wie jetzt unter Wulf Arlt,
und ich dachte manchmal: Wie wäre mein Weg verlaufen, wenn mir das alles
zwanzig Jahre früher passiert wäre! Ein von Euphorie getragenes Arbeitsklima,
das einzige, das etwas taugt, wird nie untergehen. Ich weiss, dass es auch jetzt
an der Schola herrscht und rauhe und karge Zeiten überdauern wird.





165

ZUR IDEE UND PRAXIS DER HISTORISCHEN SATZLEHRE AN DER
SCHOLA CANTORUM BASILIENSIS

von Markus Jans

Auf einem hektografierten Werbeblatt für das Schola-Wintersemester 1961/62,
einem Vorgängerdokument des heutigen Studienverzeichnisses sozusagen, findet
sich eine separate Gruppe von theoretisch-historischen Fächern aufgelistet.
Zu diesen zählten damals Generalbass, ein integrierter Kurs zu Solmisation,
Kontrapunkt und Analyse, dazu einer zur Solmisation mit der Blockflöte, des
weiteren Kurse zur Formenlehre, zum Gregorianischen Choral, zur Evangelischen

Kirchenmusik und zur Instrumentenkunde. Ein Ensemble von
Fächern, das bereits damals ganz wesentlich abwich vom üblichen Kanon an
Konservatorien.

Auffällig ist zunächst der Umstand, dass die Kurse im freien Angebot, zum
Teil auch mit bestimmten Zielpublika auf der Liste stehen. Von Interesse ist
ferner, dass sie unter dem Titel „theoretisch-historische Fächer" zusammen-
gefasst sind. Die Unterrichts-Gegenstände wurden offenbar unter dem Aspekt
ihrer Geschichte und Geschichtlichkeit behandelt und vermittelt. Ebenso
interessant ist sodann die Auswahl und Zusammenstellung der einzelnen Fächer,

ganz speziell das grosse Gewicht der Solmisation. Als Fach für sich enthielt
es wichtige Bestandteile der heutigen Gehörbildung, darüber hinaus war es

integrierender Bestandteil anderer Fächer, wie etwa Kontrapunkt, Analyse und
Gregorianischer Choral. Geprägt, zusammengehalten und zur Hauptsache
durchgeführt wurde dieses Programm von einer einzigen Person: Ina Lohr.1

Studierende der damaligen Zeit erinnern sich, dass der Unterricht geprägt
war vom intuitiven, man könnte im Idealfall auch sagen: künstlerischen
Zugang zur Musik. Das durch die Solmisation auf Modus und Modalität
empfindsam gewordene Hören war primärer Zugang zu den Kunstwerken
vergangener Zeit. Darüber hinaus vermittelte das unablässige Durchspielen
und -singen der Werke nicht nur Repertoire-Kenntnisse, es führte zu einem
internalisierten musikalischen Wissen um bestimmte Stile und Gattungen.
Die genannte Empfindungsschärfe als Wahrnehmungskategorie und das inter-
nalisierte Wissen als Wahrheitskategorie standen allerdings unangefochten da
und keineswegs zur Diskussion. Es war so, und hatte von den Studierenden
in dieser Absolutheit akzeptiert zu werden.

Ich beschränke mich hier auf das bisher Gesagte, sage also nichts weiter über
die Entwicklungen der Jahre 61 bis 70, zumal ich für meine Ausführungen
nicht mehr davon benötige. Es ging mir vor allem darum, zu zeigen, welche
Situation Wulf Arlt im Bereich der Musiktheorie antraf, als er 1970 die
Leitung der Schola übernahm.

1 Zu Ina Lohr und ihrem Wirken an der Schola siehe auch den Beitrag von Christopher
Schmidt.



166 Markus Jans

Als neuer Leiter der Schola erweiterte er nicht nur das Angebot im
Hauptfachbereich, er unterwarf auch den gesamten Pflichtfächerkanon einer
tiefgreifenden Reform. Entsprechend der historischen Ausrichtung der Schola
wurden die Programme und Vorgehensweisen einem gemeinsamen Gesichtspunkt

unterstellt. Sie sollten - jedes auf seine Weise - den geschichtlichen
Hintergrund überlieferter Kunstwerke ausleuchten und vermitteln, um so die
bestmöglichen Voraussetzungen zu schaffen für deren Verständnis und, als
Folge davon, für deren Interpretation. Daraus ergab sich ein für alle Studierenden

verbindlicher Fächerkanon.
Der intuitive, künstlerische Umgang sollte im neuen Konzept ebenso zu

seinem Recht kommen, wie die von der wissenschaftlichen Forschung
bereitgestellten Erkenntnisse. Letzteres war zwar nicht gänzlich neu, in der
geforderten Form jedoch sofort sehr hart umstritten. Kunst und Wissenschaft, oder
besser: deren Repräsentanten standen einander zu Beginn ganz unversöhnlich
gegenüber. Die Ausssage: „Wir sind doch keine Wissenschafter, wir sind doch
Künstler" implizierte nebst der korrekt beschriebenen Selbstwahrnehmung auch
den Anspruch der Deutungshoheit. Daraus ergab sich die Weigerung, die eigene

Position in Frage stellen zu lassen, sphon gar nicht von „Nicht-Künstlern",
als die die Wissenschafter generell gesehen wurden. Bis die beiden Seiten in
fruchtbaren Dialog miteinander treten konnten, musste viel harte
Überzeugungsarbeit geleistet, musste manch bitterer Kampf ausgestanden werden. Ein
„Musicus und Cantor"-Streit der Neuzeit sozusagen, bei dem beide Seiten aus
je unterschiedlichen Gründen den Titel „Musicus" für sich beanspruchten, und
der nicht bei jedem der damaligen Mitstreitenden in Versöhnung mündete.

Wulf Arlts Konzept hat sich am Ende durchgesetzt und über all die vielen Jahre
bewährt. Es erwies sich als offen und flexibel genug, um inhaltliche und methodische

Veränderungen aufzunehmen. Es hat zudem nichts von seiner damaligen
Attraktivität eingebüsst, es stösst mittlerweile auf starkes und internationales
Interesse. Es sei daher hier für alle Nicht-Scholisten kurz skizziert:

Die Vermittlung des geistigen, sozialen und kulturellen Umfelds einer jeweiligen

Epoche fällt, wie an allen anderen Musikhochschulen, in den
Zuständigkeitsbereich der Musikgeschichte. Die jeweils geltenden aesthetischen und
technischen Voraussetzungen des Improvisierens und Komponierens bilden
das Kerngeschäft der historischen Satzlehre. Geht es um die unabdingbare
Kenntnis aller Aspekte der Überlieferung und Vermittlung eines Werkes, so
sind dies Aufgaben der Notations-, der Quellen- und der Instrumentenkunde,
in letzterer eingeschlossen das Gebiet der historischen Instrumentation. Der
Kreis wird erweitert durch eine Reihe von praktisch-theoretischen Fächern
wie historische Gehörbildung, Generalbass, gregorianischer Choral und
historischer Tanz. Die Fächer Improvisation (damals zur Hauptsache Diminution),
Cembalo für alle Nicht-Tastler, ein Zweitinstrument für alle Tastler, Gesang
im Einzelunterricht und im Chor wurden dem Reigen als gleichberechtigte,
aber ausschliesslich praktische Fächer angegliedert.

Integraler Bestandteil des Gesamtkonzepts war eine hauseigene Forschungsabteilung.

Sie sollte die Arbeit aller Lehrenden unterstützen. Jährliche, inter-



Idee und Praxis der Historischen Satzlehre an der SCB 167

national besetzte Symposien dienten der Weiterbildung; die Ergebnisse flössen
in das neu gegründete „Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis" ein. Eine
neue, Schola-eigene Handbibliothek sollte allen den freien Zugang sowohl
zu Notenausgaben, als auch zur Primär- und Sekundärliteratur ermöglichen.
Ergänzend dazu wurde ein Mikrofilmarchiv eingerichtet.

Zurück zu den einzelnen Fächern: Der Pflichtfächerkanon sollte soweit als
möglich koordiniert werden. Der Plan sah vor, dass zumindest die
historischtheoretischen davon gemeinsam, chronologisch fortschreitend und inhaltlich
aufeinander bezogen vermittelt werden.

Die gewünschte, gegenseitige Durchdringung verlangte von den Lehrenden
selbstverständlich gute Kenntnisse in den jeweils anderen Fachbereichen. Für
viele der aufgelisteten Fächer gab es zudem keine Unterrichtstradition, sie waren

neu und mussten dementsprechend neu konzipiert und gestaltet werden,
sowohl was die Inhalte, als auch, was die Vorgehensweisen betraf.

Verständlich, dass manche der vorhandenen Dozentinnen und Dozenten
sich auf das neue Konzept nicht einlassen wollten. „Da kann ja jeder
kommen!", „Das führt in die Beliebigkeit, da weiss man ja nicht, was richtig und
was falsch ist, da gibt es noch viel zu wenig bekannte Kriterien", „Das wird
nie gelingen, das ist ganz sicher". So etwa die Stimmen der Verweigerer. „Da
müsste man über Kenntnisse und Können verfügen, die ich nicht habe, und mir
in der jetzigen Lebensphase auch nicht mehr aneignen will" war ein Votum
von einem, der dem Reiz des Experimentes gegenüber zwar offen war, aber
dennoch nicht mittun wollte. Woher also sollte das Personal kommen, das
über genügend Vorkenntnisse verfügte, um sich in die neuen Unterrichtsfelder
einarbeiten zu können und das zudem bereit war, dies auch zu tun?

Gesucht waren Leute, in deren Herzen und Weltsicht Kunst und Wissenschaft
nicht in Opposition zueinander standen, die über eine professionelle Musik-
Ausbildung ebenso verfügten, wie über Interesse, Bildung und Erfahrung im
wissenschaftlichen Bereich. Sie mussten überdies den Mut haben, sich auf ein
Experiment mit offenem Ausgang einzulassen und sich mit hoher Intensität
fortzubilden und einzuarbeiten.

Wulf Arlt fand diese Leute - dass es die richtigen waren, darf zumindest aus
heutiger Sicht gesagt werden. Zum Kern der neuen Theorie-Fakultät gehörten
Dagmar Hoffmann-Axthelm, Karin Paulsmeier, Christopher Schmidt, Peter
Reidemeister, Dominique Muller und der Sprechende selbst. Fast alle der
Genannten kamen in sehr jungen Jahren zu ihrem Glück, alle ohne Ausnahme
haben sich dem neuen Konzept mit zunehmendem Engagement verschrieben.
In unzähligen Arbeitsgemeinschaften hat Wulf Arlt mit ihnen den ersten
Boden gelegt für den neuen Unterricht. In den vielen Jahren danach ist diese

Saat dann prächtig aufgegangen. Jede und jeder hatte Gelegenheit, das in
seiner Verantwortung Stehende aufzubauen, zu entwickeln, in einem steten
Prozess von Wagen, Scheitern oder Gelingen zu erweitern und zu vertiefen.
Dieser Prozess war von Anfang an fester Bestandteil des Programms, er prägte
und prägt noch heute die Arbeitsatmosphäre an unserem Hause. Diese alles
durchdringende Lebendigkeit ist für ganz viele Angestellte die Hauptursache
der langjährigen Treue zur und der Identifikation mit der Schola. Sie ist zu-



168 Markus Jans

dem das Lebenselixier der Qualität unserer Arbeit, im zur Zeit modischen
Neudeutsch: unserer „Excellence".

Die Ausführlichkeit dieser Einleitung erschien mir unabdingbar. Sie stellt das,

was ich im Folgenden zu meinem eigenen Fach zu sagen habe, in den Rahmen
des ursprünglichen Gesamtkonzeptes und macht deutlich, dass die historische
Satzlehre als integraler Bestandteil eines ganzen Fächerverbundes, als Glied in
einer Kette zu verstehen ist. Zudem wollte ich die Gelegenheit nutzen, Wulf
Arlts grandiosen und wahrhaft visionären Entwurf zu würdigen.

Meine nun folgenden Ausführungen sind in drei Teile gegliedert:

1. Zur Idee und zum Konzept der historischen Satzlehre
2. Zu den wichtigsten Entwicklungsstationen des Faches in den vergangenen

37 Jahren
3. Standortbestimmung im akademischen Umfeld und Ausblick

1. Zur Idee und zum Konzept der historischen Satzlehre

In der Familie der oben geschilderter^, Fächer war die historische Satzlehre
das jüngste aller Kinder.

Das Fach war zur Gänze neu ersonnen worden und hatte deshalb keine
Vorbilder. Weder was die Inhalte, noch was die Vorgehensweisen betraf, hatte
irgend jemand bereits Erfahrung damit.

Wichtigstes Charakteristikum des Arltschen Konzepts war, dass er das

Kunstwerk, die Komposition, die res facta, von Anfang an ins Zentrum der
Betrachtung stellte. Die Kompositionen sollten - möglichst vorurteilsfrei, oder
zumindest in Kenntnis der eigenen Vorurteile - befragt werden nach ihrem
WAS, ihrem WIE und, besonders wichtig, auch nach ihrem WARUM SO.

Das unmittelbare Erleben beim Hören und Lesen war sowohl Ausgangspunkt
für den Prozess, als auch dessen ultimatives Ziel. Ich nenne mit Absicht Hören
und Lesen zusammen. Wir alle wissen aus eigener Erfahrung, wie sehr sie als
gleichzeitige, aber unterschiedliche Zugänge zum selben Objekt das Denken
zu entzünden und das Verstehen zu vertiefen vermögen.

Der analytische Dialog mit einem Stück Musik war selbstverständlich
einzubetten in ein erweitertes Umfeld. Eine Öffnung des Blickfeldes ermöglichten

erstens die Vergleiche mit anderen Stücken desselben Komponisten und
anderer Autoren derselben Epoche. Dazu kamen Vergleiche mit Werken aus
zeitlich früheren, gegebenenfalls auch zeitlich späteren solchen. Auf diese
Weise wurden Aussagen möglich zu Norm und Extra-Norm, zu individuell
und kollektiv benutzten Gestaltungselementen, zu Personal- und Zeitstil.
Damit wiederum konnte ein einzelnes Werk von seinen aesthetischen und
satztechnischen Voraussetzungen her gesehen, beurteilt und verstanden, und
darüber hinaus auch stilistisch situiert werden.

Um die eigene Wahrnehmung zu überprüfen, war zweitens auch die
historische Theorie mit in Betracht zu ziehen. Ziel war allerdings nie, das von den
Theoretikern Festgehaltene dann direkt auf die Musikstücke anzuwenden. Auch
bei den Theoretikern wurde zunächst untersucht, was sie sagen (und, wie Max



Idee und Praxis der Historischen Satzlehre an der SCB 169

Haas immer betonte, auch: was sie nicht sagen), sodann wie sie sagen, was
sie sagen, und warum sie es so sagen. Die Aussagen der Theoretiker sollten
verglichen werden mit den eigenen Befunden, und es war zu prüfen, in wie
weit sie unser Verständnis der res factae förderten, und was für Einblicke sie
vermittelten in bestimmte, zeit- oder traditionsgebundene Arten, über Musik
nachzudenken und zu reden.

Zumindest die Lehrenden sollten ihre eigene Wahrnehmung drittens auch
mit Hilfe der fachspezifischen, wissenschaftlichen Literatur überprüfen und
ergänzen. Zu sehr vielen Einzelfragen gab es bereits Forschung. Deren Ergebnisse

sollten einfliessen in den Prozess. Ganz ähnlich wie bei der
Auseinandersetzung mit der historischen Theorie sollte jedoch auch hier nicht einfach
gläubig übernommen, sondern kritisch geprüft werden.

Im Vergleich mit dem an Konservatorien und Musikhochschulen üblichen
Unterricht in Musiktheorie ist das hervorstechendste Merkmal dieses Konzeptes
wohl, dass es von keinerlei Meta-Theorie seinen Ausgang nimmt und mit dieser

sodann auf die Musik losgeht, ja dass es auch gar keine neue Meta-Theorie
ausbilden will. Uns geht es darum, vom Kunstwerk auszugehen und bei ihm zu
bleiben. Dominique Muller, mein Freund und Weggefährte seit Beginn, hat in
diesem Zusammenhang von „impliziter Theorie" gesprochen. Das Kunstwerk
selbst enthält seine Theorie. Gewisse Fachkollegen sprechen uns Schola-Satzlehrern
deswegen rundweg ab, Musiktheorie zu machen. Dahinter versteckt sich ein
komplexes, historisch gewachsenes und gewandeltes Bild von dem, was und wie
Theorie zu sein habe, um als solche überhaupt ernst genommen zu werden. Ich
möchte auf dieses Thema hier nicht eingehen. Es genügt, festzustellen, dass die
Diskussion um diese Fragen mittlerweile auf internationalem Parkett geführt
wird, und dass wir mit unseren Ansichten inzwischen nicht mehr ganz alleine
stehen. Von vielen Seiten wird heute mit grossem Interesse auf Basel geblickt.

Zurück zur Satzlehre:

Unterrichtet wurde der Stoff in einem wöchentlichen Klassenkurs, einer
Mischung von Vorlesung und Seminar, und in einer wöchentlichen Kleingruppe
à zwei Studierende, Praktikum genannt.

Letzteres diente der Vertiefung des Stoffes durch Satzübungen und Analysen.
An dieser Anlage hat sich bis heute nur eines geändert: aus finanziellen Gründen
mussten die Praktikumsgruppen auf drei Studierende vergrössert werden.

Sämtliche in der Konzeptbeschreibung genannten Tätigkeitsbereiche haben
etwas gemeinsam: das Verbinden und Vermitteln. Die Studierenden sollten
lernen

1. zu vermitteln zwischen aesthetischer und theoretischer Wahrnehmung,
zwischen Erleben und Erkennen, darin inbegriffen: zwischen Denken in
Tönen und Denken in Worten.

2. zu vermitteln zwischen Text und Kontext, dies selbstverständlich auf
mehreren Ebenen, wie etwa kulturell, konfessionell, philosophisch, geo-
grafisch, literarisch, satztechnisch und anderes mehr.



170 Markus Jans

3. zu vermitteln zwischen Notiertem und Klingendem - im Deuten und
Ergänzen der Zeichen, und in diesem Zusammenhang auch

4. zu vermitteln zwischen Sachverhalt und dessen Bedeutung, also der res
facta und den möglichen Intentionen ihres Verfassers, darin auch zwischen
Norm und den Bedeutungsmöglichkeiten der Abweichung davon.

5. zu vermitteln zwischen Analyse und Aufführungspraxis, im Zusammen¬
hang mit der Analyse auch vermitteln zwischen dem Instrumentarium
der historischen und modernen Theorie, und darin dann auch: zwischen
historischem und systematischem Zugang, und schliesslich auch noch

6. zu vermitteln zwischen der Schulstube der Kunst und der eigentlichen
Welt der Kunst.

Es versteht sich von selbst, dass die neu angestellten Lehrkräfte weit davon
entfernt waren, diesen vielfältigen und hohen Ansprüchen zu genügen. Man
stand vor einer Vielzahl von Problemen, sowohl inhaltlicher als auch
didaktischer Art: allein schon der riesige Umfang des zu behandelnden Repertoires
von der frühen Mehrstimmigkeit bis infe frühe 19. Jahrhundert war ein grosses
Problem. Hinzu kamen die Berücksichtigung der Forschung, das Erarbeiten
von stilspezifischen Kriterien, dazu das Erproben von gangbaren Wegen im
Unterricht.

Darüber hinaus musste die Idee des historischen Vorgehens insgesamt und
dauernd gegen Anwürfe von aussen verteidigt und geschützt werden. Es gab

genug Kritiker, die nur auf Fehlschläge warteten, um damit ihre vorgefasste
Meinung bestätigt zu finden.

Wulf Arlt verfasste ein Unterrichts-Skript für die Lehrenden und Studierenden.

Er produzierte es unter Hochdruck und war damit häufig dem laufenden
Unterricht bloss um eine oder zwei Wochen voraus. In den bereits erwähnten
Arbeitsgemeinschaften wurden die Lehrenden in das neue Fach eingeführt.
Es wurden Aufgaben erdacht und ausprobiert. Die Lehrer und danach die
Studenten mussten Stilkopien verfassen, um daraus wieder neue Fragen für
den Dialog mit den Stücken zu gewinnen.

Jeden Tag wurde viel Musik analysiert, galt es doch, sich ein minimales
Startrepertoire in den vielen verschiedenen und häufig eher unbekannten
Stilen anzueignen. Als nach drei Jahren der erste Zyklus beendet war, war
vor allem eines klar, nämlich was als nächstes getan, welche Löcher gestopft,
welche blinden Flecke sehend, welche schlimmsten Mängel behoben werden
mussten. Damit begann ein Prozess der kontinuierlichen Selbstevaluation
der Lehrenden und des Faches, der bis heute andauert und, wie ich fest hoffe,
nie aufhören wird.

2. Zu den wichtigsten Entwicklungsstationen des Faches in den letzten 37 Jahren

1978 ging Wulf Arlt als Ordinarius an die Universität zurück. In der Satzlehre
war mittlerweile der vierte Unterrichtszyklus beendet. Es standen genügend
Erfahrungen zur Verfügung, um erste Reformen am Gesamtkonzept vorzuneh-



Idee und Praxis der Historischen Satzlehre an der SCB 171

men. Peter Reidemeister, der die Leitung der Schola übernahm, war bestens
vertraut mit allen Gegebenheiten, hatte er doch bereits während 6 Jahren
nicht nur als Lehrer für Musikgeschichte, sondern auch als stellvertretender
Institutsleiter gewirkt.

Da die verschiedenen theoretischen Pflichtfächer für die Arbeit in gewissen

Epochen nicht denselben Zeitaufwand benötigten, musste der Plan des

gemeinsamen, zeitgleichen Fortschreitens aufgegeben werden. Man beschloss,
Musikgeschichte, Notationskunde und Satzlehre zu entkoppeln. Ihre innere
Verbundenheit sollte in Zukunft nurmehr durch das chronologische Vorgehen
und durch die - zumindest teilweise -Verwendung derselben Musikbeispiele
zum Ausdruck kommen. So konnten die Studierenden dasselbe Stück in der
Musikgeschichte antreffen, das sie in der Notationskunde gesungen oder
übertragen und das sie in der Satzlehre analysiert hatten. Diese Durchlässigkeit
ist bis heute erhalten geblieben.

Eine weitere Korrektur betraf die Programme der Satzlehre und der Notation.

Anstatt mit allen Studierenden im Mittelalter zu beginnen und die Kurse
bis ins 18. und frühe 19. Jh fortzuführen, wurden die Pflichtprogramme
segmentiert. Für Studierende des Mittelalterprogrammes wurde das Arbeitsfeld
vom 13. bis 16. Jahrhundert festgesetzt, für solche des Renaissance/Barock-
Programmes vom frühen 15. bis ins späte 18. Jahrhundert. Dies geschah
zunächst aus arbeitsökonomischen Gründen: Die Vermittlung des gesamten
Stoffes innerhalb von 6 Semestern war zwar möglich, aber nur unter
Vernachlässigung der gewünschten Tiefe. Weniger Stoff, dafür tiefergreifende Behandlung

war die Lösung des Problems. Hinzu kam, dass in der alten Ordnung
etwa Studierende des Barock-Programmes sich während ihrer ersten beiden
Studienjahre ausschliesslich mit viel früherer Musik beschäftigen mussten,
als sie in ihren Hauptfächern spielten und sangen. Durch die Verkürzung
sollten auf den jeweiligen Hauptfachbereich bezogene Schwerpunkte gebildet
werden können.

Für Studierende mit den Hauptfächern Fortepiano, Horn, Klarinette, und
für andere, die sich ebenfalls vor allem mit Musik des späten 18. und frühen
19. Jahrhunderts befassten, hat Peter Reidemeister im Verlaufe der achtziger
Jahre ein eigenes Programm installiert. Damit war dem Mittelalter/Renaissance-
und dem Renaissance/Barock- ein drittes, das Barock/Klassik/Frühromantik-
Programm zur Seite gestellt worden. So wie die anderen beiden, sollte auch
dieses mit seinem Anschlussprogramm zeitlich übergreifend verzahnt sein.
Für die Satzlehre ergab sich daraus ein Arbeitsbereich vom frühen 17. bis zur
Mitte des 19. Jahrhunderts. Zur weiteren Entwicklung dieses Studienganges
wird später noch mehr zu sagen sein.

Reformtätigkeit im Inneren des Faches war und ist ein Dauerzustand.
Dominique Muller und ich befanden uns im permanenten Austausch über alte
und neue Probleme, wir diskutierten Lösungen und probierten sie aus, darüber
hinaus erweiterten wir unser Repertoire an Beispielen in ungezählten Stunden
gemeinsamer Analyse. Wir tun das bis heute, wenngleich nicht mehr ganz so
intensiv wie damals. Die Veränderungen fanden auf der Mikro-Ebene statt. Da
gab es keine revolutionären Umschwünge. Die kontinuierliche Arbeit verän-



172 Markus Jans

derte zunächst einmal unseren eigenen Betrachtungshorizont und damit ganz
langsam auch unsere Sehweise. Die Erfahrungen und besonders die Probleme
im Unterricht veränderten peu à peu unser Vorgehen. Vergliche man allerdings
eine Unterrichtsstunde etwa zum Thema „Modus und Modalität" im Jahrl982
mit einer über denselben Stoff im Jahr 1992 und wieder 2002, so würden
signifikante Unterschiede festzustellen sein. Nicht etwa so, dass von 1982 nichts
mehr geblieben und 1992 alles neu gemacht worden wäre. Die Unterschiede
betrafen Umgewichtungen innerhalb desselben Bezugsrahmens.

Die Fähigkeit, in Tönen zu denken, gewann in unserem Unterricht zunehmend

an Bedeutung Wir erkannten darin eine Voraussetzung für das integrale
Verstehen genauso wie für die analytische Reflexion. Dass wir uns erst
allmählich in diese Richtung vorwagten, war nicht einem Mangel des Konzepts,
sondern vielmehr der mangelnden Sicherheit und Vertrautheit der Lehrenden
am Anfang ihres Weges zuzuschreiben.

Einen gewaltigen Schub von aussen erhielt gerade der letztgenannte Aspekt
durch die Einführung des Faches Improvisation für Tasteninstrumenten-Spieler
in den frühen Neunzigerjahren. Peter Reidemeister erkannte - wie so oft - die
Zeichen der Zeit etwas früher als andere, ja man müsste eigentlich sagen: er
setzte sie geradezu. Mit Rudolf Lutz kam eine Kraft ins Haus, die sehr schnell
weit über ihren eigenen Fachbereich eine Ausstrahlung entfalten konnte. Die
von ihm ins Leben gerufene „Forschungsgruppe Basel für Improvisation" (FBI)
hat inzwischen durch ihre Forschungs- und Lehrtätigkeit so ziemlich alle an
der Schule Tätigen miterfasst. Lernen durch musikalisches Handeln ex impro-
viso, selbstverständlich über stilspezifische Lernmodelle, war die - überdies
historisch verbürgte - Antwort, nach der wir Satzlehrer gesucht hatten auf die
Frage, wie denn das Denken in Tönen am besten zu vermitteln sei.

Regula Rapp, damals stellvertretende Institutsleiterin der Schola, hatte
in den frühen Neunzigerjahren die Aufgabe, den weiter oben erwähnten
Studienbereich spätes 18. und frühes 19. Jahrhundert zum eigenständigen
Studiengang zu entwickeln. Dabei sollten nicht nur die Hauptfachbereiche

Pianoforte, Klarinette, Horn, Streichinstrumente und Gesang in ein
neues Recht gesetzt werden, man wollte sich ganz besonders auch bei den
Pflichtfächern neu darüber vergewissern, was vermittelt und wie vorgegangen

werden sollte. Für die Satzlehre war die Fragestellung von besonderer
Bedeutung, da dieses Gebiet auch von den Kolleginnen und Kollegen am
benachbarten Konservatorium, heute Hochschule für Musik, unterrichtet
und abgedeckt wurde. Inwiefern konnte und sollte sich das, was wir an der
Schola anbieten wollten, vom Angebot am Nachbarhaus unterscheiden? Zu
diesem Zweck wurden während zwei ganzen Studienjahren regelmässige
Sitzungen aller am Programm beteiligten Dozierenden durchgeführt, teils
inoffiziell entspannt in Privathäusern, teil hochkonzentriert in Klassenräumen.

Die Praktiker und die Theoretiker setzten sich zu einem Thema an
denselben Tisch. Bisweilen wurden auch die Kolleginnen und Kollegen vom
Nachbarhaus dazu eingeladen. Es wurden Stücke analysiert, man unterhielt
sich über Kriterien und Herangehensweisen. Der interdisziplinäre Austausch
hat ausserordentlich viele und vielfältig verwendbare Resultate eingebracht.



Idee und Praxis der Historischen Satzlehre an der SCB 173

Der Satzlehre erwuchs daraus ein differenzierter Unterrichtsplan für den
genannten Bereich.

Einen weiteren starken Impuls erhielten wir und unser Fach in den späten
Neuzigerjahren; als Peter Reidemeister das Hauptfachstudium „Theorie Alter
Musik" einführte. Man wollte dem zu erwartenden, wachsenden Bedarf an
historisch ausgebildeten Theorielehrern begegnen.

Dominique Muller und ich mussten noch einmal „hinter die Bücher", und
zwar hinter alle. Die ungleich höheren Anforderungen eines Hauptfachstudiums
zwangen zur erneuten Revision der Lehrinhalte und Vorgehensweisen - mit
vielen auch für den Pflichtfachunterricht fruchtbaren Konsequenzen.

In den vergangenen Jahren verursachte die Anpassung unserer Programme
an die Bachelor- und Masterordnung noch einmal einiges an Planungsarbeit.
Die zuvor bereits dreijährige Grundausbildung passte praktisch nahtlos in die
neue Bachelor-Einheit. In der Master-Ausbildung ist die historische Satzlehre,
je nach Voraussetzungen der Studierenden und nach Studienziel, entweder als

separater Kurs oder dann als Teil eines von Federico Sepulveda neu
entwickelten Kompaktkurses vertreten. Der Kompaktkurs besteht aus integriertem
Unterricht in Satzlehre, Notation und Gehörbildung und wird blockweise
erteilt. Die geglückte Überführung ins Bologna-System, damit das so wichtige
Abwenden von Schaden für unsere Programme, ist eines der vielen Verdienste
von Thomas Drescher.

2004 wurde ein Kooperationsvertrag zwischen der Musik-Akademie und der
Universität Basel unterzeichnet. Seit dieser Zeit ist man an unserem Hause mit
dem Ausloten von Möglichkeiten beschäftigt, nach einem Masterstudium auch
noch einen dritten Zyklus zu absolvieren und zu doktorieren. Es wäre zum Beispiel
sehr wünschenswert, wenn unsere Theorie-Hauptfach Studenten ihre Ausbildung
an der Universität mit einem Doktorexamen beschliessen könnten.

3. Standortbestimmung im akademischen Umfeld und Ausblick

Was wir an der Schola unter historischer Satzlehre verstehen, muss keineswegs
deckungsgleich sein mit ähnlichen Ansätzen andernorts. Der Anspruch, den
etwa Dieter de la Motte in den Vorworten zu seinen Büchern „Harmonielehre"
und „Kontrapunkt" formuliert, ist dem unseren zwar vergleichbar, er wird aus
unserer Sicht dort jedoch nicht wirklich eingelöst. Die Analysen einzelner
Werke leiden unter dem Mangel an historischem Kontext.

Historisch informierter Theorieunterricht ist inzwischen an vielen Orten
modisch geworden.Oft wird unter „historisch" dabei jedoch etwas ganz anders
verstanden. Anstatt „Halbschluss" wird etwa bei der Analyse Mozartscher
Werke der Kochsche Terminus „Quintabsatz" verwendet. Die Verwendung
historisch-zeitgenössischer Terminologie aber macht die Analyse aus unserer
Sicht noch keineswegs zu einer historisch informierten. Im Sinne einer pars
pro toto möchte ich am folgenden Beispiel zeigen, was in Basel unter „historisch

informiert" verstanden wird.
Unsere Studierenden werden vom ersten Semester an daran gewöhnt, die

unterschiedlichen Aufgaben und Bedeutungen einzelner Stimmen in einem



174 Markus Jans

Satz zu erkennen und zu verstehen. Die hierarchische Ordnung von
zweistimmigem Gerüst und seiner Ergänzung kann an unterschiedlichen
Verhaltensweisen der Stimmen wahrgenommen werden. Dabei spielt es keine Rolle,
ob eine Hierarchie durch ein ganzes Stück, gar in einem ganzen Stilbereich,
gleichbleibt, oder ob sie in ein und demselben Stück aufgebrochen wird, die
Stimmen also abwechselnd andere Funktionen übernehmen können. Solche
Vertrautheit mit den konzeptionellen Grundprinzipien der Mehrstimmigkeit,
solches Wissen um deren geschichtliche Entwicklung und Veränderung prägt
das Hören genauso wie das Lesen. Hat man dieses mitbekommen, so wird man
beispielsweise bei der Analyse einer Mozart-Sonate sofort auf unterschiedliches
Bassverhalten reagieren. Man wird erkennen, ob ein Bass sich als Contratenor
Bassus oder als Tenor verhält, ob er Zuträger oder Bezugsperson ist. Und man
wird das Satzgefüge entsprechend anders untersuchen.

Es liesse sich ohne Mühe eine ganze Reihe von solchen Beispielen anführen,

die den ganz besonderen Wert der historischen Satzlehre, wie wir sie an
unserem Hause verstehen und betreiben, zu illustrieren vermögen. Viele der
Erkenntnisse und Einsichten, die sie zu vermitteln im Stande ist, sind durch
keinen anderen Zugang zu bekommen. Sie sind den Kunstwerken selbst
entnommen und können gerade deshalb auch viel leichter wieder direkt in die
Interpretation übernommen werden.

Es bleibt zu hoffen, dass unser Credo als Credo erhalten bleibt und nicht
zum Dogma wird. Um dies sicherzustellen, braucht das Fach, bei aller Treue
zum Grundkonzept, weiterhin grösstmögliche Freiheit in der Gestaltung.



175

„JA, DAS WAR EIGENTLICH DER HAUPTINHALT VON MEINEM LEBEN
DIE INSTITUTSGESCHICHTE DER SCHOLA CANTORUM BASILIENSIS

IM SPIEGEL DER ERINNERUNGEN EHEMALIGER LEHRKRÄFTE

von Martina Wohlthat

„Zwischen dem Ungefähr und dem strengen Wissen liegt das Hören-Sagen", so
lautet der Titel eines Aufsatzes des französischen Historikers Lucien Febvre.1
In dieses „Königreich des Hören-Sagens"2 habe ich mich mit dem Projekt des
Sammeins und Aufzeichnens von Erinnerungen ehemaliger Lehrkräfte der
Schola Cantorum hineinbegeben, das ich im Folgenden skizzieren möchte.

Etwas vom Hörensagen kennen, heisst naturgemäss, es nicht selbst gesehen
oder gehört haben, sondern Schlussfolgerungen aus dem zu ziehen, was ein
anderer über die betreffende Sache gesagt hat. Dies trifft zu auf die Befragung
von Zeitzeugen, auf das gesamte Gebiet der Oral History und eine Geschichtsforschung,

die sich auf Interviews als Quellen stützt.
Der Begriff „Hörensagen" stammt ursprünglich aus der Rechtssprache und

spielte bei der Wahrheitsfindung eine Rolle. Von einem Zeugen wurde
verlangt, das auszusagen, was er selbst gesehen und gehört hatte. Wie wenig das

Zeugnis vom Hörensagen zählte, kann man älteren Quellen entnehmen. So
heisst es in Johannes Agricolas Sprichwörter-Sammlung:

„Was mann hört, ist nicht so gewisz, als das mann sihet, und wenn einer sagt,
er habs vom hören sagen, so steh ers in einen zweifei, und wil es nicht für eine
ganze warheit nachsagen." 3

Die Aussagekraft der hier nach dem Hörensagen zusammengetragenen
Einzelheiten soll mit dieser Vorbemerkung jedoch keineswegs in Frage gestellt
werden. Im Gegenteil. Bei diesem Oral-History-Projekt zur SCB-Geschichte
wurde das Hörensagen zu einer wertvollen Möglichkeit, etwas über Zeiten zu
erfahren, die ich selbst nicht erlebt habe. Dabei ist jedoch folgendes stets
mitzudenken: Das Hörensagen ist eine Technik des Erinnerns, des Erzählens, des
Zuhörens und Interpretierens, damit auch eine Arbeit des „Übersetzens" und
Übertragens von mündlicher Rede in die Schriftlichkeit. Ich habe bei diesem
Projekt mit Menschen, die erfahrener und älter sind als ich, über Zeiten und
Begebenheiten sprechen dürfen, die ich selbst nur vom Hörensagen kenne.
Dabei ergab sich die grosse Chance, Erinnertes und in der Erinnerung oft
erstaunlich Gegenwärtiges aus erster Hand zu erfahren und für die Nachwelt
festzuhalten. Mein Dank gilt denjenigen, die die Gründerjahre und die ersten
Jahrzehnte der Schola Cantorum aus nächster Nähe miterlebt und mitgestaltet
haben und mir ihre Erinnerungen in den Interviews mitgeteilt haben.

1 Lucien Febvre: „Zwischen dem Ungefähr und dem strengen Wissen liegt das Hören-Sagen",
in: Ders., Das Gewissen des Historikers, Frankfurt am Main: Fischer 1990, 199-205.

2 Febvre, „Zwischen dem Ungefähr" (wie Anm. 1), 204.
3 Lutz Röhrich, Lexikon der sprichwörtlichen Redensarten, Freiburg 1994, Band 3, 738.



176 Martina Wohlthat

Von Mai bis Oktober 2008 habe ich Gespräche mit sechzehn ehemaligen
Lehrkräften und Mitarbeitern über ihre Tätigkeit an der 1933 von Paul Sacher in
Basel gegründeten Schola Cantorum Basiliensis geführt. Die Interviews wurden
auf Tonband aufgezeichnet und anschliessend in schriftliche Form gebracht.
Den Gesprächen lag ein einheitliches Gerüst von Fragen zur pädagogischen
und künstlerischen Entwicklung an der Schola zugrunde. Der den Interviewten
vorgelegte Katalog setzte sich aus folgenden Fragen zusammen:

Von wann bis wann waren Sie an der Schola tätig} In welcher Funktioni
Wie kam es dazu}

Haben Sie dort selbst eine Ausbildung gemacht} Bei wem!

Wie hat man die historische Musikpraxis im Unterricht vermittelt}
Worauf wurde im Unterricht besonders Wert gelegtt

Wodurch unterschied sich die Schola-Pädagogik damals von der Ausbildung
an anderen MusikschulenI

Welche Anliegen standen beim Musizieren im MittelpunktI
Inwieweit gab es an der Schola ein künstlerisches Klima! Wodurch entstand
es!

Wenn Sie auf Ihr Leben zurückblicken: Welche Bedeutung hatte die Schola
für Sie!

Haben Sie in den sechziger und siebziger fahren Veränderungen wahrgenommenI

Gab es neue Strömungen! Wodurch wurden sie ausgelöst}

Welche Persönlichkeiten haben Ihr Verhältnis zur Alten Musik geprägt1

Befragt wurden in ein- bis zweistündigen Einzelgesprächen die folgenden
früheren Lehrkräfte und Mitarbeiter der Schola Cantorum Basiliensis:

Wulf Arlt, Kurt Deggeller, Eugen Dombois, Jean Goverts, Veronika
Gutmann, Dagmar Hoffmann-Axthelm, Elisabeth Kiessling, geb. Müller-Hoyer,
Richard Levitt, Hans-Martin Linde, Marianne Lüthi, Marianne Majer, Esther
Nef-Werthmüller, Wolfgang Neininger, Karin Paulsmeier, Peter Reidemeister
und Christopher Schmidt.

Sie alle wussten aus ihrer Unterrichtstätigkeit und dem gelebten Alltag an
der Schola Cantorum eine Fülle von Begebenheiten und wertvollen Details zu
berichten. Durch die Dokumentation der Gespräche konnten ihre Erinnerungen

und zahlreiche Einzelheiten zur SCB-Geschichte für die Nachwelt festgehalten

werden. Anhand des Erzählten möchte ich nun einen Gang durch die
Geschichte der Schola Cantorum im Spiegel der Erinnerungen anschliessen.

Die Gründerjahre: Singen auf dem Kanapee

Authentische Erinnerungen an das Gründungsjahr 1933 konnte mir Marianne

Majer mitteilen. Geboren am 10. April 1913, war sie zum Zeitpunkt der



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben ..." 177

Interviews die älteste noch lebende Zeitzeugin. Im Dezember 2008, wenige
Monate nach unserem Gespräch an ihrem Alterswohnsitz im Ländliheim in
Basel, ist Marianne Majer im Alter von 95 Jahren verstorben. Sie hatte den
Neubeginn am Basler Lehr- und Forschungsinstitut für Alte Musik noch selbst
miterlebt. Zu Beginn des Interviews berichtet sie:

Der Moment, als die Schola aufging, das war am 1. Dezember [1933]. Da
waren noch wenige Schüler, weil das Semester schon begonnen hatte. Da
hat Paul Sacher mich angerufen und gesagt: ,Wir haben zu wenig Schüler.
Du darfst zwei Kurse gratis nehmen.' Ich habe Gregorianischen Choral bei
Ina Lohr belegt und Generalbass, weil ich dachte, das hilft mir für mein
Diplom mit bezifferten Bässen.4

Marianne Majer war im Gründungsjahr 1933 zwanzig Jahre alt. Sie wurde
zunächst am Basler Konservatorium ausgebildet, belegte dann die von Paul
Sacher angebotenen „zwei Kurse gratis" und studierte ab 1936 offiziell an der
Schola Cantorum bei Ina Lohr und August Wenzinger. 1939 schloss sie die
Ausbildung als zweite Diplomandin in der Geschichte der Schola Cantorum
Basiliensis mit dem Diplom für Alte Musik (Leiterin von Sing- und Spielgruppen
und Lehrerin für Hausmusik) ab.5 Wie sich überhaupt feststellen lässt, dass die
ersten Diplome für Alte Musik an der Schola überwiegend Frauensache waren,
da der Lehrerinnenberuf damals bereits ein klassischer Frauenberuf war. Ab
1939 unterrichtete Marianne Majer Blockflöte, Viola da gamba und Ensemble
an der Schola, sie war viele Jahre Mitglied des Viola da gamba-Quartetts der
Schola Cantorum (Altgambe) und der Konzertgruppe der SCB (Bratsche). Die
Übernahme der ersten Absolventinnen als Lehrkräfte begründete eine Tradition
an der Schola, die auch in späteren Jahren fortgesetzt wurde.

Wie hat man sich den Schulbetrieb an der Schola zu diesem Zeitpunkt
vorzustellen? Ausgesprochen harmonisch, wenn man dem Jahresbericht über das

Schuljahr 1934/35 glauben möchte: „Der Verkehr mit den Lehrern gestaltete
sich reibungslos und in gutem gegenseitigen Einvernehmen"6, heisst es dort.
„Reibungslos" und im Gegensatz zur allgemeinen weltpolitischen Lage wohl
auch recht beschaulich. Der Ferienkurs im Sommer 1936 in Basel zu den
Arbeitsgebieten „Theorie der Kirchentonarten", Generalbass und Ensemblespiel

unter der Leitung von Ina Lohr fand zwar nicht den erhofften Zulauf,
was im Jahresbericht mit „den allgemeinen ungünstigen Verhältnissen und
den besonderen Schwierigkeiten, vor die sich ausländische Teilnehmer, vor

4 Dieses und alle weiteren Zitate stammen aus den von der Autorin von Mai bis Oktober 2008
geführten Interviews mit ehemaligen Lehrkräften der Schola Cantorum Basiliensis, Archiv
SCB.

5 Vgl. das Verzeichnis der diplomierten Schüler der Schola Cantorum Basiliensis 1938-1966
in: Hans Oesch, Die Musik-Akademie der Stadt Basel. Festschrift zum hundertjährigen
Bestehen der Musikschule Basel 1867-1967, Basel [1967], 183 f.

6 Bericht über das zweite Schuljahr der Schola Cantorum Basiliensis 1934/35, 1 (Archiv
SCB).



178 Martina Wohlthat

allem aus Deutschland, gestellt sahen"7, begründet wird. Doch bereits im
Schuljahr 1936/37 wird der Lehrplan durch einige neue Fächer bereichert -
„Streichermusik (Anleitung zum Zusammenspiel für Musikfreunde)",
„Verzierungslehre" und „Instrumentenkunde". Neben der normalen Schultätigkeit
kam „auf Anregung von Säuglingspflegerinnen ausserdem ein Kurs über ,Alte
Kinderlieder' zur Abhaltung, der unter der Leitung von Ina Lohr stand und von
18 Teilnehmerinnen besucht"8 wurde. Um „wenig bemittelten, aber begabten
Kindern gute und billige Stunden auf guten Instrumenten zu verschaffen"9,
wurden mit dem Erziehungsdepartement des Kantons Basel-Stadt Verhandlungen

über die Erteilung von Blockflötenunterricht an Schulkinder
aufgenommen. Da die Stellungnahme der Behörde auf sich warten liess, „jedoch
ein praktisches Bedürfnis für einen derartigen Unterricht vorlag", führte die
Schola im Sommersemester 1937 einen „Volksblockflötenkurs"10 durch. In
dieses von künstlerischen Idealen und pädagogischem Engagement geprägte
Umfeld kam Marianne Majer, als sie 1936 ihr Studium an der Schola aufnahm.
Auf die Frage, wie man in den Anfangsjahren die Alte Musik im Unterricht
vermittelte, berichtet sie:

Das ist schwierig zu sagen, es war ja der einzige Ort, wo das damals
überhaupt gemacht wurde. Man hatte deshalb immer das Gefühl, das man
irgendwo einsam war dabei.

Die prägenden Persönlichkeiten am Institut waren zu dieser Zeit - neben dem
Gründer Paul Sacher - Ina Lohr und August Wenzinger. Gerade Ina Lohr, so
berichtet Marianne Majer, habe mehr mit Paul Sacher zusammen gearbeitet,
als heute bekannt sei:

Ina Lohr hat alle Partituren gelesen, die ihm [Sacher - d. V.] probehalber
zur Verfügung gestellt wurden. Sie war auch sehr fähig für moderne Musik.
Jeden Morgen durfte man eine Stunde lang nicht mit Ina Lohr telefonieren,
weil sie dann mit Sacher telefonierte.

Die musikalische Geselligkeit und der gemeinsame Hunger auf unbekannte
Werke jenseits des gängigen Konzertrepertoires gingen weit über den Unterricht
und das Ensemblespiel hinaus, wie sich Marianne Majer erinnert:

Das war mit Wenzinger und so weiter: Wir haben oft ganze Abende, wenn
ein neues Stück herauskam, beispielsweise eine Messe oder so etwas,
zusammen auf einem Kanapee mit einem einzigen Heft gesessen und haben
das vom Blatt gesungen, um es kennen zu lernen.

7 Bericht über das dritte Schuljahr der Schola Cantorum Basiliensis 1935/36, 2 (Archiv SCB)
8 Bericht über das vierte Schuljahr der Schola Cantorum Basiliensis 1936/37, 1 (Archiv SCB)
9 Bericht über das vierte Schuljahr der Schola Cantorum Basiliensis 1936/37, 2 (Archiv SCB)
10 Ebd.



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben ..." 179

Zu ihrem Diplom 1939 wünschte sich Marianne Majer eine Gambe. Als
Mitglied des Viola da gamba-Quartetts der Schola Cantorum Basiliensis ging sie
viel auf Reisen. Im Jahr seien es bis zu siebzig oder achtzig Konzerte gewesen,
berichtet sie. Das Gamben-Quartett bereiste ganz Europa und gelangte auf
seinen Konzertreisen bis in den Nahen Osten. So musizierte das Ensemble im
März 1968 in Istanbul, Ankara, Beirut, Tripolis und Kairo.11

Wohl nicht gerade auf dieser Reise, aber sonst wurden die Konzertreisen des

Gamben-Quartetts stark von der persönlichen Initiative der Mitglieder und
der Gastfreundschaft der Einladenden getragen. Die Bahnbillette zahlte man
zum Teil selbst, berichtet Marianne Majer:

Das war sehr lustig. Manchmal, wenn wir mit dem Gamben-Quartett zum
Bahnhof kamen, sagte Wenzinger: ,Also, es ist eine Ferienreise.' Denn wir
mussten unsere Billette selber bezahlen, und wir wurden meistens von
den Leuten, die uns hören wollten, privat untergebracht, weil es billiger
war für die Leute, wenn wir keine Hotelkosten hatten.

Neben Pioniergeist, Ideenreichtum und viel Fleiss beim nächtelangen
Abschreiben von Noten - es gab ja noch keine Fotokopiergeräte - sprechen aus
Marianne Majers Erinnerungen die starke emotionale Verbindung mit dem
Lehrinstitut und die Freude über das im Beruf Erreichte. Auf die Frage nach
der Bedeutung der Schola Cantorum in ihrem Leben stellt sie fest:

fa, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben, weil ich da eben
so tätig war. Ich hatte ja Anfängerkurse mit Blockflöte. Das muss ich sagen,
das war sehr gut. Das war so gut, dass, wenn meine Schüler nachher in
die Klavierklasse kamen, die Klavierlehrer sagten, im ersten fahr machen
wir doppelt so viel, weil die schon so gut vorbereitet waren.

Diese Aussage ist charakteristisch. Sie drückt die Erfüllung und die Freude
am Beruf aus, von der in den Interviews mit den ehemaligen Lehrkräften
der Schola immer wieder die Rede ist. Die Mehrheit der Befragten zieht ein
positives Resümee ihrer Lehrtätigkeit und ihres Arbeitslebens für und mit
der Alten Musik.

Die ersten fahrzehnte 1933-63: Lebensgefühl mit Sendungsbewusstsein

Auf eine lange Schola-Karriere kann auch Christopher Schmidt (Jahrgang 1927)
zurückblicken. Im Alter von zehn Jahren betrat er 1937 die Schola Cantorum,
die damals im Seidenhof am Blumenrain untergebracht war, und erhielt von
Ina Lohr Unterweisung auf der Blockflöte. Über diese frühen Eindrücke
berichtet Christopher Schmidt:

11 Vgl. Bericht über das fünfunddreissigste Schuljahr der Schola Cantorum Basiliensis 1967/68,
8 (Archiv SCB).



180 Martina Wohlthat

Ich erinnere mich, ich sah Paul Sacher und andere, aber was da eigentlich
geschah, wusste ich nicht. Ich hatte Einzelunterricht [auf der Blockflöte
- d. V.] mit Spielstücken. Es war also ganz puristisch, das war mir schon
klar: Alte Musik, das hiess nicht etwa 18. Jahrhundert, sondern 16. und
frühes 17. Jahrhundert. Walter-Kanons zum Beispiel, also Renaissance-
Musik. Das habe ich natürlich brav mitgemacht, aber ich fand es ein
bisschen langweilig. Ina Lohr hat immer mitgespielt, vielleicht war noch
ein anderer Schüler dabei, aber es waren Einzelstunden. Gespielt wurde
aus den ersten Bärenreiter-Ausgaben. Also ohne Bärenreiter wäre es gar
nicht gegangen. Ina Lohr hat natürlich auch selbst viel kopiert und auch
komponiert, was man spielen musste, so kleine Sachen.

Seit Ende der vierziger Jahre studierte Christopher Schmidt, der eigentlich
Geiger werden wollte, Orgel bei Eduard Müller. Er schloss sein Studium 1951

mit dem Orgeldiplom ab und unterrichtete an der Schola 1953-1958 und von
1970 bis zu seiner Pensionierung 1992 Theorie, Mittelalter und Gregorianischen

Choral. Die geistige Haltung an der „alten" Schola erläutert Christopher
Schmidt mit folgenden Worten:

Die alte Schola kam aus einer Bewegung heraus, da ging es eigentlich um
so eine Art von Weltanschauung. Die Jugendbewegung hatte eine grosse
Rolle gespielt, also diese Kreise um Fritz Jode usw. Der hatte zwar mit
der Schola direkt nichts zu tun, aber es hatte diesen Beigeschmack. Und
der Bärenreiter-Verlag natürlich war im Hintergrund. Es hatte, wenn man
das historisch vergleichen will, nicht mit einer Belebung der Alten Musik,
sondern mit der Belebung einer Musikanschauung zu tun. Wie das im
19. Jahrhundert bei der Palestrina-Bewegung in Heidelberg mit Thibaut
war, das war ja auch eine Sache, wo es um Lebensanschauungen ging in
erster Linie und nicht so sehr um Forschung. Es hatte also noch diesen
romantischen Charakter.12

Die Schola schloss sich im Jahr 1954 mit Musikschule und Konservatorium zur
Musik-Akademie der Stadt Basel zusammen. „Im Schuljahr 1954/55 arbeiteten
zehn interne Schüler an der Berufsschule, vier Schweden und sechs Schweizer,

von denen nur ein einziger aus Basel stammte."13 Für die Öffentlichkeit
repräsentierte die Konzertgruppe der Schola Cantorum unter der Leitung von
August Wenzinger auf wirksame Weise das Bestreben, die Alte Musik für das
Musikleben wiederzuentdecken. Die Rollenverteilung zwischen Ina Lohr und
August Wenziger an der Schola beschreibt Christopher Schmidt im Gespräch
so:

12 Anton Friedrich Justus Thibaut wurde mit seiner Schrift „Ueber Reinheit der Tonkunst"
(1824/26] im 19. Jahrhundert zu einem Wegbereiter des Cäcilianismus und der Reformbewegung

innerhalb der Kirchenmusik.
13 Oesch, Die Musik-Akademie (wie Anm. 5), 97.



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben 181

Ina Lohr war ja die Seele des Ganzen. Sie war nach aussen nicht so
bekannt wie August Wenzinger mit der Konzertgruppe, der damals die
ersten Aufnahmen bei der Archiv-Produktion hatte. Ina Lohr war nach
innen massgebend, und was die Schüler und Studenten betraf, war sie der
Anziehungspunkt. Das ging immer über persönliche Beziehungen. Da hat
natürlich auch Paul Sacher eine wichtige Rolle gespielt Das war eine
ganz unkonventionelle und hochpersönliche Angelegenheit.

Die pädagogische und musikalische Ausrichtung der ersten Jahrzehnte an der
Schola Cantorum, so Christopher Schmidt, wurde auf besondere Art durch die
Persönlichkeit von Ina Lohr als Lehrerin und Musikerin geprägt. Die Frage
„Gab es an der Schola ein künstlerisches Klima?" beantwortet Christopher
Schmidt auf folgende Weise:

An der alten Schola im Bezug auf Ina Lohr, ja. Es gab unter Ina Lohr
unwahrscheinlich gute Choraufführungen, die man aber im professionellen

Sinn nicht als Choraufführungen bezeichnen kann, sondern das war
inspiriert. Das war eben Ina Lohr. Wenn Sie bedenken, dass zu ihren
Schülern Eric Ericson gehörte, der chortechnisch nichts von ihr zu lernen
hatte, aber treuer Anhänger von ihr war, weil sie ihm etwas gab, was ihn
bestimmt hat. Ina Lohr hat selbst wunderbar glockenrein gesungen, aber
sie war keine professionelle Sängerin. Das Glogauer Liederbuch und Dufay,
das konnte sie singen, und wir haben sie mit Wonne begleitet. Das war
eine sehr aktive Periode für frühe Musik, die hab ich dann später an der
Schola so nicht mehr erlebt.

Der Rücktritt von Ina Lohr erfolgte schrittweise etwa ab 1963.14 Sie war in
den sechziger Jahren an der Schola aber noch immer präsent. Ina Lohr darf
neben Paul Sacher und August Wenzinger als die zentrale Figur in den ersten

drei Jahrzehnten der Schola bezeichnet werden. Mit ihrem Rückzug aus
der Berufsschule ging ein erster prägender Abschnitt in der Entwicklung der
Schola Cantorum zu Ende.

Der Sprung in die Neuzeit der Blockflöte und der Laute

Die Berufung von Hans-Martin Linde (Jahrgang 1930) als Blockflötenlehrer an
die Schola im Oktober 1957 läutete den Neubeginn in der Bläserabteilung der
SCB ein. An der Allgemeinen Schule der SCB wirkten seit Anfang der sechziger

Jahre zahlreiche Linde-Schülerinnen als Lehrerinnen, darunter Elisabeth
Müller-Hoyer, Marianne Lüthi und Margrit Fiechter. Während Linde auf dem
Gebiet des Blockflötenspiels neue Maßstäbe setzte, begann mit der Lehrtätigkeit

von Eugen Dombois im Herbst 1962 die Neuzeit bei den Lautenisten.
Beide Musiker kamen von ausserhalb nach Basel, und es ist interessant, dass

14 Oesch, Die Musik-Akademie (wie Anm. 5], 96. Vgl. dazu auch Jahresbericht der Musik-
Akademie der Stadt Basel 1962/63, 20.



182 Martina Wohlthat

August Wenzinger hier seine weit reichenden musikalischen Kontakte nutzte,

um neue Lehrkräfte für die Schola Cantorum zu gewinnen. Hans-Martin
Linde berichtet darüber:

Es ist in meinem Leben sehr viel über den Westdeutschen Rundfunk in
Köln gelaufen. Ich habe viele Kammermusikaufnahmen beim WDR gemacht
und da habe ich August Wenzinger kennen gelernt. Wenzinger sagte:
Jemand wie Sie könnten wir an der Schola brauchen. Ich werde das mit Paul
Sacher besprechen, wenn es Ihnen recht ist.' Ich sagte: Ja, noch so gerne.'
Die Schola war für mich natürlich so ein Heiligtum hoch oben. Und da
hat Wenzinger das in die Wege geleitet und dann wurde ich eingeladen,
mit ihm und der Konzertgruppe der Schola Cantorum Brandenburgische
Konzerte zu spielen. Und dann habe ich eine Lehrprobe gegeben und noch
einen Soloabend an der Schule mit der Querflöte und einer damals neuen
Sonatine von Henze So ist die Beziehung entstanden.

Auch der Lautenist Eugen Dombois (Jahrgang 1931) kam über den Kontakt mit
August Wenzinger und der Konzertgruppe der Schola Cantorum nach Basel.
Er berichtet über die ersten Annäherungen, die dann zu seiner Berufung als
Lehrer für Laute und Gitarre an die Schola Cantorum führten:

Ich hatte schon Kontakte mit der Konzertgruppe der Schola Cantorum
unter der Leitung von August Wenzinger. Da waren immer wieder Anlässe

in Köln oder Bielefeld, und mein Lehrer Walter Gerwig war derjenige,
der die Kontakte hergestellt hat. Wir konnten in der Cappella Coloniensis
mitspielen. Und so kam dann 1961 die Anfrage, ob ich eventuell mal für
ein Konzert kommen könnte und dann ergab sich eben die Möglichkeit,
hierher zu kommen Ich war im Grunde ein Aussenseiter, der von
aussen dazukam und eigentlich bestimmte Voraussetzungen gar nicht
hatte - zum Beispiel die Voraussetzung, bei Ina Lohr studiert zu haben.
Die Idee von Alter Musik an der Schola war sicher geprägt von Ina Lohr,
die mit Paul Sacher sehr viel Kontakt hatte. Ich war in der Pädagogik durch
meinen Lehrer Walter Gerwig in Köln beeinflusst. Allmählich unter dem
Einfluss der Schola-Umgebung hat sich bei mir manches verändert. Das
ist sehr fruchtbar gewesen, und ich freue mich darüber, dass sich das so
entwickelt hat.

Wie wurde damals die historische Musikpraxis im Unterricht vermittelt? Das
begann mit grundlegenden Dingen, wie sich Hans-Martin Linde erinnert:

Es war alles neu. Das kann sich heute kein Mensch mehr vorstellen. Die
Stücke, die heute gängig sind, auch die von grossen Komponisten, waren
damals kaum in Neuausgaben greifbar. Es fing damit an, dass man
Literatur suchte. Die Documenta-Reihe von Bärenreiter war damals noch
am Anfang. Das ist genau diese Zeit gewesen. Das war der Aufbruch,
da konnte man endlich im Original nachlesen. Und so war der gesamte



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben 183

Unterricht: Man hat gesucht und gefunden und viel studiert. Ich habe
Blockflöte unterrichtet, Traverso unterrichtet, Vokalensemble gemacht und
Kammermusik. Mit dem Vokalensemble haben wir einmal einen Abend
mit Monteverdi bei den ,Freunden alter Musik' gestaltet. Ja, die Stücke
habe ich abgeschrieben. Fotokopieren ging ja noch nicht. Das kennzeichnet

diese Art der Vermittlung, da war viel Abenteuer dabei, auch sehr
viel Hinterfragen und Austausch mit den Kollegen. Ich habe sehr viel von
August Wenzinger gelernt, weil er diese immense Erfahrung hatte und
einfach ein sehr guter Musiker war. Also suchen und sich eine Meinung
bilden, einen Standpunkt suchen und dann weitergeben.

Auch was die Instrumentaltechnik betrifft, spricht Hans-Martin Linde
Grundsätzliches an, das Unterschiede zwischen dem damaligen und dem heutigen,
weit selbstverständlicheren Spiel auf alten Instrumenten beleuchten kann:

Ich habe zunächst nicht Blockflöte gespielt, wie man heute Blockflöte
spielt. Ich wollte die damals allgemein sehr schlecht gespielte Blockflöte
auf ein hohes Niveau herauf heben wie die anderen Instrumente. Darum
hiess meine erste Blockflöten-Schule auch „Die Kunst des Blockflötenspiels".

Darüber lacht man vielleicht heute, aber das war mein Anliegen.
Ich wollte zeigen, das ist ein Instrument wie eine Geige oder eine Querflöte

oder eine Oboe. Man muss sie wirklich in bestmöglicher Art spielen
und die Musik verstehen lernen. Man hat dann dazu gelernt und hat sich
verändert, das ist klar, aber das war der Beginn.

Wie wichtig das Quellenstudium und die Beschäftigung mit den historischen
Instrumenten damals wurden, berichtet auch der Lautenist Eugen Dombois,
wenn er Veränderungen im Umgang mit der Alten Musik beschreibt.

Die Art zu musizieren hat sich verändert, die erst von meinem Lehrer
geprägt war. Dann kamen neue Kriterien dazu, die auch von Nikolaus
Harnoncourt, mit dem ich viel zu tun gehabt habe, und von Gustav
Leonhardt beeinflusst waren. Das waren ganz wichtige Figuren. Das hat sich
auf das Studium der Quellen ausgewirkt. Mein Lehrer Walter Gerwig hatte
in dem Sinne kein Quellenstudium betrieben, sondern bearbeitete, was er
an Literatur fand. Bei mir war das Interesse stark, aus dieser Umgebung
heraus aus den Quellen mehr über das Instrument Laute zu erfahren,
genauer hinzuschauen und entsprechende Literatur anzuschaffen. Was
dort gesagt wurde zur Anschlagstechnik, das war etwas ganz Wichtiges.
Und zu wissen, was man aus den Angaben schliessen kann, die man hat.
Angaben, die in Bezug auf die Laute nicht so häufig oder so umfangreich
waren wie bei der Flöte oder bei der Violine.

In dieser Zeit, so erinnert sich Eugen Dombois, sei die Beschaffung historisch
zuverlässiger Notentexte und Quellen mit viel Aufwand verbunden gewesen.
Auch die Mühe des noch häufig angewandten Abschreibens war beträchtlich.



184 Martina Wohlthat

Ja, das war eine mühsame Sache. Wenn ich das vergleiche mit heute, was
man sich für Mühe gegeben hat, um Mikrofilme von Tabulaturen zu
bekommen und sie lesen zu können. Man musste entsprechende Apparate
anschaffen und dann musste man das lesen - die vielen Filmbilder bei
den Lautenwerken von Silvius Leopold Weiss beispielsweise oder von Bach,
das waren immer ganz grosse Erlebnisse. Wenzinger hatte damals zu mir
gesagt, es wäre gut, wenn ich ein Archiv für Laute an der Schola anlegen
würde. Und ich habe das natürlich gemacht für mich, ich habe eine
grosse Sammlung angelegt mit Mikrofilmen. Mit Kopien war es schon
schwieriger, aber es war möglich, wenn auch relativ teuer. Die ersten
Kopien von einem Film waren damals sehr teuer. Das kostete etwa drei
Franken pro Filmstückchen. So leicht, wie man das heute machen kann,
war das nicht. Wir haben damals auch viel abgeschrieben. Aber auch das
machten die Schüler ab einer gewissen Zeit nicht mehr, weil das Kopieren
so leicht und billig war. Ich habe für die Schüler viel abgeschrieben, das
hatte mein Lehrer schon gemacht. Dieses Abschreiben, was Harnoncourt
auch noch sehr viel gemacht hat, das haben die Schüler nicht mehr nötig
gefunden, weil sie direkt aus der Tabulatur gespielt haben. Für mich war
die Tabulatur immer etwas, was ich erst adaptieren musste, Fingersätze
hineinschreiben, irgendwelche Beobachtungen, die musste ich erst notieren.
Und das hat sich völlig geändert. Man spielt heute direkt so, wie es ist,
aus den verrücktesten Tabulaturen. Man lernt das heute so.

Von 1964 bis 1968 studierte Karin Paulsmeier, aus Deutschland kommend,
Blockflöte an der Schola Cantorum in Basel. 1968 machte sie bei Hans-Martin
Linde ein Blockflötendiplom, wechselte dann aber bei ihrer eigenen
Lehrtätigkeit zur Notationskunde. Von 1970 bis 2003 war sie als Dozentin für
Notationskunde an der Schola tätig. Über ihre Anfänge als Studentin an der
Schola Cantorum in den sechziger Jahren und ihre damaligen Lebensumstände
berichtet Karin Paulsmeier auf anschauliche Weise:

Als ich 1964 Abitur machte, gab es in der Blockflötenwelt einen Lehrer
in Hannover, Ferdinand Conrad, und dann gab es die Schola mit Hans-
Martin Linde. Der war damals knapp über dreissig, ein junger Lehrer, der
mir von den Archiv-Platten bekannt war. Das hat mich angezogen. Meine
Familie hat das nicht ganz verstanden. Das war ein Abenteuer. Ich hatte
kein Geld, ich habe gearbeitet zwischen Abitur und Studium, habe mir
ein Spinett gekauft und bin nach Basel gekommen, zuerst in die Jugendherberge.

Dann fand ich ein Zimmer und habe in der Holbeinstrasse bei einer
alten Dame gewohnt. Ich bekam allmählich Blockflötenschüler und so ist
das dann auch gegangen. Das hing mit der Situation zusammen, dass
man niemand kannte und nicht viel Geld hatte: Das soziale Leben war
dadurch eingeschränkt. Ich weiss, ich habe mich immer auf den Montag
gefreut, da gab es abends Vokalensemble mit Hans-Martin Linde. Da war
dann das trübe Wochenende vorbei, da gab es dann Menschen. Das war
obligatorisch, das war der Studentenchor. Das Schweizerdeutsch habe ich



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben ..." 185

zuerst auch nicht verstanden, aber das kam dann schon. Ich habe auch
gemerkt, dass es nicht meine Lebensaufgabe ist, Blockflöte zu spielen.
Ich bin in Deutschland in der Nachkriegszeit gross geworden.
Blockflötenunterricht gab es gratis in der Schule. Ich sehe die Blockflöte in meiner
Biografie heute als Zugang zu ,Etwas mit Musik'.

Ab 1970 übernahm Karin Paulsmeier an der Schola Cantorum den Unterricht
in Notationskunde und baute in den folgenden Jahren dieses Fach auf. Über
die enge Verbindung von Theorie und Praxis berichtet sie:

Wulf Arlt hat mich gefragt, ob ich die Notationskunde übernehmen wollte,

das kam für mich sehr überraschend. Ich war freudig überrascht. Ich
hatte mich schon während meines Studiums damit beschäftigt, war schon
fasziniert von dem Erscheinungsbild, von der Mathematik hinter den
Proportionen usw. Ich habe mit vier oder fünf Stunden angefangen. Bei Wulf
Arlt ging es sehr stark darum, das Theoretische mit der Praxis zu verbinden.

Im Zusammenhang damit hat sich die Unterrichtstätigkeit immer
mehr erweitert.

Auf eine lange Schola-Laufbahn blickt Veronika Gutmann im Interview
zurück. Sie berichtet über ihre Anfänge:

Ich habe wohl die längste Schola-Laufbahn, glaube ich, weil ich mit sieben
Jahren Blockflöte bei Marianne Majer gespielt habe. Mit zehn oder elf fahren

habe ich mit Gambe begonnen und kam zu Hannelore Müller. Zuerst
mit der Diskantgambe, das war etwas kratzig, dann mit der Bassgambe,
das war so die Vorgeschichte. Nach der Matura bin ich 1962 als Studentin
zu August Wenzinger gegangen. 1967 habe ich das Diplom [mit Viola da
gamba] gemacht, da war Cello als Nebenfach dabei. Anschliessend bin
ich nach Wien gegangen und habe Cello weiter studiert. 1975 kam ich von
Wien zurück, hatte dort mit der Gambe in Ensembles gespielt und habe
etwas Neues gesucht. An der Universität war eine Assistentenstelle von
fünfzig Prozent frei und das war der erste Einstieg wieder in Basel. 1976
fragte mich Wulf Arlt im Zusammenhang mit der Umarbeitung einer
Diplomarbeit eines Studenten zu einer druckfertigen Edition, ob ich bereit
wäre, diese zu betreuen, und so bin ich wieder an die Schola gelangt. Dort
habe ich Instrumentenkunde unterrichtet, Diplomarbeiten begleitet, die
Instrumentensammlung betreut und war als wissenschaftliche Mitarbeiterin
tätig. Das ging bis 1992. Bereits 1981 war ich zudem mit fünfzig Prozent
im Historischen Museum tätig, und dann ergab sich 1992 die Möglichkeit,
ganz ans Historische Museum zu gehen.

Wie wurde zu ihrer Zeit als Studentin an der Schola historische Musikpraxis
unterrichtet? Bei der Beantwortung dieser Frage differenziert Veronika Gutmann
zwischen der früheren und heutigen Sicht und erwähnt den frischen Wind,
den jüngere Lehrkräfte in die Schola brachten. Über ihre eigene Ausbildung



186 Martina Wohlthat

und wie damals historische Musikpraxis im Unterrichtet vermittelt wurde,
berichtet Veronika Gutmann:

Das erste ist, dass das nicht als historische Musikpraxis vermittelt wurde,
sondern es waren die Übungen, die man vom Cellospiel kannte. Bei Wenzinger
habe ich selbst die Duport-Etüden abgeschrieben und zum Teil transponiert
oder umgeschrieben, damit das [für die Gambe] ging. Oder er hat Vorlagen
gehabt. Man hat sich also an der damaligen Ausbildung orientiert. Es gab aber
ein Fach, das hiess Verzierungslehre, das war eigentlich mehr eine Vorlesung,
das unterrichtete Wenzinger. Alle Zeichen wurden da erklärt, wie das gehen
muss, aber es war schon sehr streng strukturiert. Es gab dann auch Übungen
dazu. Es war sicher nicht die Freiheit, die aus heutiger Sicht bestehen müss-
te. Ja, es war einfach ein Instrumentalunterricht aus der ersten Hälfte des
20. Jahrhunderts, auf die Gambe bezogen, bei anderen Instrumenten kann
ich das schlecht beurteilen. Wenzinger war ein gestandener Cellist und der
älteste Lehrer von allen. Hans-Martin Linde und Eugen Dombois kamen
als neue, junge Lehrer und alle waren sehr angetan. Und Linde hat damals
auch mit modernen Kompositionen ein bisschen frischen Wind gebracht.
Eine Erfahrung mit historischem Satz und Aufführungspraxis wurde uns im
Theorie-Unterricht und in den Ensemble-Stunden von Wolfgang Neininger
vermittelt. Er war einer der Nachfolger von Ina Lohr und Geigerin der Cappella
Coloniensis. Wir mussten verschiedene Stücke, zum Beispiel doppelchörige
Canzonen im Stil von Gabrieli, selbst ,komponieren'. Diese wurden dann
jeweils in den Ensemble-Stunden aufgeführt und besprochen.

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass in den sechziger Jahren an der
Schola neue Akzente in der Instrumentalausbildung gesetzt wurden, vor allem
in der Bläserausbildung und in der Lautenklasse. Als Paul Sacher im Oktober
1964 die Direktion der Musik-Akademie der Stadt Basel übernahm, wurde
Walter Nef zum Leiter der Schola Cantorum ernannt. Walter Nef hatte seit
1934 als Lehrer für Geschichte der Alten Musik und Instrumentenkunde
am Institut gewirkt. Als Verfasser der Jahresberichte seit 1933/34 war er der
„Chronist" der alten Schola. Ende der sechziger Jahre zeichnete sich für Sacher
die Notwendigkeit ab, Lehre und Forschung an der Schola auf eine veränderte
Grundlage unter neuer Leitung zu stellen.

Die siebziger Jahre: Neuorientierung als Herausforderung

Damit kommen wir zu jenem Abschnitt in der Institutsgeschichte, der zu
einer Zerreissprobe für die Schola werden sollte. Die Mehrheit der im Rahmen

des Projekts Befragten beschreibt den Zeitraum der Neuorientierung ab
1970 als spannungsvoll und konfliktreich. Der von Paul Sacher auserkorene
neue Leiter war der damals 32-jährige Musikwissenschaftler Wulf Arlt. Im
Interview berichtet Wulf Arlt, Paul Sacher habe ihn eines Tages eingeladen
und gefragt, wie er die Situation der Schola beurteile. Im Interview berichtet
Wulf Arlt über den Neuanfang:



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben 187

Paul Sacher hat mich eines Tages eingeladen und gefragt, was ich von der
Situation der Schola halte. Er hatte sich schon längere Zeit Fragen der
Neuregelungen und Nachfolgefragen überlegt. Und ich habe ihm mit
jugendlichem Impetus geschildert, dass die Schola eine sehr wichtige Position
in der Geschichte Alter Musik hatte, dass sich aber die Szene inzwischen
radikal verändert hat Daraufhin hat Sacher mich gebeten, diese
Gedanken schriftlich zu formulieren. Dieses Konzept habe ich ihm geschickt,
und er hat mich dann zu meiner Verblüffung gefragt, ob ich das umsetzen
wolle. Ich habe mir Bedenkzeit ausbedungen und habe dann zugesagt.

Das Vorhaben der Neuorientierung stiess bei einem Teil der Lehrerschaft auf
Widerstand. Unter den Lehrern gab es Befürworter und Gegner des neuen
Ansatzes. Vor allem August Wenzinger hatte wohl die Sorge, dass die Schule
unter der neuen Leitung nicht mehr das sein würde, was sie bisher gewesen
war. Grundlegend bei der Erneuerung und Reorganisation der Schola zu
Beginn der siebziger Jahre war die stärkere wissenschaftliche Ausrichtung. Die
neue Leitung führte Änderungen in den Bereichen Generalbass, Notation und
historische Satzlehre ein und gründete eine Forschungsabteilung mit jungen
Musikwissenschaftlern. Seinen Ansatz für neue Impulse in Forschung und
Lehre beschreibt Wulf Arlt auf folgende Weise:

Wir waren an einen bestimmen äusseren Rahmen gebunden. In diesem
Rahmen haben wir gewisse Änderungen herbeigeführt, insbesondere in
den Bereichen Generalbass, Notation und historische Satzlehre. Dahinter
stand für mich die Frage: Was will und kann ich als Voraussetzung für die
Praxis lehren in dem Moment, wo es um Geschichte geht. Die historische
Satzlehre und ästhetische Erfahrung - das hat mich fasziniert und von dort
aus habe ich ein Konzept entwickelt. Heute ist das in aller Munde und hat
weitergelebt. Die Idee einer historischen Satzlehre war ein Konzept, das ich
damals entwickelt habe. Zuerst noch mit Hans Ulrich Lehmann, dann mit
Markus Jans, Dominique Muller und Christopher Schmidt haben wir das
realisiert. Dabei ging es unter anderem um folgende Fragen: Was sind die
Voraussetzungen, aus denen Theorie spricht{ Was sieht sie an der Musik und
was nicht1 Wie weit kann ich das, was ich in der Theorie finde, ergänzen
durch die Rekonstruktion der Konventionen, auf denen das Komponieren
und das Musikmachen beruhten1 Vieles in meiner wissenschaftlichen
Arbeit, was ich seither publiziert habe und was in diese Richtung geht, ist
aus der Auseinandersetzung mit diesen Fragen entstanden.

Zu Wulf Arlts Konzept gehörten die Vergrösserung der Lehrerschaft und die
Verbreiterung der Themen. Innovative Musiker wie Nikolaus Harnoncourt,
Sigiswald und Wieland Kuijken wurden zu Workshops eingeladen. Das Studio
der frühen Musik unter Thomas Binkley kam nach Basel. Es war die Zeit der
Öffnung und der Experimente. Sigiswald Kuijken spielte ohne Kinnhalter auf
der Geige, was damals Aufsehen erregte. Jordi Savall, zuerst Student und später
Lehrer an der Schola Cantorum, brachte die Revolution auf der Viola da gamba



188 Martina Wohlthat

in Gang. Die Neuorientierung in den siebziger Jahren war ein wichtiger und
folgenreicher Einschnitt in der Geschichte der Schola Cantorum.15

Den Umbruch zwischen der „alten" und der „neuen" Schola beschreibt
Christopher Schmidt mit folgenden Worten:

Das Neue war nun, dass mit Wulf Arlt ganz konkrete Themen kamen, die
sehr spannend waren. Im Zentrum stand die Satzlehre, die frühe Mehrstimmigkeit.

Es ging darum, wie man das verwirklicht und nicht nur von der
Theorie und von der Geschichte her behandelt, sondern was man praktisch
damit anfangen kann. Da hat Arlt den ersten Anstoss gegeben. Und ich
muss sagen, das war eine sehr euphorische Zeit. Man war wirklich als
volle Persönlichkeit da eingespannt und man hatte enorm viel zu lernen.
An der alten Schola hatte man alles ein bisschen gemacht. Bei Arlt wurde
das gleich sehr geordnet und verteilt, wer was macht, und auch zugleich
wieder verbunden. Diese ersten fahre ab 1970 waren eine ganz wichtige
Zeit. Von dort ging alles aus, was jetzt gekommen ist.

Die Meinungen über die Begleitumstände dieses Neuanfangs sind bei den
Befragten geteilt. Jeder war davon auf ganz unterschiedliche Weise betroffen.
Doch in einem Punkt sind sich alle Befragten einig: Als der Flötist und
Musikwissenschaftler Peter Reidemeister ab 1973 die Position des Stellvertreters von
Wulf Arlt und ab 1978 die Leitung der Schola Cantorum übernahm, brachte
dies eine Beruhigung in das Geschehen. Mit seiner integrativen Persönlichkeit
verstand es Reidemeister, Fronten abzubauen und eine künstlerisch anregende
Atmosphäre zu schaffen.

Dagmar Hoffmann-Axthelm, seit 1971 wissenschaftliche Mitarbeiterin an der
Schola Cantorum, schildert diesen Zusammenhang und die Auswirkungen
auf das Entstehen eines künstlerischen Klimas:

Ja, das entstand nach meiner Beobachtung, nachdem die Zeiten der mehr
oder weniger heftigen Auseinandersetzungen zu Ende waren. WulfArlt hat
vieles angekurbelt, was später in der ,Ära Peter Reidemeister' Früchte trug.
Peter Reidemeister hat sehr stark auf Kommunikation mit den Studierenden
und unseren Künstler-Lehrern gesetzt und traf, weil er selbst ausgebildeter
Musiker war, wohl auch auf offenere Ohren. Da ist langsam ein eigener
Klang entstanden, den ich, als ich an die Schola kam, so nicht gehört hatte.
Gerade im Renaissance- und Barockbereich haben Persönlichkeiten wie
Jaap Schröder, Jordi Savall, René Jacobs und auch viele Gäste, die Kurse
gegeben haben wie Gustav Leonhardt, Frans Brüggen oder Joshua Rifkin,
ihr Eigenes eingebracht und die Studierenden damit erreicht.

15 Siehe dazu auch den Beitrag von Christoph Manasse im vorliegenden Jahrbuch



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben ..." 189

Die Anfangszeit seiner Tätigkeit an der Schola bezeichnet Peter Reidemeister
als Balanceakt. Dabei sei ihm zugute gekommen, dass er als Flötist und
Musikwissenschaftler für beide Seiten Verständnis hatte. Auf die Frage, wie er
mit auftretenden Konflikten innerhalb der Lehrerschaft umging, antwortet
Peter Reidemeister:

Die Konflikte waren natürlich spürbar. Das waren Musiker und Künstler,
die haben versucht, ihr Bestes zu tun. Dadurch, dass ich von der Musik
herkam und das Verständnis nicht nur hatte, sondern auch gezeigt habe
für die Seite der Musiker, habe ich versucht zu vermitteln, aber in der
Sache, das muss ich ehrlicherweise sagen, habe ich nicht einen Zentimeter
preisgegeben von dem, was Wulf Arlt vorgegeben hat Die Sache, dass
es sonst nicht weiterging, zeichnete sich messerscharf ab, aber es war ein
Balanceakt.

Wie es zu seiner Berufung an die Schola kam, skizziert Peter Reidemeister zu
Beginn des Interviews. Einmal mehr war es die für die Schola seit den
Anfängen typische Kombination aus internationalen Kontakten und glücklichen
Fügungen, die zu seiner Berufung führten. Peter Reidemeister berichtet, wie
er Anfang der siebziger Jahre an die Schola Cantorum Basiliensis kam:

Im Jahr 1972 bin ich als Lehrbeauftragter für Musikgeschichte und Theorie
der Alten Musik an die Schola gekommen. Damals war ich in Freiburg
Assistent von Aurele Nicolet, bei dem ich Flöte studiert hatte, und bin
zweimal in der Woche nach Basel gekommen. Ab 1973 brauchte Wulf Arlt
an der Schola einen Stellvertreter, diese Stelle habe ich übernommen und
bin dann nach Basel gezogen. Der Kontakt mit der Schola kam über Carl
Dahlhaus zustande. Durch Arlts Innovationen im Bereich des Lehrplans
und die Umstellung vom eher systematischen zum historischen Ansatz
in der Notationslehre, in der Satzlehre und in der Musikgeschichte, hat
er damals die eher traditionell eingestellten Lehrer gegen sich gehabt.
Arlt musste den Musikgeschichtsunterricht besetzen und fragte an einem
Kongress Carl Dahlhaus, ob er nicht jemand wüsste, und Dahlhaus wies
auf mich hin. Als Wulf Arlts Stellvertreter war ich von 1973-1978 tätig
und ich wundere mich noch heute, wie viele Aufgaben er mir damals
überlassen hat.

Der von Paul Sacher durch die Berufung eines- neuen Leiters herbeigeführte
Neubeginn an der Schola Cantorum zu Beginn der siebziger Jahre war eine
Herausforderung und ein wichtiger Schritt, um die Schola in der sich im
Aufbruch befindenden Szene der Alten Musik in Europa zu positionieren und ihre
Position als Lehr- und Forschungsinstitut für historische Musikpraxis unter
den sich ändernden Rahmenbedingungen auszubauen. Dies habe Paul Sacher
in der damaligen Situation mit der ihm eigenen Weitsicht gesehen, berichtet
Peter Reidemeister.



190 Martina Wohlthat

Sacher war ja enorm klug in diesen strukturellen und auch in personellen
Fragen. Ich habe oft mit ihm sprechen können und wurde zu ihm
eingeladen. Man hat am Anfang Wert darauf gelegt, dass ich zuerst bei Sacher
sass und in Augenschein genommen wurde. Das war ein ausgesprochen
nettes Gespräch, an das ich mich gerne erinnere, wir haben von Anfang an
quasi ein Vater-Sohn-Verhältnis gehabt. Die Gespräche mit Sacher waren
sehr herzlich und offen, und daher habe ich mitbekommen, dass er dieses
strukturelle Denken auch in dieser Situation ausgesprochen zur Geltung
kommen liess. Es war ihm alles bewusst.

Die siebziger Jahre beschreibt Peter Reidemeister als Zeit der spannungsvollen,
aber auch befruchtenden Auseinandersetzung mit neuen Strömungen in der
Interpretation alter Musik:

Was ich wahrgenommen habe, waren die Individuen. Die waren so individuell,

dass sie sich manchmal auch in Richtungskämpfe verwickelt haben.
Das hat die Sache aber sehr befruchtet. Ich möchte das gar nicht negativ
darstellen. Dann kam durch Arlts Initiative das Mittelalter dazu, das
waren Thomas Binkley und das Studio der frühen Musik. Das hat er aus
Interesse am Mittelalter früh lanciert und die Schola dahin ausgeweitet.
Binkley hatte als Künstler eine grosse Potenz, das muss ich sagen; auf ihn
und auf die Existenz dieser neuen Richtung an der Schola mussten sich
die älteren Lehrer einstellen. Diese Spannungen waren in allen Gesprächen
präsent. Das hat die Schola durchgeschüttelt, die Lehrer gezwungen, sich
neu zu positionieren.

Nach den ersten Jahrzehnten unter der Leitung der Gründergeneration und
nach einer Phase des Umbruchs in den siebziger Jahren kam die Schola Can-
torum ab 1978 unter der Direktion von Peter Reidemeister in ein Fahrwasser
der Konsolidierung, verbunden mit einer Erweiterung der Aktivitäten in
Lehre und Forschung und wachsendem internationalem Renommee. Dieser

Zeitraum wird von den Befragten übereinstimmend als eine florierende
Zeit bewertet. Die „Ära Reidemeister" war jedoch mehr als eine Phase der
Konsolidierung und des Ausgleichs; wichtige, zukunftsweisende Arbeitsfelder,

so Peter Reidemeister, wurden neu aufgebaut wie z.B. „der ganze
Generalbass-/ Ensemblebereich mit Jesper Christensen, der in die Zukunft
wirkende Improvisationsbereich mit Rudolf Lutz und seinen Assistenten,
der Schallplatten- und CD-Dokumentationsbereich, die Opernklasse und
Opernproduktionen, der grosse Barockgesang-Bereich mit René Jacobs, der
Vokalensemble-Bereich mit Evelyn Tubb und Anthony Rooley, das Theorie-
Hauptfachwesen, die vielen Klassen und neuen Schwerpunkte von Zink bis
Harfe, von Horn bis Klarinette und Fortepiano, die Symposien, die Gründung
von ,La Cetra' etc.".

Mit diesem Fazit verlassen wir das „Königreich des Hören-Sagens". Viele
Erinnerungen wären es noch wert, erwähnt zu werden. Ich möchte jedoch



„Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben 191

nun einige Ergebnisse des Oral-History-Projekts zur Geschichte der Schola
Cantorum Basiliensis zusammenfassen.

Zusammenfassung

Die ersten Diplome für Alte Musik an der Schola Cantorum waren überwiegend

Frauensache. Auffallend ist der hundertprozentige Frauenanteil bei den
ersten Diplomabschlüssen zwischen 1938 und 1948. Dies liegt sicherlich mit
an dem Umstand, dass der Fehrerinnenberuf damals bereits ein klassischer
Frauenberuf war und die Schola in ihrer Frühzeit ein Diplom für Alte Musik
(Leiterin von Sing- und Spielgruppen und Lehrerin für Hausmusik) vergab. In
den vierziger Jahren wurden die ersten Diplome im Fach Orgel (Susanne Graf,
Irmgard Huppenbauer) und Blockflöte (Marie Sumpf-Refardt, Anita Stange)
vergeben. Als erster männlicher Diplomand wird in der Liste der diplomierten
Schüler der Schola Cantorum Basiliensis im Jahr 1950 „Gustav-Maria Leonhardt

[aus] Holland" im Fach Cembalo bei Eduard Müller verzeichnet, gefolgt
1951 von Christopher Schmidt im Fach Orgel ebenfalls bei Eduard Müller.16
Das Beispiel von Marianne Majer zeigt jedoch, dass bereits das frühe Diplom
für Alte Musik ganz auf die Musikpraxis ausgerichtet war.

Die ersten drei Jahrzehnte 1933-1963 an der Schola waren ähnlich wie bei
den Alte-Musik-Bewegungen im 19. und frühen 20. Jahrhundert an anderen
Orten stark von Lebensanschauungen geprägt. Der Unterricht an der Schola
Cantorum trug zu dieser Zeit unkonventionelle, ganz von der Persönlichkeit
der Lehrenden bestimmte Züge. Neben dem Gründer Paul Sacher können Ina
Lohr und August Wenzinger als die zentralen Figuren in den ersten Jahrzehnten
der Schola bezeichnet werden. Das Vermitteln der historischen Musikpraxis
wurde von den Lehrkräften und Studierenden als etwas Neues wahrgenommen,
für das es keine Vorbilder gab. Die Grundlagen der Didaktik, das musikalische
Repertoire und die Lerninhalte mussten neu erarbeitet werden. Bezeichnend
ist der überaus hohe Anteil an Eigeninitiative beim Erforschen und Entwickeln
instrumentaler Spieltechniken und im Instrumentenbau.

In den sechziger Jahren wurden an der Schola Cantorum neue Akzente in der
Instrumentalausbildung gesetzt, vor allem in der Bläserausbildung und in der
Lautenklasse. August Wenzinger nutzte seine weit reichenden musikalischen
Kontakte, um neue Lehrkräfte für die Schola Cantorum zu gewinnen. Jüngere
Lehrer wie Hans-Martin Linde und Eugen Dombois brachten neue Impulse
in der Spieltechnik, der Beschäftigung mit historischen Instrumenten und
Quellen der Aufführungspraxis.

Die Neuorientierung in den siebziger Jahren wurde zu einem folgenreichen
Einschnitt in der Geschichte der Schola Cantorum. Die Berufung von Wulf
Arlt zum Leiter der Schola und die dadurch herbeigeführte Neuorientierung
ab 1970 war eine Herausforderung und ein wesentlicher Schritt, um die Schola
Cantorum in der sich inzwischen im Aufbruch befindenden Szene der Alten

16 Oesch, Die Musik-Akademie (wie Anm. 5), 183f.



192 Martina Wohlthat

Musik neu zu positionieren und ihre Stellung als pionierhaftes Lehr- und
Forschungsinstitut für historische Musikpraxis zu erhalten und auszubauen.

Die Neuausrichtung war durchaus mit Konflikten verbunden und wurde
innerhalb der Lehrerschaft unterschiedlich beurteilt. Unter der Direktion
von Peter Reidemeister ab 1978 trat die Schola in eine Phase der Beruhigung
und erfolgreichen Vermittlung ein. Dies ging einher mit dem Bestellen neuer
Arbeitsfelder und einer ständigen Erweiterung des Spektrums in Lehre und
Forschung. Von den Interviewten wird dieser Abschnitt einhellig als eine Zeit
der künstlerisch anregenden Zusammenarbeit und der gedeihlichen Entwicklung

beschrieben.

Auffallend ist die lange Dauer der Beschäftigung der befragten Lehrkräfte an
der Schola Cantorum. Elf von sechzehn Befragten verbrachten mehr als dreis-
sig Jahre ihres Berufslebens an der Schola. Die Hälfte der befragten Personen
blieb der Schola vom Anfang ihrer Berufsausübung bis zu ihrer Pensionierung
treu. Dies geht einher mit einem hohen Grad der Identifikation und einer
emotionalen Bindung an die Institution. Unterrichten und Forschen wurde
für die Mehrheit der Befragten zum Lebensinhalt. Diese Verbundenheit ist
eine wichtige Grundlage für die Erfüllung und Freude am Beruf, von der in
den Interviews mit den ehemaligen Lehrkräften der Schola immer wieder
die Rede ist. Die Mehrzahl der Befragten zieht ein positives Resümee ihrer
Lehrtätigkeit und ihres Arbeitslebens für und mit der Alten Musik.



193

DIE SCHOLA CANTORUM BASILIENSIS IN DEN 70ER JAHREN -
EIN JAHRZEHNT DER NEUORIENTIERUNG

von Christoph Manasse

Einleitung
Rund fünfzehn Jahre nach der Zusammenlegung von Schola Cantorum Ba-
siliensis (SCB), Musikschule und Konservatorium zur Musik-Akademie der
Stadt Basel im Jahre 1954 und der damit verbundenen Konsolidierung der
finanziellen und organisatorischen Bedingungen, brachten die 1970er Jahre
diverse interne Neuerungen, welche die bis heute gültige Ausrichtung der SCB
prägten.1 Auslöser dieser Reformen war ein Generationenwechsel, der durch
den im Oktober 1969 erfolgten Rücktritt von Paul Sacher als Direktor der
Musik-Akademie eingeleitet wurde. Ferner beendeten im Herbst 1970 mit der
Kirchenmusikerin Ina Lohr und dem Gambisten August Wenzinger weitere
markante Persönlichkeiten ihre Lehrtätigkeit an der SCB, und der Musikhistoriker

Walter Nef legte sein Amt als Abteilungsleiter nieder.2
Als Nachfolger von Walter Nef wurde der Musikwissenschaftler Wulf Arlt

zum neuen Leiter der SCB ernannt. Während dessen achtjähriger Amtszeit
wurden verschiedene Reformen und Umstrukturierungen umgesetzt, so etwa
die Lancierung eines neuen Ausbildungsschwerpunktes in Mittelalter und
Renaissance, die Schaffung einer neuen Prüfungsordnung und Wegleitung für
die Berufsschule sowie die Reorganisation der Leitung.

Die verstärkte Fokussierung auf die Musik des Mittelalters und die Lehre

Die Berufung von Wulf Arlt brachte eine verstärkte Fokussierung auf die
Musik des Mittelalters und auf die Lehre und Forschung mit sich. In einer
Präsentation vor der Lehrerschaft der SCB stellte Arlt noch vor seinem eigentlichen

Antritt die Gründe dar, warum er sich in Zukunft vermehrt auf die
Musik des Mittelalters konzentrieren wolle. Er sagte, dass sich die Stellung der
alten Musik seit den 1930er Jahre gewandelt habe. Die Musik zwischen 1580
und 1750 habe sich im Kunstleben etablieren können, es biete sich nun die
gute Gelegenheit, die Musik des Mittelalters verstärkt zu fördern und in das
bestehende Angebot des Institutes zu integrieren. Ausserdem plane er einen
intensiveren Dialog zwischen Wissenschaft und Praxis. Die Schola sei dafür
bestens geeignet, biete sie der Wissenschaft doch mögliche Antworten auf

1 Regula Rapp, „Die Renaissance der alten Musik. Basels Rolle im Prozess der Wiederfindung
der Tradition", in: Sigfried Schibli (Hg.), Musikstadt Basel. Das Basler Musikleben im 20.
Jahrhundert, Basel 1999, 137-152, hier 151.

2 103. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1970, 19.



194 Christoph Manasse

Fragen, „die das Kompositorische, das Wesen des musikalischen Kunstwerks
und die handwerklichen Fragen" betreffen.3

Ein erster Schritt in diese Richtung war die Schaffung eines Arbeitsraumes
mit einer Handbibliothek, der allen Lehrern und internen Schülern zur Verfügung

stehen sollte, sowie die Anstellung einer wissenschaftlichen Mitarbeiterin
und zweier Assistenten. Diese hatten die Aufgabe, Forschungsberichte über
Grundfragen der Aufführungspraxis älterer Musik zu verfassen. Ausserdem
wurde mit dem Aufbau einer Dokumentation über den Stand der Praxis alter
Musik sowie der Schaffung eines Mikrofilmarchivs begonnen.4

Die stärkere Berücksichtigung der Musik des Mittelalters und der Lehre und
Forschung führte im weiteren zur Bildung neuer Ensembles und zu Änderungen
in den historisch-theoretischen Fächern in der Berufsschule. So wurde der
Notationsunterricht intensiviert, die Gehörbildung auf die Bedürfnisse der SCB
ausgerichtet und ein Klassenkurs für historische Satzlehre geschaffen, der über vier
Semester einen Überblick über die verschiedenen Schreibweisen vom Mittelalter bis
Barock geben sollte. Ausserdem diskutierten fortgeschrittene Schüler und Lehrer
der Berufs- und Allgemeinen Schule in einem alle vierzehn Tage stattfindenden
Kolloquium über die Problematik der Praxis alter Musik. Des weiteren bildeten
die Lehrer der SCB unter dem Aspekt der Begegnung von Wissenschaft und
Praxis verschiedene Arbeitsgruppen zur Vertiefung der einzelnen Fachbereiche.5

Die von Wulf Arlt geplante Reorganisation der SCB stiess bei Teilen der
Lehrerschaft von Anfang an nicht nur auf Zustimmung. In einer Eingabe
der Lehrerschaft an den Stiftungsrat der Musik-Akademie wurden Einwände

gegen die Pläne von Wulf Arlt erhoben. So wurde kritisiert, dass der
neue Abteilungsleiter „alles bisher in Unterricht und Konzert geleistete als
ungenügend"6 betrachte und die Reorganisation notfalls gegen den Willen
der Lehrerschaft durchsetzen wolle. Auch wurden Befürchtungen laut, dass
die finanziellen Anforderungen, die eine Reorganisation der SCB mit sich
brächte, die gesamte Musik-Akademie in eine schwierige Situation bringen
würde, und dass die geplanten Neueinstellungen mit zum Teil kleinen Pensen
den bisherigen Lehrern die interessantesten Lehrgebiete wegnehmen würden.

Daneben gab es Stimmen, die vor einer zu starken Fokussierung auf
das Mittelalter warnten und eine Benachteiligung der Musik des 16. bis 18.

Jahrhunderts befürchteten. Aufgabe der SCB sei es, so die Meinung der
Opponenten, den jungen Musikern die Musik des gesamten Repertoires zu
vermitteln und sich nicht nur auf eine bestimmte Epoche zu beschränken. Auch
sollten Konzert und Unterricht nicht gegen Lehre und Forschung ausgespielt
werden. Es wurde allerdings von gleicher Seite auch zugegeben, dass in den

3 Protokoll der ausserordentlichen Lehrerkonferenz vom 15. Mai 1970 (Archiv der Schola Can-
torum Basiliensis).

4 104. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1971, 24.
5 Ebd.
6 Eingabe der Lehrerschaft der Schola Cantorum Basiliensis vom 25. August 1970 an den Stif¬

tungsrat der Musik-Akademie der Stadt Basel (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 195

vorhergegangenen Jahren zu wenig Forschungsergebnisse präsentiert worden
seien und in den Konzerten die Musik des Barocks übervertreten sei.7

Die Kritik der Lehrerschaft zielte allerdings nicht nur auf die Reorganisation
der SCB, sondern richtete sich auch gegen den Kommunikationsstil von
Stiftungsrat und Abteilungsleiter. Gegenüber dem Stiftungsrat wurde kritisiert,
dass die Lehrer der SCB bei der Berufung der Nachfolge von Walter Nef keine
Mitsprache erhalten hatten. Ausserdem beanstandeten die meisten Lehrer
die Art und Weise, wie der neue Abteilungsleiter Wulf Arlt seine Pläne zur
Reorganisation der SCB bekanntgegeben hatte.

Der Lehrgang für die Musik der Renaissance und des Mittelalters
an der SCB

Ein wichtiger Schritt in der durch Wulf Arlt forcierten Neuausrichtung erfolgte
im Schuljahr 1972/1973 mit der Planung eines Studienganges mit dem Schwerpunkt

auf der Musik des Mittelalters und der Renaissance. Dieser Studiengang
drängte sich nach Meinung der Verantwortlichen auf, „weil anderenorts [so

etwa in Deutschland und Holland] bereits fruchtbare künstlerisch und
wissenschaftlich qualifizierte Versuche auf diesem Gebiet unternommen wurden".
Die SCB könne „nur dann ihre Aufgabe als Lehr- und Forschungsinstitut für
alte Musik" erfüllen, „wenn sie nicht nur in den heute bereits gängigen und
weithin kaum mehr als ,Alte Musik' im Sinne der Gründungspapiere des

Institutes zu bezeichnenden Bereichen des Barocks tätig ist, sondern wenn
sie darüber hinaus in Neuland vorstösst, wie es heute vor allem noch die
Musik des Mittelalters und der Renaissance darstellt". Eine Beschränkung
des Arbeitsbereiches nur auf die Musik des Barock hätte, so befürchteten die
Verantwortlichen, unweigerlich eine Schädigung des internationalen Rufes
der SCB zur Folge.8 Ausserdem erfordere die Musik des Mittelalters und der
Renaissance, gleich der des Hoch- und Spätbarock, eine Spezialisierung und
gesonderte Ausbildung, die durch den vorgesehenen Lehrgang abgedeckt werden

sollte.9
Mit dem geplanten Lehrgang für die Musik des Mittelalters und der

Renaissance wollte man „einen Bereich berücksichtigen, der in der praktischen
Arbeit der SCB bislang eher im Hintergrund stand".10 So sollte beispielsweise
das für die Musik des Mittelalter besonders wichtige Ensemblespiel eine
verstärkte Bedeutung erhalten. Im Gegensatz zum Spätbarock spiele in der Musik
des Mittelalters das virtuose solistische Auftreten eines einzelnen Musikers

7 Protokoll der ausserordentlichen Lehrerkonferenz vom 30. April 1970 (Archiv der Schola
Cantorum Basiliensis).

8 Konzept für einen Lehrgang für Musik des Mittelalters und der Renaissance an der SCB vom
7. August 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

9 Unterlagen zuhanden des Arbeitsausschusses des Stiftungsrates der Musik-Akademie der
Stadt Basel vom 4. September 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

10 106. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1973, 23.



196 Christoph Manasse

nämlich eine wesentlich geringere Rolle. Dies galt es zu berücksichtigen und
mit entsprechender Ausbildung zu unterstützen.11

Mit der Lancierung dieser Spezialausbildung wollten die Verantwortlichen
ausserdem der Tatsache Rechnung tragen, dass der „Arbeitsbereich des Mittelalters

und der Renaissance in besonderem Masse den Charakter des absoluten
Novums trägt als dies bei anderen Tätigkeitsbereichen der Schola der Fall ist".
Aus diesem Grund wollte man in der Gestaltung des Lehrganges auch eine
möglichst grosse Flexibilität bieten, die ohne die Realisierung eines speziellen
Studienganges so nicht möglich gewesen wäre.12

Da ein solcher Kurs mit den an der SCB bereits lehrenden Dozenten - diese

waren fast ausschliesslich auf die Musik des Barock spezialisiert - nicht
möglich war, musste man sich nach externen Musikern umsehen, die sich
auf dem Gebiet der Musik des Mittelalters und der Renaissance bereits als
Spezialisten und Experten hervorgetan hatten. Diese fand man im Münchner
Ensemble „Studio der frühen Musik", das sich diesbezüglich schon einen
internationalen Namen gemacht hatte.13

Das „Studio der frühen Musik" wurde 1960 gegründet und zeichnete sich
seit diesem Zeitpunkt durch eine rege Konzerttätigkeit aus. Der Kern des
Ensemble bestand aus drei Mitgliedern, nämlich Thomas Binkley, der die
Leitung des Ensembles inne hatte, der Mezzosopranistin Andrea von Ramm
und dem Spezialisten für historische Streichinstrumente Sterling Jones. Diese
drei Personen waren es dann auch, die für eine Tätigkeit an der SCB in Frage
kommen sollten.14

Erste Kontakte zum „Studio der frühen Musik" waren bereits im Frühjahr
1972 geknüpft worden, als das Ensemble in Zusammenhang mit einem Konzert
der „Freunde alter Musik in Basel" an einem Werkstattgespräch teilgenommen

hatte.15 Insbesondere Thomas Binkley bekundete an einer möglichen
Kooperation mit der Schola grosses Interesse, sah er darin doch die Chance,

11 Unterlagen zuhanden des Arbeitsausschusses des Stiftungsrates der Musik-Akademie der
Stadt Basel vom 4. September 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis). Wulf Arlt
bemerkte darin u.a.: „Solange ein Diplomabschluss an der SCB nur mit der Konzentration auf
ein Hauptfachinstrument möglich ist, besteht hinsichtlich der Berücksichtigung der ältesten
Musik eine problematische Situation. Denn diese Konzentration führt notwendig zu einem
Hervortreten der virtuosen Musik vor allem des Spätbarock und zu einer Vernachlässigung
des für die vorangehenden Zeiten viel wichtigeren Ensemblespiels zugunsten des solistischen
Auftretens."

12 Konzept für einen Lehrgang für Musik des Mittelalters und der Renaissance an der SCB vom
7. August 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

13 Ebd.
14 Für das Wintersemester 1973/1974 konnte die SCB ein weiteres Mitglied des „Studios der

frühen Musik" gewinnen, nämlich der Countertenor Richard Levitt, der als Gesangslehrer
für die Berufsschule engagiert wurde.

15 105. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1972, 24; Peter Reidemeister,
„Die Freunde alter Musik in Basel als ,Kreis um die Schola Cantorum Basiliensis' - Zur
Geschichte einer Symbiose", in: Veronika Gutmann (Hg.), Konzert und Rezeption. Sonderband
des Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis zum 50. Jubiläum des Vereins der „Freunde
alter Musik in Basel", Winterthur 1992, 111.



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 197

MUSIK-AKADEMIE DBR STADT BASEL
Direktor Klaus Linder

SCHOLA CANTORUM BASILIENSIS
Leitung: Prof. Dr. Wulf Arlt

Studiengang
für Musik des Mittelalters und der

Renaissance

durchgeführt von der
Schola Cantorum Basiliensis

in Zusatmncnarlxrit mit dem

«STUDIO DER FRÜHEN MUSIK»

LEHRER UND FACHER
DES FORTBILDUNG S PROGRAM M S

(4 Wad.) Thomas Binkley
unter Mirarbeit
von Andrea von Ramm
und Stcrliog Jones

Nigel Rogers,
Kurt Widmer

(lWstd.) Andrea von Ramm

(lV$-2Wstd.) Haas-Mattin Linde
Michel Piguoc
Edward Tarr
Sterling Jones
Eugen M. Üombois

Gesang: Einzcluntciricbt

Spczüdkuisc ia Gruppen

Instrumente

Gehörbildung und Choral

Musikgeschichte

Historische Saralehre
und Praktikum

Musikalische Paläographic
Notationen, Quellen

laommentcnkunde

(2 Wsed.)

(2 Wstd.)

<2 Wstd.)

Christopher Schmidt

Prof. Dr. Wulf Arle
Dr. Peter Reideroeiiter

Prof. Dr, Wulf Arlt
Dr. Peter Rcidcmcisccr
Markus Jans

Karin Paulsmricx

Thomas Bink le)'

Dakar dar Ausbildung: ca. 6 Semester

Abschluß:
staatlich anerkanntes Diplom für alte Musik

der Schola Cantorum Basiliensis, Variante mit Schwerpunkt
Musik des Mittela!ters und der Renaissance.

Prospekt für den 1973 lancierten „Studiengang für die Musik des Mittelalters und
der Renaissance". Dieser wurde in englischer und deutscher Sprache verfasst und an
verschiedene europäische und amerikanische Universitäten versandt.

der Konzerttätigkeit des Studios „durch eine vermehrte Konfrontation mit der
wissenschaftlichen Arbeit und durch das Weitergeben der gemachten Erkenntnisse

an einen kritischen Schülerkreis neue Impulse zu geben".16
Aber auch Andrea von Ramm und Sterling Jones überlegten sich eine mögliche

Lehrtätigkeit an der SCB,17 zumal es Übereinstimmungen mit einigen
der wissenschaftlichen Spezialgebiete und Fragestellungen von Wulf Arlt gab.
Die SCB ihrerseits erhoffte sich von der Zusammenarbeit nicht nur die
notwendige fachliche Erweiterung auf dem Gebiet der Musik des Mittelalters
und der Renaissance, sondern auch - ganz im Sinne des Grundgedankens der
Schola - eine fruchtbare Begegnung von Wissenschaft und Praxis.18

Die drei Musiker des „Studios der frühen Musik" sollten ihre Tätigkeit im
Wintersemester 1973/74 beginnen. Geplant war, dass Thomas Binkley, Andrea

16 Konzept für einen Lehrgang für Musik des Mittelalters und der Renaissance an der SCB vom
7. August 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

17 Thomas E. Binkley an Wulf Arlt, München, 29. Februar 1972 (Archiv der Schola Cantorum
Basiliensis).

18 Konzept für einen Lehrgang für Musik des Mittelalters und der Renaissance an der SCB vom
7. August 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).



198 Christoph Manasse

von Ramm und Sterling Jones zusammen mit einigen bereits an der SCB
lehrenden Theorielehrern für die Realisierung des neuen Lehrganges für die
Musik des Mittelalters und der Renaissance verantwortlich sein sollten. Neben
der Durchführung dieses Lehrganges sollten die drei Musiker im Rahmen des

Unterrichtsprogramms allerdings auch im regulären Einzel- und Ensembleunterricht

tätig sein.19 So war etwa geplant, dass Andrea von Ramm neben ihrer
Tätigkeit als Gesangslehrerin auch Sprecherziehung am Konservatorium - dort
war eine entsprechende Stelle neu zu besetzen - geben sollte, besass sie auf
diesem Gebiet doch zusätzliche Qualifikationen.20

/> *
V '

4 Au
IM

STUDIO DER FROHEN MUSIK
vokal und instrumental

Andrea ron Ramm Richard le-dtt Staffing Jonrr Thomaa Binklvr

Ika. CMI* cn*m, liB'la Luit«. Piribxtiirv BwAJuipkit«,

m»n> OllMlru. rit«, Kninrihwr. SmKuI. FKriI.

lt|W Of RoUncI Mo-toi a«T ÛS..* A
L»n3B«r lltTuiM IC. 0": aXC:
MilhClum und KA'.VI *11.*

r.ni-«in*(j f.fys rnr»tii>o: to;?. -avka:

Fi- omji:« 9/jjti f. Tore ufrf SlrobcrllcJc 3
nnrlOamn una CwntKimuik VT-
Un jlidiv Inüii ük- LuIInimi; &A7VI .Vtl
ln>n DnM.iiij V-I-'F IWVP-P

r. 1,-jci c Ftih: Mi«ik i ind il a«Vr !»; e
ÎI4V7I IWtMl

lt»nuj I jnü II. in:-ar • * u-•) i :8S iM
M.'JKotMntlwrtcilFXa .FEpi urd II

'Wi

F-Op

„Studio der frühen Musik" Prospekt (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis)

19 Ebd.
20 Unterlagen zuhanden des Arbeitsausschusses des Stiftungsrates der Musik-Akademie der

Stadt Basel vom 4. September 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 199

Der neue Lehrgang, der etwa sechs Semester dauern sollte, richtete sich an
qualifizierte und an alter Musik interessierte Musikerinnen und Musiker,
die sich „mit den aufführungspraktischen und historisch-theoretischen
Problemen der frühen Musik vertraut machen" wollten. Er konnte entweder „als
Aufbaustudium oder im Rahmen des allgemeinen Studiengangs der SCB mit
einem staatlich anerkannten Diplom abgeschlossen werden".21

Den ausbildungsmässigen Schwerpunkt bildete dabei das vokale und
instrumentale Ensemblespiel sowie die Liedbegleitung, die unter der Leitung von
Thomas Binkley und der Mitarbeit von Andrea von Ramm und Sterling Jones
standen und jeweils getrennt unterrichtet wurden. Dies aus der Erkenntnis
heraus, dass dafür jeweils unterschiedliche Techniken der Improvisation und
des Zusammenspiels erforderlich waren. Die für das Ensemblespiel notwendigen
technischen Voraussetzungen im Fach Gesang beziehungsweise auf den jeweiligen

Instrumenten wurden parallel dazu in Einzelstunden vermittelt.22
In Ergänzung dazu gab es Unterricht in einer speziellen Gehörbildung zur

Musik des Mittelalters. Die Studenten sollten sich zudem unter fachlicher
Leitung im Gruppenunterricht mit historisch-theoretischen Fragen beschäftigen,
so etwa mit der Notations- und Instrumentenkunde oder mit der Satzlehre
und ihrem geschichtlichen Hintergrund.23

Der Studiengang für die Musik des Mittelalters und der Renaissance startete
im Herbst 1973. Da das Interesse an einem derartigen Studiengang nicht nur
im direkten Umkreis der SCB stark war, wurde ein detaillierter Prospekt in
englischer und deutscher Sprache verfasst und an verschiedene europäische und
amerikanische Universitäten versandt. Damit wollte man ein internationales
Publikum nach Basel locken.24

Finanziell unterstützt wurde der Studiengang durch die Maja-Sacher-Stiftung,
welche die dafür notwendigen Instrumente finanzierte; die SCB verfügte nämlich
über fast keine Instrumente zur Aufführung mittelalterlicher Musik. Benötigt
wurden insbesondere Gamben, Fidein, Rebecs, Lyren, Drehleiern, „sarazenische
Guitarren", mittelalterliche Lauten und Harfen, ein Psaltarium, ein Organetto
und ein Regal sowie entsprechende Blasinstrumente, welche unter Aufsicht
von Thomas Binkley beschafft werden sollten. Der Kauf dieser Instrumente
ermöglichte nicht nur die Realisierung dieses Studienganges, sondern schloss
gleichzeitig eine schwerwiegende Lücke im Instrumentenbestand der SCB.25

21 Kursprospekt „Studiengang für die Musik des Mittelalters und der Renaissance, durchgeführt
von der Schola Cantorum Basiliensis in Zusammenarbeit mit dem Studio der frühen Musik"
(Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

22 Konzept für einen Lehrgang für Musik des Mittelalters und der Renaissance an der SCB vom
7. August 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

23 Unterlagen zuhanden des Arbeitsausschusses des Stiftungsrates der Musik-Akademie der
Stadt Basel vom 4. September 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

24 106. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1973, 23.
25 Unterlagen zuhanden des Arbeitsausschusses des Stiftungsrates der Musik-Akademie der

Stadt Basel vom 4. September 1972 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).



200 Christoph Manasse

Der auf das Wintersemester 1973/1974 lancierte Studiengang für die Musik
der Renaissance und des Mittelalters zeitigte bereits im Frühjahr 1974 erste
Erfolge: Zusammen mit Studenten der SCB produzierte das „Studio der frühen
Musik" für die Firma „Electrola" eine Schallplatte mit Instrumentalmusik
aus der Zeit um 1300.26

Ein weiterer Erfolg bestand in der kurzfristigen Zunahme von qualifizierten
Studenten um knapp 20% zum Wintersemester 1974/1975. Die Schattenseite
dieses Erfolges war, dass sich das bereits bestehende Platz- und Raumproblem
weiter verschärfte. Mittels Notlösungen und dem ausserordentlichen Einsatz
aller Mitarbeiter konnte das Problem zumindest vorübergehend entschärft
werden.27

Die Neugestaltung des Schola-Diploms

Die Einführung des Studiengangs für die Musik des Mittelalters und der
Renaissance muss in engstem Zusammenhang gesehen werden mit der allgemeinen

Reform und Umstrukturierung des Unterrichtes an der Berufsschule der
SCB, welche im Jahre 1970 ihren Anfang nahm und im Schuljahr 1973/1974
mit der definitiven Einführung einer neuen Prüfungs- und Studienordnung
endete.28 Mit diesem Schritt wollten die Verantwortlichen einerseits verstärkt
den besonderen Aufgaben der SCB gerecht werden, andererseits aber auch eine
verbesserte praktische und theoretische Ausbildung in allen Fragen der alten
Musik bieten.29

Die Neugestaltung des Unterrichts an der Berufsabteilung wurde ab dem
Jahre 1970 in zahlreichen Lehrerkonferenzen entwickelt, die teils fächerübergreifend,

teils aber auch fächerspezifisch stattfanden, und in welchen die
beteiligten Lehrer teilweise intensive und kontroverse Diskussionen
führten.30 Eine der daraus resultierenden Änderungen war unter anderem, dass
die wöchentliche Unterrichtsdauer der Studenten für das jeweilige
Hauptinstrument auf 90 Minuten erhöht wurde, mit der Überlegung, dass - der
Praxis älterer Zeiten entsprechend - nicht mehr nur ein Instrument, sondern
eine ganze Instrumentenfamilie (zum Beispiel: Barockoboe, Pommer,
Rokokooboe, Oboe da caccia; Fidel, Gambenfamilie, Violincello in alter Mensur;
Renaissancelaute, Barocklaute, Theorbe, Diskantlaute) im Mittelpunkt des

26 Estampie. Instrumental music from the Middle Ages. Studio der Frühen Musik und Studierende
der Schola Cantorum Basiliensis, Leitung Thomas Binkley; Protokoll der 196. Direktionsbesprechung

vom 26. März 1974 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis); 107. Jahresbericht
der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1974, 31.

27 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1975, 26-27.
28 107. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1974, 31.
19 Protokoll der Konferenz der Berufsschullehrer vom 4. September 1971 (Archiv der Schola

Cantorum Basiliensis).
30 Vgl. dazu etwa: Protokoll der Konferenz der Gesamtlehrerschaft vom 26, Juni 1971; Protokoll

der Konferenz der Berufsschullehrer vom 4. September 1971; Konferenz der Theorielehrer
vom 14. September 1971; Konferenz der Theorielehrer vom 21. September 1971 (Archiv der
Schola Cantorum Basiliensis).



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 201

Hauptunterrichts stehen sollte. Ausserdem sollte das Fach Verzierungslehre
in den Hauptfachunterricht integriert und nicht mehr, wie bisher, vom
Hauptfachunterricht losgelöst erteilt werden. Dies unter der Prämisse, dass „nur im
Rahmen praktischer Musikausübung die Gewähr dafür gegeben ist, dass das

Verzierungswesen nicht zur Abstraktion erstarrt, sondern mit der notwendigen

Selbstverständlichkeit auf die jeweiligen musikalischen Gegebenheiten
angewandt werden kann".31

Weitere Verbesserungen gab es auch auf dem Gebiet des Theorieunterrichtes:
So wurde in den Lehrerkonferenzen vom 26. Juni und 4. September 1971

der Entschluss gefasst, die Fächer „historische Satzlehre" und „Generalbass"
verstärkt in den Theorieunterricht einfliessen zu lassen.32 Ausserdem sollten
den Studenten im Zusammenhang mit der Praxis die besonderen theoretischen

Aspekte und die handwerklichen Grundlagen der alten Musik sowie ein
Überblick über Musik und Musikgeschichte vom 13. bis zum 18. Jahrhundert
vermittelt werden.33

Um die zahlreichen Aspekte, die bei einer historisch ausgerichteten Ausbildung
in alter Musik berücksichtigt werden müssen, in einer sinnvollen thematischen
Aufteilung der Fächer und einem von der Belastung des Schülers her vertretbaren

Pensum unterzubringen, sollten die einzelnen historisch-theoretischen
Fächer nicht nur in ihrer Abfolge, sondern auch in ihrem thematischen Aufbau
koordiniert werden. Dadurch sollte den Studenten die Möglichkeit gegeben
werden, sich nicht nur mit einer Fülle verschiedener Probleme, sondern auch
mit den verschiedenen Aspekten ein und desselben historischen Bereichs zu
befassen.34

Die in zahlreichen Lehrerkonferenzen ausgearbeiteten und ausdiskutierten
Rahmenpläne für die Unterrichtsgestaltung des Schola-Diploms traten im
Wintersemester 1971/1972 zunächst versuchsweise in Kraft. Sie bildeten die
Grundlage für die definitive Ausarbeitung detaillierter Stoffpläne und die
Vorbereitung einer neuen Prüfungsordnung, welche im Schuljahr 1973/1974
definitiv eingeführt wurde.35

Die Einführung eines Blockflötenlehrdiploms

Ein Teil der allgemeinen Reform und Umstrukturierung des Unterrichtes an
der Berufsschule der SCB bestand in der Einführung eines speziellen
Studienganges für Blockflöte, der sechs Semester dauern und mit einem speziellen
Diplom abgeschlossen werden sollte.

31 Erläuterungen zu einzelnen Fächern des überarbeiteten eigentlichen Schola-Diploms, undatiert

(Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).
32 Protokoll der Konferenz der Theorielehrer vom 14. September 1971 (Archiv der Schola

Cantorum Basiliensis).
33 Protokoll der Konferenz der Berufsschullehrer vom 4. September 1971 (Archiv der Schola

Cantorum Basiliensis).
34 Allgemeine Bemerkungen zum eigentlichen Schola-Diplom, s.d. (Archiv der Schola Cantorum

Basiliensis).
35 105. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1972, 24.



202 Christoph Manasse

Der Plan zur Einführung eines speziellen Lehrerdiploms war nicht eigentlich
neu und von der Lehrerschaft wie auch von den Schülern im Zusammenhang
mit der Blockflöte bereits früher immer wieder aufgeworfen worden. Ein Grund
für das Interesse an einem solchen Abschluss lag unter anderem in der besonderen

Stellung der Blockflöte begründet, welche sich wie kein anderes an der
SCB vertretenes Instrument für die elementare Musikerziehung eignet.36

Mit der Einführung eines speziellen Blockflötenlehrdiploms wollte man dem
wachsenden Bedarf nach qualifizierten Lehrkräften für den Blockflötenunterricht
gerecht werden. Ausserdem sollten damit auch jene Studenten berücksichtigt
werden, die weniger an einer „besonderen Auseinandersetzung mit den
Problemen ,alter Musik', als vielmehr an einer intensiven musikpädagogischen
Schulung interessiert" waren.37 Aus diesem Grund sah man vor, in diesem
Studiengang den historisch-theoretischen Unterricht zu reduzieren und neben
dem künstlerischen Aspekt in verstärktem Masse auch pädagogische Fragen
zu berücksichtigen.

Die Einführung eines speziellen Lehrganges für Blockflöte war auch eine

Reaktion auf eine Entwicklung, die bereits früher eingesetzt hatte. Seit
Mitte der 1960er Jahre wurde im Kanton Basel-Stadt die Einführung einer
musikalischen Früherziehung für Kinder diskutiert, die unter anderem auch
Blockflötenunterricht an den Primarschulen vorsah.38 Zu diesem Zweck plante
man bereits damals, die dafür notwendigen Lehrer durch die Musik-Akademie
ausbilden und prüfen zu lassen.39 Mit der Einführung des Blockflötenlehrdiploms

reagierte die SCB auf die verstärkte Nachfrage nach qualifizierten
Blockflötenlehrern und konnte sich so eine zusätzliche Legitimation innerhalb
der Musik-Akademie verschaffen.

Der Plan für die Einführung eines speziellen Blockflötenlehrdiploms wurde
in mehreren Lehrerkonferenzen der Berufsschule wie auch der Allgemeinen
Schule diskutiert.40 Dabei kam man zum Schluss, dass die Lancierung eines
solchen Diploms grundsätzlich zu begrüssen wäre. Gleichzeitig kamen aber
auch verschiedene Befürchtungen auf: So glaubten einzelne Lehrer, „dass dieses

Diplom zu einer Überschwemmung der Schola mit Blockflötenschülern, bzw.
zu einer Entvölkerung des traditionellen Schola-Lehrgangs führen werde".
Ausserdem befürchteten einige, dass das Blockflötenlehrdiplom nur dem Zweck

36 Gedanken zur Differenzierung des Blockflötenstudiums an der Schola Cantorum Basiliensis
vom 21. Januar 1971 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis].

37 Ebd.
38 Protokoll der 51. Direktionsbesprechung vom 23. August 1966 (Archiv der Schola Cantorum

Basiliensis).
39 Protokoll der 52. Direktionsbesprechung vom 5. September 1966 (Archiv der Schola Cantorum

Basiliensis).
40 Vgl. dazu etwa: Protokoll über die Lehrerkonferenz (Berufsschule) vom 25. Januar 1971 (Archiv

der Schola Cantorum Basiliensis); Protokoll über die Lehrerkonferenz (Allgemeine Schule)
vom 20. Februar 1971 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 203

diene, „die Schule zu füllen". Zudem könne das Blockflötenlehrdiplom leicht
mit dem eigentlichen Schola-Diplom verwechselt werden.41

Auch über die Anzahl und Art der Fächer und die Dauer des Studiums gab
es Diskussionen. So regten einige Lehrkräfte eine Erweiterung des Lehrstoffes

auf die Musik des 19. und 20. Jahrhunderts an, welche den wegfallenden
historischen Teil der Ausbildung kompensieren sollte. Des weiteren wurde

eine verstärkte Fokussierung der Ausbildung in den Fächern Rhythmik,
Orffschem Instrumentarium und Singen gefordert. Auch über eine mögliche
Zusammenlegung eines Teils der Ausbildung mit jener der Gesangslehrer am
Konservatorium wurde diskutiert. Diesem Ansinnen stand jedoch die
Argumentation entgegen, „dass beim Blockflötenlehrdiplom das Hauptinstrument
im Mittelpunkt der Ausbildung zu stehen habe". Aus diesem Grund dürfe das

Blockflötenlehrdiplom auch nicht ausserhalb der SCB angesiedelt werden.42
Über die Dauer des Studiums bis zum Diplom herrschte bei den meisten

Lehrern die Ansicht, dass die Ausbildungszeit für das Erreichen des Block-
flötenlehrdiploms nicht kürzer sein dürfe als für das Schola-Diplom. Unter
anderem wurde die Befürchtung geäussert, dass „eine gewisse allgemeine
Reife des Diplomanden nach sechssemestriger Ausbildung nicht gewährleistet
sei". Ausserdem sei nicht einzusehen, „warum der Absolvent des Lehrdiploms
weniger theoretische Ausbildung brauche als jener des eigentlichen Schola-
Diploms".43

Auch die Schüler der SCB standen der Einführung grundsätzlich positiv
gegenüber, forderten jedoch, dass das Niveau des geplanten Blockflötenlehrdi-
ploms dem Lehrerdiplom des Konservatoriums entspreche. Allerdings gab es
auch Schüler, für die die Einführung eines pädagogischen Diploms mit dem
besonderen Auftrag der Schola - nämlich der „Wiederbelebung alter Musik"44 -
nicht zu vereinbaren war.45

Der erste Lehrgang zur Erlangung des Blockflötenlehrdiploms startete, trotz
einiger Diskussionen,46 im Wintersemester 1971/1972. Nach sechs Semestern

41 Arbeitsunterlagen für ein Direktionsgespräch über das Problem einer Differenzierung des

Blockflötenstudiums an der Schola Cantorum Basiliensis vom 6. Mai 1971 (Archiv der Schola
Cantorum Basiliensis).

42 Ebd.
43 Ibid.
44 Vgl. dazu das Programm der SCB von 1932, vollständig abgedruckt in: Wulf Arlt, „Zur Idee

und zur Geschichte eines „Lehr- und Forschungsinstitutes für alte Musik" in den Jahren 1933
bis 1970", in: Peter Reidemeister/Veronika Gutmann (Hg.), Praxis und Reflexion. Sonderband
des „Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis" zum 50. Jubiläum der Schola Cantorum
Basiliensis, Winterthur 1982, 36-39.

45 Arbeitsunterlagen für ein Direktionsgespräch über das Problem einer Differenzierung des

Blockflötenstudiums an der Schola Cantorum Basiliensis vom 6. Mai 1971 (Archiv der Schola
Cantorum Basiliensis).

46 Vgl. dazu: Protokoll über die Konferenz der Gesamtlehrerschaft vom 26. Juni 1971 (Archiv
der Schola Cantorum Basiliensis).



204 Christoph Manasse

konnten 1975 Marianne Zellweger und Fritz Lüthi als erste Absolventen dieses
Studiengangs ihr Blockflötenlehrdiplom in Empfang nehmen.47

Im Herbst 1975 lancierte die SCB die Erweiterung des Studiengangs für das

Blockflötenlehrdiplom um einen Ausbildungsgang für musikalische Grundkurse,
um dem verstärkten Bedürfnis der Schulen nach elementarer Musikausbildung

entgegenzukommen.48 Mit diesem zusätzlichen Angebot wollte man „die
langjährigen Erfahrungen der SCB in der Ausbildung von Blockflötenlehrern
mit einer breit angelegten theoretischen und praktischen Ausbildung in den
verschiedenen Disziplinen elementarer Musikausbildung" verbinden.49 Dieses
zusätzliche Angebot war eine Alternative für das 1972 geplante „Seminar für
musikalische Früherziehung und Grundkurse", dessen Realisierung aus
finanziellen und räumlichen Gründen damals abgelehnt werden musste. Es sollte in
Zusammenarbeit mit dem „Institut für spezielle Pädagogik und Psychologie"
der Universität Basel und dem Konservatorium durchgeführt werden.50

Dass die Diskussion um die Erweiterung des Blockflötenlehrdiploms mit
einem Ausbildungsgang für musikalische Grundkurse gerade zu jener Zeit
aufkam, war nicht von ungefähr und hing unter anderem auch mit der Diskussion
um die Einführung musikalischer Grundkurse in den Basler Primarschulen
zusammen.51 1976 wurde tatsächlich ein Pilotversuch gestartet, zunächst an
der Primarschulstufe der privaten Freien Evangelischen Schule Basel, später
an vier Primarschulen des Kantons Basel-Stadt.

Die Reorganisation der Leitung der SCB

Im Herbst 1973 kam es zu einer Änderung in der Leitungs- und Verwaltungsstruktur

des SCB, als der Traversflötist und Musikwissenschaftler Peter Rei-
demeister zum stellvertretenden Leiter ernannt wurde. Der Grund für diese

Umstrukturierung lag unter anderem in der massiven Zunahme des
Aufgabenbereiches der SCB-Leitung, welche durch die „Realisierung der neuen Pläne
und Vorhaben wie auch durch die damit verbundene Ausweitung der Arbeit
an der Berufsschule"52 bedingt war und die zu einer Arbeitsüberlastung des

Abteilungsleiters Wulf Arlt geführt hatte.53
Wulf Arlt konstatierte in einem Rundschreiben an die Mitarbeiterinnen

und Mitarbeiter, dass er wegen der massiven Arbeitsbelastung seinen Aufga-

47 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1975, 32.
48 Protokoll der 188. Sitzung des Arbeitsausschusses des Stiftungsrates vom 15. Oktober 1975

(Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).
49 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1975, 26-27.
50 Protokoll der 34. Sitzung des Stiftungsrates vom 21. Oktober 1975 (Archiv der Schola

Cantorum Basiliensis).
51 Vgl. dazu: Musikausbildung in Basel. Gedanken aus der Sicht der Musikakademie der Stadt

Basel vom November 1975, in: 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel

1975, 74-81.
52 Wulf Arlt an die Lehrerinnen und Lehrer der Schola Cantorum Basiliensis, Basel, 18. Juni

1973 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).
53 107. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1974, 30.



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 205

ben „nur mehr teilweise oder auch in einer nicht mehr befriedigenden Weise
gerecht werden konnte". Zu seinem grossen Bedauern konnte er sich um „die
Arbeit der Allgemeinen Schule nach ersten Anläufen praktisch nicht mehr
kümmern" und hatte „kaum mehr Zeit für die persönlichen Anliegen von
Lehrern wie Schülern".54

Ausserdem mussten viele Vorhaben nach kurzer Zeit liegen bleiben. So

konnte Wulf Arlt die bei seinem Amtsantritt formulierten Pläne, die auf die
Bearbeitung aktueller Problem der alten Musik gemeinsam mit der Lehrerschaft

zielten, nur bedingt realisieren. Ferner wurden die Vorhaben der
praxisbezogenen Forschungen und die Gestaltung der Bibliothek vernachlässigt,
und es blieb ihm auch kaum Zeit, sich mit den alltäglichen Anforderungen
im Arbeitsbereich der SCB auseinanderzusetzen.55

Mit der Neugestaltung und Reorganisation der Leitung sowie der Verteilung
der Aufgabenbereiche erhoffte sich Arlt einerseits eine Entlastung für sich
selbst, andererseits eine Umgestaltung seiner Tätigkeit in dem Sinne, wie
dies ursprünglich bei seinem Amtsantritt vorgesehen war. Diese Entlastung
sollte durch die Schaffung einer Stellvertretung realisiert werden, und zwar
in der Person von Peter Reidemeister, den Arlt für diese Tätigkeit für bestens
qualifiziert hielt.56

Peter Reidemeister trat seine neue Aufgabe am 1. Oktober 1973 an. In dieser
Funktion war er in erster Linie für die Leitung und Betreuung der Allgemeinen
Schule und für den gesamten laufenden Betrieb der Berufsschule verantwortlich.

Wulf Arlt hingegen konzentrierte sich ab diesem Zeitpunkt neben dem
Unterricht an der Berufsschule hauptsächlich „auf alle Fragen des Kontaktes
zwischen Wissenschaft und Praxis in der Information, in Arbeitsgemeinschaften,

im Instrumentenbau, im Konzertleben, in der Entwicklung neuer Projekte
wie des Mittelalter-Renaissance-Programms, in der Orientierung über laufende
Bestrebungen im Arbeitsbereich der SCB, in der Betreuung der eigentlichen
Forschungsarbeit und nicht zuletzt auch in der eigenen Beschäftigung mit den
wissenschaftlichen Problemen der Aufführungspraxis alter Musik".57

Neben der stellvertretenden Leitung wurde die Stelle eines weiteren
wissenschaftlichen Mitarbeiters geschaffen, die Kurt Deggeller einnahm. Deggeller,
der bereits als Student an der SCB tätig gewesen war und 1973 erfolgreich sein
Studium beendet hatte, war in erster Linie für die Betreuung der Sammlungen
und Instrumente und die Durchführung von besonderen Projekten verantwortlich.

In dieser Funktion kümmerte er sich etwa um die Werkstattgespräche oder
um die redaktionelle Betreuung der Publikationen der Forschungsabteilung.

54 Wulf Arlt an die Lehrerinnen und Lehrer der Schola Cantorum Basiliensis, Basel, 18. Juni
1973 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

55 Ebd.
56 Schola Cantorum Basiliensis (Hg.), Die Ära Reidemeister. 1978-2005, Basel 2005, 2-3.
57 Wulf Arlt an die Lehrerinnen und Lehrer der Schola Cantorum Basiliensis, Basel, 18. Juni

1973 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).



206 Christoph Manasse

Ausserdem übernahm er die laufenden Geschäfte der Freunde alter Musik in
Basel (FAMB) und die Veranstaltung von Konzerten für die SCB.58

Rückblickend betrachtet erwies sich die Umstrukturierung der Leitung der
SCB als Glücksfall. Mit Peter Reidemeister konnte Wulf Arlt eine Person
gewinnen, mit der er in einer sinnvollen Arbeitsteilung alle wichtigen Belange
der SCB zu lösen vermochte und mit der er sich gut verstand. Seine Funktion
als Stellvertreter, die in Tat und Wahrheit eigentlich eine Doppelleitung war,
seine - wie Wulf Arlt sich in der Festgabe für Peter Reidemeister erinnerte -
hohen kommunikativen Fähigkeiten und menschlichen Qualitäten,59 aber auch
der Gedanke der Kontinuität und der Weiterführung der bereits begonnenen
Projekte waren es dann auch, die Reidemeister für die Nachfolge von Arlt
prädestinierten. Seine Berufung zum Leiter der SCB erfolgte schliesslich im
Jahre 1978, als Arlt die durch das beibehaltene Universitätspensum verursachte
Doppelbelastung zuviel wurde und er als Leiter der SCB zurücktrat.60

Die Forschungsabteilung der SCB

Das Verhältnis von Wissenschaft und musikalischer Praxis war seit der Gründung

der SCB im Jahre 1933 ein wichtiges Thema und wurde in ihren Statuten
explizit thematisiert: Die Aufgabe des Forschungs- und Lehrinstitutes für alte
Musik, so heisst es unter Punkt 1.1 der 1932 erstmals formulierten Statuten61,
„ist die Erforschung und praktische Erprobung aller Fragen, welche mit der
Wiederbelebung alter Musik zusammenhängen, mit dem Ziel, eine lebendige
Wechselwirkung zwischen Wissenschaft und Praxis herzustellen. Die Schola
Cantorum Basiliensis wird ihre Ergebnisse kundtun durch Aufführungen und
Neuausgaben, sowie durch Berichte in einer eigenen Zeitschrift. Unterricht im
Spiel auf alten Instrumenten und Übungen in der Wiedergabe älterer Werke im
Geist ihrer Epoche werden dem studierenden wie auch dem beruflich tätigen
Musiker Gelegenheit bieten, sich weiterzubilden und in allen einschlägigen
Fragen Rat zu holen."62

Zwischen der in den Statuten aufgestellten Forderung nach einer Wechselwirkung

von Wissenschaft und Praxis und der tatsächlichen Realität klaffte
zu Beginn der 1970er Jahre jedoch ein grosser Widerspruch, denn der Dialog
zwischen Wissenschaft und musikalischer Praxis war zu dieser Zeit praktisch

zum Erliegen gekommen: So räumte selbst der Gründer der SCB und
ehemalige Leiter der Musik-Akademie Paul Sacher in der ausserordentlichen

58 Wulf Arlt an die Lehrerinnen und Lehrer der Schola Cantorum Basiliensis, Basel, 18. Juni
1973 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).

59 Die Ära Reidemeister (wie Anm. 56), 2.
60 112. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1979, 29.
61 Wulf Arlt, „Zur Idee und zur Geschichte" (wie Anm. 44), 36.
62 Ebd.



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 207

Lehrerkonferenz vom 30. April 1970 ein, dass in den letzten Jahren an der
SCB zuwenig publiziert worden sei.63

Diesen Dialog zwischen Wissenschaft und musikalischer Praxis versuchte
Wulf Arlt seit Beginn seiner Amtszeit wieder zu beleben. In einem Beitrag,
der unter anderem auch im Jahresbericht der Musik-Akademie von 1970/71
erschienen ist,64 legte er dar, dass das Verhältnis zwischen Wissenschaft und
musikalischer Praxis von Beginn an durch deren unterschiedliche Interessen
und Blickwinkel geprägt worden war und dass die Problematik der
unterschiedlichen Interessen und Positionen in einer Institution wie der SCB ging,
besonders manifest werden mußte.65

Arlt sah in diesen Voraussetzungen eine Chance: Es sei aus den genannten
Gründen zu prüfen

„wieweit die aus der Arbeit der SCB gewonnenen* Einsichten zum Verständnis
allgemeiner Fragen beitragen, die sich heute für die Aufführung alter Musik und
die Situation unseres Musiklebens ergeben. Dies gilt etwa für die Frage, ob sich
für die Bestimmung ,alter Musik' zeitliche Grenzen abstecken lassen, wie dies
in traditioneller Weise immer noch geschieht, oder ob sich nicht vielmehr in der
Öffnung unserer Gegenwart gegenüber der Geschichte eine Wesensbestimmung im
Sinne der,Aufführung alter Musik im Wissen um deren geschichtliche Bedingtheitl
aufdrängt, die einerseits etwa gegenüber der Interpretation von Barockmusik auf
modernen Instrumenten abgrenzt und andererseits die Möglichkeit berücksichtigt,
dass ja heute auch die Musik des 19. Jahrhunderts, ja möglicherweise sogar die des
frühen 20. aus jenem Ansatz interpretiert werden kann. Weiter stellen sich aus
diesem Blickpunkt die Fragen nach dem Ort der alten Musik in der Gesellschaft,
nach ihrer Bedeutung für die seit dem 19. Jahrhundert zu beobachtenden starken
Wandlungen der Rezeptionsgewohnheiten und - damit zusammenhängend - nach
der Motivation, aus der die Musik früherer Zeiten im aufführungspraktischen
Rückgriff auf die Geschichte interpretiert wird."66

Die Antworten darauf sollten mit Hilfe einer speziellen Forschungsabteilung
gefunden werden. Im Unterschied zum musikwissenschaftlichen Institut der
Universität Basel, das historisch-wissenschaftliche Musikforschung im gesamten
Bereich der musikalischen Kultur betreibt, sollte diese neue Abteilung der SCB
eine spezialisierte, auf die musikalische Praxis ausgerichtete Aufgabe erhalten.
So sollte etwa die Erforschung der Musik des Mittelalters bis zum Barock

63 Protokoll der ausserordentlichen Lehrerkonferenz vom 30. April 1970 (Archiv der Schola
Cantorum Basiliensis).

64 Der Artikel erschien zunächst auf Englisch. Vgl. dazu: Wulf Arlt, „Musicology and the
practice of music. Thoughts from the work of the Schola Cantorum Basiliensis", in: Current
Musicology 14 (1972), 88-94; Wulf Arlt, „Musikwissenschaft und musikalische Praxis (wie
Anm. 64), 51-60.

65 Wulf Arlt, „Musikwissenschaft und musikalische Praxis. Gedanken aus der Arbeit der Schola
Cantorum Basiliensis", in: 104. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel
1971, 55.

66 Wulf Arlt, „Musikwissenschaft und musikalische Praxis" (wie Anm. 64), 59-60.



208 Christoph Manasse

sowie die Bearbeitung und Bereitstellung des Materials im Hinblick auf die
Aufführungspraxis und den Unterricht zu ihren Hauptaufgaben gehören.67

Zur Betreuung dieser neuen Abteilung stellte Wulf Arlt im Herbst 1970
eine wissenschaftliche Mitarbeiterin, Dagmar Hoffmann-Axthelm, sowie zwei
Assistenten, Kurt Deggeller und Max Keller, ein.68 Ihre Aufgaben bestanden
zur Hauptsache in der Koordination der Arbeitsbereiche „wissenschaftliche
Forschung/musikalische Praxis" sowie in der Mitarbeit an Forschungsarbeiten.
Ausserdem wurden Forschungsaufträge an externe freie Mitarbeiter vergeben
und mit dem Aufbau einer Handbibliothek und eines Mikrofilmarchivs
begonnen. Diese standen sämtlichen Schülern und Lehrern der SCB offen, und
zeichneten sich schon bald durch eine rege Benutzung aus.69

Schon bald zeigten sich erste Resultate. So konnte der Musikwissenschaftler
Peter Schleuning im Berichtsjahr 1971/1972 einen Forschungsbericht zur

Verzierungslehre im Barockzeitalter abschliessen, der von der SCB in Auftrag
gegeben worden war. Ausserdem wurden verschiedene Symposien und Werkstattgespräche

organisiert: So wurde beispielsweise zwischen dem 6. bis 11. März
1972 eine Arbeitswoche mit dem Blockflötenbauer Bob Marvin zu Problemen
des historischen Blockflötenbaus und Blockflötenspiels veranstaltet.70

Seit dem Jahre 1977 besitzt die SCB mit dem zunächst von Wulf Arlt
herausgegebenen und von Veronika Gutmann redigierten, ab Band III von Peter
Reidemeister herausgegebenen und von Dagmar Hoffmann-Axthelm redigierten
„Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis" eine eigene wissenschaftliche
Schriftenreihe, die von den inhaltlichen Schwerpunkten und Themen her
den Arbeitsbereich der SCB abdeckt. So beschäftigt sich das Jahrbuch seit
seinem ersten Band mit Fragen alter Musik, wie etwa mit der Problematik
alter oder nachgebauter Instrumente, den Stimmungen oder mit Spiel- und
Gesangstechniken.71

Neben dem „Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis" ist die Forschungsabteilung

der SCB ausserdem verantwortlich für die Herausgabe der musikalischen

Editionsreihe „Prattica Musicale" und die Tonträgerserie „Documenta
Schola Cantorum Basiliensis", die seit den Jahren 1979 beziehungsweise 1980
in unregelmässigen Abständen erscheinen. Insbesondere die Schallplatten-
und CD-Aufnahmen trugen dazu bei, die SCB einer breiteren internationalen
Öffentlichkeit bekannt zu machen.72

67 Entwurf eines Gesuches an der Regierungsrat um Finanzierung der Reorganisation der SCB

vom 9. April 1970 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).
68 Protokoll der ausserordentlichen Lehrerkonferenz vom 2. Juli 1970 (Archiv der Schola

Cantorum Basiliensis).
69 104. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1971, 24.
70 105. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1972, 24.
71 Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis, Winterthur 1977, 5 (Vorwort von Wulf Arlt).
72 Einen Überblick über die zwischen 1980 und 2006 erschienenen Tonträger gibt das folgende

Dokument: http://www.scb-basel.ch/am_download.php?assetld=l 14057 (Stand: 22. Oktober
2008).



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 209

Insgesamt kommt der Forschungsabteilung eine wichtige und vielfältige Rolle
innerhalb der SCB zu: Neben der Neuerschliessung theoretischer Schriften und
der Bereitstellung von Quellenmaterial beschäftigt sich die Forschungsabteilung

auch mit jenen Themen der Musikwissenschaft, die für die spezifischen
Erfordernisse der Musiker relevant erscheinen. Damit soll bei den ausübenden
Musikern und Studenten das „Bewusstsein für die Differenz zwischen dem
historischen Gegenstand und der Realisierung in der Gegenwart" geschärft
werden.73

Ausserdem bemüht sich die Forschungsabteilung um „ein Mindestmass an
kritischer Reflexion und Kontrolle über Lehrinhalte und Interpretationsansätze",

mit dem Ziel, die generelle Ausrichtung der Ausbildung und deren
Leitbilder kritisch zu hinterfragen. Dabei nimmt die Forschungsabteilung
immer wieder Initiativen von Studenten und Dozenten auf und stellt diese
zur Diskussion.74

Fächer, Schüler und Lehrer

Die Anzahl und Art der an der SCB angebotenen Fächer veränderte sich in den
1970er Jahren stark. Sie war in ihrer Hauptsache durch die Reorganisation des
Unterrichts an der Berufsschule, aber auch durch die verstärkte Ausrichtung auf
das Mittelalter und die Renaissance bedingt. War das Fächerangebot vor 1970
noch wesentlich durch die Reformbestrebungen der evangelischen Kirchenmusik
und die Ideen der Gründergeneration geprägt, führten neue wissenschaftliche
Erkenntnisse und die Reorganisation der SCB in den 1970er Jahre zu einer
Reihe neuer Fächer und Ensembles. So wurden im Schuljahr 1971/1972 die
Fächer „Zink", „historische Trompeteninstrumente" sowie „Posaune in enger
Mensur" in das Lehrprogramm aufgenommen.75 Im darauffolgenden Schuljahr
folgten die Kurse „Historischer Tanz" und „Bewegungslehre".76

Auch auf dem Gebiet des Theorieunterrichts kam es zu Neuerungen und
Änderungen: So wurde im Unterrichtsjahr 1970/1971 das Fach „historische
Satzlehre" eingeführt.77 Im Gegensatz zur systematischen Satzlehre, die am
Konservatorium und an anderen Musikhochschulen gelehrt wird, begreift
die historische Satzlehre das zu analysierende Musikstück im Kontext seiner
Entstehungszeit und versucht es dementsprechend zu beschreiben.78

1971/1972 lancierte man an der SCB zudem einen speziellen, den besonderen
Gegebenheiten alter Musik angepassten Gehörbildungsunterricht. Ein Jahr
später folgten als weitere Neuerungen im Unterricht das historisch-theoretische

Fach „Choral, Choraltheorie und weltliche Einstimmigkeit des Mittel-

73 Über die Forschung der SCB gibt auch deren Internetauftritt Auskunft: http://www.scb-basel.
ch/index/110259 (Stand: 22. August 2008],

74 Ebd.
75 103. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1970, 24. Die ersten beiden

Fächer wurden von Edward H. Tarr, Posaune von Heinrich Huber unterrichtet.
76 106. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1970, 11.
77 104. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1970, 13.
78 Rapp, „Die Renaissance der alten Musik" (wie Anm. 1), 151.



210 Christoph Manasse

Wintersemester
Berufsschule

Sommersemester
Berufsschule

Wintersemester
Allgemeine
Schule

Sommersemester
Allgemeine
Schule

1965/1966 98 115 420 450

1966/1967 112 109 451 476

1967/1968 119 108 461 465

1968/1969 137 109 468 457

1969/1970 125 99 436 399

1970/1971 100 104 420 430

1971/1972 110 119 395 396

1972/1973 115 113 398 384

1973/1974 110 121 407 408

1974/1975 127 128 416 391

1975/1976 163 157 418 401

1976/1977 161 153 385 377

1977/1978 159 155 411 389

1978/1979 153 131 431 423

1979/1980 131 131 436 409

1980/1981 135 146 401 397

1981/1982 166 150 407 398

1982/1983 156 156 432 413

1983/1984 162 161 433 407

1984/1985 172 164 416 392

Entwicklung der Schülerzahlen

alters" sowie die beiden Kurse „Stimmungen und Stimmen" und „Historische
Improvisation".79 Mit letzterem wollte man der Tatsache Rechnung tragen,
dass Improvisation in der frühen abendländischen Musik eine grosse Rolle
gespielt hatte - ein verlorenes Selbstverständnis, das mit dem Kurs wiedererweckt

werden sollte.80
Das grössere Angebot und die neue Ausrichtung führten Mitte der 1970er

fahre zu einer massiven Zunahme an Studenten. So wuchs die Anzahl der
Studenten zu Beginn des Wintersemesters 1975/1976 im Vergleich zum
vorhergehenden Jahr von 127 auf 163 Personen und blieb in den darauffolgenden
Jahren auf diesem hohen Niveau. Der Grund für diesen Zuwachs dürfte einer-

79 106. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1970, 23.
80 Rapp, „Die Renaissance der alten Musik" (wie Anm. 1), 151.



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 211

seits mit der Etablierung des Studienganges für die Musik des Mittelalters und
der Renaissance, andererseits aber auch mit dem in den Lehrgang involvierten
„Studio der frühen Musik" zusammenhängen, das für eine internationale
Ausstrahlung sorgte.81

Im Gegensatz zur Berufsabteilung nahm die Anzahl der Schüler an der
Allgemeinen Abteilung der SCB in den 1970er Jahren im Vergleich zu den
1960er Jahren nur wenig bis gar nicht zu. Der Grund für die relativ konstant
bleibende Schülerzahl dürfte jedoch weniger im Angebot der SCB als in der
beschränkten Raum- und Aufnahmekapazität zu suchen sein, die nicht nur
die SCB, sondern die gesamte Musik-Akademie betraf und ein grosses Problem

darstellte.
Auch im Bereich des Lehrkörpers gab es in den 1970er Jahren Änderungen.

So stieg die Anzahl der an der SCB tätigen Lehrer von knapp über 30 Personen
Ende der 1960er Jahre im Schuljahr 1973/1974 auf 49 Personen an. Damit war
der Höhepunkt jedoch noch nicht erreicht: So waren im Schuljahr 1979/1980 an
der SCB sogar 73 Lehrer tätig.82 Den massiven Zuwachs an Lehrpersonal in den
1970er Jahren kann man mit dem verbreiterten Angebot an Fächern erklären.
Zudem gab es Mitte der 1970er Jahre einen Zuwachs an Berufsstudenten.

Neben der Zunahme an Lehrkräften ist in den 1970er Jahren auch ein
Generationswechsel innerhalb der Lehrerschaft zu beobachten. So beendeten neben
den anfangs erwähnten Lehrern der Gründergeneration auch Marianne Majer
1973, Ursula Herrmann-Dietschy 1975 und Elli Rohr 1976 ihre Tätigkeit an
der SCB und traten in den Ruhestand.83 Gleichzeitig wurden in diesen Jahren

Vertreter einer jüngeren Generation der historischen Aufführungspraxis
als Dozenten und Lehrer berufen. So nahmen neben den drei Vertretern des

„Studios der frühen Musik" auch Rolf Junghanns (Generalbass) 1970/1971,
Edward Tarr (Zink und historische Trompeteninstrumente) 1971/1972, Jean-
Claude Zehnder (historische Tasteninstrumente) 1972/1973, Richard Levitt
(Gesang und Countertenor) 1973/1974, Jordi Savall (Viola da Gamba) 1974/1975
und René Jacobs (Gesang) 1978/1979 ihre Tätigkeit an der SCB auf, um nur
einige zu nennen.84

81 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1975, 65; 109. Jahresbericht
der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1976, 75.

82 Vgl. dazu: 113. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1980, 88; 107.

Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1974, 71; 103. Jahresbericht der
Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1970, 45; 101. Jahresbericht der Musik-Akademie
der Stadt Basel, Basel 1968, 43.

83 Vgl. dazu: 106. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1973, 16; 108.
Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1975, 17; 109. Jahresbericht der
Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1976, 21.

84 Vgl. dazu: 104. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1971, 16; 105.
Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1972, 17; 106. Jahresbericht der
Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1973, 15; 107. Jahresbericht der Musik-Akademie der
Stadt Basel, Basel 1974, 17; 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel
1975, 16; 112. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1979, 17.



212 Christoph Manasse

Damit vollzog sich in der Lehrerschaft der SCB ein generationsmäßiger
Umbruch, der sich in jener Zeit auch international auf dem Gebiet der alten
Musik und der historischen Aufführungspraxis feststellen lässt und der
zugleich einen Stilwechsel bedeutete: Die neue Generation, so schreibt Robert
Strobl in seiner „Geschichte der historischen Aufführungspraxis in Grundzügen",

brachte „einen Stile nuovo mit, spielt[e] ,popiger', artikulierter, während
vorher eher akademisch, ja teilweise arg manieristisch und stellenweise sehr
egozentrisch musiziert wurde".85 Diese Entwicklung auf dem Gebiet der
Interpretation alter Musik machte auch vor der SCB nicht halt, brachte neue
Impulse in die Vermittlung und im Unterricht und führte zu einer stilistischen
Neupositionierung der Schule.

Die Auflösung der Konzertgruppe und ihre Auswirkungen

Der Rücktritt der beiden Leiter der Konzertgruppe August Wenzinger im Mai
1974 und Hans Martin Linde ein Jahr darauf initiierte eine Diskussion über
die Weiterführung der Konzerttätigkeit in der bisherigen Art an der SCB und
führte schliesslich zur Auflösung der Konzertgruppe. Damit endete die
Geschichte eines Ensembles, das durch August Wenzinger massgeblich geprägt
worden war und sich als richtungsweisend in der Interpretation von alter Musik
auf Originalinstrumenten ausgewirkt hatte. In den 1950er und 1960er Jahren
hatte dies zu einer fruchtbaren Zusammenarbeit mit der „Archiv Produktion"
der „Deutschen Grammophongesellschaft" geführt, aus der heraus zahlreiche
Ersteinspielungen mit Originalinstrumenten hervorgegangen waren, die
Modellcharakter hatten.86

Bereits 1970 war es zu einer Reorganisation der Konzertgruppe der SCB
gekommen. Hans Martin Linde wurde als zusätzlicher Leiter der Konzertgruppe
gewählt, um August Wenzinger zu entlasten, der vermehrt im Ausland weilte.
In dieser Funktion hatte er „durch zahlreiche Konzerte und Schallplattenaufnahmen

mit Mitgliedern der Schola Cantorum Basiliensis zum Ruf des

Institutes beigetragen".87
Dennoch war die Dominanz der Konzertgruppe innerhalb der SCB in den

letzten Jahren vor ihrer Auflösung nicht mehr so gross wie früher. Neue
Gruppen, wie etwa das „Studio der frühen Musik" traten im Rahmen von
Konzerten der „Freunde alter Musik in Basel" (FAMB) auf und führten zu einer
Erweiterung des musikalischen Spektrums dieser Konzertreihe.88

85 Robert Strobl, Geschichte der historischen Aufführungspraxis in Grundzügen. Von 1970-1990,
Regensburg 1992, 10. Ästhetische Urteile dieser Art schmälern allerdings nicht den Wert
der unter ganz anderen Bedingungen entstandenen älteren Pionieraufnahmen.

86 Ludwig Hartmann, Geschichte der historischen Aufführungspraxis in Grundzügen. Von den
Anfängen bis Harnoncourt, Regensburg 1988, 29-30.

87 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1975, 30.
88 Vgl. dazu etwa: Protokoll der 166. Direktionsbesprechung vom 28. August (4. September) 1974

(Archiv der Schola Cantorum Basiliensis); 108. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt
Basel, Basel 1975, 51; Reidemeister, „Die „Freunde alter Musik in Basel" (wie Anm. 15), 111.



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 213

Die Konzertgruppe der Schola Cantorum Basiliensis bei einem Konzert im Grossen
Saal der Musik-Akademie Basel. Foto: Foto Jeck, Basel

Die Auflösung der Konzertgruppe 1975 bedeutete einen Einschnitt in der
Gestaltung der Konzertprogramme der FAMB. Aus diesem Grund wurde eine
Arbeitsgruppe eingesetzt, welche die Aufgabe hatte, Vorschläge hinsichtlich der
Programmgestaltung der Konzerte auszuarbeiten. Ausserdem sollte die Rolle
der FAMB als Konzertveranstalter unter die Lupe genommen werden.89

Vorschläge und Lösungsansätze zu diesen offenen Fragen erschienen in einem
Bericht, den die Arbeitsgruppe dem Vorstand der FAMB im November 1975 in
einer ausserordentlichen Sitzung präsentierte. Darin wurde empfohlen, anstelle

einer neuen Konzertgruppe vermehrt die gesamte SCB-Lehrerschaft in die
Konzerttätigkeit der FAMB zu integrieren. Damit konnte man die Wünsche
der Lehrerschaft der SCB berücksichtigen, die schon seit längerer Zeit an einer
aktiveren Mitwirkung der Programmgestaltung interessiert war.90

Ausserdem machte die Arbeitsgruppe Vorschläge über die Art und Weise der
Gestaltung des Jahresprogramms der FAMB. Neben den traditionellen Konzerten

mit Mitgliedern der SCB sowie auswärtigen Gästen und Sonderkonzerten
zu bestimmten Themen sollten auch Diskussionsabende und Referate über
die verschiedensten Bereiche alter Musik ihren Platz erhalten.91

89 Reidemeister, „Die „Freunde alter Musik in Basel" (wie Anm. 15), 98-99.
90 Wulf Arlt an die Vertreter der praktischen Fächer an der Berufsschule vom 27. Januar 1975

(Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).
91 Reidemeister, „Die „Freunde alter Musik in Basel" (wie Anm. 15), 98.



214 Christoph Manasse

Anstelle einer neuen Konzertgruppe vertraten in den Jahren nach 1975
unterschiedliche Ensembles und Ad-hoc-Gruppierungen die SCB nach aussen
und wirkten in den Konzerten der FAMB mit.92 Ausserdem kam es zur
Entstehung neuer Ensembles. Im Gegensatz zur Konzertgruppe, die als Projekt
der SCB fungiert hatte, agierten diese Ensembles - auch strukturell bedingt -
weitgehend unabhängig. Anders als die Konzertgruppe waren sie auch auf ein
bestimmtes Gebiet spezialisiert. Diese Tatsache, aber auch die vergleichsweise
kürzere „Halbwertszeit" neuerer Ensembles lasse es als kaum mehr möglich
erscheinen, so Peter Reidemeister, „eines der in Frage kommenden
Institutsensembles zu der ,Konzertgruppe' zu machen".93

Diese Situation empfand man an der SCB jedoch zunehmend als unbefriedigend.

In einem Memorandum zur Situation der verschiedenen Ensembles der
Schola Cantorum Basiliensis zuhanden der Direktion der Musik-Akademie
bedauerte Peter Reidemeister im Jahre 1982, dass diejenigen Dozenten der
SCB, die sich als private Ensembleleiter betätigten und Musiker aus der SCB
heranzögen, oftmals nicht unter dem Namen der Schola auftreten würden.
Für diese unbefriedigende Situation machte er strukturelle und finanzielle
Gründe verantwortlich, übernähmen die Ensembleleiter alle Arbeit „von den
Kontrakten, Programmen, Schreibarbeiten, Proben, Engagements bis zu den
Finanzen" doch selbst. Als langfristige Lösung für diese Problematik schlug
Reidemeister ein verstärktes finanzielles und organisatorisches Engagement
durch die SCB vor - auch im Hinblick darauf, dass die Ensembles eine wichtige

Funktion in der Ausbildung und Repräsentation der SCB einzunehmen
hätten.94

Fazit und Ausblick

Die 1970er Jahre bedeuten für die SCB eine Periode des Umbruchs und der

Neuorientierung. Dieser Prozess, der vom Abteilungsleiter Wulf Arlt entschieden
umgesetzt wurde, brachte, wie Jürg Erni in der Basler Zeitung richtig konstatierte,

„einige Verstörungen in die trauten Kammern, wo die leisen Töne der
Gamben, Blockflöten und Cembali wenig zu diesem entschlossenen Kurs passen
wollten". „Enttäuschungen ob dem manchen zu zügigen und frischen Wind
blieben vornehmlich bei den verdienten Lehrern, die an einen gemächlicheren

92 110. Jahresbericht der Musik-Akademie der Stadt Basel, Basel 1977, 76-77. Als Beispiel sei
hier ein Ausschnitt aus dem Konzertprogramm der FAMB aus dem Jahr 1977 aufgeführt, das

unter anderem durch verschiedene Mitglieder der SCB bestritten wurde. So spielten am 10.

Mai 1977 Hans Martin Linde (Traversflöte), Lucy van Dael (Violine in alter Mensur), Jordi
Savall (Viola da gamba), Alan Curtis (Cembalo) und Pere Ros (Violine) die vier Pariser Quartette

von Georg Philipp Telemann. Am 16. Mai 1977 traten das Ensemble „Ricercare" und
das Tanzensemble der Schola Cantorum Basiliensis im Konzert „La Chanson et la Dance"
im Foyer des Stadttheaters auf. Am 7. Juni 1977 folgte schliesslich das „Studio der frühen
Musik", das unter dem Titel „La Harpe de Melodie" Musik des späten Mittelalters spielte.

93 Reidemeister, „Die „Freunde alter Musik in Basel" (wie Anm. 15), 95.
94 Memorandum zur Situation der Konzertgruppen der Schola Cantorum Basiliensis vom Feb¬

ruar 1982 (Archiv der Schola Cantorum Basiliensis).



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 215

Stil gewohnt waren, nicht aus."95 Dies äusserte sich besonders in den teilweise
kontrovers geführten Diskussionen in den verschiedenen Lehrerkonferenzen,
in denen um die künftige Positionierung der SCB gerungen wurde.

Dennoch erwies sich die Neuausrichtung der SCB und die damit verbundene

Einführung eines Studiengangs für die Musik des Mittelalters und der
Renaissance, die Ausarbeitung neuer Ausbildungspläne und Diplomreglemente
sowie die Schaffung einer Forschungsabteilung als wichtige Voraussetzung für
die weitere internationale Ausstrahlung der Schule; sie war von daher absolut
notwendig. Dies wird durch die seit Mitte der 1970er Jahre stark zunehmende
Studierendenzahl an der Berufsabteilung sowie durch die Tatsache belegt,
dass die SCB für viele Protagonisten der „Alten-Musik-Szene" zu einer ersten
Adresse wurde.

Dass der Generationswechsel an der SCB gerade in den 1970er Jahre erfolgte,
ist nicht zufällig, denn er lässt sich auch international auf dem Gebiet der alten
Musik und der historischen Aufführungspraxis feststellen, und brachte einen
Stilwechsel mit sich: Während die Begründer und Urväter der historischen
Aufführungspraxis einen eher akademischen Ansatz verfolgten, brachte die
neue Generation einen artikulationsfreudigeren Stil in die Interpretation alter
Musik.96 Diese Entwicklung machte auch vor der SCB nicht halt; sie brachte
neue Dynamik in die Vermittlung und in den Unterricht und führte schliesslich

dazu, dass die SCB die neuen Strömungen in der alten Musik nicht nur
berücksichtigen, sondern auch wesentlich mitbestimmen konnte.

Der Ära Arlt folgte im Jahre 1978 die Ära Reidemeister, die von aussen
betrachtet in wesentlich ruhigeren Bahnen verlief als diejenige Wulf Arlts. Dies
hatte nicht nur mit der Persönlichkeit der jeweiligen Abteilungsleiter zu tun,
sondern war auch durch die Situation bedingt. Nach den grossen Umstrukturierungen

zu Beginn der 1970er Jahre, die viel Umtrieb brachten und durch einen
Generationenkonflikt erschwert wurde, folgte in den darauffolgenden Jahren
eine Periode der Konsolidierung und Festigung der beschriebenen Reformen.

95 JürgErni, „Die Schola und ihre Ausstrahlung", in: Basier Zeitung, 326 (27. Dezember 1978), 34.
96 Strobl, Geschichte der historischen Aufführungspraxis (wie Anm. 85), 10.



216 Christoph Manasse

Anhang: Entwicklung des Fächerkanons der SCB zwischen 1966/67 und 1984/85
(dunkel eingefärbt: Fach im jeweiligen Semester angeboten)

Fach

1966/

1967

1967/

1968

1968/

1969

1969/

1970

1970/

1971

1971/

1972

1972/

1973

1973/

1974

1974/

1975

1975/

1976

Sologesang

Singunterricht in Klassen

Singen für Kinder

Blockflöte

Traversflöte

Barockoboe

Klarinette

Barockfagott, Dulzian

Barocktrompete, Zink

Posaune in alter Mensur

Violine in alter Mensur

Violincello in alter Mensur

Viola d'amore

Viola da gamba

Renaissance-Gambe und

mittelalterliche Streichinstrumente

Laute

Mittelalterliche Lauteninstrumente

Gitarre

Cembalo

Clavichord

Hammerklavier

Orgel

Vokal-Ensemble

Kleines Vokal-Ensemble

Ensemble

Ensembleleitung:

Hausmusik

Instrumentalanalyseensemble

Bewegungslehre

Historischer Tanz

Methodik

Elementare Musikerziehung

Gehörbildung

Gehörbildung am Kinderlied

Grundkurse

(Rhythmisch-musikalische Erziehung)

Improvisation und Zusammenspiel



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 217

1976/

1977

1977/

1978

1978/

1979

1979/

1980

1980/

1981

1981/

1982

1982/

1983

1983/

1984

1984/

1985 Fach

Sologesang

Singunterricht in Klassen

Singen für Kinder

Blockflöte

Traversflöte

Barockoboe

Klarinette

Barockfagott, Dulzian

• J Barocktrompete, Zink

Posaune in alter Mensur

Violine in alter Mensur

Violincello in alter Mensur

Viola d'amore

Viola da gamba

Renaissance-Gambe und

mittelalterliche Streichinstrumente

Laute

Mittelalterliche Lauteninstrumente

Gitarre

Cembalo

Clavichord

Hammerklavier

Orgel

Vokal-Ensemble

Kleines Vokal-Ensemble

Ensemble

Ensembleleitung:

Hausmusik

Instrumentalanalyseensemble

Bewegungslehre

Historischer Tanz

Methodik

Elementare Musikerziehung

Gehörbildung

Gehörbildung am Kinderlied

Grundkurse

(Rhythmisch-musikalische Erziehung)

Improvisation und Zusammenspiel



218 Christoph Manasse

1

Fach

1966/

1967

1967/

1968

1968/

1969

1969/

1970

1970/

1971

1971/

1972

1972/

1973

1973/

1974

1974/

1975

1975/

1976

Choral, Choraltheorie und weltliche

Einstimmigkeit des Mittelalters

Solmisation

Melodielehre

Harmonielehre

Generalbass

Generalbass für Lautisten

Kontrapunkt

Historische Satzlehre

Historische Satzlehre (1550-1750)

Verzierungslehre

Formenlehre

Geschichte alter Musik

Übungen zur Geschichte

der alten Musik

Gregorianischer Choral

Evangelische Kirchenmusik

Evangelische Liturgik

Instrumentalkunde

Stimmungen und Stimmen

Orgelbaukunde

Historische Improvisation

Notationskunde

Kolloquium

Tabulaturen für Laute

Rhythmik

Pädagogische Psychologie



Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren 219

1976/

1977

1977/

1978

1978/

1979

1979/

1980

1980/

1981

1981/

1982

1982/

1983

1983/

1984

1984/

1985 Fach

Choral, Choraltheorie und weltliche

Einstimmigkeit des Mittelalters

Solmisation

Melodielehre

Harmonielehre

Generalbass

Generalbass für Lautisten

Kontrapunkt

Historische Satzlehre

Historische Satzlehre (1550-1750)

Verzierungslehre

Formenlehre

Geschichte alter Musik

Übungen zur Geschichte

der alten Musik

Gregorianischer Choral

Evangelische Kirchenmusik

Evangelische Liturgik

Instrumentalkunde

Stimmungen und Stimmen

Orgelbaukunde

Historische Improvisation

Notationskunde

Kolloquium

Tabulaturen für Laute

Rhythmik

Pädagogische Psychologie





221

GOTHIC UND HIP - SINN UND PRÄSENZ IN POPULÄREN
UND IN HISTORISCH INFORMIERTEN REALISIERUNGEN

DES „PALÄSTINALIEDS"

von Konstantin Voigt

I.

Anders als vor 50 Jahren steht der historischen Aufführungspraxis heute eine
zweite Kultur mittelalterlicher Musik gegenüber. Lange bevor Google bei der
Internet-Suche nach „Musik des Mittelalters" auf Benjamin Bagby; Christopher
Page oder Dominique Vellard verweist, präsentiert die Suchmaschine Spilwut,
Schandmaul und andere populäre Mittelaltergruppen.1 Heute wird Musik des
Mittelalters nicht mehr ausschließlich von historisch informierter
Aufführungspraxis und Musikwissenschaft für ein relativ elitäres E-Musik-Publikum
zugänglich gemacht, sondern erfreut sich einer großen Schar von Fans aus allen
Sparten der populären Musik. Auf Mittelaltermärkten, Stadtfesten und bei
Ritterspielen tragen kostümierte Spielleute weltliche Lieder und Instrumentalstücke

des Mittelalters vor und beschwören dabei die bekannten Klischees
vom romantischen oder derb archaischen Mittelalter. Auf großen Festivals wie
Rock am Ring oder Wacken treten neben internationalen Größen aus Pop und
Rock sogenannte Dudelsack-Rockbands wie Corvus Corax oder In Extremo auf
und feiern mit goldenen Schallplatten und ausverkauften Häusern beachtliche
kommerzielle Erfolge.2 In der facettenreichen Gothic-Szene erscheint Musik des

1 Hier eine Stichprobe vom 29. April 2009: Der erste Treffer führt zum überarbeitungsbedürftigen

Wikipedia-Artikel „Musik des Mittelalters", unter http://de.wikipedia.org/wiki/Mu-
sik_des_Mittelalters. Treffer Nummer zwei verweist auf „Die dunkle Zeit - Das Mittelalter"
unter http://www.lehnswesen.de/page/html_musik.html. Dort begegnet ein weiterer, noch
stärker überarbeitungsbedürftiger Abriss der Musikgeschichte des Mittelalters und ein Link
zum Duo Goselagerer, die für Kostümspektakel aller Art zu buchen sind und auf dieser Website

mit einer neu komponierten Hörprobe „mittelalterlicher Musik" für sich werben. Treffer
drei führt zu http://www.spielleut.de, einer Seite mit historisch orientierten Mittelalter- und
Weltmusikensembles, auf der sich auch teils brauchbare, praktische Übertragungen von „Hits
der Szene", also Estampien, Troubadour- und Minneliedern, Cantigas und Conductus finden,
die immerhin mit Quellenangaben versehen sind. Der folgende Treffer, http://www.mittelal-
termusik.de, führt über Werbungen für Rüstungen, Schilde und Trinkhörner zu einer Liste von
Musikgruppen. Diese reicht von der kommerziell höchst erfolgreichen Mittelalter-Rockband
Corvus Corax über die Mittelalter-Popgruppe Estampie und die im Bereich der Alten Musik
renommierten Freiburger Spiellyt bis hin zu den Mönchen von Solesmes. Insofern zeigt diese

Internet-Suche nicht nur die Parallelität der beiden Kulturen von Musik des Mittelalters,
sondern auch die Verflechtungen der beiden Sphären.

2 Mit ihrem Album „7" (Universal, BOOOOAQVRV, 2003|, das neben Eigenkompositionen auch
Arrangements von Cantigas de Santa Maria enthält, erreichten In Extremo Platz drei der
deutschen Albumcharts und erwirtschafteten eine goldene Schallplatte.



222 Konstantin Voigt

Mittelalters in verschiedenen Einkleidungen vom Techno bis zum
meditativelegischen New Age Sound, der sowohl elektronisch als auch mit akustischen
Instrumenten, teils historischen Nachbauten, kreiert wird.3 Die Musiker sind
in dieser intellektuell angehauchten Szene häufig klassisch ausgebildet. Der
Mozarteum-Absolvent und Harnoncourt-Student Michael Popp etwa fand mit
dem erfolgreichen Elektro-Mittelalterprojekt Qntal den Weg in die Top-Ten
der deutschen Alternative Charts. Die Präsenz von historischer Musik im
Pop-Bereich wäre ein größeres Forschungsvorhaben für sich.4 Hier sei nur
erwähnt, dass Musik mit mittelalterlichen und renaissancehaften Elementen
von Folkbands wie Steeleye Span in England oder Ougenweyde im
deutschsprachigen Raum sowie von englischen Progressive-Rockbands wie Gryphon
bereits in den siebziger Jahren gespielt und aufgenommen wurde. Mit Enigmas
Album „MCMX a.D." hielt 1990 der Gregorianische Gesang Einzug in den
Popbereich.5 Gleichzeitig etablierten sich in Deutschland die oben genannten
großen Szenen für Mittelalter-Pop. Die hier beschriebenen veränderten
musikkulturellen Voraussetzungen bestehen also latent seit den siebziger Jahren,
mit großer medialer Präsenz jedoch erst seit den Neunzigern.6

Die zwei Kulturen mittelalterlicher Musik, die unsere Gegenwart prägen,
nämlich die historisch informierte und die populäre, stehen einander zumeist

3 Aus diesem Bereich wären Bands wie Helium Vola, Faun oder das New Yorker Ensemble Unto
Ashes zu nennen. Letztere sind unter anderem mit einer Gothic-Pop-Version des Palästinalieds
unter http://www.youtube.com/watch?v=Rhlc3S9LIVI im Internet vertreten. Einen aktuellen
Überblick über die Musik der Gothicszene bietet Judith Platz, „Die schwarze Musik", in: Die
Welt der Gothics. Spielräume düster konnotierter Transzendenz, herausgegeben von Axel
Schmidt und Klaus Neumann-Braun (Erlebniswelten, Band 9, herausgegeben von Winfried
Gebhard, Ronald Hitzler und Franz Liebl], 2. Auflage, Wiesbaden 2008, 257-287.

4 Natürlich erhebt diese Auflistung keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Mit dem Seminar
Gothic und HIP wurde im Wintersemester 08/09 am Musikwissenschaftlichen Institut der
Universität Erlangen-Nürnberg die Arbeit an einer differenzierten Bestandsaufnahme der
Präsenz von Mittelalter in populären Musikkulturen begonnen, unter anderem mit einer
empirischen Studie zu den Märkten und Vorbildern für verschiedene Arten von Mittelalter-Pop.
Den teilnehmenden Musikern sei an dieser Stelle herzlich gedankt. Die Ergebnisse werden
in einer späteren Publikation dargestellt.

5 Vgl. Susan Fast, „Days of Future Passed: rock, pop and the yearning for the Middle Ages", in:
Mittelalter-Sehnsucht! Texte des interdisziplinären Symposions zur musikalischen
Mittelalterrezeption an der Universität Heidelberg, April 1998, herausgegeben von Anette Kreutziger-
Herr und Dorothea Redepenning, Kiel 2000, 35-56.

6 Einen ersten Überblick über die Aufführungsspielarten von weltlichen Liedern des Mittelal¬
ters bis zum Ende des 20. Jahrhunderts liefert Robert Lug, „Minnesang: Zwischen Markt und
Museum", in: Übersetzte Zeit: Das Mittelalter und die Musik der Gegenwart, herausgegeben
von Wolfgang Gratzer und Hartmut Möller, Hofheim 2001, S. 117-189.



Gothic und HIP 223

relativ unvermittelt, bisweilen sogar feindselig gegenüber.7 Sie repräsentieren
im Bereich der Musik jene Divergenz zwischen akademischem und öffentlichem

Mittelaltergebrauch, die Valentin Groebner für andere Bereiche bereits
festgestellt und nicht ohne Besorgnis betrachtet hat:

„Wenn die Kluft zwischen dem einen und dem anderen Gebrauch des Historischen
immer größer wird, aber nicht angesprochen werden kann, dann tritt dieses
merkwürdige Gefühl von Schwerelosigkeit auf, der unheimlich verlangsamten Bewegung-
wie beim Auto, das sich aus der vereisten Kurve herauszudrehen beginnt."8

Dieses Unbehagen ist verständlich, da eine Abschottung populärer und
historischer Aufführungspraktiken gegeneinander eine vertane Chance darstellt.
Verschärft wird das Unbehagen zudem durch den hier einstweilen hypothetisch

formulierten Umstand, dass viele Aspekte des Mittelalter-Pop ohne die
Pionieraufnahmen der historischen Aufführungspraxis nicht denkbar gewesen
wären. Denn diese haben jene Klangimagination erst erzeugt, die mittelalterliche

Musik jenseits des Quellenstudiums zugänglich und Pop-kompatibel
macht. Der folgende Beitrag spiegelt daher das Bemühen, Kriterien zu finden,
anhand derer die beiden Gegenwartskulturen mittelalterlicher Musik in einen
produktiven Dialog treten können. Dabei geht es nicht darum, die Differenzen

in Anspruch und Niveau herunterzuspielen. Das Ziel ist vielmehr eine
Konfrontation öffentlichen und akademischen Mittelaltermusikgebrauchs, aus
der die eine Kultur von der anderen über sich selbst und über ihren aktuellen
Standort lernen kann.

Für diesen Dialog muss zunächst ein Hauptkriterium der historischen
Aufführungspraxis suspendiert werden, nämlich Authentizität im Sinne historischer
Richtigkeit. Die Diskussion über Improvisation in der Musik des Mittelalters,
die 2008 in Basel geführt wurde, hat deutlich gezeigt, wie schmal der Grad
zwischen der „Re-Konstruktion" historisch korrekter Produktionsbedingungen
und der Konstruktion von Geschichte durch die Ablösung vom historisch
Verbürgten ist.9 Doch nicht, weil das Kriterium der historischen Richtigkeit
auch die historische Aufführungspraxis aufs Glatteis führen kann, sei es hier
zunächst ausgeblendet, sondern weil es den Dialog mit der populären
Mittelaltermusik von vornherein scheitern lässt. Für keine der populären Mittelalterszenen,

mit Ausnahme der Reenactment-Bewegung, ist historische Richtigkeit

7 Die Argumente beider Lager sind offensichtlich: Die akademische Kultur wirft der populären
geschichtsverfälschenden Dilettantismus vor, während diese die „Verkopfung" der historisch
informierten Aufführungspraxis anprangert.

8 Valentin Groebner, Das Mittelalter hört nicht auf. Über historisches Erzählen, München
2008, 22.

9 Vgl. Andreas Haug, „Improvisation und mittelalterliche Musik: 1983 bis 2008", Basler Jahr¬
buch für historische Musikpraxis XXXI (2007), 25-33.



224 Konstantin Voigt

ein Kriterium.10 Die populäre Mittelaltermusik operiert, um Valentin Groeb-
ners Begriff zu gebrauchen, in einem „horizontalen Geschichtsmodus"11, sie
betreibt Fragmentierung und eklektische Re-Kombination der verschiedensten
Elemente von Geschichte. Für den angestrebten Dialog ist daher ebenfalls ein
horizontaler Modus notwendig, der nicht von der geschichtlichen Tiefe der
Musik, sondern von ihrer momentanen Gegenwart ausgeht.

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen bildet daher das ästhetische Erleben

von Realisierungen der Musik des Mittelalters, denn sowohl die historisch
informierte Aufführungspraxis als auch die populären Mittelalterensembles
bringen stets präsente Gebilde hervor, bei denen historische Richtigkeit nur
eine von vielen Sinndimensionen ist, die auf die ästhetische Wahrnehmung
Einfluss haben. Aktuelle und griffige Beschreibungsmodi zur ästhetischen
Erfahrung, die den Hintergrund dieser Ausführungen bilden, liefern Hans
Ulrich Gumbrechts Diesseits der Hermeneutik, die Ästhetik des Performa-
tiven der Theaterwissenschaftlerin Erika Fischer-Lichte sowie Martin Seels
Ästhetik des Erscheinens.11

„Wir können zum Himmel schauen, um zu sehen, ob es regnen wird, oder auf das

Erscheinen des Himmels achten. Wir können am Fenster stehen und hören ob die
Gäste kommen oder uns in die Geräusche der Stadt vertiefen."13

Mit diesen Worten drückt Martin Seel aus, dass alles jederzeit Gegenstand
ästhetischen Erlebens sein kann, wenn es nicht im Bezug auf sein sinnhaftes
Verweisen auf etwas, sondern in seinem momentanen Erscheinen wahrgenommen

wird. Wie die Beispiele Seels allerdings zeigen, begegnet ein Erscheinen-

10 Aufschlussreich für den Grundtenor einer Szene, die sich als zeitgenössische Musik mit
mittelalterlichen Elementen versteht und weniger als historisch orientierte Musikpraxis ist die
Selbstcharakterisierung des Ensembles Estampie auf der Startseite ihrer Webpräsenz: „Die
musikalischen Wurzeln von ESTAMPIE liegen in der vielgestaltigen Musik und der
komplexen Gedankenwelt des Mittelalters, ihre Inspiration aber bezieht das Ensemble aus allen
Bereichen gegenwärtiger musikalischer Ausdrucksformen. [...] Dabei verwendet ESTAMPIE
ausschließlich mittelalterliches, das heißt akustisches Instrumentarium, wie Fiedel, Drehleier,

Laute, Schalmei, Portativ, Ethno-Schlagzeug, setzt aber im musikalisch-strukturellen
Bereich neue Akzente. Mit anderen Worten: Die alten Instrumente spielen teilweise neue
Musik. [..] Durch ein fundiertes Hintergrundwissen über die mittelalterliche Musik und die
Epoche im Allgemeinen ist es für die Musiker ein Leichtes, die Tradition der Troubadoure
und Minnesänger fortzuführen. ESTAMPIE folgt dabei keiner Regel, weder den Direktiven des

Pop noch den Ansprüchen der Alte-Musik-Fraktion auf historische Abbildung." http://www.
estampie.de (29.04.2009). Anzumerken ist, dass - wie die in Anmerkung 5 angesprochene
empirische Studie zeigt -, im Amateurbereich „historisch korrekt' im Sinne eines bruchlos
illusionistischen Ambientes (z.B. keine Colaflaschen auf der Bühne, sondern Trinkhörner)
durchaus eine Kategorie ist, die aber vor allem einem nicht problematisierten Verständnis
von Authentizität geschuldet ist.

11 Siehe hierzu Groebner, Das Mittelalter (wie Anm. 8), 124ff.
12 Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz, Frankfurt

a.M. 2004; Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Frankfurt a.M. 2004; Martin
Seel, Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt a.M. 2003.

13 Vgl. Seel, Ästhetik des Erscheinens (wie Anm. 12), 63.



Gothic und HIP 225

des stets unter zwei Gesichtspunkten: In der unmittelbaren Präsenz seines
Erscheinens und als interpretierbares Phänomen, an dessen Erscheinen sich
Ketten von Sinnzuschreibungen anlagern. Aufgrund dieser Bipolarität definiert
Hans Ulrich Gumbrecht ästhetisches Erleben als Oszillation zwischen Präsenzeffekt,

also uninterpretiertem Erscheinen, und Sinneffekt, Interpretation des
Erscheinenden.14 Die Oszillation zwischen Sinn und Präsenz bedeutet dabei
ein unendlich schnelles Umspringen der Wahrnehmung dieser beiden Ebenen,
aus dem sich Augenblicke gesteigerter ästhetischer Intensität ergeben können.15
So wenig wie solche Augenblicke planbar sind16, lässt sich der Prozess des

ständigen Umspringens zwischen Präsenz und Sinnketten exakt beschreiben.
Die beiden Pole Sinn und Präsenz, sowie mögliche Faktoren, die zu einem
Umspringen der Wahrnehmung führen, lassen sich aber getrennt und in ihrem
Verhältnis zueinander betrachten. Im Folgenden sei also versucht, das beschriebene

Konzept ästhetischen Erlebens als Oszillation zwischen Präsenzeffekt
und Sinneffekt auf drei sehr verschiedene Realisierungen des Palästinaliedes
von Walther von der Vogelweide anzuwenden: auf eine Life-Performance der
Berliner Mittelalter-Rockband In Extremo von 200517, auf Thomas Binkleys
Pionier-Einspielungen mit dem Studio der Frühen Musik aus dem Jahre 196618

und auf die unbegleitete Aufnahme des Liedes aus der Anthologie The Medieval

Lyric des Mount Holyoke College aus dem Jahr 2001.19

II.

In Extremo ist 1995 aus der Fusion einer Rockband und einer Mittelaltermarkt-
Combo hervorgegangen und inzwischen neben Corvus Corax die erfolgreichste
deutsche Mittelalter-Rockband unserer Tage. Text und Melodie des Palästinaliedes

wurden in ihrer Fassung in das völlig unmittelalterliche Gefüge eines
Rocksongs eingebettet. Die formale Integration gelingt durch die Ausnutzung

14 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik (wie Anm. 12), 12.
15 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik (wie Anm. 12), 111 ff.
16 Vgl. Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik (wie Anm. 12), 119.
17 Die von In Extremo stammende Bearbeitung des Palästinalieds erschien erstmals auf dem

Debutalbum der Band: „Weckt die Toten", In Extremo Records 1998, Track 7. Da sich das

Mastering dieser Aufnahme jedoch wesentlich von der deutlich transparenteren Abmischung
der Live-Darbietungen der jüngeren Vergangenheit unterscheidet, sind diese der Album-
Version vorzuziehen, zumal wenn es sich um Videos handelt, welche die theatralen Aspekte
der Darbietung anschaulich machen. Schließlich ist das Kostüm der Band bereits semantisch
aussagekräftig; nicht umsonst also ziert ein Foto der Band den Umschlag des Bamberger
Kongressberichts Auf dem Grat zwischen Gruft und Gral. Martina Claus-Bachmann (Hrsg.),
Auf dem Grat zwischen Gruft und Gral. Das Mittelalter als Auslöser kultureller
Konstruktionsprozesse, Giessen 2007. Als Anschauungsmaterial wurde im Rahmen des Basler Vortrags
daher folgendes Video gewählt: http://www.youtube.com/watch?v=Rayhp9WjlKE.

18 Studio der frühen Musik, Thomas Binkley: Troubadours, Trouveres, Minstreis, Teldec 1995,
CD 2, Track 7.

" Margaret Switten, The Medieval Lyric. A project supported by the National Endowment for
the Humanities and Mount Holyoke College, Anthology I CD 1, Mount Holyoke College
2001, CD 1, Track 13. Paul Hillier singt auf dieser Aufnahme.



226 Konstantin Voigt

der Struktur von Walthers Melodie. Deren zweiteilige Gliederung wird in
der Fassung von In Extiemo herausgearbeitet, um die Basisabschnitte eines
Rocksongs herzustellen, nämlich Strophe und Refrain. Unter Ausnutzung
des höheren Registers verwendet In Extiemo den Abgesang als Refrain, die
beiden Stollen als Strophen. Bemerkenswert ist dabei, dass die Etablierung
der Refrainfunktion ohne die tatsächliche Wiederholung von Text vonstatten
geht. Zwar steigert sich die Begleitung im Abgesang, doch wird das überlieferte
textlich-melodische Gefüge der Strophen nicht angetastet.20 Die Herausbildung
von Strophen- und Refrainfunktion verfestigt sich durch die Zwischenspiele.
Die Dudelsack-Zwischenspiele bestehen aus der Melodie der beiden Stollen,
wobei das dritte Zwischenspiel nach dem Gitarrensolo der Zeitposition nach
als Refrain erscheint und so seine Wirkung steigert. Die Melodie des Abge-
sangs wird von den Dudelsäcken nur am Ende des Liedes als Schlussrefrain
zweimal gespielt und leistet so die äußerste Steigerung, die das melodische
Material von Walthers Lied in diesem musikalischen Kontext erzeugen kann.
Die harmonischen Zusätze zur Melodie sind auf das Einfachste beschränkt,
prägend ist jedoch die rhythmische Gestaltung, die auf Interaktion mit dem
Publikum angelegt ist und eine konstante perkussive Unterlage aller
Abschnitte bildet. Als ein weiteres Bauglied erscheint zudem ein Gitarrenriff,
das den Abgesang zur Achttaktigkeit ergänzt und in einer der Solo-Passagen
dessen Zeitposition einnimmt. Durch diese Verfahren kommt es zu einer
Verschmelzung der populären Songform und ihrer Funktionen mit der Struktur
von Walthers Melodie.

Obwohl die Form des Songs so erscheint, als sei sie organisch aus der überlieferten

Melodie hervorgegangen, ist gerade die Inszenierung des Mittelalterlichen in
seiner Fremdartigkeit ein wesentliches Gestaltungsmoment dieser Realisierung
des Palästinalieds. In den Gesangspassagen tritt die Begleitung stets deutlich
zurück. Dadurch wird Platz für einen Textvortrag geschaffen, der dem „fremden
Klang" des Mittelhochdeutschen besonderes Gewicht verleiht. Der Klang der
Worte bekommt in seiner Unverstehbarkeit die Präsenz des „Rauschens", das

Martin Seel als eine Extremform ästhetischer Präsenzerfahrung charakterisiert.21

20 In Extiemo tragen die drei ersten Strophen des Liedes vor und wiederholen vor dem instru¬
mentalen Nachspiel die erste Strophe. Insofern erfolgt ein durchaus sinnwidriger Eingriff,
der allerdings nicht die Ebene der Strophe, sondern die Gesamtform betrifft. Dieser Eingriff
zeigt deutlich, dass es In Extiemo nicht um den Gehalt des Textes geht, sondern um dessen

Klanglichkeit. Der „ursprüngliche" Textgehalt des Liedes erweist sich als völlig unerheblich.

21 Vgl. hierzu Martin Seels Analyse des „Rauschens" als einer unmittelbaren Präsenzwahrnehmung.

Im Bezug auf Rauschen in der Literatur schreibt er: „Der Sprachfluss überschwemmt die
semantische und syntaktische Struktur der Sätze und Satzreihen, die dann keine bestimmte
Eröffnung oder Erzählung, Aussage oder Andeutung mehr zum besten geben, sondern nur
noch Elemente eines verselbständigten Sprachlebens sind, das den Leser phasenweise als ein
rauschendes Reden gefangennimmt". Seel, Ästhetik des Eischeinens (wie Anm. 12), 241. Seel

spielt die Erfahrung des Rauschens für verschiedene Kunstformen durch. Allen gemeinsam
ist ein Entgleiten der unmittelbaren Verstehensfähigkeit gegenüber der gesteigerten
Präsenzempfindung.



Gothic und HIP 227

Die Voraussetzung hierfür liegt im aufführungsspezifischen Publikumsbezug
der Musik. Einem analytischen Germanisten-Publikum entginge dieser Effekt
natürlich, würde hier doch die Oszillation von Sinn und Präsenz andere Wege
einschlagen. Hier würde der Präsenzeffekt der Sprache durch das Verstehen
ihres Sinns, verglichen mit der Wahrnehmung eines Publikums, das des
Mittelhochdeutschen nicht mächtig ist, zurücktreten. Da aber das Publikum von
In Extremo nicht vorwiegend aus Germanisten besteht, wird die Sprache wohl
tatsächlich als fremd und unverständlich wahrgenommen. Die prägnant
hervortretende Stimme lässt den Text zwar als zentrales Sinnelement erscheinen,
zugleich jedoch wird ein unmittelbarer hermeneutischer Zirkel des Verstehens
von Textsinn durch die fremde Sprache blockiert. Über die verstehbaren Worte
des Mittelhochdeutschen öffnen sich zwar Bedeutungsfelder, vor allem jedoch
wächst durch das Ausbleiben des primären Sinnverstehens das Empfinden für
die unmittelbare Präsenz der Sprachlaute. Die Wahrnehmung ist durch den
blockierten hermeneutischen Zirkel geradezu genötigt, auf die Ebene der
materiellen Präsenz der Laute umzuspringen.22 Innerhalb dieses Vorgangs bleiben
allerdings die präsenten Sprachlaute nicht uninterpretiert. An die Stelle des

primären Verstehens von Textsinn tritt nun eine Interpretation des Nicht-
Verstehens der Laute. Die materiell präsenten Sprachklänge geraten damit also
gleichwohl in die Bahnen von Sinneffekten23, die aus der Präsenz der Laute
emergieren, nicht aber aus dem textimmanenten Sinn. Diese Emergenz von
Sinn im Rahmen einer Aufführung beschreibt die Theaterwissenschaftlerin
Erika Fischer-Lichte. Ihr Ausgangspunkt ist, dass Aufführungen nicht vorab
fixierte Bedeutungen vermitteln.24 Bei der Aufführung von etwas wird also
nicht ausschließlich dessen immanente Bedeutung einem Publikum verabreicht,
vielmehr sind die Bedeutungen einer Aufführung als emergent zu begreifen.
Sie konstituieren sich aus der Interaktion von Aufführenden und Publikum
sowohl auf der Ebene des Handelns als auch des Wahrnehmens. Wir müssen
also das Publikum, dessen Reaktionen und Wahrnehmung in die Analyse der
Aufführung des Palästinalieds von In Extremo mit einbeziehen.25 Es ist
davon auszugehen, dass zumindest Teilen des Publikums dieser Band die Codes

22 Den gleichen Effekt der Desemantisierung beschreibt Markus Böggemann im Bezug auf
Schönbergs op. 11. Zwar geht es ihm primär um den Bruch mit der narrativen Struktur von
Musik, um eine Verweigerung traditioneller Plotstrukturen durch Enttextualisierung, doch
ist dies Übertragbar auf andere Ebenen der Nicht-Verstehbarkeit des Präsenten, dessen Präsenz
sogleich die „Sinnlücke" füllt. Vgl. Markus Böggemann, Gesichte und Geschichte. Arnold
Schönbergs musikalischer Expressionismus zwischen avantgardistischer Kunstprogrammatik
und Historismusproblem, Wien 2007, 164 f.

23 Das meint Gumbrecht, wenn er von der Oszillation zwischen Präsenzeffekt und Sinneffekt
spricht. Die Präsenz eines jeden Wahrgenommenen stößt sogleich unendlich viele potentielle
Türen auf, durch die sich Sinneffekte am Präsenten anlagern können.

24 Damit folgt Fischer-Lichte der Umwertung von Text und Aufführung, die auf die Theatertheorien

Max Herrmanns vom Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts zurückgeht. Vgl. Fischer-
Lichte, Ästhetik des Performativen (wie Anm. 12), 42ff.

25 Vgl.: Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen (wie Anm. 12), insbesondere den Abschnitt
zu Autopoiesis und Emergenz (284-304).



228 Konstantin Voigt

bestimmter populärer Musikstile vertraut sind. Heavy-Metal liegt hier nahe.26
Wie bereits der Name des Stils verrät, gehören Tod und „Untot-Sein" zu den
geläufigen Assoziationen des Death-Metal. Der Gesangsstil dieser Sparte ist
durch die Technik des „growling" geprägt, welche Äußerungen der Stimme
unter Verfremdung ihres normalen Klangs präsentiert. In möglichst tiefer Lage
werden gutturale Laute erzeugt, die die Assoziation von Stimmen aus einer
anderen Zeit, einem anderen Bewusstseinszustand, aus dem Reich der Geister

und Untoten erwecken sollen. Ausgehend von der Präsenz des gutturalen
Lautes wird der Sinn des Fremden und Archaischen, des Herüberklingens aus
einer anderen zeitlichen Dimension konstruiert. Kehren wir nun zurück zu
In Extiemo und behalten die soeben angerissenen Codes im Hinterkopf, so
füllt sich der Klang des mittelalterlichen Texts mit Bedeutungen: Nachdem
eine erste Ebene des Nicht-Verstehen-Könnens die Wahrnehmung auf die
Präsenz der Sprache richtete, schließen sich nun Interpretationen an, der Hörer
beginnt das Nicht-Verstehen-Können der Sprache zu deuten: Der Text wird
nicht verstanden, weil er aus einer anderen Zeit stammt. Welche das ist, hat
das Fantasy-Mittelalter-Kostüm der Band aus Lendenschurz und blitzenden
Rüstungsteilen längst verdeutlicht. Der nun als „alt" erkannte Text klingt rauh
und kehlig, wie die Texte der „Untoten-Darsteller" des Death Metal, klingt
archaisch, wie das Marktsprech der Mittelaltermärkte. Der bloße Klang der
Sprache ist in diesem Kontext also bereits semantisiert und ruft das Klischee
vom Mittelalter als dunkler, maskulin-kraftvoller und archaisch fremder Epoche

wach.27 Diese Qualitäten eignen Walthers Palästinalied natürlich nicht
primär. Sie resultieren aus der Oszillation von Sinn und Präsenz im Moment
der Aufführung des Überlieferten im Kontext, entstehen also im Moment des
ästhetischen Erlebens.

III.

Das Palästinalied des Studios der Frühen Musik unter Thomas Binkley ist als
Produkt der historischen Aufführungspraxis selbstverständlich ganz anders
gearbeitet als die eben besprochene Rockversion. Während In Extremo von

26 Als eine neue Musikrichtung hat der Dudelsackrock Berührungspunkte mit etablierteren
Stilbereichen, wie etwa bestimmten Spielarten von Heavy Metal. Stile wie Viking-Metal,
in denen die Helden einer heidnischen Vergangenheit zelebriert werden, berühren sich in
ihrer Geschichtsbegeisterung und auch hinsichtlich des Publikums, für das Geschichte eine
„Wunschmaschine" (V. Groebner, 2008) ist, natürlich mit Stil und Klientel des Mittelalterrock.

27 Selbstverständlich ist hier nur einer der unendlich vielen Assoziationswege beschrieben, auf
denen Präsenz und Sinn oszillieren können. Die Diskussion im Rahmen des Basler Symposions

hat deutlich gezeigt, dass bei einem anderen Publikum andere Assoziationswege begangen

werden. Gleichwohl kommt das semantische Fazit der hier beschriebenen Oszillation
durchaus in die Nähe der kommerziellen Strategien, die im Hintergrund des Booms von
Sekundärmittelalter stehen, wie ihn Valentin Groebner beschreibt. Groebner, Das Mittelalter
(wie Anm. 8), 139ff.



Gothic und HIP 229

vornherein das Kriterium der Historizität von sich weist und Altes mit Neuem
verbindet, hat das Studio der frühen Musik versucht, ein plausibles Mittelalter
ohne Stilbrüche und offene Anachronismen vorzustellen. Dabei kommt es zu
einer gegenwartsbezogenen „Mediävalisierung", die anhand einiger Beobachtungen

demonstriert sei: Bereits anhand des Vorspiels lässt sich zeigen, wie
dieser Rekonstruktionsversuch darauf zielt, Musik mit „mittelalterlicher"
Bedeutung aufzuladen. Die rhythmische Struktur von Binkleys Realisierung
ist durch einen stets deutlichen Viertelpuls geprägt, der den Hörer gleichsam
körperlich erfasst und intensive Präsenzwahrnehmung vermittelt. Diese
Präsenz jedoch ist bereits semantisiert: Sie weckt Assoziationen von körperlicher
Verbindung mit Musik, von Tanz oder Marsch, die sich durch die Materialität
des Tamburinklangs und dessen Bedeutungen noch verdichten.28 Die asymmetrischen

Phrasen des Vorspiels, deren Erscheinen der Hörer nicht vorausplanen
kann, distanzieren ihn zugleich von solch teilnehmender Körperlichkeit. Auf
diesem Wege werden zwei Lager konstituiert. Auf der einen Seite steht die
erklingende Melodie mit ihren asymmetrischen Phrasen, auf der anderen der
Zuhörer, welcher deren Bildungsregeln nicht unmittelbar durchdringt. Der
Hörer ist also einerseits körperlich integriert über den Viertelpuls und steht
andererseits der Melodie fremd gegenüber, da er ihre Zeitstruktur nicht
vorausdenken kann. An dieser Stelle können ähnliche Prozesse in Gang kommen,
wie sie für die Sprachwahrnehmung bei In Extremo beschrieben wurden. Das
Nicht-Voraushören-Können der Phrasen schlägt um in die Wahrnehmung ihrer
Präsenz, in der sich die fremden Klänge der mittelalterlichen Instrumente, die
fremde Tonalität und die potentielle Unbegrenztheit der Gebilde, sogleich wieder
semantisiert. Bedeutend für die im Folgenden dargestellte Semantisierung ist
der Umstand, dass dem Zuhörer mehrere Instrumentalisten gegenüberstehen,
die in der Melodie exakt zusammen bleiben. Die asymmetrischen Phrasen, die
gleichwohl auf wiederholten Anfangs- und Schlussgliedern basieren, erwecken
dabei einerseits den Eindruck improvisatorischer Spontaneität. Sie evozie-
ren die Vorstellung des Mittelalters als einer Gegenkultur zur eigenen und
verweisen auf jene von Andreas Haug in Berufung auf Bruno Nettl unlängst
angesprochene „Dritte Welt der Musik".29 Andererseits lässt die zeitlich exakt
koordinierte Heterophonie der Instrumente vermuten, dass das Erklingende

28 In seinem Beitrag zum ersten Basler Jahrbuch beschreibt Thomas Binkley seine Begegnungen
mit arabischer Musik. Unter anderem spricht er die Funktion des Tambourins als
motorischrhythmischem Koordinationszentrum an und berichtet, dass es für ihn von da an keine Frage
mehr war, „ob das Tambourin als Instrument ernst zu nehmen sei". Thomas Binkley, „Zur
Aufführungspraxis der einstimmigen Musik des Mittelalters - ein Werkstattbericht", in:
Basier Jahrbuch für historische Musikpraxis I (1977), 19-76 (hier 24).

29 Siehe dazu Haug, „Improvisation und mittelalterliche Musik" (wie Anm. 9); vgl. zum Begriff
der Improvisation als musikwissenschaftlichem Wertungsbegriff: Leo Treitler, „Medieval
Improvisation", in: With voice and pen. Coming to know medieval song and how it was made,
Oxford 2003, 3 ff.



230 Konstantin Voigt

ein organisiertes, quasi überliefertes Gebilde mit Gültigkeitsanspruch sei.30 Im
Zusammenspiel der beschriebenen Sinn- und Präsenzelemente bestätigt das

Vorspiel also die geläufige Gegenwartsvorstellung vom Mittelalter als einer
Zeit spontan sich verwirklichender kollektiver Ordnung.

Während das Vorspiel im orientalischen Stil regelrecht als Verkörperung
kultureller Distanz erscheint, wird bei der Darstellung des tatsächlich
mittelalterlichen Materials weniger Wert auf die Betonung von dessen Alterität
gelegt. Es ist kontrastarm in eine Umgebung eingebettet, die es mit dem streng
rhythmischen Textvortrag und einer eigenen Motivschicht der Begleitung
heutigen Hörgewohnheiten nahebringt. Der Gegenwartsbezug der Aufnahme
äußert sich also darin, dass Mittelalter als genau die Form „vermittelter
Alterität" inszeniert wird, die beim Publikum bildreiche und stimmungsreiche
Resonanzen hervorruft. In Verbindung mit der illustrativen Instrumentierung
und Begleitung, die das thematisch orientbezogene Lied auch im Orient spielen

lässt, trifft Binkley für sein Vorhaben exakt den richtigen Ton. Denn wie
Dagmar Hofmann-Axthelm berichtet, ging es damals „nicht um eine
Rekonstruktion historischer Wahrheit, sondern darum, das reiche Repertoire den
Ohren und Empfindungsmöglichkeiten geschichtsbewusster heutiger Menschen
zugänglich zu machen."31

Das ist so umfassend gelungen, dass auch viele zeitgenössische Mittelalter-
Popgruppen Thomas Binkley als ihr wichtigstes Vorbild angeben.32 Eine
wesentliche Bedeutung von Binkleys Aufnahmen, auf denen Mittelalter klingt,
wie es für Ohren der Sechziger und Siebziger klingen musste, scheint also
darin zu liegen, dass sie in ihrer Zeit mit aller Deutlichkeit zeigte, wie auf
der Basis mittelalterlicher Überlieferung mit mittelalterlichen Instrumenten
farbige, virtuose, erfrischende und verstehbare Musik gemacht werden konnte.

30 Genau das ist die reiche Instrumentalbegleitung im orientalischen Stil natürlich nicht. Sie

ist ebenso wie die Rockversion von In Extremo ein Gegenwartskonstrukt, zwar auf der Basis
musikhistorischer Forschung, dennoch aber aus heutiger Perspektive leicht identifizierbar
nicht als Musik des Mittelalters, sondern als Musik der sechziger Jahre. Andrea von Ramms
retrospektiver Aufsatz über die Veränderungen in der historischen Aufführungspraxis macht
diese Bezüge des Studios der frühen Musik zum Zeitgeist der Sechziger und Siebziger ganz
unverhohlen deutlich: „Gegen Ende der Dekade, es waren die 68er und beginnenden 70er Jahre
bewegte sich wieder einmal etwas in der Szene, sie traf den Geschmack der Blumenkinder
[...]". Andrea von Ramm, „Wandel der Wahrheit. Mittelalter-Aufführungen: Eine persönliche
Meinung und Bestandsaufnahme", in: Mittelalter-Sehnsucht! Texte des interdisziplinären
Symposions zur musikalischen Mittelalterrezeption an der Universität Heidelberg, April 1998,

herausgegeben von Anette Kreutziger-Herr und Dorothea Redepenning, Kiel 2000, 283.
31 Dagmar Hoffmann-Axthelm im Booklet zur CD Troubadours, Trouveres, Minstreis, Teldec

1995, 14.
32 Dies ergab der Fragebogen, der im Rahmen des Erlanger Seminars an zahlreiche populäre

Mittelalter-Ensembles ausgegeben wurde. Wo immer Kenntnisse über die Aufführungsgeschichte

mittelalterlicher Lieder über den nächsten Umkreis hinaus bestanden, gaben die
Musiker die Aufnahmen Thomas Binkleys mit dem Studio der frühen Musik als entscheidenden

Einfluss an.



Gothic und HIP 231

Binkley und das Studio der Frühen Musik haben die Musik des Mittelalters
in die Musik unseres Mittelalters verwandelt und damit auch die Voraussetzungen

geschaffen, von denen populäre Mittelaltermusik ausgehen konnte.
Lassen sich also Verbindungslinien zwischen den Pionieraufnahmen der

historischen Aufführungspraxis zu den populären Mittelalterinszenierungen
der Gegenwart ziehen? Haben solche Realisierungen die Musik des Mittelalters

so sinnlich und zugänglich gemacht, dass eine breite Gegenwart bis
in die Popkultur entstehen konnte? Sind also die Pioniere der historischen
Aufführungspraxis möglicherweise nicht nur die Väter ihrer legitimen Erben,
sondern auch der populären Szenen? Nach ersten Sondagen lassen sich all
diese Fragen vorläufig mit Ja beantworten, doch ist in diesem Bereich noch
viel empirische Arbeit und vergleichende Analyse notwendig.

IV.

Bei aller Verschiedenheit hat sich gezeigt, dass die „Palästinalieder" von In
Extremo und Thomas Binkley sich darin gleichen, dass sie - auch ihrem
Selbstverständnis nach - gegenwartsbezogene Mittelalterinszenierungen sind. Auf
ganz unterschiedliche Weise inszenieren beide ein überliefertes mittelalterliches
Gebilde. Das Prinzip von In Extremo ist Kontrast. Dieser betont die Alterität
des mittelalterlichen Gebildes, lässt es ikonisch hervortreten und unterstreicht
so seine Funktion als Bedeutungsträger. Der Umstand, dass die „authentische
Bedeutung" und der „authentische" Klang in dieser Inszenierung natürlich
verfehlt werden, ist dabei unerheblich.33 Wichtig ist, dass durch Kontrastierung für
das überlieferte Gebilde ein breiter Präsenzraum geschaffen wurde, in dem es
gleichsam als Kronzeuge authentischer Vergangenheit erscheinen kann. Binkleys
Realisierung dagegen versteht sich naturgemäß als „insgesamt mittelalterlich".
Daraus resultiert die relative Kontrastarmut zwischen dem Überlieferten und
seiner Inszenierung, welche den Präsenzraum des mittelalterlichen Gebildes
einschränkt. Denn Begleitung dominiert das Geschehen auch quantitativ und
gibt dadurch Raum für eine Vielzahl von „Mittelalter-Bedeutungen", die nicht
vom Überlieferten selbst, sondern von seiner hypothetisch mittelalterlichen
Einkleidung ausgehen. Durch dieses Verschwinden in einer hypothetischen
Rekonstruktion verliert auch das Überlieferte an Strahlkraft und erscheint
schließlich selbst als gleichsam hypothetisch. Waren wir zunächst - unter
Ausklammerung historischer Tiefe - von gegenwärtig erlebbaren Sinn- und
Präsenzeffekten ausgegangen, so beobachten wir nun, wie das Kriterium der
Authentizität auf listige Weise an dem Punkt zurück in den Fokus kommt,
wo es um das Verhältnis von überliefertem Gebilde zu dessen Einkleidung
geht. So abwegig wie die Annahme wäre, dass das nackte überlieferte Gebilde
seine historische Wahrheit zu erkennen gäbe, so offensichtlich ist doch in
den beiden besprochenen Realisierungen die Überlagerung des eingekleideten
Gebildes durch gegenwärtige Bedeutungen.

33 Vgl. Anm. 20



232 Konstantin Voigt

Werfen wir daher noch einen kurzen Blick auf eine Realisierung, die auf jegliche
Begleitung verzichtet. Es handelt sich um die Aufnahme des Palästinalieds im
Rahmen des Medieval Lyric Teaching Project, das Margaret Switten am Mount
Holyoke College ins Leben rief. Der didaktische Impetus dieser Aufnahme,
die als Unterrichtsmaterial konzipiert wurde, ist unverkennbar. Trotzdem
eignen ihr natürlich die Eigenschaften, die Gegenstände ästhetischer
Wahrnehmung charakterisieren. Der hörbare Atem des Sängers vermittelt direkte
Präsenz des Körpers, verweist auf das Vorhanden-Sein von Leben, welches
dem auf Pergament Überlieferten wiederum Leben einhaucht und es damit
gerade von dem absetzt, was an unbegleiteten Liedern oft gefürchtet wurde,
nämlich Skeletthaftigkeit.34 Gegen die Stille und die Geräusche des Atems
abgesetzt erscheint im unbegleiteten Vortrag nun eine unendliche Fülle von
Präsenzphänomenen. Mit absoluter Plastizität treten in der ersten Strophe die
Plosive-t an den Versenden heraus, werden etwa beim Wort „lebe" die
Veränderung der Vokalqualitäten durch melodische Bewegung offensichtlich und
die Brechung des Luftstroms am Gaumen bei Silben wie „sieht" oder „giht"
regelrecht fühlbar. Das ganze dichte Gewebe der Parallelgänge und Kontrapunkte

in Sprachklang und Melodie, das allein aus der Verklanglichung des
Überlieferten entsteht, erscheint in voller Präsenz, ohne den Beigeschmack
einer hypothetischen Simulation von Vergangenheit, dabei allerdings nicht frei
von einem hörbaren didaktischen Impetus. Bei der künstlerischen Gestaltung
einer solchen Realisierung sind indes nicht weniger Entscheidungen zu treffen
als bei der Festlegung einer Begleitung und auch hier führt der präsente Klang
nicht unweigerlich zum historischen Sinn des Gebildes. Im Falle unserer
Aufnahme etwa ist ein starker Hall zu hören. Zunächst rein materiell präsent,
können sich an seine Präsenz doch Sinneffekte anlagern, die zu (historischen
Fehl-)Deutungen führen.35 Denn sobald der mittelalterlich überlieferten Musik
in der Gegenwart Stimme und Ohr geliehen werden, verliert sie ihre „historische

Reinheit" und bedarf daher einer feinfühligen künstlerischen Praxis,
welche das Überlieferte möglichst nah an seinen erschließbaren historischen
Bedeutungen (und eingedenk der Grenzen von Rekonstruktion) als vollwertige
Musik vermittelt. Mögliche Leerstellen der Überlieferung einzubeziehen und
fühlbar zu machen, ist dabei womöglich auch ästhetisch notwendiger als sie

34 Dagmar Hoffmann-Axthelm beschreibt die Intention des Studios der frühen Musik im Booklet
zur genannten CD anschaulich: „Sie wollten keine historisierenden Klangskelette in die Welt
setzen [...]". Dagmar Hoffmann-Axthelm, Booklet zur CD Troubadours, Trouvères, Minstrels,
Teldec 1995, S. 11. Anzumerken wäre hierzu, dass der Torso in der bildenden Kunst längst
in seinem Eigenwert als Fragment dargestellt und eben nicht ergänzt wird. Eine derartige
Praxis der „sichtbaren Leerstelle" ist im Bereich der Musik ohne weiteres genauso denkbar,
ohne dass diese dadurch „blaustrümpfig und langweilig" würde - eine Furcht, die Peter Rei-
demeister 1988 bereits diagnostizierte. Peter Reidemeister, Historische Aufführungspraxis.
Eine Einführung, Darmstadt 1988, 136.

35 Einstimmiger Gesang im großen Raum mag zur Assoziation von Kirchengesang führen,
wenn die Wahrnehmung von der Präsenz des Halls zu deren Deutung umspringt. In jedem
Fall evoziert klangliches Raumempfinden Aufführungsräume und deren Bedeutungen.



Gothic und HIP 233

zu schließen, denn nachvollziehbarer Weise ist der Sinneffekt historischer
Richtigkeit als ein Pol im Spiel von Sinn und Präsenz relevant für das
ästhetische Erleben dieser Musik.

V.

Das Bemühen um historische Genauigkeit wird im Angesicht einer breiten
populären Gegenwartskultur mittelalterlicher Musik also mehr denn je zum
Definitionskriterium historisch informierter Aufführungspraxis, denn in den
letzten Jahrzehnten hat sich die Situation „mittelalterlicher Musik" deutlich
verändert. Während es in den 1960ern noch darum ging, dem Publikum die
Musik des Mittelalters zugänglich zu machen, ist diese zu einem beträchtlichen
Teil heute in den verschiedensten stilistischen Einkleidungen gegenwärtig.
Eine breite Öffentlichkeit hat sich jene Segmente der Musik des Mittelalters
geholt, die für sie gegenwartsrelevant erscheinen, und besitzt diese in Form
von Mittelalter-Pop. Dass die Musikgeschichte im Zuge dieser Aneignung eine
schwache Position hat, versteht sich fast von selbst. Allerdings zeigen bereits
die historisch motivierten Aufnahmen der Sechziger- und Siebzigerjahre eben
jene Momente von Aneignung und Anpassung auch über das Vetorecht der
Quellen hinweg, die nötig schienen, um Musik des Mittelalters einer breiten,
geschichtsbewussten Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Nachdem dies so
gründlich gelungen ist, dass daraus eine zweite Kultur der Aufführungspraxis
wurde, relativiert sich dieser Aspekt deutlich. Nachdem gerade das profunde
historische Wissen um die überlieferte Musik und die Konventionen, denen
diese entsprungen ist, das Definitionskriterium der historisch informierten
Praxis liefert, spricht vieles dafür, dieses Wissen stark zu machen. Insbesondere
mit Blick auf das oben entfaltete Konzept des Präsenzraums - und damit auf
den Status des Überlieferten innerhalb der Realisierung - scheint also vieles
die Fortsetzung einer puristischen Praxis nahezulegen, deren Zentrum das
Überlieferte bildet, nicht das Hinzugefügte. Im Angesicht einer populären
Aufführungskultur, die Mittelalter-Sehnsüchte ohne Rücksicht auf historische
Fundierung befriedigen kann, wird gerade das Bekenntnis zu den Grenzen
der Überlieferung zum ästhetischen Kriterium einer Praxis, der es gelingen
kann, dem Erhaltenen eine lebendige Gegenwart zu verleihen36, ohne dessen
prekären Status durch Schließung der Lücken zu vertuschen. Daraus
allerdings soll keine dogmatische Forderung werden. Als Formen des kreativen
Wissenserwerbs, der Kunstproduktion und des Experiments gleichermaßen,
stehen sich rekonstruierende, historisch informiert improvisierende und ihre
Leerstellen bekennende Praxis gleichwertig gegenüber.

Gleichwohl verweist der Vergleich der drei besprochenen Realisierungen des

Palästinalieds, wenn nicht auf einen Abgrenzungsbedarf, so doch auf ein
Abgrenzungspotential historisch informierter Praxis: Die Gegenüberstellung

36 Vgl. Haug, „Improvisation und mittelalterliche Musik" (wie Anm. 9).



234 Konstantin Voigt

hat gezeigt, dass gerade die Auseinandersetzung mit der Existenz und der
Beschaffenheit der populären Mittelaltermusik der historisch informierten
Aufführungspraxis dabei helfen kann, ihren Standort und ihre Aufgaben vor
dem Hintergrund einer veränderten Musikkultur neu zu bestimmen. Denn
einerseits zeigt die Präsenz von Musik des Mittelalters im populären
Bereich den Erfolg der Vermittlungskonzepte der Sechziger und Siebziger Jahre.
Mittelalter-Rock wäre ohne die farbenprächtigen Aufnahmen des Studios der
frühen Musik nicht denkbar. Diese haben jenes Klangbild zwischen Exotik

und unmittelbarer Verständlichkeit erst geschaffen, das eine Integration
mittelalterlicher Elemente in den Soundpool von Weltmusik, Pop und Rock
überhaupt ermöglicht.37 Andererseits zeigt die Konfrontation von Pop und
historisch informierter Aufführungspraxis klar die Profilierungschancen einer
Praxis, die das Überlieferte und die musikalischen Konventionen, denen es

entspringt, ins Zentrum stellt. Dann nämlich grenzt nicht nur das künstlerische

Niveau, sondern noch einmal der historische Anspruch die akademische
Praxis von ihren populären Nachfahren ab, die ihren heutigen Standort mit
bestimmen.

37 Robert Lug hat versucht, Kontaktpunkte zwischen Minnesang und Rock im Bereich der
Satztechnik und der „mündlichen" Existenzform beider Erscheinungsformen nachzuweisen.
Vieles an diesem Unterfangen lässt sich wegen der Beliebigkeit der Parallelsetzungen leicht
kritisieren, denn die meisten Gemeinsamkeiten verbinden nicht nur Minnesang und Rock
miteinander, sondern nahezu alle Musik, die nicht dem neuzeitlichen Europa entstammt.
Dennoch zeigt Lugs Ansatz, welche musikalischen Aspekte die Integration mittelalterlicher
„Spolien" in Pop-, Rock- und Worldmusic rein technisch begünstigen, ohne dass sich daraus
eine historische Affinität konstruieren ließe. Robert Lug, „Rock: Der wiedergeborene
Minnesang?", in: Mittelalter-Rezeption. III: Mittelalter, Massenmedien, neue Mythen,
herausgegeben von Jürgen Kühnel, Hans-Dieter Mück, Ulrich Müller und Ursula Müller, Salzburg
1986, 461-486



235

DAS VERSPRECHEN DER DINGE - ASPEKTE
EINER KULTURWISSENSCHAFTLICHEN EPISTEMOLOGIE

von Lioba Keller-Drescher

Verhandlungen mit Kulturwissenschaften

Die Diversifizierung der wissenschaftlichen Disziplinen in den letzten 150
Jahren führt zu immer differenzierteren Fragestellungen und Methoden, die
einen interdisziplinären Austausch erschweren. „Verhandlungen" mit
Kulturwissenschaften müssen daher dort ansetzen, wo sie Problemlagen als
gemeinsame erkennen und gemeinsam bearbeiten können. Zunächst sind das
selbstverständlich die ganz grundsätzlichen Fragen nach dem Sinn der
Beschäftigung mit Kultur und Geschichte, die regelmäßig neu gestellt werden
müssen. Denn Kulturwissenschaften sind historische Wissenschaften, auch
die, die dies nicht im Titel führen — sie bearbeiten historische Themen, sie
historisieren Gegenstände, sie betreiben Wissenschaftsgeschichte. Die
Geschichtswissenschaft bietet hier kulturwissenschaftliches Leitwissen, weil sie
die zeitlichen Rahmungen für die Bedingungen und Abläufe zur Verfügung
stellt, in die kulturwissenschaftliche Fragestellungen und Analysen eingebettet

werden müssen. Längst haben sich die Kulturwissenschaften vom Status
der Hilfswissenschaften befreit und betreiben je eigene Wissensbereiche und
historische Fragestellungen. Die Diversifizierung der Disziplinen bewirkt
einerseits eine Auffächerung in inkommensurable Einzelwissenschaften, die
unter einander Verständnisschwierigkeiten haben, was die Musikwissenschaft
besonders betrifft, denn die Hürden an besonderen Vorkenntnissen verhindern
einen leichten Zugang - anders als vielleicht noch im 19. Jahrhundert gehören
Fähigkeiten wie Partiturlesen, gebildetes Hörvermögen, Beherrschung eines
Musikinstruments nicht mehr zur akademischen Allgemeinbildung. Andererseits

ermöglicht die Vervielfältigung aber auch, die spezialisierten Kenntnisse
anderer Wissenschaften zu nutzen, um wissenschaftliche Probleme, die nicht
im Zentrum der jeweils eigenen Disziplin stehen, zu bemerken und angehen
zu können. Im Idealfall können so Konzepte nicht nur durch die Disziplinen
„wandern"1, sondern auch „robuster", angepasster und abgestimmter als zuvor
wieder an ihren Ausgangspunkt zurückkehren.

Gewinnbringend scheint mir von dieser Ausgangslage her eine Verhandlung
über die Materialität der Kultur und noch schlüssiger über die Materialität
der Forschung zu sein. Ein Problem, das alle Kulturwissenschaften, nicht
nur die eigentlichen Sammlungsfächer haben: Selten verfügen sie über epis-
temologische Konzepte, mit denen der Materialität der Forschung und dem
Status von Dingen, mit und an denen Wissen gewonnen wird, nachgegangen
werden kann. Dennoch gehen sie nicht nur mit ihnen um, sondern vertrauen

1 Vgl. Mieke Bal, Travelling concepts in the humanities. A rough guide, Toronto 2002



236 Lioba Keller-Drescher

ihnen auch in einem gewissen Mass, was im Fall der historischen
Aufführungspraxis eine Praxis der Rekonstruktion und der aneignenden Benutzung
historischer Dinge (Musikinstrumente, Notenhandschriften etc.) zur Folge hat
wie in keiner anderen Kulturwissenschaft. Zur Verhandlung über die
Komplexität der Beziehungen von Material, Materialität und Forschung möchte
der folgende Beitrag aus der Sicht eines Sammlungsfachs mit einer gewissen
Ding-Kompetenz beitragen.

Anfänge

„Es fängt an im Dunkeln." So beschreibt Anselm Kiefer in seiner Rede anlässlich

der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels die
Anfangsszene der künstlerischen Praxis.2 Er erlebt diesen Beginn als ein Drängen
zum Handeln: ein zunächst undeutlicher Vorgang, ein dunkler Augenblick,
aus dem heraus sich etwas zeigt und zum Handeln kommt. In der Konfrontation

mit dem Material beginnt schließlich die Umsetzung. Kiefer begleitet
diesen Vorgang der Begegnung mit dem Material mit dem Satz: „Denn in der
Materie ist der Geist schon enthalten."3 Ein Satz, der fasziniert und im
Gedächtnis bleibt. Wissenschaftlerinnen dürfen so in der Regel nicht von ihrer
Praxis sprechen. Dennoch berühren diese philosophisch-poetischen Reflexionen

wissenschaftstheoretische Themen, die insbesondere nach dem practical
turn in der Epistemologie, der Lehre vom Wissen und den Wissenschaften, in
den Horizont der Aufmerksamkeit gerückt sind. Daher liegt es nahe, dass in
der letzten Zeit einige Vertreter der Wissenschaftsforschung ihr Augenmerk
wieder verstärkt auf die Ähnlichkeiten und Verbindungen künstlerischer und
wissenschaftlicher Produktion legen.4 Anselm Kiefer nimmt an diesem
Diskurs teil - schließlich argumentiert er auch philosophisch - dennoch ist seine
poetische Reflexion nicht hinreichend für eine wissenschaftlich analytische
Herangehensweise, was auch nicht intendiert war. Ihr Assoziations- und
Anregungspotenzial scheint mir aber sehr hoch zu sein, zumindest gilt das für
meine Themen. Einerseits, weil ich mich schon länger mit Forschungen zu
den Produktionsbedingungen (geistes-)wissenschaftlichen Wissens beschäftige
und mich solche Selbstbeschreibungen interessieren, andererseits, weil seine
metaphorische Sprache etwas einspielt, das sich bisher meist der wissenschaftlichen

Beschreibung entzieht. Gemeint ist damit nicht die Entstehung
wissenschaftlicher Tatsachen, Denkstile, Konstruktionen etc., die ja hinreichend
bearbeitet sind, sondern der Komplex der Einflussnahme des Materials auf die

2 Anselm Kiefer, „Dankesrede gehalten anlässlich der Verleihung des Friedenspreisrs des
Deutschen Buchhandels am 19. Oktober 2008", Börsenverein des Deutschen Buchhandels (Hg.),
Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2008. Anselm Kiefer. Frankfurt/Main 2008, 59-72.

3 Kiefer, „Dankesrede" (wie Anm. 2), 70.
4 Beispielhaft aus aktuellen Projekten die Tagung der Schweizerischen Gesellschaft für Semi-

otik: „Nachdenken über das Handwerk. Wie reflektieren die Wissenschaften und Künste ihr
eigenes Tun?" Vgl. http//www.hsozkult.geschichte.hu-berlin.de/termine/id=11141. [30.03.2009].
Ebenso vgl. Caroline Welsh, Stefan Willer (Hg.), Interesse für bedingtes Wissen. Wechselbeziehungen

zwischen den Wissenskulturen, München/Paderborn 2008.



Das Versprechen der Dinge 237

Forschung. Damit ist das eigentliche Thema dieses Textes angesprochen. Er
wird sich jenen komplexen Zusammenhängen widmen, in die die Dinge in
den historischen und gegenwartsbezogenen Kulturwissenschaften verwickelt
sind. Dazu wird im Folgenden das Konzept der materiellen Kulturanalyse
vorgestellt, das sich in meinem Fach (Empirische Kulturwissenschaft/Europäische

Ethnologie/Kulturanthropologie) aus den Traditionen der Volkskunde
entwickelt hat, um es weiterzuentwickeln im Hinblick auf die epistemische
Situiertheit von Dingen, also im Hinblick auf ihre Position, ihre Rolle, ihre
Eigenschaften und Funktionen im Prozess des Wissenschaffens. Von diesem
Aspekt erwarte ich mir einen Beitrag zur „Verhandlung mit Geschichte"
anderer Kulturwissenschaften (in Anlehnung an die Tagung, die den Anlass zu
diesem Beitrag gab) und zu einer kulturwissenschaftlichen Epistemologie.

„Dinge", das sei vorausgeschickt, meint die materielle Seite der Kultur:
alle dreidimensionalen nicht menschlichen, nicht lebendigen Gegenstände
können als Ding bezeichnet werden. Nicht miteinbezogen werden sollen die
erweiterten Gebrauchszusammenhänge von „Ding", die dem metaphorischen
Bereich zuzuordnen sind, während gedachte Dinge, wie sie in der Literatur
vorkommen oder in Aufzeichnungen vorhanden sind, durchaus dazuzuzählen
sind, da man sich ihre Materialität imaginieren kann.

Mit der in der Überschrift des Textes als „Versprechen der Dinge" assoziierten

aktivischen Rolle der Dinge im Forschungsprozess soll eine aus der
eigenen Forschung angeregte Erfahrung reflektiert und mit aktuellen Theorien
verbunden werden. Mit der Hervorhebung des „Versprechens" soll auf jene
Wirkungen verwiesen werden, die Anselm Kiefer als Geist charakterisiert,
der in der Materie schon enthalten sei. Ein, wie er betont, nicht-platonischer
Geist - so soll es auch hier aufgefasst werden. Die Frage, ob die Dinge uns
etwas versprechen oder nur wir uns etwas von ihnen, wird noch zu klären
sein. Jedenfalls verbindet sich mit ihnen ein Versprechen auf: Präsenz,
Unmittelbarkeit, Authentizität und Evidenz und daher auf Wissen, Erkenntnis,
Wahrheit und Gültigkeit — und als Wirkung zweiter Ordnung: Beachtung,
Anerkennung und Erfolg.

„Wörter um der Sachen willen"
Die Beschäftigung mit Dingen hat Konjunktur und zurzeit befindet sie sich
in einer Hochphase. Konjunkturen ermöglichen, den Blick immer wieder neu
auszurichten und neue Facetten eines Themas wahrzunehmen. Ein material
turn, der die materielle Seite der Kultur betont, war überfällig, nachdem in
den beinahe entmaterialisierten Kulturwissenschaften so lange nur von
Diskursen und Konstrukten die Rede war.

Die Volkskunde, heute Kulturanthropologie, Europäische Ethnologie oder
eben Empirische Kulturwissenschaft genannt, hat diesen material turn
eigentlich nicht nötig; wir beschäftigen uns ständig mit Dingen und ihren
Ansammlungen in privaten und öffentlichen Räumen, in Depots und Museen.

Selbstverständlich gibt es auch in meinem Fach Konjunkturen der
Aufmerksamkeit und der Beschäftigung mit Dingen (auch Sachen genannt), aber



238 Lioba Keller-Drescher

die Volkskunde war von Anfang an eine Ding-, Sach-, Realienwissenschaft.
Allerdings ist die Dingkultur fachgeschichtlich Teil eines Dualismus von
geistiger und materieller Kultur, bei dem die Dinge aber immer an zweiter
Stelle rangierten. Es ging in erster Linie um das, was Herder mit „Volksseele"
umschrieb und um die von ihr hervorgebrachte geistige Kultur und in zweiter
Linie um die materielle Seite der Kultur. Es war Jakob Grimm, der Mitte des
19. Jahrhunderts wiederholt darauf hinwies, dass man Worte um der Sachen
willen oder Sachen um der Worte willen treiben könne und er das erstere
bevorzuge.5 Er begründete damit nachhaltig eine Ausweitung der germanischen
Philologie auf die Kulturgeschichte.6 Die Grimms stehen daher nicht nur mit
ihren Sagen- und Märchensammlungen an der Wiege des Faches Volkskunde.
Dass Jacob Grimm mit dem Wort „Sachen" tatsächlich materielle Dinge als
Sachen gemeint habe, ist einer der Gründungsmythen der volkskundlichen
Beschäftigung mit den Realien. Vermutlich meinte er eher die Sachverhalte,
die Bedeutung und lebensweltliche Situierung der Wörter - die Signifikate,
wie sie die spätere Sprachtheorie begrifflich bestimmte.7

Auf Grimm beriefen sich ebenfalls die Philologen der Forschungsrichtung
„Wörter und Sachen" ab den 1890er Jahren.8 Sie versuchten Wortforschung
und Sachforschung zu verbinden, wobei auf ersterem der Hauptakzent lag.9
Hier entstanden vorwiegend Arbeiten zum bäuerlichen Gerät in Reliktgebieten

der Alpenregionen. Aufzuklären galt es den Forschern nämlich
Sprachgeschichtliches und Sachgeschichtliches, beides dachte man in abgelegenen
Bergregionen noch in größerer Ursprünglichkeit zu finden. Die Suche nach
dem Ursprünglichen dürfte ein gemeinsames Motiv der vom Historismus
geprägten Kulturwissenschaften des 19. Jahrhunderts sein.

5 Vgl. Jacob Grimm, „Rede auf Lachmann, 1851", in: Ulrich Wyss (Hg.), Jacob Grimm: Selbst¬

biographie. Ausgewählte Schriften, Reden und Abhandlungen, München 1984, 78-92.
6 Nachweislich hat Grimm diese Aussage in verwandter Form schon 1848 in der Vorrede zu

seiner Geschichte der deutschen Sprache verwendet (S. XI) und später noch variiert, sie wird
seither in Varianten zitiert.

7 Jacob Grimms Äußerungen dazu sind nicht eindeutig. Vgl. Wolfgang Jacobeit, Bäuerliche
Arbeit und Wirtschaft. Ein Beitrag zur Wissenschaftsgeschichte der deutschen Volkskunde,
Berlin 1965, 22-32.

8 Vgl. Fritz Lochner von Hüttenbach, „Die Grazer Schule - Meringer und Schuchardt", in:
Klaus Beitl (Hg.), Wörter und Sachen. Österreichische und deutsche Beiträge zur Ethnographie

und Dialektologie Frankreichs. Ein französisch-deutsch-österreichisches Projekt, Wien
1982, 61-84.

9 Dazu wurden durchaus Kontroversen geführt. Der Schweizer Volkskundler Hoffmann-Krayer
argumentierte daher: „In der Geschichte eines einzelnen Wortes steckt oft ein reicherer
Schatz für die Volkskunde als in großen Haufen von Gefäßen und Geräten." Zitiert nach
Danièle Lenzin, „Folklore vivat, crescat, floreat!" Übet die Anfänge der wissenschaftlichen
Volkskunde in der Schweiz um 1900, Zürich 1995, 155.



Das Versprechen der Dinge 239

„Retten und Sammeln"

Wie in der Provinzialarchäologie, der Ur- und Frühgeschichte und Denkmalpflege

widmeten sich volkskundlich Interessierte, noch bevor die Volkskunde
zu einem universitären Fach wurde, der Auffindung von Reststücken der
Vergangenheit. Im Fall der Volkskunde sind dies in der Hauptsache Dinge

der bäuerlich-dörflichen Vergangenheit. „Retten und Sammeln" sind die
Grundprinzipien dieser Bewegung. Es waren die Ideen der kulturgeschichtlich

erweiterten Germanistik, wie wir sie heute noch im Namen des
Germanischen Nationalmuseums finden, gedacht als ein breiter Zugriff auf die
Vergangenheit, auf die Reste der germanischen Kultur, als ein nationalkulturelles

Unternehmen ohne kleinstaatliche Grenzen, die sich hier auf breite
Felder ausdehnten.

Es wurden (historische) Vereine gegründet, Sammlungen angelegt und
Museen eingerichtet. Eines der ersten großen war das von Rudolf Virchow 1889
mitgegründete „Museum für deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des

Hausgewerbes zu Berlin"; aber auch die großen Landesmuseen mit ihren eth-
nografischen Abteilungen, wie das in Zürich 1897 eröffnete, verdanken sich
dieser Gründungswelle. Neben der philologisch angeleiteten Sachforschung
entwickelte sich also eine museal inspirierte Aufmerksamkeit für die Dinge.
Hier ging es nicht mehr nur um das Erfassen des Vorhandenen, sondern um
das Zeigen der Dinge und vermittels des Zeigegestus dieser hochkulturellen
Institution um eine ästhetische Aufwertung der Dinge - denn was museal
geworden ist, wird dem profanen Alltag enthoben und auratisiert. In der Person
des ersten Universitätsprofessors für Volkskunde, Otto Lauffer (1874-1949),
kamen diese Traditionen zusammen. Als er 1919 in Hamburg die erste
Volkskundeprofessur erhielt, hatte er bereits nach einem philologischen Studium als
Ausstellungsrezensent und Museumsdirektor berufliche Erfahrungen machen
können.

Die Volkskunde war mit ihrer dritten Forschungslinie, der Ethnografie,
ebenfalls auf der Spur des Ursprünglichen im sogenannten Volksleben und
auch dort wurde zur Erforschung des Alltags der Sachkultur Aufmerksamkeit

geschenkt. Allen gemein ist, dass die Hinwendung zum Alltagsleben
unterbürgerlicher, vorwiegend ländlich-bäuerlicher Bevölkerungsschichten
eine Kompensation des im späten 19. Jahrhundert sich verstärkenden
Modernisierungsdrucks ist. Lebenswelten waren einem immer schnelleren Wandel
unterworfen, Arbeitsbedingungen veränderten sich mit der Fabrikarbeit radikal,
die Warenwelt wurde durch die Ablösung traditioneller Herstellungsweisen
immens vergrößert und beschleunigt. Politische Neuordnungen durchziehen
das lange 19. Jahrhundert, der Auf- und drohende Abstieg gesellschaftlicher
Gruppen lassen eine Modernisierungsfurcht entstehen, die die Sehnsucht nach
der Ordnung vergangener Zeiten aufkommen lässt.

In der Volkskultur und deren Objektivationen sah man, wie die zeitgenössische

Ethnologie in den außereuropäischen Kulturen, frühere Kulturstufen
der eigenen Gesellschaft bewahrt, deren Wert als einerseits Zeugen der
Vergangenheit und andererseits Formenreservoire einer zukünftigen, ästhetisch



240 Lioba Keller-Drescher

erneuerten Waren- und Sozialwelt man habhaft werden wollte.10 Die
sogenannte „Volkskunst" als Konstruktion aus dieser Gemengelage entstand auf
diese Weise." „Volkslied", „Volkserzählung", „Volkstracht" und „Volksbrauch"
gehören ebenfalls in diese Reihe der erfundenen Traditionen. Ergänzend muss
dazu gesagt werden, dass die Kompensation nicht nur Nostalgie war, sondern
auch darauf zielte, aktuelle Probleme mit dem Repertoire der Vergangenheit
zukünftig lösen zu können: Gerade die Produktion von Sachgütern in den
Formen der Volkskunst steht dafür.

Von der Ding- zur Kulturbedeutsamkeit

Methodisch sind die Vorgehensweisen zwar stets auf der Höhe der Zeit - man
nutzte jedes neue Aufnahme- und Verzeichnismedium, das gerade aufkam12;
in der Theoriebildung sind sie aber eher wenig entwickelt bzw. allenfalls den

Vorstellungen der Romantik anhängend, die eine Verzauberung der Dinge
und damit ein Eigenleben derselben zumindest poetisch für möglich hält.
Auch wenn sie das — als andere Seite der Aufklärung und Wissenschaft —
wahlweise der Vergangenheit und der ländlich-bäuerlichen Welt zuordnet.
Unschwer kann man darin Formen von Verschiebungen gesellschaftlicher
Problemsituationen erkennen: Die Ordnung der Dinge repräsentiert hier die
Ordnung der Gesellschaft, aber nicht unbedingt die der vergangenen Gegenwart

und der anderen Gesellschaft, in der sie situiert sein sollten, sondern
die der eigenen Gegenwart.13

Nennenswert sind die Beiträge der Volkskundler Otto Lauffer und Karl
Sigismund Kramer (1916-1998) im Hinblick auf die Bestimmung der Eigenschaften
von Dingen. Von Lauffer stammen Überlegungen zur (Mit-)Wirkung von Dingen

bei ihrer Entschlüsselung und zu ihrem Quellenwert in der historischen
Forschung. Er spitzt seine Aussage über die Qualitäten der Dinge dahingegen
zu, dass sie im Gegensatz zu schriftlichen Überlieferungen nicht lesbar und
damit vernehmbar sind, denn: „Sie zeigen nur. Im übrigen sind sie stumm."14
Von Kramer stammt der Begriff der „Dingbedeutsamkeit", der schon auf ein
mehrdimensionales Bedeutungsmodell der Dinge verweist. Er löste damit seinen
eigenen, sehr umstrittenen spätromantischen Begriff der „Dingbeseelung" ab,

der uns heute doch sehr animistisch erscheint, auch wenn er es selbst nicht so

10 Vgl. Gudrun König, „Auf dem Rücken der Dinge. Materielle Kultur und Kulturwissenschaft",
in: Kaspar Maase, Bernd Jürgen Warneken, Unterwelten der Kultur. Themen und Theorien
der volkskundlichen Kulturwissenschaft, Köln/Weimar/Wien 2003, 95-118.

11 König, „Auf dem Rücken der Dinge" (wie Anm. 10), 105f. Siehe auch jüngst Franziska Schürch,
Landschaft, Senn und Kuh. Die Entdeckung der Appenzeller Volkskunst, Münster 2008.

12 Martin Roth, „Volkskunde der 1920er und 1930er Jahre. Ideologiegeschichtliche Implikationen",

in: Beitl (Hg.), Wörter und Sachen (wie Anm. 8), 45-47, hier 47.
13 Vgl. Lioba Keller-Drescher, „Die Fragen der Gegenwart und das Material der Vergangenheit.

Zur (Re-) Konstruktion von Wissensordnungen", in: Andreas Hartmann, Silke Meyer, Ruth
E. Mohrmann (Hg.), Historizität. Vom Umgang mit Geschichte, Münster 2007, 57-68.

14 Gudrun König, „Dinge zeigen", in: Dies. (Hg.), Alltagsdinge. Erkundungen der materiellen
Kultur, Tübingen 2002, 6-28, hier S.16.



Das Versprechen der Dinge 241

sah. Gemeint war, zeitgenössisch undeutlich formuliert, der Gehalt an „geistiger
Kultur", der in den Dingen eingelagert ist. Beides waren zeittypische Versuche,
überhaupt einen theoretischen Standort in der Sachkulturforschung zu finden
und die Sachen gegen andere Bedeutungsträger abzugrenzen und aufzuwerten.
Denn immer noch galt die alte Hierarchie der Beschäftigungsfelder „Wort,
Bild, Sache" und immer noch stand die Erkundung der „geistigen Kultur" an
der Spitze des Erkenntnisinteresses. Flankiert wurden die volkskundlichen
Positionen zur Zeit Lauffers von einer Aufmerksamkeit für die Dinge, wie
sie in der Phänomenologie und in den Gesellschaftstheorien stattfand — man
denke an Husserl, Simmel, Sombart, Cassirer und Benjamin.

In der NS-Zeit war die Volkskunde fast ganz dem völkisch-rassistischen
Paradigma verschrieben und betrieb historische Forschung unter der Prämisse
der Herstellung einer Kontinuität germanisch-heidnischen Erbes und einer in
diesem Sinne aufgeladenen Symbolkunde. Das Auffinden und Sammeln
historischer Artefakte war nur in diesen Deutungshorizonten durchführbar und
wurde durch die Rekonstruktion und Produktion von modellhaften Dingen
begleitet, wie das Beispiel des Tübinger „Instituts für Deutsche Volkskunde"
in der NS-Zeit zeigt.15

Erst in der Nachkriegszeit konnte sich die sogenannte historisch-kritische
Methode etablieren, die sich einer akribischen archivgestützten Quellenarbeit
verschrieb und die Dinge als Sachquellen der Vergangenheit betrachtete, der
man entsprechende Sorgfalt entgegenzubringen habe. Die Neuorientierung der
Volkskunde im Laufe der späten 1960er und 1970er Jahre brachte neue Ansätze
hervor: die Mensch-Ding-Beziehung rückte unter dem Schlagwort "Umgang
mit Sachen"16 wieder in den Mittelpunkt. Dinge wurden als Agenten von
Sozialbeziehungen, als Träger von Modernisierungen, als Teil von Biografien
gesehen. „Aneignung" und „Umgang" als Schlagworte sollten die aktivische
Rolle der Nutzer und Besitzer zeigen und weniger die Eigenschaften der Dinge.
Nutzungspraktiken, Erwerbssituationen, Bedeutungsträger, Kontextualisierung
sind in der Folge die Schlagworte der 80er Jahre.

Seit den Neunzigern ist in meinem Fach eine verstärkte Hinwendung zu
den Museumsdingen bemerkbar und mit ihnen eine Diskussion, die nach dem
Zeichencharakter fragt und der Wirkung von Dingen im Raum des Museums
und nach ihrem Wirkungsgrund und daher die Dinge wieder als Komplex aus
Material, Form und Bedeutung ernst nimmt.17 Wichtige Impulse dazu kamen
aus der Semiotik, die Modelle bot, um die verschiedenen Ebenen der Dinge
wissenschaftlich zu analysieren und in ein gültiges interdisziplinäres Schema

15 Vgl. Maria Kechaja, Sarah Kleinmann, Christian Kretschi, „Original, Kopie, Modell:
Sammeln am ,Institut für deutsche Volkskunde'", in: Gudrun König (Hg.), Anschauungsmaterial.
Fachgeschichte als Sachgeschichte, Tübingen 2007, 79-90.

16 Das war der Titel eines richtungsweisenden Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde

(1981) und der daraus resultierenden Publikation: Konrad Köstlin, Hermann Bausinger
(Hg.), Umgang mit Sachen. Zur Kulturgeschichte des Dinggebrauchs, Regensburg 1983.

17 Vgl. Gottfried Korff, „Notizen zur Dingbedeutsamkeit", in: 13 Dinge. Form, Funktion,
Bedeutung, Stuttgart 1992, 8-17.



242 Lioba Keller-Drescher

zu bringen. Wichtige Stichwort sind hier die „Semiophoren" (Zeichen- oder
Bedeutungsbehälter) von Krzysztof Pomian,18 aber auch die Weiterentwicklung

von Kramers Dingbedeutsamkeit hin zu einer Kulturbedeutsamkeit der
Dinge.19 Dieses Nachdenken erstreckte sich schließlich auch wieder auf die
Alltagsdinge und floss in einige größere Forschungsarbeiten ein.20

Etwa zu dieser Zeit entstanden Studien in der Wissenschaftsforschung, die
erstmals nach der Rolle der Dinge im Wissenschaftsprozess fragen und eine
deutliche Korrektur der Wissenschaftstheorie einfordern. Bruno Latour ist hier
an erster Stelle zu nennen, aber auch Mieke Bai und Hans-Jörg Rheinberger.
Alle drei haben in ihren Schriften mit je unterschiedlichen Akzenten
herausgearbeitet, warum Dingen im Forschungsprozess mehr Beachtung geschenkt
werden muss.

Materielle Kulturanalyse und epistemische Dinge

Aus der Wissenschaftsgeschichte wurden bisher argumentativ jene Stränge
ausgeführt, die die gegenwärtige Situation begründen und die Weiterentwicklung

von Konzepten ermöglichen. Selbstverständlich ist jede Erzählung vom
Anfang ein Konstrukt, das sich mehr vom Endpunkt als vom Anfang her
bestimmt, aber es ist sinnvoll, die fachliche Positionierung der Beschäftigung
mit Dingen so darzulegen, dass sie zur aktuellen Diskussion passt, damit
bestimmte Positionen wieder aufgenommen und weitergeführt werden können.
Die fachgeschichtlichen Akzentuierungen sind angelehnt an Autoren, deren
Expertise hier einfließt. Neu wird im Folgenden dagegen der Versuch einer
Verknüpfung von material und practical turn der Wissenschaftsforschung mit
dem Konzept der materiellen Kulturanalyse sein.

Materielle Kulturanalyse oder Analyse materieller Kultur, wie das Konzept
der Kulturwissenschaftlerin Gudrun König genannt wird, bringt verschiedene
Ansätze zusammen und moduliert sie. Hier werden Konzepte der material
culture studies, die seit den 1980er Jahren im angelsächsischen Raum etabliert

sind und ihren Schwerpunkt in der Mensch-Ding-Beziehung, besonders
aber in der Konsumgeschichte haben, mit denen aus der Volkskunde
verbunden. Kramers "Dingbedeutsamkeit" wird hier weiterentwickelt zu einer
„Kulturbedeutsamkeit" der Dinge, die die Aufspaltung in die verschiedenen
Perspektiven der Mensch-Ding-Beziehung, der Materialität und der Wirkung
von Dingen in verschiedenen Kontexten aufnehmen und gleichzeitig in einem
gemeinsamen Analysemodell aufheben. Materielle Kulturanalyse soll unter
Anerkennung der Multiperspektivität auf und Polyvalenz von Dingen in der

18 Vgl. Krzysztof Pomian, Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln, Berlin 1988, 50f.
19 Vgl. Gottfried Korff, „Ein paar Bemerkungen zur Dingbedeutsamkeit", In: Silke Göttsch u.a.

(Hg.), Kieler Blätter zur Volkskunde 32 (2000), 21-33 und Gudrun König, „Stacheldraht: Die
Analyse materieller Kultur und das Prinzip der Dingbedeutsamkeit", in: Österreichische
Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 15. Jg, Heft 4, 2004, 50-72.

20 Beispielhaft dafür: Andrea Hauser, Dinge des Alltags. Studien zur historischen Sachkultur
eines schwäbischen Dorfes, Tübingen 1994.



Das Versprechen der Dinge 243

Kultur den Dingen eine eigene Aussagequalität zugestehen und in der
Forschung mit ihnen zu Aussagen kommen, die ohne die Orientierung an ihnen
nicht möglich wäre.21 Gedacht ist also an ein mehrdimensionales Modell von
Kulturanalyse, das die Kultur - verstanden als Summe der Bezüge der Menschen
zu ihrer Lebenswelt - mithilfe der Dinge und die Dinge mithilfe der Kultur
deuten will. Besonderes Augenmerk wird dabei der Fortentwicklung von Otto
Lauffers Aussage zu den deiktischen Fähigkeiten der Dinge geschenkt. Das
Zeigen als spezifischer Modus der Dinge soll damit ernst genommen werden,
statt wie bisher den zweiten Teil von Lauffers Aussage, dass sie darüber hinaus

stumm seien, dahin gehend misszuverstehen, dass sie nur in Kontexten
analysierbar seien.

Materielle Kulturanalyse muss sich also den Besonderheiten der Dinge als
nichtsprechende, sondern zeigende (hier wäre im Rahmen der Musikwissenschaft

zu ergänzen: auch als klingende) widmen, also nicht nur dem
Gegenstand als solchem, sondern ebenfalls der Spezifik und den Bedingungen
seiner Analyse zuwenden. Materielle Kulturanalyse kann nicht nur auf die
Bedeutungen von Dingen in der Kultur und auf die Bedeutung der Kultur für
die Dinge, sondern sollte meiner Meinung nach auch auf die Analyse von
Dingen im Forschungsprozess angewandt werden, da sie nicht auf bestimmte
Dinggruppen eingeschränkt ist.

Anwesenheit und Wahrnehmung des Materiellen

Dinge präsentieren im Modus des Zeigens sich selbst und die durch sie
verkörperten Wissensordnungen. Die Anforderung an uns Wissenschaftlerinnen
und Wissenschaftler besteht nun darin, dieses eingelagerte Wissen und die
Eigenheiten des Materials in angemessener Weise zu berücksichtigen, um es

zu verstehen und in seiner Kulturbedeutsamkeit analysieren zu können. Denn
weil Dinge zeigen und nicht sprechen, liegen ihre Informationen nicht in einer
narrativ-linearen Anordnung wie bei Text und Schrift vor, sondern wie bei
Bildern simultan, gleichzeitig. Dinge sind nicht einfach in einer vorgegebenen
Leseordnung von links nach rechts, von oben nach unten, von vorne nach hinten

zu erfassen. Im Zeigen erzeugen sie eine Wirkung, die sich einer linearen
Hermeneutik entzieht und gleichzeitig einen sinnlichen Eindruck erwirkt.

Was sind die Konsequenzen, insbesondere im wissenschaftlichen Umgang
mit Dingen? Um das zu verstehen, ist es notwendig darüber nachzudenken,
was das Wesen der Dinge, das So-sein der Dinge ist. Das ist der Punkt, den
die „anwendenden" Wissenschaften normalerweise nicht angehen. Wenn man

21 „Im engeren Sinn als Erforschung der materiellen Kultur sind jene Ansätze zu bezeichnen,
die den Dingen eine eigene Aussagequalität zugestehen: Analysen, die aus der Struktur der

Dinge oder ihrer bildlichen wie textlichen Repräsentationen Aussagen ableiten, die ohne diesen

spezifischen dingorientierten Blick nicht zu gewinnen wären." König, „Auf dem Rücken
der Dinge" (wie Anm. 10), 118.



244 Lioba Keller-Drescher

sich im allgemeinen damit begnügt, dass Dinge die Summe ihrer Geschichte,
ihres Gewordenseins sind, dann erklärt man sie letztlich für tot und kann
folglich mit ihnen machen, was man will. Das entspricht vielleicht unserem
menschlichen und wissenschaftlichen Herrschaftsanspruch über die Dinge, aber
unsere Erfahrungen widersprechen dem: Dinge nehmen auf uns Einfluss und
genau darüber muss man sich gewiss werden. Hier soll es hauptsächlich um
die Einflussnahme von Dingen auf den Prozess des Wissenschaffens gehen.

Da es keine aktuelle umfassende Theorie der Dinge gibt, sieht man
einmal von Hartmut Böhmes Versuch über „Fetischismus und Kultur"22 ab, und
für die wissenschaftlichen Dinge nur aus der Naturwissenschaft entwickelte
oder im Rahmen der Museumsfragen thematisierte, müssen hier notwendig
eingeschränkte Perspektiven eingenommen werden und können nur Annäherungen

unternommen werden. Deshalb wird an dieser Stelle die Dingtheorie
der wissenschaftlichen Dinge auf den Teil reduziert, der ohne eine Ontologie
nachvollziehbar ist. Hier nehme ich die phänomenologische Philosophie bzw.
ihre aktuellen Weiterentwicklungen zuhilfe.23 Demnach sind Dinge nicht
ein Was, eine abgeschlossene deutlich erkennbare Entität, sondern ein Dass,
ein Gegebenes, ein Sichzeigendes, das schon da ist und auf dessen Existenz
wir re-agieren, antworten, wenn es sich uns zeigt oder gibt. Sie sind uns nur
in ihrem Dass erkenntlich, das heißt, es ist nicht auszuschließen, dass sie
mehr sind, als sie zeigen und wir wahrnehmen, was wir ganz unplatonisch
als Grenze der Erkenntnis auffassen müssen. Dieser Präsenzeffekt, der aus
ihrem sinnlich wahrgenommenen Vorhandensein, ihrer raumeinnehmenden
Materialität, ihrer unsere Sinne berührenden Eindrücklichkeit und ihrer nicht
gänzlichen Erfassbarkeit resultiert, ist kürzlich von Hans Ulrich Gumbrecht
wieder prominent in die Diskussion eingebracht worden.24 Seine Tendenz zu
einem partiellen Abschied vom hermeneutischen Anspruch der
Geisteswissenschaften teile ich nicht. Der Neuigkeitswert der Gumbrecht'schen
Überlegungen relativiert sich, wenn man das bisher schon von philosophischer
Phänomenologie und Aisthetik, der philosophischen Wahrnehmungslehre,
Geleistete mit in Betracht zieht. Es kommt ihm aber der Verdienst zu, dem
Präsentischen wieder zur effektvollen Präsenz im Diskurs verholfen zu haben.
Vor ihm hatte zum Beispiel der Philosoph Dieter Mersch in seinen Arbeiten zur
präsentischen Ästhetik auf den Modus der Anwesenheit und auf die Wahrnehmung

als ein Ereignis von Anwesenheit und Respons hingewiesen und damit
den performativen Charakter der Wahrnehmung des Materials (bei ihm ist es
auf Kunstwerke bezogen) betont.25 Werks- und Rezeptionsästhetik können so

22 Hartmut Böhme, Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne, Reinbek bei
Hamburg 2006.

23 Zu nennen sind hier insbesondere Gernot Böhme und Dieter Mersch.
24 Hans Ulrich Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz, Frankfurt/

Main 2004. Diesen Hinweis verdanke ich Regula Rapp (Basel).
25 Dieter Mersch, Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einerÄsthetik des Performativen,

Frankfurt/Main 2002; Ders., Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 2002.



Das Versprechen der Dinge 245

in einer „Ereignisästhetik" zusammengefügt werden. Etwas erscheint, betritt
den Raum, macht Geräusche, erzeugt eine Atmosphäre - ich fühle, sehe, höre
und richte mich wahrnehmend auf dieses Etwas aus. Das, was daraus entsteht,
das Ereignis, wird von beiden erzeugt. Der Effekt entsteht im Zwischenraum
zwischen beiden. Man kann daraus ein Model für die performative Wahrnehmung

und Wirkung von Kunst genauso ableiten wie für das Verhältnis von
Mensch und Ding überhaupt und für die Verhältnisse in der Forschung mit
(Wissens-)Dingen.

Zum epistemischen Status dei Dinge

In der Wissenschaft verschärfen sich aber die Verhältnisse, weil mit einem
Zwischenraum schwer umzugehen ist und eine Affiziertheit vom Gegenstand
nach klassischer Auffassung eigentlich nicht zulässig ist. Langsam hat sich
hier in der Wissenschaftstheorie aber ein neuer Standpunkt durchgesetzt.
Es ist besonders das Verdienst von Bruno Latour, hier ein wenig Licht in die
dunklen Zwischenräume gebracht zu haben, die es nach der bis dahin gültigen
Vorstellung eigentlich nicht geben durfte - sie wurden vom denkenden Geist
und vom entdeckenden Forscher übersprungen.26 Latour beschreibt Forschung
dagegen als eine Kette von Transformationen, die jeweils den vorigen Befund
zum Ausgang einer nächsten Abstraktion machen, die dann wieder zum
Material der nächsten Form wird. In dieser Verkettung, oder dreidimensional
gedacht, in diesem Netzwerk, befinden sich auch die Dinge, teils als Teilnehmer

der Forschung, teils als Voraussetzung oder Ergebnis. Er beschreibt die
Dinge als immer schon mit den Menschen vermischte Wesen. Weil sich in
ihnen menschliche Arbeit manifestiert, menschliche Vorstellungen artikuliert
werden und die Dinge auf die Menschen zurückwirken. Die Dinge werden
damit zu Akteuren in der Forschung.

Auch beim Wissenschaftsforscher Hans-Jörg Rheinberger bekommt das Ding
in der Wissenschaft einen neuen Status als epistemisches Ding.27 Rheinbergers

aus der Wissenschaftsgeschichte der Biochemie gewonnenen Einsichten
stellen uns bestimmte Gruppen von Dingen als quasi nichtinstrumentelle
Teile von Forschung vor. Epistemische oder Wissensdinge sind die Teile von
Experimentalsystemen an denen, mit denen sich Wissen gewinnen lässt. Sie

verändern sich im Laufe des Forschungsprozesses, sie sind zunächst unscharf
und werden im Zusammenspiel von Versuchsanordnung, Wissenschaftlern,
technischen Objekten und anderen Bedingungen herausgearbeitet. Was nicht
heißt, dass sie vorher so schon da waren. Sie sind Teil und Ergebnis von
Forschung, nicht ihre Voraussetzung. Rheinberger resümiert es so: „Im
epistemischen Ding steckt unaufhebbar das Moment der Überraschung wie das der
langen Weile, der Geduld. Seine Widerständigkeit fordert uns eher herein als

26 Bruno Latour, Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wissenschaft,
Frankfurt/Main 2000.

27 Hans Jörg Rheinberger, Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der
Proteinsynthese im Reagenzglas, Frankfurt/Main 2006.



246 Lioba Keller-Drescher

heraus. Wir bezwingen es nicht, es überrascht uns, es braucht seine Zeit, es

kann uns auch vom Weg abbringen oder auf andere Wege führen."28
Bei aller Anstrengung, sich in Modelle aus der Wissenschaftsforschung der

Naturwissenschaften hineinzudenken und auch noch einen Gewinn für die
geisteswissenschaftlichen Problemlagen herauszuziehen, ist Rheinbergers
Reflexion eine sehr hilfreiche Beschreibung, die man so übertragen kann: Dinge
verändern sich im Verlauf einer Forschung, sie sind am Ende nicht das, was
sie am Anfang waren, sie tragen zur Gewinnung von Wissen bei, wenn man
ihnen den Akteursstatus einräumt, sich auf ihre Eigenheiten einlässt und
sich von ihnen vom eigentlich gedachten Weg abbringen lassen kann. Sie zu
artikulieren, ist die Aufgabe des forschenden Subjekts, statt sie zum Verstummen

zu bringen, indem sie nur illustrativ, beleghaft eingesetzt werden und
ihnen kein eigener Erkenntnisanteil zugestanden wird, weil sie auf
Vorannahmen reduziert werden und ihr Überschuss an Bedeutung nicht zugelassen
wird. Die Kulturwissenschaftlerin Mieke Bai merkt in ihren Anleitungen zur
Kulturanalyse dazu an: „Es liegt auf der Hand, dass Objekte nicht sprechen
können, doch sie können im Hinblick auf ihre Komplexität und ihre nicht
zu lüftenden Geheimnisse mit genügend Respekt behandelt werden, damit
sie die Möglichkeit erhalten, die Stoßkraft einer Interpretation zu bremsen,
abzulenken und zu komplizieren."29

Dadurch, dass epistemische Dinge eine Verlaufsform haben, ist ihnen eine
Geschichtlichkeit inhärent. Eine Geschichtlichkeit, die sich auf den Verlauf
der Forschung bezieht, der hier als performativ, als Ereignis zwischen Ding
und Forscherin ja schon gekennzeichnet wurde. Auf den Bereich der Forschung
mit historischen Gegenständen angewendet, ergibt sich daraus eine doppelte
Geschichtlichkeit. Die historischen Dinge, in meinem Fall zum Beispiel
historische Kleidung, Stoffmustersammlungen, Archivalien, Bilder, verändern sich
im Laufe der Forschung einerseits, sie sind am Ende anders als sie am Anfang
waren, mit ihnen konnte Wissen generiert werden, das vorher nicht vorhanden
war. Sie sind aber auch der Veränderung unterworfen, die sich daraus ergibt,
dass sich nach ihrer eigentlichen Zeit, ihrer ursprünglichen historischen Si-

tuiertheit, Entwicklungen stattfanden, die sie im Nachhinein verändern.30
Dies ist eine paradoxe Geschichtlichkeit, die sich der herkömmlichen Ansicht
über einen linearen Verlauf von Geschichte widersetzt. Mieke Bai nennt das

prepousterous (widersinnige Geschichte)31, Rheinberger mit Bezug auf Georg
Kubler, T. S. Eliott und Derrida nennt es rekurrierende Epistemologie oder
Historialität.32

28 Ders., „Objekt und Repräsentation", in: Bettina Heinzt, Jörg Huber (Hg.), Mit den Augen denken.

Strategien der Sichtbarmachung in wissenschaftlichen und virtuellen Welten, Zürich
2001, 55-61, hier 61.

29 Mieke Bai, Kulturanalyse, Frankfurt/Main 2002, 18.
30 Beispiele und nähere Ausführungen dazu in: Keller-Drescher, „Die Fragen der Gegenwart"

(wie Anm. 13).
31 Bai, Kulturanalyse (wie Anm.29), 224-262.
32 Rheinberger, Experimentalsysteme (wie Anm. 26), 222-229.



Das Versprechen der Dinge 247

Die Geschichte verändert sich also nicht nur, indem sie sich linear nach vorne
auf der Zeitachse entwickelt, sondern auch das, was vorher war, verändert sich
durch das Nachfolgende. Was sind die Konsequenzen? Die Bedeutsamkeit eines
Dings erläutert sich nicht allein durch die Erforschung einer ursprünglichen
Intention, aus der heraus ein Ding entstanden ist33 - diese Klärung kann nur ein
erster Schritt sein, um es zu verstehen. Die Rekontextualisierung, der Versuch
der Wiedereinbettung in das historische Umfeld kann zu einer weiteren Klärung
beitragen; die anhaltende Bedeutsamkeit dieses Dings zu untersuchen, ist der
abschließende und nicht zu vernachlässigende Schritt: Warum hat etwas noch
Relevanz, warum geht von ihm ein Versprechen aus, warum ist es in einem
Untersuchungsfeld von Bedeutung? Diese Relevanz und anhaltende oder wieder
einsetzende kulturelle Bedeutung eines Dings oder von Dingensemblen muss
folglich immer mitbeachtet werden. Historische Dinge in der Forschung sind
daher immer epistemische Dinge. Denn am Ende ist nichts mehr so wie es

am Ausgangspunkt des Forschungsprozesses war. Es muss Teil eines reflexiven
Wissenschaftsverständnisses sein, die jeweiligen Anteile von Gegenwartsgebundenheit

der jeweiligen Akteure einer Forschung mitzubedenken, eben den
der Dinge, den der Forscher/in und den der Fragestellung.

Besondere Aufmerksamkeit muss der je spezifischen Materialität der Dinge
gewidmet werden, zumal auf die Frage hin, wie sich deren Wirkung und Bewertung

verändert. Dem Material als solchem, also seiner Stofflichkeit und seiner
Form, kommt schließlich für den Effekt des Präsentischen große Bedeutung zu.
In Material und Form sind die Botschaften der Vergangenheit als Form der Zeit
repräsentiert. In ihnen bringen sich die Machtverhältnisse, in denen die Dinge
einmal situiert waren, vielleicht am deutlichsten zum Ausdruck. Sie lenken
die Aufmerksamkeit immer noch wirkungsvoll. Denn die machtvolleren Dinge
bestimmen durch ihre größere Chance zum Erhalt, ihre gewichtige Position im
Diskurs und ihre hohe Anmutungsqualität das Wissen über die Vergangenheit
mit und verlängern so deren Machtverhältnisse. Das reicht soweit, dass sie auch
das Ansehen der Wissenschaften und Wissenschaftler mitbestimmen, die sich
mit ihnen befassen. Sie verwandeln sich in symbolisches Kapital der jeweiligen
Wissenschaften. Das zeigt sich in den Hierarchien der Museumsabteilungen
wie in denen der universitären Fachbereiche.

Die Dinge sind in solche komplexen Zusammenhänge verwickelt, obwohl
sie durch ihr So-Sein, ihre Präsenz, ihre Gegenwärtigkeit vermitteln, dass sie
in hohem Masse evident seien. Genau darauf gründen die eingangs genannten

Versprechen der Dinge. Und auf diesem Grund entsteht ihre wirkende
Eigenschaft, Verstehen, Wissen und Erkenntnis unmittelbar zu ermöglichen.
Eine Wirkung, die auf der anderen Seite von der Hoffnung des forschenden
Subjekts auf spannende Funde, anstrengungslose Erkenntnis und große
Anerkennung mit erzeugt wird. Sie sind im Prozess der Episteme untrennbar
miteinander verbunden. Insofern ist in der Materie der Geist in mehrfacher
Hinsicht enthalten.

33 In diesem Sinne auch Bai, Kulturanalyse (wie Anm.29), 18f. und Kap.10, 295-334.




	[Verhandlungen mit der (Musik-)Geschichte]
	"Musicus und Cantor" - Kontinuität und Wandel eines Topos durch (mehr als) ein Jahrtausend
	"Schöne Italienische Musicalische Kunststücke uf Teutzschem Boden" - über das Komponieren nach dem Dreissigjährigen Krieg
	Inszenierte Geschichte - Joseph Haydns und Carlo Francesco Badinis L'anima del filosofo als Gattungspoetik
	Erbebildung und Geschichtsrezeption in den historischen Konzerten und Erinnerungsaufführungen des 19. Jahrhunderts : Überlegungen zur Typologie, Repertoirewahl und Ausstrahlung vergangenheitsbezogener Programmformate
	Alt(und)ehrwürdig? Historisches, traditionelles und konservatives am Leipziger Konservatorium im 19. Jahrhundert
	"Lupe und Ohr" : die am Strassburger Institut von 1872 bis 1905 von Gustav Jacobsthal etablierte Wissenschaftskultur und ihre verborgene Vorläuferrolle für historisierende Aufführungen älterer Musik
	"Tout le monde connaît la Schola" - eine Spurensuche zur Vorgeschichte der Schola Cantorum Basiliensis
	Erinnerungen an Ina Lohr
	Zur Idee und Praxis der historischen Satzlehre an der Schola Cantorum Basiliensis
	"Ja, das war eigentlich der Hauptinhalt von meinem Leben..." - die Institutsgeschichte der Schola Cantorum Basiliensis im Spiegel der Erinnerungen ehemaliger Lehrkräfte
	Die Schola Cantorum Basiliensis in den 70er Jahren - ein Jahrzehnt der Neuorientierung
	Gothic und HIP - Sinn und Präsenz in populären und in historisch informierten Realisierungen des "Palästinalieds"
	Das Versprechen der Dinge - Aspekte einer kulturwissenschaftlichen Epistemologie


