
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 31 (2007)

Artikel: Wege zur Annäherung an den Bedeutungsgehalt einer Kantate von J.S.
Bach : improvisatorische-kompositorische Ansätze

Autor: Lutz, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


185

WEGE ZUR ANNÄHERUNG AN DEN BEDEUTUNGSGEHALT
EINER KANTATE VON J.S. BACH.

Improvisatorisch-kompositorische Ansätze1

Von Rudolf Lutz

Im Oktober 2006 habe ich mit der Einstudierung und Aufführung von Johann
Sebastian Bachs gesamtem Vokalwerk begonnen. Die „J.S. Bach-Stiftung St.
Gallen"2 hat mir die Möglichkeit geboten, diesen Teil seines Schaffens sukzessive

in Einzelaufführungen darzubieten, die zusätzlich auf DVD aufgenommen
werden. Unser Konzept ist auf den ersten Blick ungewöhnlich, dafür jedoch
einfach und es scheint sich zu bewähren: Jeden Monat wird nur eine einzige
Kantate, diese aber zweimal und mit ausführlicher Kommentierung und
Begleitung zur Aufführung gebracht. Eine von mir als Ensembleleiter gemeinsam
mit dem St. Galler Theologen Karl Graf vorbereitete 45-minütige Einführung
soll dem interessierten Publikum zunächst die theologisch-kompositorischen
Zusammenhänge aufzeigen. Danach erfolgt in der Barockkirche Trogen
(Appenzell/Außerrhoden) die erste Aufführung des Werkes. Anschließend setzt
sich eine ausgesuchte Persönlichkeit unserer Zeit (beispielsweise ein Dichter,

eine Politologin, ein Wirtschaftsvertreter oder ein Kulturschaffender) aus
subjektiver Sicht mit dem Kantatentext auseinander, bevor die Komposition,
für deren Besonderheiten Publikum und Ausführende nunmehr bereits
sensibilisiert sind, ein zweites Mal erklingt.

Im vorliegenden Essay möchte ich dem Fragenkomplex nachgehen, wie ich
mir als Aufführungsleiter im Rahmen dieses außergewöhnlichen Projektes
eine Partitur erarbeite. Im Besonderen möchte ich dabei zeigen, wie sich
neben den üblichen dirigentischen Lernmethoden die Improvisation und die
Komposition einsetzen lassen, um sich facettenreich über die Schreibweise
eines Komponisten zu informieren. Anhand eines Protokolls in Gesprächsform

- ich denke dabei an einen interessierten Adlatus, der seinen alten Lehrer
ausfragt -, das meine Erarbeitung der Kantate „Wo gehest Du hin" BWV 166

1 Beim vorliegenden Text handelt es sich um einen Werkstattbericht, der die praktischen Er¬

fahrungen des Autors mit der Einstudierung von Bachkantaten in den Vordergrund stellt
und auf dieser Basis Vorschläge für eine spezifische Form der Auseinandersetzung mit dieser
Musik unterbreitet. Eine darüber hinausgehende Analyse des Bachschen Kompositionsstils
und seiner möglichen Beziehungen zur improvisatorischen Praxis konnte im Rahmen dieser
kleineren Studie nicht beabsichtigt sein.

2 Die J. S. Bach-Stiftung St. Gallen wurde 1999 auf Initivative von Konrad Hummler und
Rudolf Lutz mit dem Ziel gegründet, die öffentliche Aufführung von Bachs Werken in der
Ostschweiz zu fördern und gerade für die nur mit großem Aufwand darzubietenden Kantaten auf
lange Sicht einen verläßlichen organisatorischen und finanziellen Rahmen bereitzustellen.
Mit ihrer nach entsprechender Vorbereitung im Jahr 2006 begonnenen Gesamtaufführung
des Bachschen Vokalwerkes und der begleitenden Video- und Tondokumentation strebt die
Stiftung ein vertieftes Bach-Erlebnis für unterschiedliche Generationen und Kreise von
Zuhörern an.



186 Rudolf Lutz

dokumentiert, möchte ich diesen Aneignungsweg beispielhaft nachzeichnen.
Eine solche Annäherung beinhaltet das gründliche Studium des Kantatentextes,

die eigene skizzenhafte Vertonung des Librettos und den nachträglichen
Vergleich mit der Bachschen Lösung. Dies ist in vollem Umfang nur möglich
und erfolgversprechend, wenn mir die Kantate zuvor unbekannt ist.

Dieser improvisatorisch-kompositorische Zugang zur Kantate soll der
Hauptgegenstand meiner Untersuchung sein. Zuvor möchte ich jedoch versuchen, einige
meiner generellen Lernabläufe zur Erarbeitung einer Partitur zu beschreiben.

I. Die Erarbeitung einer Partitur

Es gibt für einen Ensembleleiter3 der Gegenwart viele Wege, sich eine Partitur

anzueignen. Zu ihnen gehören das Partiturspiel, das Spielen vierhändiger
Bearbeitungen und des Klavierauszuges, die Nutzung analytischer Verfahren,
das Anhören von Aufnahmen des Werkes sowie das Trainieren einer inneren
Vorstellung. Fließen all diese Methoden zusammen, so ermöglichen sie dem
Aufführungsleiter im letztlich entscheidenden Moment des Konzerts jene
musikalische Souveränität und Präsenz, die - zumeist in nonverbaler Form - in
der Lage ist, ein sensibles Ensemble in der gewünschten Weise zu motivieren
und zu lenken. Dieses zunächst nur als „Kopfprodukt" existierende Konzept
muss anschließend noch dirigententechnisch umgesetzt werden, ein Aspekt,
der hier aber ausgeklammert werden kann.

Das Partiturspiel, im Sinne des Spielens und Kombinierens einzelner Stimmen

auf einem Tasteninstrument (vorzugsweise dem Klavier), ist eine klassische

Disziplin der Dirigenten. Es geht dabei darum, aus dem an Komplexität
stetig zunehmenden Singen und Spielen einzelner Partiturlinien eine immer
genauere Kenntnis der Partitur zu gewinnen. Dies ergibt - wenn regelmäßig
praktiziert - sehr ansehnliche Resulate.4

Auch das Spielen zwei- oder vierhändiger Klavierauszüge ist eine altbewährte
Weise, um die musikalische Faktur einer Komposition kennenzulernen.

Unbedingt erwähnen möchte ich die analytische Arbeit an der Partitur, die
eine profunde Kenntnis der musiktheoretischen und praktischen Grundlagen
der jeweiligen Epoche voraussetzt. Erfasst werden dabei die verschiedensten
Elemente und Dimensionen eines Werkes - darunter motivische und
Tonartenbeziehungen, formale Strukturen und Einschnitte sowie alle Arten von
Kadenzen, Progressionen, Modulationen und Variationen. Geeignete weitere
Werke (auch anderer Komponisten) lassen sich dabei zu Vergleichszwecken
heranziehen. Im Zuge dieser Annäherung entsteht ein immer vollständigeres
Bild der Partitur. Weiterführende Sekundärliteratur vermittelt zusätzliche
Kenntnisse zu den epochentypischen Stil- und Aufführungsbedingungen sowie
zur Entstehungsgeschichte der darzubietenden Komposition.

3 Im vorliegenden Text wird der Kürze halber jeweils die männliche Form verwendet; selbst¬
verständlich sind stets auch Frauen mit gemeint.

4 Generationen von Dirigenten wurden mit dem sogenannten „Creuzburg" an diese Kunst herangeführt.

Vgl.: Heinrich Creuzburg, Paitituispiel: ein Übungsbuch in vier Bänden, Mainz 1956-1960.



Wege zur Annäherung 187

Zumindest bei bekannteren Werken stehen heutzutage die verschiedensten
Tonaufnahmen zur Verfügung. Eine Partitur mit der CD zu lernen ist

allerdings sowohl verlockend wie auch gefährlich. Es lädt dazu ein, zu den
Aufnahmen zu dirigieren, die Einsätze, die Dynamik, die Rubati gleichsam
im Hören zu lernen. Dieses Vorgehen ist verlockend, da man sofort zu einem
Klangprodukt gelangt. Es ist jedoch auch gefährlich, da man damit gleichsam
die Lösung eines Kollegen nachahmt und deshalb dieses Klangprodukt nicht
aus der inneren Tiefe geschöpft, nicht das Resultat eines kreativen Vorganges
sein kann.

Das Arbeiten ohne Instrument am Tisch oder am Stehpult ist - wenn oft
genug ausgeführt und gründlich beherrscht - meiner Erfahrung nach die
professionellste Art der Aneignung. Auf diesem Weg gelangt man am besten zu
einer inneren Vorstellung eines Werkes. Diese innere Vorstellung kann sich
dann auf organischem Weg von einem verschwommenen Umriss des Werkes
zu einer perfekten Interpretation weiterentwickeln, da sie sich ohne Störung
durch äußere Umstände wie mangelhafte Beherrschung der Instrumente,
unausgeglichene Balance o.ä. vollzieht.5 Sie wird geformt vor allem durch die
sukzessive Kombination der einzelnen Partitursysteme im Kopf - beispielsweise
einer 2. Oboe mit dem Fagott oder der Tenorstimme mit dem Generalbass -
und die zunehmende Verzahnung dieser Einzelwahrnehmungen. Ich möchte
diesen Vorgang als das Aufbauen einer musikalischen Innenarchitektur
bezeichnen.

II. Nachschöpferisch?

Die umfassende Kenntnis einer Partitur bedingt also einen langwierigen und
komplexen Lernvorgang. Dieser ist die Voraussetzung dafür, die Musik in
möglichst vollkommener Weise und im Sinne und Geiste des Komponisten
in Klang zu setzen. Bei den vielfältigen Entscheidungen eines Dirigenten -
erwähnt seien nur die Gewichtung mittels Akzenten, das Setzen der Phrasie-

rung, die Kontrolle der Artikulation oder das Ausbalancieren der einzelnen
Stimmen - ist eine solche Partiturkenntnis von unschätzbarem Vorteil. In
diesem Stadium der Kenntnis befürworte ich dann auch das Hören verschiedener

Aufnahmen. Die nun bereits gefestigte eigene Vorstellung, die sich bei
der Arbeit am Pult ohnehin ständig verändert und verfeinert, kann durch den
Vergleich mit anderen Lösungen nachhaltig bestätigt, aber auch in andere
Richtungen gelenkt werden. Alle zuvor sorgfältig studierten Dimensionen einer
Komposition fallen beim konzentrierten Hören unmittelbar auf, Übersehenes

5 Arnold Schönberg hat dies in folgende Bemerkung gekleidet: „Musiker ist derjenige, bei dem
es innerlich zu klingen beginnt, wenn er Noten sieht. Ein Instrumentalist ist einer, der was
er innerlich gehört hat, andere wahrnehmen lassen kann." (Notiz Arnold Schönbergs, Arnold
Schönberg Center, Wien, T 64-07-01). Der Autor dankt herzlich Jean-Jaques Dünki (Basel) für
den Hinweis auf diese Quelle; Schönbergs Notiz ist abgebildet u.a. bei: Jean-Jaques Dünki,
Schönbergs Zeichen. Wege zur Interpretation seiner Klaviermusik (Publikationen der
Internationalen Schönberg-Gesellschaft, hrsg. v. Matthias Schmidt, 6), Wien 2006, 8.



188 Rudolf Lutz

hingegen erstaunt - und zwar sowohl die eigenen Lücken als auch die Lücken
der Kollegen. Man wäre damit für einen Interpretationsvergleich im Rahmen
einer Radiosendung wie etwa der bekannten „Diskothek im Zwei"6 bestens
vorbereitet - nicht, weil man sich sonderlich viele Aufnahmen angehört hat,
sondern weil man durch das oben beschriebene Studium ein profunder Kenner
des Werkes geworden ist.

Ob dieser nicht allein „passive" Grad der Beherrschung einer Partitur
„nachschöpferisch" genannt werden kann und einen „aktiven" Vorgang der
Auseinandersetzung mit ihr einschließt? Für mich bedeutet nachschöpferische Einsicht
die Erkenntnis, dass ein Nachvollzug kompositorischer Prozesse prinzipiell
möglich ist, der zwar in mancher Hinsicht spekulativ bleiben muss, aber gewiss
von der Position des „komponierenden Kollegen" aus erfolgt. Dies kommt einer
Bereitschaft zu einem folgenreichen Perspektivwechsel gleich, der eine neue
und offenere Sicht auf die Partituren von Komponisten erlaubt und neben dem
abgeschlossenen Werk auch den Prozesscharakter ihrer kompositorischen
Arbeit in den Blick nimmt. Im engeren Sinne kompositionsstrategische oder aus
der improvisatorischen Arbeit vertraute Fragen und Überlegungen wie: „Soll
ich dieses Motiv wiederholen?", „Lasse ich den Nachsatz unverändert?", „Wie
biege ich ab und wo könnte ich andere Weichen stellen?", „Weshalb eigentlich
nicht auch so modulieren, einen neuen Gedanken folgen lassen, eine übliche
Wendung nicht bringen, eine bestimmte Erwartungshaltung generieren und
sie dann überraschenderweise nicht erfüllen?" werden so zu dauernden
Begleitgedanken auch eines Aufführungsleiters, der Musik interpretiert, die bereits
ausgeschrieben vorliegt und deren Schöpfungsprozess damit abgeschlossen
zu sein scheint.

Sowohl in meiner Probenvorbereitung als auch in improvisatorischen Übungen

wende ich diesen Ansatz häufig an. Ich wähle die Anfangstakte bzw. eine
eröffnende motivische Kurzgruppe einer mir unbekannten Musik, lerne diese
auswendig und führe sie selbst einige Takte weiter. Nun vergleiche ich meine
Resultate mit der originalen Weiterführung und ziehe vielfältige Schlüsse
daraus. Der nächste Schritt ist es, jetzt die beiden originalen Teile zu lernen,
diese erneut eigenständig weiterzuführen und das erzielte Ergebnis wiederum

der geschriebenen Komposition gegenüberzustellen. Diese Übung ist in
Fragen der Stilistik, der Stimmführung, des musikalischen Satzes und vieler
weiterer Parameter überaus erhellend. Man lernt dadurch einen Komponisten
und sein musikalisches „Manövrieren" nachhaltig kennen, wird aber auch des

eigenen schöpferischen Potenzials in dem betreffenden Stil gewärtig. Gerade
der Einfallsreichtum eines Komponisten lässt sich viel besser erkennen und
würdigen, wenn man ihn an einer selbst gefundenen Lösung messen kann
und diese zwar ziemlich überzeugend findet, dann aber den Geniestreich des

großen Kollegen entdeckt.

6 Eine Diskussionssendung von Schweizer Radio DRS II, bei der verschiedene CD-Interpretationen
eines Werkes durch zwei Fachleute und eine Moderatorin des Senders besprochen und

bewertet werden.



Wege zur Annäherung 189

So habe ich Wolfgang Amadé Mozart schätzen gelernt. Bereits seine
Jugendsinfonien stecken voller Überraschungen und provozieren ständig gängige
galante Erwartungshaltungen, die dann nicht oder im letzten Moment doch
noch erfüllt werden. Ähnliches empfinde ich in seinen Briefen, wenn er halbe
Opernlibretti entwickelt und dabei ständig zu überraschen und erschrecken
sucht. In einer Beschreibung, die Baron von Grimm 1763 im Anschluss an das
verblüffende Spiel des kleinen Mozart verfasst hat, findet sich dieses Phänomen
der „neuen ungewohnten Wege" fabelhaft erfasst:

„Die ächten Wunder sind zu selten, als dass man nicht gern davon plaudern sollte,
wenn man einmal das Glück gehabt hat, so etwas zu sehen. Ein Kapellmeister von
Salzburg, Namens Mozart, ist hier so eben mit zwey ganz allerliebsten Kindern
eingetroffen. Seine eilfjährige Tochter spielt das Klavier auf eine brillante Manier; mit
einer erstaunlichen Präcision führt sie die grössten und schwierigsten Stücke aus. Ihr
Bruder, der künftigen Februar erst sieben Jahre alt seyn wird, ist eine so ausserordentliche

Erscheinung, dass man das, was man mit eigenen Augen sieht, und mit eigenen
Ohren hört, kaum glauben kann. Es ist dem Kinde nicht nur ein Leichtes, mit der

grössten Genauigkeit die allerschwersten Stücke auszuführen, und zwar mit Händchen,
die kaum die Sexte greifen können; nein, es ist ganz unglaublich, wenn man sieht,
wie es eine ganze Stunde hindurch phantasiert und so sich der Begeisterung seines
Genie's und einer Fülle entzückender Ideen hingiebt, welche es mit Geschmack und
ohne Wirrwarr aufeinander folgen lässt. Der geübteste Kapellmeister kann unmöglich
eine so tiefe Kenntnis der Harmonie und der Modulationen haben, welche es auf den

wenigst bekannten, aber immer richtigen Wegen durchzuführen weiss. ..."7

Diese persönlichen „Abwege" können als improvisatorische oder als kompositorische

Prozesse realisiert werden. Der Schweizer Schriftsteller Urs Widmer
vergleicht sie in seinen Frankfurter Poetikvorlesungen mit „Abweichungen"
von der vorherrschenden Sprachnorm.8

Gewisse originale Weiterführungen der Werke lerne ich auswendig, merke
sie mir als Partimenti oder als Gerüstsätze. Solche Gerüstsätze und Partimenti
sind Verlaufsskizzen, die die Hauptlinien einer musikalischen Entwicklung
erfassen. Wenn ich mir als Dirigent und als Improvisator die Möglichkeit
eines stetigen „Ausscheren-Könnens", eines alternativen Verlaufs also, vor
Augen halte und diesen sogar gleichzeitig zur notierten Komponistenlösung
denken kann, dann ist es mir auch möglich, den aufmerksamen Hörer9 in

7 Der im Original französische Text erschien am 1. Dezember 1763 in Friedrich Melchior v.

Grimms „Correspondence littéraire" (kommentierte Neuausgabe: NMA X/Supplement: Mozart.
Die Dokumente seines Lebens, gesammelt und erläutert v. O. E. Deutsch, Kassel - Basel - New
York 1961, 27f.| Die deutsche Fassung folgt der Version der Mozart-Biographie von Georg Nicolaus
von Nissen. Vgl.: Biographie W. A. Mozart's. Nach Originalbriefen, Sammlungen [...], Leipzig
1828 (Faksimile-Nachdruck mit einem Vorwort von Rudolph Angermüller, Hildesheim 1984), 46f.

8 Vgl.: Urs Widmer, Vom Leben, vom Tod und vom Übrigen auch dies und das, Zürich, 2007,
18 f.

9 Erwin Ratz spricht in seiner Formenlehre vom „idealen Hörer". Vgl.: Ders., Einführung in
die musikalische Formenlehre, Wien 31973, 19 f.



190 Rudolf Lutz

seinen Erwartungshaltungen zu bestärken und durch interpretatorische Mittel

eine nachfolgende Überraschung besonders effektiv zu platzieren. Da ich
aus analytisch-improvisatorischer Erfahrung abschätzen kann, wohin eine
musikalische Idee sich wenden könnte, bin ich auch in der Lage, geringfügige
Varianten einzustufen und aufführungspraktisch darzustellen.

Bsp. 1: Beginn von KV 413 mit experimenteller Fortspinnung (R. Lutz)

Meine obige Frage, ob ein solches Herangehen nachschöpferisch genannt werden

darf, möchte ich in diesem Sinne bejahen. Für mich ist es ein Zustand der
„Wachheit", der im Englischen als „awareness" bezeichnet werden kann. Es ist
ein Wort, das an Bedeutungsfülle kaum überboten werden kann, wenn man
beispielsweise an dieses beinahe „animalisch-instinktive" Aufpassen denkt,
das jede Faser des inspirierten Dirigenten durchdringt. Es ist ein flüchtiger
Zustand, der unmittelbar in gediegene „Kapellmeister-Routine" umschlagen
kann. Diese Routine möchte ich nicht nur rügen: Große Dirigenten haben
meist außerordentlich viel Bühnenerfahrung, die erheblich zur kongenialen
Interpretation einer Komposition beitragen kann.10

III. BWV 166: Protokoll einer Annäherung

a) Gegenstand und Vorgehensweise

Im nachfolgenden Abschnitt möchte ich versuchen, diesen komplexen Vorgang
anhand meiner Annäherung an eine Bachkantate beispielhaft zu beschreiben.
Da es sich um einen internen Diskussions- und Klärungsprozess handelt,
werden die damit verbundenen Gedankengänge hier zweckmäßigerweise in

10 Wenn er ein Werk oftmals einstudiert hat, dann kennt der erfahrene Dirigent alle Tücken
der Komposition und kann sofort an den ihm bekannten Problemstellen arbeiten. Er erhält
dadurch rasch ein gutes Resultat, den Respekt der Aufführenden und auch deren volle Hingabe

im Konzert.



Wege zur Annäherung 191

Form eines Dialogs wiedergegeben - so, als würde ich mit einem interessierten
Studenten von mir sprechen. Dieses Verfahren, den inneren Prozess als

Gespräch mit einem Adlaten zu konzipieren, ist einigen alten Lehrwerken
nachempfunden. Ich denke dabei z.B. an die Gradus ad Parnassum von
Johann Joseph Fux (Wien 1725) oder auch an Girolamo Dirutas Ii Transilvano
(Venedig 1593/1609).

Vor allem hinsichtlich der theologischen Implikationen des Textes geht
es an dieser Stelle vornehmlich darum, zu beschreiben, wie sich bestimmte
Stichworte auf mich als zur Komposition gestimmte Person auswirken.
Gegenstand der folgenden Betrachtungen ist die spontane Reaktion, sind erste
Gedankengänge, die bestimmte Bilder und Kompositionsprozesse auslösen.
Eine ausgewogene Analyse sämtlicher Aspekte und Dimensionen des Librettos
kann dagegen ebensowenig das Ziel dieses Annäherungsprozesse sein, wie
es verfehlt wäre, den Versuch zu unternehmen, Bachs eigene Vertonung des
Textes vorauszunehmen.

b) Im Vorfeld der kompositorischen Arbeit: Textdeutung und erste Gedanken11

Satz 1: „Wo gehest Du hin?"

Wer ist gemeint mit „Du"?
Ja, das habe ich mich auch gefragt. Sind es wohl die Jünger, die im

Johannesevangelium sich die Frage stellen, wohin Jesus gehen wird? Er kündigt
ihnen in den Abschiedsreden (Kap. 14-16) ja an, dass er sie in Bälde verlassen
wird. Dies könnte ein Hinweis auf das mir zu diesem Zeitpunkt noch nicht
bekannte Evangelium für den Sonntag Cantate sein, zu dem die Kantate
entstanden ist.12

Aber Cantate ist ja ein Sonntag nach Ostern! Und hier handelt es sich um
Jesu Abschiedsreden vor der Kreuzigung.

Richtig! Aber in diesen Abschiedsreden ist ja vom Heiligen Geist die Rede,
der kommen wird, und das würde für einen Sonntag zwischen Ostern und
Pfingsten sprechen. Musikalisch könnte ich mir sehr wohl einen Chor
vorstellen, der das ängstliche Fragen der Jünger Jesu - „Wo gehest Du hin?" - mit
vielen Pausen und im 3er-Takt darstellt. Der Text würde dabei in verschiedenen
Stimmen beständig wiederholt werden - unregelmäßig, unerwartet, fragend.
Der Satz könnte aber auch die Form einer Soloarie - vielleicht für Tenor mit
Orchester - annehmen.

11 Ich gehe dabei folgendermaßen vor, dass ich zunächst Satz für Satz das aus sechs abgeschlossenen

Nummern bestehende Libretto der von Bach vertonten Kantate wiedergebe (in Fettdruck
und Anführungsstrichen), bevor ich in der beschriebenen Weise jeweils in das fingierte
„Gespräch" mit dem Adlatus eintrete, auf dessen „Fragen" (hier kursiv gesetzt) ich zu antworten
versuche.

12 Vgl. als grundlegende Literatur zur Einordnung der Kantaten und zur Ermittlung ihrer Ent-
stehungsumstände sowie des zugehörigen de tempore: Alfred Dürr, Johann Sebastian Bach.
Die Kantaten, Kassel, Basel 6 1995.



192 Rudolf Lutz

Satz 2, A-Teil: „Ich will an den Himmel denken und der Welt mein Herz nicht
schenken."

Wer denkt und spricht hier, und was lösen die Worte in Dir aus!
Das „ich" lässt mich an eine Soloarie, allenfalls mit einem obligaten Instrument

denken. Zentrale Themen sind Weitabgewandtheit und Orientierung an
einem höheren Lebensziel: in den Himmel der Seligen zu gelangen. Dem wird
eine nur kurze irdische Zeit gegenübergestellt, in der es sich lohnt, möglichst
sündlos zu leben (1. Johannesbrief, 5. 19 mit seinem Gedanken des „Lohnes
im Himmel").

Hörst Du schon Musiki
Nein, eher würde ich meinen musikalischen Zustand als „standby", als

„Befindlichkeit", bezeichnen.
Wie soll ich das verstehen!
Es ist ein wolkig-luftiges Gefühl, eine Bereitschaft, den musikalischen

Gedanken Bahn zu geben, aber noch keine Musik in meinem Inneren. Denn, wenn
ich erst einmal zulasse, dass meine „Erfindungsmaschine" anrollt, dann ist
sofort eine Idee in meinem Kopf, und diese legt sich vor mich hin, so dass ich
nicht mehr so leicht eine andere erfinden kann. Dies ist das übliche Prozedere
für mich als Improvisierender: Ich erhalte eine Aufgabe und horche in mich
hinein, um das zu vernehmen, was in der inneren Vorstellung aufsteigt, um
es dann sofort auf die Tasten zu bringen.

Aber nochmals zu dieser Befindlichkeit, die Du „standby" nennst. Was
meinst Du genau damitI

Es ist eine Offenheit, meine Reaktion auf den Text zu Musik „gerinnen" zu
lassen und mein Verständnis seiner Aussage und Atmosphäre in Töne und
Strukturen zu verwandeln. In diesem Fall habe ich den Eindruck, dass der
Sprechende Angst hat, den Himmel zu verpassen, wenn er sich zu sehr auf
die Welt und ihre zugleich verruchten und schönen Sünden konzentriert (ich
denke dabei an die erste Arie aus der Altkantate „Widerstehe doch der Sünde"
BWV 54 und erwähne damit ein Beispiel für die Beleuchtung von Texten durch
andere Texte, ein kommentierendes Prinzip, das sich in der Erarbeitung der
Kantate immer wieder aufdrängt).

Wenn ich Dich richtig verstehe, versuchst Du, Dich in den Sprechenden
hinein zu versetzenI

Ja, so ist es. Obschon ich persönlich eher einer vom Leitgedanken des „Carpe

diem" geprägten Lebenshaltung zuneige und ich insgeheim die Ansicht
vertrete, dass die herrlichen Sünden dieser Welt eine kleine Abgeltung sind
für unser Vertriebensein aus dem Paradies, weiß ich doch genau, dass Bach
eine andere Glaubenshaltung hatte als ich. Bach war beim Schreiben offenbar
von der Gewissheit durchdrungen, dass in einer andächtigen Kirchenmusik
Gott „selbst mit seiner Gnaden gegenwärtig" sei.13 Also versuche ich, diese

13 So hat es Bach in einer Randnotiz zu 2. Chron. 5, 13 in seinem Exemplar der sogenannten
Calov-Bibel von 1681 niedergelegt. Vgl. dazu: The Calov Bible of J. S. Bach (ed. by Howard
H. Cox), Ann Arbor 1985.



Wege zur Annäherung 193

Grundstimmung in mir herzustellen und lasse dann meine musikalischen
Gehirnwindungen rauschen.

Satz 2, B-Teil: „Denn ich gehe oder stehe, so liegt mir die Frag' im Sinn:
Mensch, ach Mensch, wo gehst Du hin?"

So lautet der B-Teil der Arie. Deine Gedanken und Assoziationen?
Einerseits scheint nun die Frage geklärt, an wen sich die vieldeutige Anrede

des Eröffnungsdictums richtet. Das „Du" bezieht sich also auf den Menschen
und nicht auf Jesus. Die Interjektion „ach" verleiht dem Text eine starke
Intensität, aus der eine tiefe Seelennot spricht. So müsste auch die Musik
sein. Der Mensch, ob er nun wirkt oder ruht, soll dieser zentralen Frage nie
ausweichen.

Was könnte die zugehörige Perikope sein?
Keine Ahnung. Ich denke spontan an das Buch Kohelet mit seinem Leitmotiv

„Alles ist eitel und ein Haschen nach Wind" und seiner Frage danach, wo
der Odem des Menschen und der Odem des Tieres hin soll und was nachher
kommt. Dieser Text kommt zwar als Perikope nicht in Frage, da diese
prinzipiell aus den Evangelien entnommen wurden, wohingegen durchaus über
die Epistel gepredigt werden konnte. Aber für meine „inventive" Vorbereitung
ist diese assoziative Denkweise gewinnbringend.

Satz 3: „Ich bitte dich, Herr Jesu Christ, halt mich bei den Gedanken und lass
mich ja zu keiner Frist von dieser Meinung wanken, sondern dabei verharren
fest, bis dass die Seel aus ihrem Nest wird in den Himmel kommen."

Dies klingt wie ein Choral!
Kennst Du die Melodiel
Nein, aber die regelmäßige Verslänge lässt mich an einen Choral denken.

In Gedanken gehe ich meinen „Vorrat" an Choraltexten und -melodien durch.
„Aus tiefer Not" würde metrisch aufgehen; „Herr, Deine Güte reicht so weit"
sowie „Ich ruf zu Dir, Herr Jesu Christ" nicht. Aus der Vers- und Reimanordnung

geht deutlich hervor, dass es sich vom Aufbau her um eine Barform
handelt (Stollen, Stollen, dreiteiliger Abgesang). Da gibt es einige Möglichkeiten.

Nun, diesen Text kann ich nachschlagen und dabei hoffentlich die von
Bach verwendete Melodie finden.

Und der Text?
Er scheint mir ein Gebet zu sein. Der Betende will wach bleiben, nie und

nimmer abweichen, wie es bereits im Satz zwei des Librettos anklang („denn
ich gehe oder stehe ..."). Ich denke an Paulus' Vermahnungen, standhaft zu
bleiben in der Versuchung oder auch an einen bekannten Satz aus dem 2.
Kapitel der Offenbarung („Sei getreu bis in den Tod, so will ich Dir die Krone
des Lebens geben"). Was mich sehr anspricht, ist der Gedanke dieses „Seelennestes".

Wenn ich selbst die bei unseren Aufführungen übliche Reflexion über
den Text zu halten hätte, wäre dies wohl mein Ausgangspunkt.



194 Rudolf Lutz

Hilft Dir das bei der Suche nach einer passenden Form und Art, den Choral
zu setzen!

Ja, sicherlich. Ob vielleicht ein ostinates Motiv zum Choral hinzutreten
könnte? Da ja am Ende der Kantate (vgl. Punkt 6) nochmals ein Schlusschoral
erklingt, der bei Bach in den meisten Fällen als Kantionalsatz ausgearbeitet
ist, wäre es denkbar, hier eine Art Choralvorspiel mit Cantus Firmus zu
konzipieren.

Tonart!
Die Tonart ergäbe sich aus der Tonart der vorhergehenden Arie.

Satz 4: „Gleich wie die Regenwasser bald verfliessen und manche Farben leicht
verschiessen, so geht es auch der Freude in der Welt, auf welche mancher
Mensch soviele Stücke hält. Denn ob man gleich zuweilen sieht, dass sein
gewünschtes Glücke blüht, so kann doch wohl in besten Tagen ganz unvermut
die letzte Stunde schlagen."

Eine Ariel
Kaum, denn der Text einer Arie ist zwar ebenfalls oft in ungleichen Verslängen

geschrieben, doch sind die Zeilen in diesem Fall ungewöhnlich lang und
ausführlich gehalten. Eher denke ich an ein Rezitativ.

Wie gehst Du hier vor1
Ich studiere den Text. Es sind ja elementare Lebenserfahrungen, die in diesen

Verszeilen umschrieben werden: Die Freude dieser Welt versickert wie
das Regenwasser im Boden, „verschiesst" wie die Farben eines Stoffes. Der
Tod kann einen ereilen, wann und wo er will. Ob hier ein Hinweis auf die
Perikope zu finden ist? Ich denke dabei an den reichen Kornbauern, der sich
neue Scheunen für seine Vorräte aufbaut und an Gott, der zu ihm sagt: „Du
Tor, noch heute wirst du sterben müssen und hast nichts von deinem Schatz
auf Erden?" (nach Luk. 12,16-21).

Ist das Rezitativ schon in Deiner inneren Vorstellung?
Nein, ich werde zuerst die folgende Arie Nr. 5 konzipieren und dann das

Rezitativ als Überleitung vom Choral zur Arie schreiben. Einzelne Rezitativbilder

sind allerdings schon im „Befindlichkeitsmodus".

Satz 5: „Man nehme sich in acht, wenn das Gelücke lacht. Denn es kann leicht
auf Erden vor abends anders werden als man am Morgen nicht gedacht."

Dieses „Sich in acht nehmen müssen" klingt nicht so tragisch für mich.
Eher höre ich das ,Gelücke' lachen, liebliche Musik. Spielende Kinder, eine
zufriedene Stimmung.

Es ist doch aber eine ernste Arie!
Ich höre etwas Tänzerisches, Helles, das im B-Teil („Denn es kann leicht

auf Erden...") mit dem Ritornellmotiv etwas dissonantere Wege abschreitet.
Ich höre eine Sopranstimme. Die Grundstimmung erinnert wieder an das

„Carpe diem": Tue heute Gutes und sei dankbar für alles Gute. Ich möchte
dort möglichst wenig „Moralin" hineinnehmen.



Wege zur Annäherung 195

Satz 6: „Wer weiss, wie nahe mir mein Ende! Hin geht die Zeit, her kommt
der Tod. Ach wie geschwinde und behende kann kommen meine Todesnot.
Mein Gott, ich bitt durch Christi Blut; machs nur mit meinem Ende gut!"

Diesen Choral meine ich zu erkennen - es ist eine Textvariante zur Melodie
„Wer nur den lieben Gott lässt walten".

Gibt es weitere textliche und biblische Assoziationen!
Ja, das Wort „Ihr kennt weder Stunde noch Tag" (Psalm 39), das Fliehen der

Zeit, das Lied „Ach wie flüchtig, ach wie nichtig" und generell die Angst vor
dem Tod. Es ist das in fast jeder Kantate formulierte Anliegen, mit dem Tod
vor Augen ein gutes Leben zu führen, vorsichtig zu sein, „die Lampen mit
Öl gefüllt" zu haben.

Wie sollte der Choralsatz gestaltet sein!
Die Harmonisation des Chorals könnte einiges an Chromatik enthalten. Bei

der Formulierung einer solchen Lösung orientiere ich mich an den Anweisungen

des Bach-Schülers Johann Christian Kittel, der in seinem Lehrwerk
„Der angehende praktische Organist" immer wieder Wert darauf legte, dass
die Setzweise eines Chorals auch seinen Text ausdrücken soll.14

Nun noch einige allgemeine Fragen: Wie wirst Du Dein fehlendes Wissen in
Bezug auf den theologischen Fragenkomplex ergänzen!

Da habe ich zwei gute Quellen. Zum einen suche ich das Gespräch mit
dem kundigen St. Galler Theologen Karl Graf, der mich und meine Arbeit
seit langem begleitet. Zum anderen steht seit kurzem auch die mehrbändige
Publikation von Martin Petzoldt über die Texte der Bach-Vokalwerke zur
Verfügung.15 Es handelt sich um ein materialreiches Meisterwerk, das detailgenau
die Kantatentexte nach ihrem biblischen Ursprung abtastet, die zeitgenössischen

Auslegeordnungen für den Prediger zitiert und damit versucht, den auf
den ersten Blick oft enigmatischen Kantatentext zu entschlüsseln.

14 Kittel hat sich an verschiedenen Stellen seines Lehrwerkes zum Zusammenhang von Choraltext,

zugrundeliegender „Empfindung" und der daraus folgenden Ausarbeitung vor allem von
Vorspielen geäußert. So heißt es im 1803 veröffentlichten zweiten Teil seines Traktates: „Mit
Hinsicht auf die Natur der dargestellten Empfindungen, lässt sich auch die Anlage des
Tonstückes am richtigsten entwickeln." Und kurz darauf begründet Kittel direkt die Verwendung
chromatischer Tonsätze: „Der chromatische Gesang," den man itzt nach dem Beispiele einiger
klassischen Tonkünstler unserer Zeit nicht nur öfter, als ehedem zu gebrauchen, sondern
auch in Schreibarten anzuwenden pflegt, in die man sich früher nicht mit ihm wagte, passt
jedoch offenbar, - wie schon die Natur unsere Vorfahren lehrte - vorzüglich zum Ausdruck
des Ernsthaften und Traurigen." Vgl. dazu: Johann Christian Kittel, Der angehende praktische

Organist, II. Abteilung, Erfurt 1803 (Reprint Leipzig 1986), 12f.
15 Martin Petzoldt, Bach-Kommentar. Theologisch-musikwissenschaftliche Kommentierung

der geistlichen Vokalwerke Johann Sebastian Bachs, Teil I: Die geistlichen Kantaten des
1. bis 27. Trinitatis-Sonntages, Stuttgart und Kassel 2004; Teil II: Die geistlichen Kantaten
von Advent bis Trinitatis, Stuttgart und Kassel 2005.



196 Rudolf Lutz

Könntest Du den Kantatentext von BWV 166 auf einige wichtige Worte
zurückführen!

Ich will's versuchen: In Anbetracht der Flüchtigkeit meines irdischen Daseins
und der stets drohenden Gefahr eines raschen Todes klammere ich mich nicht
an irdisches Glück, sondern bleibe treu im Vertrauen auf die Verheißungen
Gottes, dass meine Seele aus ihrem Nest in den Himmel komme.

Also eine Vertrauenskantate!
Ja und Nein. Die Melodie „Wer nur den lieben Gott lässt walten" weckt

Vertrauensgefühle. Doch klingt der übrige Text - mit Ausnahme der Arie
Nr. 5 - eher verunsichert in seinem Grundcharakter. Ein ganz ähnliches
Gefühl - die Jünger im Boot mit dem schlafenden Jesus - hat Bach in der Kantate
„Jesus schläft, was soll ich hoffen?" BWV 81 vertont.

Nun, wie soll die Arbeit weiter fortschreiten!
Als nächstes kläre ich alle noch offenen theologischen Fragen. Danach wird

eine Gesamtkonzeption der Affekte, der Tonarten und teilweise auch schon
der Besetzungen entstehen. Anschließend skizziere ich die Musik selbst,
indem ich meine oben beschriebene „Befindlichkeit" in Töne verwandle - sei
es improvisierend oder am Stehpult schreibend und nachsingend.

Erst danach schaust Du Dir den Bach an!
Ja, so ist es.
Aber ist das nicht doch ein extremer Umweg zur Partitur!
Auf den ersten Blick sicherlich ja, auf den zweiten nicht so sehr: den

bibelorientierten Nachvollzug darf ich ohnehin unter keinen Umständen auslassen,
denn diese Bezüge waren für Bach mehr als klar und leiteten ihn zweifellos in
seiner Umsetzung des Librettos. Sicherlich kannte er die jährlich wiederkehrenden

Perikopen auswendig. Auch wird er mit den einzelnen Textdichtern
einen mehr oder weniger regen Austausch gepflegt haben.16

Aber sind diese Erkenntnisse nicht auch aus der sorgfältigen Analyse der
Kantatenvertonung Bachs abzuleiten und bedürfen nicht dieses Umwegs!

Dieser Umweg lohnt sich nach meinen ersten Erfahrungen sehr. Ich möchte
ein Beispiel geben: Als ich meine Annäherung an das Libretto von BWV 60
(„O Ewigkeit, Du Donnerwort" II) skizzierte, ließ ich den Sänger das „Herr,
ich warte auf Dein Heil" ängstlich und zaghaft, seufzend und klagend singen,
während ich den Choral als zuversichtliches Moment hinzutreten ließ.

Bachs Lösung zeigte mir hingegen schlagartig, dass man dieses Verhältnis
der Satzdimensionen auch ganz anders anlegen kann. Die von ihm gesetzte
Begleitung des Chorals zeichnet Jesus als Pantokrator, der als Weltenregierer
die Menschen zum Gericht „donnert", während der Tenor in langen Phrasen
das „Auf das Heil warten" darstellt. Ja, dieser Umweg lohnt sich sehr für
mich: Nur wenn ich zuvor meine eigene Vorstellung vom Werk entwickelt

16 Vgl. dazu Martin Petzoldt, „Johann Sebastian Bach in theologischer Interaktion. Persönlichkeiten

in seinem beruflichen Umfeld", in: Christoph Wolff (Hg.), Über Leben, Kunst und
Kunstwerke: Aspekte musikalischer Biographik. Johann Sebastian Bach im Zentrum
(Festschrift für Hans-Joachim Schulze zum 65. Geburtstag), Leipzig 1999, 133-159.



Wege zur Annäherung 197

habe, kann ich diese danach gleichsam als Folie hinter die Bach'sche Lösung
legen. Dann erkenne ich sofort die Differenzen in der Herangehensweise und
natürlich auch die Qualitätsunterschiede. Zusammenhänge werden klar, die
bei der Analyse nicht offensichtlich sind. Ich kann ermessen, welche
musikalischen Ausdeutungen im Grunde naheliegen und wo Bach wirklich
ungewöhnliche Wege geht.

Ist es Dein Ziel, Bach nachkomponieren zu können?
Nein, denn ich suche auch beim Improvisieren die eigene Sprache. Durch

die Entwicklung einer persönlichen Ausdrucksform kann ich aber zugleich
diejenige eines vor mehr als dreihundert Jahren komponierenden Kollegen
besser wertschätzen. An die Stelle bloßer Bewunderung für die Vertonungen
Bachs tritt ein tieferes Verständnis, das seine Maßstäbe aus der eigenen Arbeit
mit dem Text heraus entwickelt hat.

Ein weiteres Beispiel?
Kantate 125, „Mit Fried und Freud ich fahr dahin". Das darin enthaltene

Rezitativ „O Wunder, das ein Herz, vor der dem Fleisch verhassten Gruft und
vor des Todes Schmerz sich nicht entsetzet!" stellt textlich eine Tropierung
des Chorals „Das macht Christus, wahr Gottes Sohn" dar, da sich zusätzliche
Verse wie ein Kommentar um den Choraltext herum gruppieren.

Ich setzte die Tropen mit Alt, sehr enharmonisch und ad libitum, den
eingewobenen Choral hingegen mit dem Bass kontrastreich im Tempo giusto mit
Streichern. Nicht so jedoch Bach: Der ganze Satz ist bei ihm beherrscht von
einer in Fauxbourdon gesetzten Figur der Streicher.

Keine Enharmonik, kein Kontrast, ein durchgehendes Grundtempo - nur
der Basso Continuo wechselt in der Begleitung zwischen rezitativtypischen
Haltetönen und arbeitsamer Achtelbewegung. Daraus kann ich Bachs Deutung
ableiten: Christus ist Mensch und Gottes Sohn, er beherrscht omnipräsent
Leben und Tod. Wenn ich nun den Text des Chorals nochmals genauer
studiere, finde ich bereits in ihm diese Auslegung angesprochen: „Das macht
Christus, wahr Gottes Sohn".

Was haben in der Zwischenzeit die noch ausstehenden Recherchen und
Vorarbeiten ergeben?

In der Zwischenzeit habe ich das theologische Gespräch mit Karl Graf geführt
und Petzoldts „Bach-Kommentar" konsultiert. Zu meinem Erstaunen hatte ich
doch recht mit der Perikope. Es ist das besagte Stück aus den Abschiedsreden
Jesu im Johannesevangelium, wo Jesus den Jüngern entgegenhält, dass sie ihn
in ihrer Traurigkeit nicht einmal fragen: „Wo gehest Du hin?" Er aber gehe zum
Vater, und dies geschehe zu ihrem Besten, denn sonst könne der Tröster Geist
nicht zu ihnen kommen. (Joh. 16,5-15) Damit stellt sich heraus, dass diese
(im Evangelium gar nicht gestellte) persönliche Frage an Jesus in der Arie Nr.
2 umgekehrt und nunmehr an den Menschen im Allgemeinen herangetragen
wird: „Mensch, was ist die Ausrichtung in deinem Leben?"

Könnte dies eine librettistische Technik sein, ein Bibelwort umzudrehen
und dem Betrachter vorzulegen?

Ja, ich denke schon. Mindestens bei der Kantate BWV 125 ist mir dies
bereits begegnet. Das auf der „Nunc dimittis"-Szene und ihrer Umdichtung



198 Rudolf Lutz

in Luthers Lied „Mit Fried und Freud ich fahr dahin" beruhende Libretto
behandelt weniger die Geschichte des Abschieds des greisen Simeon, sondern
verwendet sie dazu, den Menschen zu fragen, wie er richtig sterben soll. Die
Evangelienerzählung wird zu einer „ars moriendi" umgewandelt.

Gibt es noch weitere Erkenntnissei
Viele Detailfragen zu einzelnen Bezügen der Bachschen Komposition.

Einige Bibelstellen aus dem apokryphen Buch „Jesus Sirach" und sonst viel
Bestätigung für meine eigenen Funde. Manche dieser Angaben können bei
der eigenen nachschöpferischen Arbeit mit dem Libretto aber zunächst in
den Hintergrund treten. Ich nehme sie sicherlich dann erneut auf, wenn ich
den Bach einstudiere.

Wie geht es nun weiter!
Ja, nun möchte ich ans Skizzieren gehen, wobei ich mit dem Schlusschoral

in g-moll beginne. Der erste Satz (mit Chor oder Tenor) wird auch in g-moll
stehen und der zweite als Da capo-Arie für Alt in B-Dur mit einem Mittelteil
in Moll. Der im Zentrum der Kantate befindliche Choral stünde in meiner
Fassung in F-Dur (Tenor), die Arie vom „Gelücke" (Sopran) hingegen in B-Dur -
genau wie das verbindende Rezitativ, das der Bass als tonartliche Verbindung
zur Arie Nr. 5 bestreiten wird.

Weiß man etwas davon, wie Bach komponiert hat!
Nun, darüber wurde viel geschrieben und nachgedacht. Sicherlich konnte er

sehr gut auch ausschließlich im Kopf arbeiten; seine Phantasie scheint
unbegrenzt, sein Gedächtnis muss außerordentlich gewesen sein. Er wiederholt sich
so gut wie nie, seine Kombinationsgabe ist die eines großen Mathematikers.
Grundzüge der Entwicklung seines Schreibstils sind beispielsweise im von
Konrad Küster herausgegebenen „Bach-Handbuch"17 veranschaulicht worden;
für das organistische Frühwerk bereitet Jean-Claude Zehnder gegenwärtig eine
ausführliche Studie vor.18

c) Drei Tage danach: Reflexionen zur eigenen Arbeit mit dem Kantatenlibretto

Ich stelle fest, dass Skizzen zur gesamten Kantate vorhanden sind!
Ja, ich habe die einzelnen Nummern als ausführlichen Klavierauszug entworfen,

d.h. die jeweilige „Inventio" der einzelnen Sätze ist bereits auskomponiert.
Zumeist stehen jeweils das Ritornell und die ersten Takte der Singstimmen
fest. Beim Rezitativ Nr. 4 und heim Choral Nr. 6 habe ich die ganze Nummer
niedergeschrieben.

Hast Du „Randbemerkungen" zu Deiner eigenen Arbeit!
Aufgefallen ist mir, dass ich anfänglich nur den Grundaffekt der jeweiligen

Einzelnummer zu komponieren versuchte. Dann wurde mir klar, dass es bei
der Festlegung dieses Grundgedankens wichtig ist, auch an den Gesamtablauf

17 Konrad Küster (Hg.), Bach-Handbuch, Stuttgart/Weimar, Kassel 2000.
18 Jean-Claude Zehnder, Die frühen Werke Johann Sebastian Bachs. Stil - Chronologie - Satz

technik, Basel 2009.



Wege zur Annäherung 199

der Kantate zu denken. In den meisten Texten findet sich ja sowohl Beängstigendes

als auch Hoffnungsvolles. Je nach dem, welche Texte einander folgen,
kann der eine oder der andere Aspekt verstärkt werden. So habe ich beispielsweise

den ersten Satz „Wo gehest Du hin" als Arie in sehr hoffnungslosem
Ton gesetzt, mit vielen Pausen, Chromatismen, unregelmäßigen Taktzahlen.
Die zweite Arie hingegen ist „himmelsstrebend" in Dur komponiert, an den
verlockenden Sexten vorbei. So gesehen wird eine Kantate zu einer aufeinander
bezogenen Folge von Einzelsätzen, die ein Gesamtkonzept ergeben bzw. aus
einem Gesamtkonzept entstehen. Ich muss dabei an Deine Bitte denken, den
Text von BWV 166 in einigen wenigen Worten zusammenzufassen!

Redest Du gerne übers Komponieren!
Eine gute Frage. Nein, eigentlich ist der komplexe Gedankengang während

des Satzvorgangs in Musik transformiert worden und insofern hinfällig. Wenn
ich die einzelnen Sätze nun analysiere, muss ich versuchen, meine
Gedankengänge erneut zu rekonstruieren. Ich beschränke mich dabei auf knappe
Stichworte, die die vorangestellte Notenskizze erläutern sollen. Es geht dabei
vor allem um Eigenheiten und kompositorische Details, die für den Charakter

der Musik entscheidend sind sowie um (mir oft erst nachträglich bewusst
gewordene) Varianten, die darauf verweisen, wie man diesen gegebenenfalls
verändern oder einzelne Aussagen noch zusätzlich unterstreichen kann. Die
Beschränkung auf wenige Anfangstakte findet ihre Berechtigung darin, dass
durch die Festlegung von Tonart, Metrum und Bewegungsgestus sowie durch
die Konstruktion des Ritornells und die Einführung charakteristischer
Figuren bereits hier alle wichtigen Parameter der vollständigen Komposition
festgelegt werden.



200 Rudolf Lutz

Bsp. 2: Vertonungsskizze zu Satz 1

- Viele Pausen!

- Jedes der Zweiton-Motive Takt 1 bis 3 endet mit einem verminderten Sept-
akkord (dies ist mir erst nach dem Komponieren aufgefallen)

- Erste Phrase 5-taktig, „suchender" Bass, Halbschluss auf Sekundakkord
(auch dies ist mir erst später bewusst geworden)

- Verminderte Quarte in 1. Violine in Takt 1 und 3 (erneut eine nachträgli¬
che Beobachtung)

- Der Neapolitaner in Takt 4 ist wohl ein allgemeines Sinnbild für „Not"
und hier besonders die „Traurigkeit" der Jünger

- Ich könnte in Takt 5 der 2. Note der 1. Violine auch ein „es-2" setzen (diese
Variante ist mir erst später bewusst geworden)

- In Takt 2 habe ich ein „Hinfälligkeitsmotiv" gesetzt
- Die „stammelnde" 1. Violine in den Takten 6 bis 10

- Die Dissonanz auf dem 2. Achtel des Taktes 7

- Die Seufzerfiguren in der Viola in Takt 9

- Die Schreibweise der Solostimme - es ist nun doch ein einzelner Jünger
und damit kein Chor, der klagt. Viele Pausen, lange Noten, eine zerrissene
Prosodie



Wege zur Annäherung 201

- Der unvollständige Einsatz des Ritornells in Takt 11 als Begleitung zur
Solostimme

- Der Satz wird zwar mit dem Ritornell; dabei aber mit einem Halbschluss
beendet. Dadurch ergibt sich mit Notwendigkeit eine stärkere Verbindung
zum zweiten Satz

Bsp. 3: Vertonungsskizze zu Satz 2

(S) kt tl/folxU ' Ick <s*H <?" Ab» dcjith

^ Uüj LU LT

\4- J

w khw!2iT"iir=g

- Das Hauptmotiv, ein Anapäst in Sexten, kämpft sich mit einer gewissen
Mühe „himmelwärts" hinauf - sozusagen „an vielen schönen Sachen der
Welt vorbei"

- Takt 7 erscheint wie eine kleine Erholungspause im steten Bemühen, nach
oben voranzuschreiten

- In der Bassbewegung ist auch das ständige „Amen" des Betenden enthalten
(diese könnte aber auch als ostinater „Anker" in der Welt oder sogar als



202 Rudolf Lutz

eine Art Fessel gedeutet werden, die den himmelwärts Strebenden an die
irdischen Genüsse kettet und regelrecht nach unten zieht).

- Die Oberstimme in Takt 8 übernimmt die Figur der 2. Stimme aus Takt 7

und sequenziert diese zusammen mit einer „fragenden" Vorhaltsstimme,
wobei sie dieses Material fortspinnt (ich denke dabei an die Mühe, den
Blick nur nach oben zu richten)

- In Takt 13 sieht man mit einem gewissen Behagen, dass der womöglich allzu
selbstgewisse Proband auch einmal zu stolpern scheint. Diese Mollepisode
allerdings hält die gläubige Seele nicht davon ab, den Himmel (verkörpert
im hohen B in Takt 14/15) zu erreichen. Nach dem Erklingen des noch nicht
konzipierten Moll-Mittelteils der Arie würde dieser Molleinschub auf den
B-Teil vorausweisen und beim da capo eine Erinnerung daran bewirken.
Auch das „Gehen oder Stehen" käme erst in diesem Teil zum Tragen

- Die Singstimme erklingt in naivem gläubigem Ton, fast choraliter in das
lockende Motiv des Ritornells hinein (dabei hat mich das Verhältnis von
Singstimme und Begleitung in der ersten Arie von BWV 54 beeinflusst)

- Nach der Motivfindung interessierten mich in diesem Satz vor allem der
kompositorische Prozess und weniger die Erweiterung der Affektdarstellung.

Bsp. 4: Vertonungsskizze zu Satz 3

- Durchgängige Sechzehntel vermitteln ein Gefühl der Beständigkeit
- Auch die Gestaltung des Basso als Ostinato verweist darauf
- Die Viertaktigkeit des Ritornells stellt für mich eine Art christliches „Lauf¬

gitter" dar, das einen Sicherheit gebenden Handlungsrahmen bereitstellt



Wege zur Annäherung 203

- Die Kadenz in Takt 10 möchte ich immer wieder einfügen, da sie mir als
„Bestätigung von oben" erscheint

- Die Viertongruppe aus Arie 2 ist in die Gestaltung des Basses wieder mit
eingeflossen (dies ist mir erst nach dem Komponieren aufgefallen)

- Ich dachte an den figurierten Typus eines Chorals, so wie er sich etwa in
„Wohl mir, dass ich Jesu habe" aus der Kantate BWV 147 darstellt

- Die Singstimme ist dabei „eingehüllt" in der Mitte und wird immer wieder
von den Sechzehnteln durch Einklänge „berührt"

- Der Einsatz der Singstimme ist metrisch verschoben, was die Unsicherheit
des Betenden in Erinnerung ruft

- „Jesus Christ": die trugschlüssige Harmonisierung der Takte 8 und 9 erin¬

nert an die Liebestat am Kreuz
- Hinsichtlich des Cantus firmus habe ich mich für eine bewusst „helle"

Melodievariante entschieden

Bsp. 5: Entwurf zu Satz •

fat fctO Jfadia 4it (flU bvfhevfi

C Jfftdr«« 4t hld vu
£

V V V-

Äcj-Jfc K. M,-<& W-k^ /W vu-
H* -£¥-

St k X—

IÀ de Shk-kt kilt ;
K- Hr

r f ,jr—i—l v u—
i/f4. pi Kt* fadl hi'trfffi,

JE

I'LGC-C '
/dw W-oL«('A> %U,

mt 0 J

-j-2

(ilt, kih, Hit* -ff«? "i-to-tot' dt l&ktfko-if

— b 4

- Eine prosodische Analyse und „In-Takt-Setzung" des Textes waren die

Voraussetzungen für das Entwerfen.



204 Rudolf Lutz

- Eine gewisse Instabilität in der Führung der Bassnoten in den Takt 1 und
2 zieht ein „tonartliches Fliessen" nach sich

- In der eher unauffälligen Führung der Melodienoten drückt sich das „Ver-
schiessen" (Verbleichen) der Farben und das Versickern der Wasser aus;
dargestellt werden also nicht die Vorgänge selbst - indem Bach etwa das Fließen
des Wassers in den gebräuchlichen Figuren malte - sondern ihr Ergebnis:
das Verschwinden aller Eigenarten in der allgemeinen Vergänglichkeit

- Hochtöne heben wichtige Wörter wie „Freude", „so" und „Glücke" hervor
- Die Wendung nach Dur in den Takten 7 und 8 wird vom Gedanken des

„blühendes Glücks" motiviert
- Die „letzte Stunde" wird hingegen durch einen Neapolitaner und einen

übermäßigen Sekundschritt bildlich dargestellt

Bsp. 6: Vertonungsskizze zu Satz 5

K' M /Ut jit Ajua* ft flu* icUt M4 A *d>/"

(%) hat kirtkg fy Ul UH Ût; //



Wege zur Annäherung 205

- Die Takte 1 bis 4 stellen eine identische instrumentale Version des vokalen
Hauptsatzes dar

- Takt 1 zeigt ein achtsames, kleingliedriges Motiv, nach oben schreitend
von f' zu f' mit einem anapästischen „Glücksrhythmus"; die vierte Achtelnote

am Ende des ersten Taktes empfinde ich als Darstellung eines kleines
„süsses Glückes"

- Takt 3 stellt das „Gelücke" mit einem übermütigem Sextsprung dar

- Ab Takt 4 fungiert der anapästische Rhythmus als eine Art „Lach"-Figur
- Vorsicht und Achtsamkeit zeigen sich auch in der Synkope in der

Violastimme

- Ab Takt 4 findet sich ein tändelndes Hin-und Her der 1. und 2. Stimme,
das sich in den Takten 5 bis 9 steigert und in den Takten 8 und 9 eine
entsprechende Imitation einschließt. Die Takte 10 und 11 wirken verspielt
und aufwärts schwingend, ein Gestus, der in den Takten 12 bis 16

weitergeführt wird
- Die Continuostimme wird über weite Strecken als „Hüpf"-Bass geführt

Bsp. 7: Entwurf zu Satz 6

- Die Harmonisierung orientiert sich am Ausdruck der Textzeilen
- Der Takt 2 weist keine Grundakkorde auf, die ein Gefühl der Sicherheit

erzeugen könnten (dies ist mir erst nach dem Komponieren aufgefallen)
- Die Basslinie im Takt 1 und 2 ist halbchromatisch und zögerlich
- Die 2. Verszeile beginnt mit einem verminderten Septakkord
- Den Takt 3 habe ich als eine „leise Bitte" angelegt



206 Rudolf Lutz

- Takte 6 und 7: die Textzeile „Christi Blut" arbeitet mit einem tiefliegenden
Leitton, der sehr weich und mild in der Wirkung ist

- Takt 8 ist wieder sehr instabil ohne Grundakkord
- Der ganze Satz wirkt für mich in der Analyse etwas „Regersch"', dies aber

im Sinne der von Kittel geforderten Darstellung der Wortereignisse und
Zeilenstimmungen

Nun fehlen ja die Weiterführungen der Dispositionen und auch die B-Teile
der Arien!

Ja, da ginge jetzt das Komponieren erst richtig los. Ich denke an eine ansehnliche

Zahl von Verarbeitungstechniken, die ich aus der Analyse einer Reihe von
Bachkantaten erlernt habe: Ich könnte Ritornellteile mit neuem motivischem
Material kombinieren, Motivansätze fortspinnen, Textteile wiederholen oder
auch musikalisch neu gestalten und dadurch ein anderes Wort beleuchten und
hervorheben. Um eine solche vollständige Ausarbeitung geht es in meiner im-
provisationsbasierten Annäherung an Bachs Kantatenlibretti jedoch nicht.

IV. Johann Sebastian Bach, „Wo gehest Du hin" BWV 166 (Kantate zum Sonntag
Cantate 1724): Analytische Betrachtungen

In der Zwischenzeit habe ich die Kantate Bachs kennengelernt, einstudiert
und aufgeführt. Einige darauf beruhende Beobachtungen lasse ich folgen.

Bsp. 8: BWV 166, Satz 1 (Beginn)

Oboe

Violine I

Violine II

Viola

Bass

Continuo

tr
-=H= Ar r i byjl T J J

flu H " ÎF?
tr

- l'f r 1* M

n

- =±
tr

—Tu

v^ LJ

tr

f VJ
iij) | ;t - _n

—+-J-

H-

NJ—- 7 m ä

—U—y—y

m
2 3



Wege zur Annäherung 207

xO

¥=^
f

y=N
r r, \—r—

4 4 7

¥ ' L

=F^=
-f" r 7

iPit>n
r

Jfll' 7 W J fH— r 7

-f—

Wo

ß •

ge - hest du.
" P "

hin, wo,wo

'
ge - hes

g
t du_

b ci
6

18

F
6

=4#
6 6 6

4
2

6 6
4

6
5

é

9

6
4
2

6
5

piano

- n - Ii f|
H
~— •

' nJ J '
^

piano

P

7 é J ,vj
tr

H " "
L n

pi
IIP A

ano
*

44= 4
' i i fr

1 J J

piano

7 m i —j «—

1 f r IT m

7 W
IT

i

^ 1 J «

ff i ^TT
hin, WO

Y 7 -f
hin, wo ge - heïSt

» —

du iin, wo -

p v y \

iin, wo ge - hes

Y

du hin,

Zunächst war ich eher erstaunt und etwas ernüchtert, als ich mir den
Eingangssatz, „Wo gehest Du hin" anhörte.19 Ich ging dabei in der Art vor, wie
ich es zu Beginn dieser Studie beschrieben habe. Wie in einem Musikdiktat

notierte ich mir die ersten beiden Takte, erdachte mir eine eigene, etwa
gleichlange Ergänzung, zeichnete sie auf und verglich sie mit der Bachschen
Lösung, indem ich weiterhörte, notierte und erneut ergänzte.

19 Herangezogen wurde dafür die Aufnahme Helmut Rillings: Die Bach-Kantate, vol. 32, Stutt¬

gart (Hänssler) 1990. Ich hatte mir später auch andere Aufnahmen angehört.



208 Rudolf Lutz

Dabei stellte ich im Vergleich fest, dass Bach keine angstvolle Tenor-, sondern
eine einfühlsam fragende Bass-Stimme komponiert hat, die je nach
Interpretationsansatz, lieblich, ernsthaft oder flüchtig daherkommen kann. Je mehr
ich mich mit der Lösung von Bach beschäftigte, desto klarer wurde mir, dass
hier die Vox Christi - Jesus selbst - den Gottesdienstbesucher anspricht: „Wo
gehest Du hin". Die Behutsamkeit der Melodieführung des Ritornells begann
mir dabei immer besser zu gefallen, die Dreitaktigkeit der Phrasen, der Liebreiz

der Triller, die Vielfalt der verschiedenen vokalen Textausformungen
leuchteten mir mehr und mehr ein. Ich gewann den Eindruck, dass Bach hier
den einfühlsamen Meister darstellt, der seine verängstigten Jünger fragt, was
sie mit ihrem Leben anfangen wollen. Diese Erkenntnisse kamen mir bei der
Einstudierung der Kantate sehr zu Hilfe.

Bsp. 9: BWV 166, Aria Nr. 2 (Beginn)

2. Aria

Oboe

Violine I
solo

Tenore

Adagio

7, =j=J—j—[-y-
1 H 1 r i h r r

• -, ftJ
V

-Jhfci .—

" - ipj-

0 r— T r-
^ontinuo

~n, H

6 7
5

7 6
5

7 7 6
JJ; J1

%= <=*PJ—-M

•

11* J * —J j J \

i* f ^
-p—r

r fr^r
f

6
4

=-
7 7

f—I—
7

r l J

7 7

r rh rrg' ' " r

4 •> - ****** |

1 -fu
> *. » r ffrfrr r

i.r r J 1 ~— r r 1 j=

r rH8—

-Iii—11 =H

6 7 5 7 S 6
5 5



Wege zur Annäherung 209

Auch die Arie Nr. 2 brachte Bachs andersgeartete Anlage an den Tag: Er exponiert
im Gegensatz zu meinen leichtfüßigen, himmelwärts gerichteten Gedankengängen
in B-Dur ein ernsthaftes, flehendes g-moll. Der Mensch scheint sich bei Bach

nun selbst zu fragen, ob sein Leben Sinn habe. Durch die kleine Sexte und die
Tonwiederholungen wird das Gewissen bildhaft zur Vernunft angehalten, um
sich beim „Gehen oder Stehen" immer wieder der Frage zu stellen: „Mensch, ach
Mensch, wo gehst Du hin?" Grandios wirkt die Textausdeutung dieser Zeilen im
B-Teil der Arie: der Abschlu der ersten Durchführung erfolgt auf einem verminderten

Septakkord (Takt 39), das Ende der zweiten Textdurchführung hingegen
mündet trotz des fragenden Charakters in ein versöhnliches und unerwartetes
Es-Dur (Takt 48). Bach hat damit sowohl für das Entsetzen und den Abgrund als
auch für das köstliche Geborgensein starke Klangbilder gefunden!

Bsp. 10: BWV 166, Choral Nr. 3 (Beginn)

Violine I, II
Viola

Continuo

j"3 J jüj J1J LU JJ JJ1J xU Jb^jL-U

S
|/£/

| | i I J m II ^ 1
l l H r-^

Lt „ n, Ï r Ü. j J

V^Jjf

I | I—^ " <

[7^11: I J 1

Irl
~l [ !—

1

«

\T2 FFT

iWz-U

f " i J i
piano

y?v-
—j-

Sc prano
jf- i J— 0 W

$ 11 =t=
Ich
und

r r

i r
bit - - te
ass mich



210 Rudolf Lutz

p"—
0/" ^ bimr* myjJJJ 1

dich,
ja

Herr
zu

-—7—
: ' -

Je

kei
s

n
u
er

—f-

-M—
Christ,
Frist

- J *

In der Nummer 3 setzt Bach die dazugehörige Choralmelodie in Moll; der
Cantus firmus wird von einer Sopranstimme gesungen. Auch Bach versieht
den Satz mit einer obligaten Stimme (alle Violinen und Violen im Unisono),
die sich durch permanentes motivisches Arbeiten und teilweise in Dissonanzen

führende Sechszehntelläufe auszeichnet. Ich empfand das Stück zuerst
als repetitiv und tendenziell etwas hölzern. Erst nach einer sorgsamen
Ausgestaltung der Melodie und beim Zugrundelegen eines relativ ruhigen Tempos
begann diese verborgene Blume zu blühen (dies ist eine Feststellung, die ich
immer wieder mache: Bach schreibt kaum „Grünkrautstengel-Stücke" - oft
muss man sich für gewisse Nummern mehr Zeit nehmen als für andere, bis
sie ihre rechte Wirkung entfalten).

Bsp. 11: BWV 166, Rezitativ Nr. 4

Basso

Continuo

P if L m
Gleich-wie die Re - gen - was- ser_ bald ver - flie-ßen undman-che

Far - ben leicht ver - schie- ßen, so geht es auch der Freu

ff V p

de in der Welt, aufwel-che man-eher Mensch so vie-le Stü-cken hält; denn ob man

m



Wege zur Annäherung 211

8

WJ. J fl p t
gleich zu wei - len sieht, dass sein ;e - w

/ / ' •<-

ünsch-tes Glü - cke blüht, o kann doch

^b j r =< r i

10

P P P F P
p ff"?'

wohl in bes-ten Ta-gen ganz un-ver-mut die letz - te Stun - de schla-gen.

Bei der Betrachtung des anschließenden Rezitativs Nr. 4 fiel mir die sorgfältige
rhythmische Gestaltung auf. Das wohl schönste Beispiel dafür findet sich

in Takt 11 mit den drei raschen Noten auf „unvermut". Wie sich die „letzte
Stunde" in den halbchromatischen Bassgängen der Takte 9 bis 11 gleichsam
leise anzuschleichen scheint, ist sehr eindrücklich. Auch die melismatisch
ausgeschmückte „Freude in der Welt" (Takt 4 und 5) wird von einem Bass

gestützt, der alles andere als stabil verläuft! Ich lernte dabei, da Hauptakzente
auch auf dem dritten Schlag eines Taktes liegen können.

Bsp. 12: BWV 166, Aria Nr. 5 (Beginn)



212 Rudolf Lutz

piano

r m
m

Man ne-me sich in acht,

mu r ir
wenn dasGe-lü-cke lacht,_

13

rJHr-

\'^b-

*

"T* ^ - T
—1 1

— v- -~y -
•'

i^4-
.—^==j
f ¥—

V v ' S-

rrr f J~^444=^ hT4-

^fc==#=-TP ht^-
IJLr J ^

rojjjj K. h K =F=F=w= jjjj j j J j Jj--4^
s Ge - lü - cke lac tlt,



Wege zur Annäherung 213

Bei der Betrachtung der Alt-Arie Nummer 5 lachte mir das Herz. Einzigartig,
wie Bach die Gebärde des „glücklichen Lachens" einfängt, wobei die Frage
berechtigt erscheint, ob hier nicht auch Anteile eines „Nachäffens"
hineinkomponiert sind (so als würde man vom flüchtigen Glück gefoppt). Aber auch
das langsame Hinübergleiten in den Mollbereich der Haupttonart im B-Teil
und die modulatorischen Irrwege bei der Textstelle „vor abends anders werden
als man am Morgen nicht gedacht" (Takte 51 bis 54, sowie Takte 59 bis 62)

überzeugen in jeder Weise. In solchen Momenten kommt mir schlagartig die
Genialität Bachs zu Gesicht: so individuell, so andersartig und einmalig.

Bsp. 13: BWV 166, Choral Nr. 6

Soprano
Oboe

Violine I

Alto
Violino II

Tenore
Viola

Basso

Continuo

(Wer weiß, wie na - he mir mein En - de! Hin geht die Zeit, her kommt der Tod.)
lach wie ge-schwin-de und be-hen - de kann kom-men mei-nes To - des - not!)

r\
r ir J r ij r J J iJ r r r

Mein Gott, ich bitt durch Chris - ti Blut: Machs nur mit mei - nem_ En - de gut!

r\ r\
ttJ JP

Mein Gott, ich bitt durch Chris - ti Blut: Machs nur mit mei - nem En - de gut!
^N /T\

Mein Gott, ich bitt durch Chris - ti Blut: Machs nur mit mei - nem_ En - de gut!

r\ /tn

Mein Gott, ich bitt durch Chris - ti Blut: Machs nur mit mei - nem_ En - de gut!

_
(TN

lltlv 1 j j f j J J [\¥* J 0 * \ * J J J

(Wer weiß, wie na - he mir mein En
lach wie ge-schwin-de und be-hen

de! Hin geht die Zeit, her kommt der Tod.)
de kann kom-men mei-nes To - des - not!)
/TN

(Wer weiß, wie na - he mir mein En
lach wie ge-schwin-de und be-hen

de!Hin geht die Zeit, her kommt der Tod.)
de kann kom-men mei - nes_ To - des - not!

(Wer weiß, wie na - he mir mein En
lach wie ge-schwin-de und be-hen

de! Hin geht die Zeit, her kommt der Tod.)
de kann kom-men mei - nes_ To - des - not!)
/TN



214 Rudolf Lutz

Der abschließende Choral enttäuschte mich etwas. Kaum eine Ausdeutung der
ängstlichen Worte ist in der überaus schlichten Ausharmonisierung zu finden.
Allenfalls ein Ansatz von Emotion findet sich in der Führung des Tenors auf
die Wendung „Machs nur mit meinem Ende gut" (Takte 13 und 14).

Auch hier begriff ich erst nachträglich den Sinn einer solchen einfachen
Harmonisierung: Die Ausgestaltung des „lachenden Glückes" in der
vorangehenden Arie - und dieser weltlich-heitere Ton behält ja dank der Da-Capo-
Form zunächst das letzte Wort! - wird konfrontiert mit einem auf das
Nötigste reduzierten Choralsatz, der den Hörer mit pragmatischem Ton an seine
Sterblichkeit und Vergänglichkeit erinnert.

Zusammenfassend betrachtet, erweist sich die Anlage der Bachschen Version
als wohldurchdacht und ausgewogen. Es entsteht ein Gesamtkunstwerk, in dem
Affekte, Besetzungen, Tempi und Tonarten kongenial mit einem Kantatentext
übereinstimmen, der die zugrundeliegenden Perikopen gleichsam spiegelt und
mit erheblicher Sprachkunst auslegt. Bei der häufig anzutreffenden
Geringschätzung der barocken Kantatenlibretti vergisst man leicht, dass das Proprium

des jeweiligen Sonntags im Kirchenjahr den zeitgenössischen Zuhörern
klar wie ein Gemälde vor Augen stand, wenn sie die Worte der Kantate im
Textheft mitlasen. Es handelt sich bei den Rezitativen und Arien also nicht
um von einem „verderbten" Zeitgeschmack motivierte „Verfälschungen" des

Evangeliums, sondern um oft erstaunlich phantasievolle Auslegungen und
Paraphrasierungen dieses allbekannten Grundtextes. Es ist offensichtlich, daß
Bach sich mit der theologischen Aussage des Kantatentextes in profunder
Weise auseinandergesetzt hat. Die unverkennbar persönliche Note in der Arie
Nummer 5 zeigt mir allerdings, dass Bach ein Mensch gewesen sein muss,
der trotz seiner Vertrautheit mit dem Tod eine unbändige Freude am Leben
und an glücklichen Tagen gehabt haben muß. Auch für ihn dürfte also das

Motto „Carpe Diem!" eine gewisse Bedeutung gehabt haben.

V. Schlussbemerkungen

Es gibt Zeiten, zu denen ich denke, dass die meisten Erkenntnisse über Bachs

Komposition und ihre Beziehungen zum Kantatentext vielleicht auch ohne
meine oben beschriebenen ausführlichen Vorarbeiten, sondern allein durch
eine gute Analyse hätten gewonnen werden können.

Nichtsdestotrotz lohnt sich diese ungewöhnlich aufwendige Arbeitsweise
für mich. Sie ermöglicht es mir, mich dem Text und seiner Vertonung in einer
zugleich kenntnisreichen wie unvorbelasteten Weise zu nähern. Denn da ich
ohne vorheriges Studium der Bachschen Lösung selbständig an die Umsetzung
der theologischen Dimensionen des Textes gehe, entwickele ich - natürlich
unter Bezugnahme auf den Epochenstil - zunächst eine eigene Vorstellung
des Werkes. Diese kann ich anschließend wie eine gedankliche Folie hinter
die Bachsche Version legen, wobei mir im Umkehrschluß nicht selten auch
dasjenige deutlich wird, was Bach eben nicht gedacht und in den Text
hineingedeutet hat und welche - vielleicht allzu neuzeitlichen - Assoziationen
ihn bei seiner Komposition (noch) nicht geleitet haben.



Wege zur Annäherung 215

Diese Erkenntnis ist eigentlich eher ernüchternd: Bach denkt meist ganz
anders, als ich es erwartet, als ich mir vorgestellt hatte, wie er denken müsse.
Dies könnte aber eigentlich eine ganz vernünftige Einsicht sein, die mich davor
bewahrt, zu meinen, ich wüsste dank meiner improvisatorisch-kompositorischen
Fertigkeiten schon, „wie Bach funktioniert".

Es war niemand anderer als Felix Mendelssohn Bartholdy, der den von ihm
bewunderten Johann Sebastian Bach einst in liebevoller Weise als „alten
Prachtkerl" bezeichnete, dem er mit seinen drei Leipziger Bach-Konzerten
von 1840, 1841 und 1843 ein sowohl klingendes wie auch dauerndes Denkmal

setzen wollte.20 Bei meiner ausführlichen Vorbereitung jeder einzelnen
Kantatenaufführung kann ich diesen feurigen Mendelssohnschen Ausdruck
bestens nachvollziehen.

20 Die Formulierung entstammt einem Brief Mendelssohns an Karl Klingemann vom 9. Januar
1838. Vgl. zur Vorgeschichte und den Begleitumständes des von Mendelssohn gestifteten
Leipziger Bach-Denkmals: Peter Wollny (Hg.), Ein Denkstein für den alten Prachtkerl. Felix
Mendelssohn Bartholdy und das alte Bach-Denkmal in Leipzig, Leipzig 2004; Anselm
Hartinger, Lauter Vocal- und Instrumentalcompositionen dieses unsterblichen Meisters'. Felix
Mendelssohn Bartholdy und das Konzert zur Enthüllung des Leipziger Bach-Denkmals am
23. April 1843", in: Mendelssohn-Studien 14 (2005), 221-257.




	Wege zur Annäherung an den Bedeutungsgehalt einer Kantate von J.S. Bach : improvisatorische-kompositorische Ansätze

