
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 31 (2007)

Artikel: Schwierigkeiten mit dem Begriff "Improvisation" im Mittelalter

Autor: Haas, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

SCHWIERIGKEITEN MIT DEM BEGRIFF
„IMPROVISATION" IM MITTELALTER

von Max Haas

I.

Es gibt Dinge, die es bereits früher gab. Juwelen, Quarze, Seen oder Berge sind
im Mittelalter auch wahrgenommen worden. Man gab ihnen Namen und wir
können heute noch die gemeinten Dinge mit diesen Namen zusammenbringen.
„Improvisation" gehört nicht dazu. Was ist die Schwierigkeit?

Helfen wir uns mit einem Gedankenexperiment und verdeutlichen uns die
besondere gedankliche Schwierigkeit im Falle der Improvisation mit einem
Test. Man mag sich über den Unterschied von menschlicher und maschineller
Intelligenz Gedanken machen. Interessant ist dann ein Test, der so abläuft:
Hans kann sich über die Tastatur seines Computers mit zwei Personen in
zwei anderen Zimmern verständigen. Der Versuchsanordnung nach weiß Hans
nicht, ob er es mit Personen oder mit Computern zu tun hat. Er weiß nur,
dass er aufgrund seiner Anfragen, die er über sein Terminal stellt, Antworten
bekommt. Wie kann Hans herausfinden, ob sie von einem Computer oder von
einem Menschen stammen?1 Wenn wir diese wohlbekannte, breit diskutierte
Problematik für unsere Zwecke abwandeln, ergibt sich die Frage, wie wir beim
Anhören uns unbekannter Musik feststellen wollen, sie sei improvisiert oder
komponiert.

Es ist bekannt, dass es Formen gibt wie die mehrstimmige Basse danse, in
der es „der Tanzkapelle" obliegen konnte, zu einem „neugeschaffenen Tenor
einen improvisierten Kontrapunkt zu erfinden."2 Es fragt sich natürlich, ob in
diesem Zusammenhang Improvisation vermutet wird, weil die Art der Musik
genau diesen Schluss nahelegt oder ob jemand „Improvisation" dem Gehör
nach feststellt. Zudem ist klargeworden, dass sich Stücke, die als Ausdruck
von Improvisation gelten, proben lassen und am Ende als „geprobte Einheit"
vorgetragen werden. In solchen Fällen ist der Gebrauch des Begriffs
„Improvisation" einfach darum unklar, weil eine Aufführungspraxis suggeriert
wird, deren zentrale Komponente, die Entstehung aus dem Stegreif, gar nicht
mehr erheblich ist.3 Wenn wir annehmen, dass Aufführungen eingeübt werden
können, müssen wir konzedieren, von Improvisation zu reden bedeute, die
Sprachregelungen der Aufführenden zu übernehmen (die sagen, dass sie „im-

1 Ein entsprechender Test zur Unterscheidung von menschlicher und maschineller Intelligenz
wurde erstmals vom englischen Mathematiker Alan Turing vorgeschlagen. Später bekannt
wurde der Test mit dem „Chinesischen Zimmer" des amerikanischen Philosophen John R.
Searle.

2 Ingrid Brainard, „Bassedanse", MGG. Sachteil 1 (1994) 1289.
3 Siehe Lawrence Gushee, „Analytical method and compositional process in some thirteenth

and fourteenth-century music", Forum musicologicum. Basler Beiträge zur Musikgeschichte
3 (1982) 165-191.



14 Max Haas

provisieren"). Anders gesagt: das Geschäft mit der Improvisation stützt sich
nicht auf Stücke, deren Genese wir objektiv darzustellen vermögen, sondern
auf Meinungen, Ideen und nicht zuletzt: Überzeugungen von ausführenden
Musikern.

In diesem Aufsatz soll dargestellt werden, warum im Mittelalter kein
Versuch unternommen wird, so etwas wie ein Gegensatzpaar von „Komposition"
und „Improvisation" zu entwickeln. Um das Ergebnis vorwegzunehmen: es
wird sich zeigen, dass die Mittelalterlichen das musikalische Produzieren
untersuchen und sich mit einem „musikalischen Handeln" beschäftigen - so,
wie es heute auch in der systematischen Musikwissenschaft und in der Eth-
nomusikologie geschieht. Wichtiger als dieses Ergebnis ist das Problem, dass

heutige Fragestellungen gerade in der musikalischen Praxis mittelalterliche
Vorstellungen systematisch verdecken. Daher wird von ganz verschiedenen
Seiten in den folgenden, lose gereihten Abschnitten zu fragen sein, warum
die Mittelalterlichen bestimmte Aspekte des musikalischen Handelns als so
zentral verstanden.4

II.

Wir verfolgen diesen Ansatz nach einer anderen Seite hin. Der fingierte Test
deutet auf die Schwierigkeit, aufgrund von Daten in der Außenwelt eine
Intention zu erschließen, die dem Produzenten der Daten klar sein mag, aber
den Daten selber nicht anhaftet. Im Ausgang des 19. Jahrhunderts wurde eine
Spielform dieses Problems zum Thema. Die Psychologie verwendete damals
die Untersuchungsmethode der Introspektion. „Dabei berichteten [...] trainierte

Beobachter unter sorgfältig kontrollierten Bedingungen über ihre eigenen
Bewusstseinsinhalte. Dies erfolge auf der Grundlage der Überzeugung, daß
die Tätigkeit des menschlichen Geistes der Selbstbeobachtung zugänglich
ist."5 Eine der letzten psychologischen Schulen, die so vorging, war jene von
Wilhelm Wundt in Leipzig. Da aber ein Vergleich der Ergebnisse verschiedener

Institute deren Abhängigkeit von der „Haustheorie" zeigte, wurde klar,
„daß die Introspektion nicht das eine eindeutige Fenster zur Tätigkeit des
menschlichen Geistes bereitstellt. Viele wichtige Aspekte geistiger Prozesse
waren der bewußten Erfahrung nicht zugänglich."6

Wenn dann, oft mit dem Spätwerk des Philosophen Ludwig Wittgenstein
verbunden, Tätigkeiten anderer Menschen unter dem Gesichtspunkt analysiert
werden, wie weit sie als regelgeleitetes Handeln aufzufassen seien, erschien die
Frage vielen absurd. Einfacher sei es doch, meinten sie, die anderen einfach zu

4 Wegen Platzmangels spare ich immer wieder mit weiterführenden Angaben. Leserinnen
und Leser finden weitere Materialien sowie benötigte Literaturhinweise in meinem Buch:
Musikalisches Denken im Mittelalter. Eine Einführung, Bern etc. 220 07. Texte aus Quellen,
deren Wortlaut im Internet zu finden ist, werden ohne Angabe der Edition angezeigt, wenn
die Internet-Version ausreichend präzise ist.

5 John R. Anderson, Kognitive Psychologie, 32001, 7.

6 Anderson, Kognitive Psychologie (wie Anm. 5), 8.



Schwierigkeiten mit dem Begriff „Improvisation" im Mittelalter 15

fragen, was ihre Tätigkeit denn ausmache. Man muss die Kurzsichtigkeiten der

introspektiven Analyse schon sehr genau verfolgt haben, um zu verstehen, dass
die großen Schwierigkeiten, die sich beim Herauspräparieren regelgeleiteten
Handelns ergeben, ihren Wert haben. Regelgeleitetes Handeln lässt sich eben
feststellen, ohne dass das Individuum, dessen Handlungen zur Diskussion
stehen, befragt wird.7 Es ist darum nicht erstaunlich, dass, wie bereits gesagt,
gerade in der systematischen Musikwissenschaft und in der Ethnomusikologie
der Ausdruck „musikalisches Handeln" seinen festen Platz hat.

Heutzutage ist allerdings das Introspektionsmodell auch in der Musikwissenschaft

noch immer geläufig. Warum eigentlich? Die zuständige Analyse
lieferte neben anderen der englische Philosoph Gilbert Ryle in seinem 1949
erschienenen Buch The concept of mind.8 Was Ryle behandelt, wäre in der
Anwendung auf unseren Fall einer Diskussion von „Improvisation" der
Unterschied von theoretischem Wissen (knowing that: „wissen, dass") des
Musikwissenschaftlers gegenüber dem praktischem Wissen (knowing how: „wissen,
wie") des Berufsmusikers. Die Unterscheidung wird dann zum Problem, wenn
angenommen wird, dass die Musikwissenschaft eine Art Theorie zu dem liefert,
was berufsmusikalische Praxis darstellt. Es gibt ungezählte Fertigkeiten, die
man nicht dadurch erwirbt, dass man die Theorie lernt und sie dann in der
Praxis anwendet. „Der Chefkoch rezitiert nicht notwendigerweise sein Rezept
in seinem Kopf, bevor er ein Gericht danach zubereitet. Die Operndiva sinniert
nicht erst für sich, was die Musiknoten bedeuten, bevor sie vom Blatt singt.
[...] Rationales, regelkonformes Verhalten ist ein Verhalten aus Gründen. Aber
das bedeutet nicht, dass dabei immer zweierlei geschieht: Erst gibt es einen
geistigen Prozess des Reflektierens, der Befolgung von gewissen Regeln, die
zu Gründen führen, dann wird danach gehandelt."9

Für den Fall von „Musikwissenschaft" und „musikalischer Praxis" meint
das: Berufsmusiker lernen mit Hilfe ihrer Introspektion und Empathie, da sie
nicht die musikalische Weltordnung erklären, sondern sich selber handwerkliche

Probleme klarmachen. Das Geflecht von Wahrnehmungseinheiten, das

etwa eine Pianistin benötigt, um eine Sonate von Beethoven zu gestalten, ist
unglaublich kompliziert. Typisch daran ist, dass einschlägige Äußerungen
keine Erläuterungen von regelhaftem Handeln sind, sondern verbale und
nonverbale Hinweise, die eine empathisch befähigte, handwerklich kompetente
Umgebung aufnehmen kann. Im gesellschaftlich so innig propagierten Modell
der Verbindung von Theorie und Praxis, vom Wissen und vom Können, wird
der Ausweis von Können gepriesen und der Hinweis auf Wissen nicht etwa
verdammt, sondern mit Verwunderung bedacht.

7 Einen Versuch, psychologische, vor allem soziologische Ansätze von Handlungstheorie
philosophisch zu analysieren, bietet etwa Rüdiger Bubner, Handlung, Sprache und Vernunft.
Grundbegriffe praktischer Philosophie. Neuausgabe mit einem Anhang, Frankfurt/M. 1982

suhrkamp taschenbuch Wissenschaft 382).
8 In deutscher Übersetzung, besorgt von Eva Cassirer, vorliegend unter dem Titel: Der Begriff

des Geistes, Stuttgart 1969 Reclams Universal-Bibliothek 8331).
5 Edward Kanterian, Analytische Philosophie, Frankfurt/New York 2004, 89-90.



16 Max Haas

III.
Wer sich mit der durch viele Texte bezeugten mittelalterlichen Musiklehre,
vor allem aber mit deren Umfeld beschäftigt, wird fortwährend mit einer
Lehre konfrontiert, die viel Gewicht auf das knowing that und wenig auf
das knowing how legt. Warum das? Im Mittelalter gebraucht man das Wort
philosophia etwa seit Boethius nicht für Philosophie, sondern viel allgemeiner
für Wissen. Wenn wir eine Partitur lesen, wissen wir etwas, das wir vorgängig
gelernt haben, und weitere Mitteilungen erhalten wir durch unsere interpretierende

Arbeit und nicht durch private Mitteilungen der Noten. Wie einer
einmal anschaulich sagte: die Dinge schleppen ihre Wörter nicht in einem
Rucksack mit sich, den man auspacken kann, um zu erfahren, worum es bei
dem Ding geht.

Im Mittelalter geht es demnach um Wissen von der Welt und den Voraussetzungen

dieses Wissens. Was man musica nennt, ist ein Fach und ein
Gegenstandsbereich. Das Fach musica übernimmt einen bestimmten Wissensbereich,
für den es als kompetent gilt. Das ist ein Symptom für die scholastische
Tendenz, das gesamte Wissen auf Fächer zu verteilen.

Musica ist etwas vollständig anderes als „Musik" heute. Behelfsmäßig seien
Ausdrücke wie „Klangformationen" oder „Klangorganisationen" oder
„Klangereignisse" benutzt, womit alles gemeint ist, was heutigem Sprachgebrauch nach
unter „Musik" subsumiert wird. Musica meint dann nicht diese Klangformationen

selber, sondern eine Reflexionsform oder Anschauungs- und Denkformen
in Bezug auf Klangorganisationen, die sich maßgeblich reflexiven Materialien
verdanken, die sich aus der Aristoteles-Kommentierung ergeben.10

Wissenschaftsgeschichtlich wird manchmal mit der fiktiven Zeitspanne
„zwischen Aristoteles und Leibniz" operiert.11 Soweit damit eine Sedimentbildung
an Wissen gemeint ist, auf der die Diskussionen immer wieder aufbauen, lässt
sich sagen, dass „Musik" als Reflexionsform der Zeit zwischen Aristoteles und
Leibniz angehört. Hier sind bestimmte Eigenheiten einer solchen Reflexionsform
wichtig. Zu mittelalterlicher Zeit lernen die in Europa vertretenen Schriftreligionen

- Judentum, Christentum und arabischer Islam - durch Übersetzungen
aus dem Griechischen das Wort „Musik" kennen. Die Vertreter dieser Religionen

benutzen dieses Wort als Namen für eine Reflexionsart, deren Grundform
durch griechische Schriften bestimmt ist. Daneben verwenden sie ihre eigenen,
autochthonen Terminologien. Musiqa, musiqi, musica - griechisches mousiké

10 Man spricht heute gelegentlich vom „musikalischen Denken", um die Betonung der Reflexion
anzudeuten. Andererseits fasst man auch - einer Anregung von Fritz Reckow folgend - dieses
musikalische Denken mit einem auf Immanuel Kant zurückreichendem Begriff als Anschauungs-

und Denkform auf. Eine gute und anschauliche Orientierung bietet Michael Fend: „Die
Haut oder der Hut? Zur Geschichtlichkeit musikalischer .Anschauungs- und Denkformen'",
in: Max Haas, Wolfgang Marx, Fritz Reckow t (Hg.), Anschauungs- und Denkfoimen in der
Musik, Bern etc. 2002, 69-117.

11 So zum Beispiel Ingemar Düring, „Von Aristoteles bis Leibniz. Einige Hauptlinien in der
Geschichte des Aristotelismus", in: Paul Moraux (Hg.), Aristoteles in der neueren Forschung,
Darmstadt 1968 Wege der Forschung 61), 250-313.



Schwierigkeiten mit dem Begriff „Improvisation" im Mittelalter 17

in den verschiedenen Aussprachetraditionen also - verweisen auf ähnliche
Konzeptionen, niggun oder ne'ima oder shira, modulamen, cantus, hymnus
oder canticum und ghina' oder saut dagegen auf hebräische, lateinische und
arabische Wörter, mit denen jeweils ein ganz eigenes, äußerst differenziertes
semantisches Geflecht in Bezug auf Klangereignisse umschrieben ist. Die
reichhaltige Semantik mit den ganzen, von den griechischen Grundtexten
her implizierten philosophischen Aspekten für die Reflexionsform „Musik",
beginnt im 18. und 19. Jahrhundert stark an Gehalt zu verlieren. Das heutige
Allerweltswort „Musik" ist eine Leerformel geworden, da die Anzeige einer
Reflexionsform verloren gegangen ist. Der weltweite Gebrauch von „Musik"
für alles, was mit Klang zu tun hat, folgt dem globalen Gebrauch des
Englischen. Will man dem Begriff nachgehen, scheint geraten, die Untersuchungen
der Ethnomusikologie wie der Volksmusikforschung zu lesen.

IV.

Innerhalb der philosophia meint der Name musica eine Reflexionsform, die
sich mit der Beziehung zwischen „Ton" (sonus) und „Zahl" (numerus) beschäftigt.

Nehmen wir zunächst zur Kenntnis, dass die Relation der beiden Begriffe
ein logisches und wissenschaftstheoretisches Problem darstellt, wobei es um
den Umstand geht, dass „Ton" ein physikalischer, „Zahl" ein mathematischer
Begriff ist. Wenn es nun darum geht, vom Ton wie von der Zahl zu sprechen,
fragt es sich, welchen Aussageklassen, welchen Kategorien also die Begriffe
zugehören. Man teilt den Ton der Qualität, die Zahl der Quantität zu.

Wir dröseln das eben Gesagte auf. Wenn die Schriften des Aristoteles zu
einer Sedimentbildung beitragen, ist es nicht erstaunlich, dass eine
aristotelische Setzung der Reflexionsform „Musik" Geltung erlangt. Es geht um
die Ansicht, dass es innerhalb der mathematischen Wissenschaften solche
gibt, die physikalischer sind als andere. Man nennt im Mittelalter solche
Disziplinen - Harmonielehre, Astronomie und Optik - einer bei Thomas
Aquinas nachweisbaren Wortprägung folgend „mittlere Wissenschaften" (sei-
entiae mediae), da sie zwischen Mathematik und Physik stehen.12 Die recht
alte Definition einer Musik, die mit Zahl und Ton beschäftigt ist, entspricht
dieser Vorüberlegung.

Während man im Mittelalter im Kaufmännischen rechnet, ist der Fall innerhalb

der quadrivialen Mathematik ganz anders. Hier geht es um die Ausfaltung
der Kategorie der Quantität. Das erscheint enorm abstrakt und für jede Frage
nach dem konkreten Tun im musikalischen Material unsinnig. Buchstabieren
wir uns darum einmal den Weg von diesem kategorialen Ansatz zur
Aufführungspraxis nach mittelalterlicher Auffassung.

Physik ist die Disziplin, die sich mit allem beschäftigt, was dem Prinzip vom
Entstehen (generatio) und Vergehen (corruptio) unterliegt. Ein Baum, ein Blatt,

Zur Konzeption der scientiae mediae: Carlos A. Ribeiro do Nascimento, „Le statut épistémo-
logique des ,sciences intermédiaires' selon S. Thomas d'Aquin", in: La Science de la nature,
théorie et pratique, Montreal and Paris 1974, 33-95 Cahiers d'études médiévales 2).



18 Max Haas

ein Tier oder eben ein Ton sind physikalische Objekte. Der allgemeinste Begriff,
unter den physikalische Objekte gestellt werden, ist „Bewegung" (motus) im
Sinne eines Oberbegriffs für Vorübergehendes, Vergängliches. Spricht man aber
von drei Äpfeln, kommt das physikalische Objekt „Apfel" in Zusammenhang
mit einer intelligiblen - einer abstrahierbaren - Größe, nämlich der Zahl.

Dabei greift der Grundsatz, dass ein mathematisches Objekt im Unterschied
zu einem physikalischen nicht skalierbar ist. Man kann eine Drei nicht so
bearbeiten, dass sie dann etwas mehr oder weniger „Drei" ist, wie man den
Unterschied zwischen einer großen und einer kleinen Person nicht so auffassen

kann, dass es um „mehr Mensch" oder „weniger Mensch" geht. Im Falle
einer physikalischen Beobachtung allerdings - etwa bei Temperaturen - ist
es sinnvoll zu sagen, das Wasser werde kälter oder wärmer. Hier lässt sich
skalieren.

Der so gefasste Gegensatz zwischen „nicht skalierbar" und „skalierbar" gilt,
kategorial gesehen, als Gegensatz zwischen Quantität und Qualität.
Allgegenwärtig ist die Floskel aus der Kategorienschrift, es unterliege etwas dem
Prinzip von „einem Mehr oder einem Weniger" (es ist secundum magis et
minus: es ist skalierbar oder eben nicht.

Wenn wir nun unsere eben erworbenen Kenntnisse auf die mittelalterliche
Musiklehre anwenden, erscheint Bekanntes in neuem Licht. Der Anonymus
IV berichtet um 1280 vom Organum purum, dessen Längenwerte sich nicht,
wie im Diskantsatz, proportional zueinander verhalten, sondern etwas
gedehnt oder gestaucht sind. Andererseits erzählt Hieronymus de Moravia von
den unterschiedlichen Möglichkeiten, eine viella zu stimmen. Beide Autoren
stützen sich auf das Argument secundum magis et minus. Der Anonymus IV
bringt beim Diskantsatz die Proportionalität entsprechend mathematischer
Auffassung vor, stützt sich also auf den kategorialen Aspekt der Quantität,
während er dann für das Organum purum qualitative, also physikalische
Optionen anmeldet.13 Ebenfalls unter Berücksichtigung des physikalischen
Aspekts kommt Hieronymus de Moravia zu seiner Auffassung.14

Gemäß diesem Ansatz entspricht der Reflexionsform „Musik" eine
Überlegung, die sich nicht nach Improvisation oder Komposition hin verrechnen
lässt. Sänger vermögen zu entscheiden, wie sie performativ mit solchen
Voraussetzungen umgehen. Die Konzession an die Skalierbarkeit, damit an den
physikalischen Aspekt, hat automatisch eine Einschränkung notationstechnischer

Genauigkeit für die Aspekte der Tonverlaufs- wie der Tonhöhenorganisation

zur Folge. Offensichtlich lösen sich Fragen nach „Improvisation" und

13 Der Anonymus schreibt von secundum maius (nicht magis) et minus: „Sunt quaedam aliae
longae et significant longitudinem temporum secundum maius et minus, prout in libris puri
organi plenius inveniuntur." Vgl. Fritz Reckow, Der Musiktraktat des Anonymus 4 I: Edition,
Wiesbaden 1967, 14, Zeile 16 Beihefte zum Archiv für Musikwissenschaft 4).

14 Es heißt bei ihm: „Viella vero, licet plus quam rubeba, tarnen secundum magis et minus ascen-
dit, id est secundum quod a diversis diversimode temperatur" - vgl. Hieronymus de Moravia,
Tractatus de musica, ed. Simon M. Cserba, Regensburg 1935, 289, Zeile 30/31 Freiburger
Studien zur Musikwissenschaft 40).



Schwierigkeiten mit dem Begriff „Improvisation" im Mittelalter 19

„Komposition" nicht in mittellateinische Begriffspaare auf, sondern geraten
in den Bereich einer anderen Form des Nachdenkens über „Musik". Schauen
wir nach.

V.

Eine Anekdote mag das Problem verdeutlichen. Einige Kulturhistoriker pflegen
anzumerken, die Erfindung der Uhr im ausgehenden 13. Jahrhundert habe das
Zeitbewusstsein nachhaltig verändert.15 Die Idee, dass ein experimenteller
Faktor wie die Zeitmessung durch Geräte so bedeutend ist, scheint heute so
plausibel, dass auch einige Mediaevisten für die Macht der Empirie votierten.16
Andererseits haben andere schon vor langer Zeit darauf hingewiesen, dass die
Mittelalterlichen dem Experiment nichts abgewinnen konnten, da es gegenüber

der Begriffsanalyse viel zu unklar ist. Und tatsächlich lässt sich zeigen,
dass es erst mit Hilfe der physikalischen Schriften von Aristoteles möglich
wurde, die Zeit (die das Maß der Bewegung ist: tempus est mensura motus17)
auch im Falle des physikalischen Objekts „Ton" zu quantifizieren und damit
die Grundlage für in kleinste Teile gespaltene Einheitswerte zu finden.18

Das tönt sehr theoretisch und ist es nicht. „Nur ein sehr begrenzter Kreis von
Leuten ist zum Theoretisieren berufen, zum Geschäft mit,Ideen' bestellt, zur
Fabrikation von Weltanschauungen. Aber jedermann in der Gesellschaft hat
so oder so Teil an Wissen. Etwas freundlicher gesagt: wenige befassen sich mit
der theoretischen Interpretation der Welt, aber alle leben in einer Welt."19 Was
die beiden Soziologen Peter Berger und Thomas Luckmann hier formulieren,
gilt für die Verteilung von Wissen ganz allgemein. Als ein Zug der
Wissensverteilung in der Scholastik lässt sich das Bestreben ausmachen, möglichst
früh allgemeine kognitive Fähigkeiten von Kindern zu schulen. Was wir als
Debatte in der Kategorientheorie zu fassen bekommen, ist kein Kinderwissen.
Aber wenn elementare Eigenschaften von Zahlen, also von extensiven Größen,

oder von qualitativen Veränderungen, von intensiven Größen, vermittelt
werden, ergeben sich Sprachregelungen für ganz unterschiedliche Altersstufen.
Dass jede (natürliche) Zahl n einen Vorgänger (n-1) und einen Nachfolger
(n+1) hat, lässt sich exemplifizieren, wie sich auch anhand der Sprache zeigen
lässt, dass jede Silbe für sich stehend noch nicht sinnvoll ist. Sie bedarf eines
Kontextes, oft also ebenfalls eines Vorgängers und eines Nachfolgers. Gleich
steht es im Falle der Töne von Klangorganisationen. Was dann das Dehnen

15 Siehe Neil Postman, Wir amüsieren uns zu Tode. Urteilsbildung im Zeitalter der
Unterhaltungsindustrie, Frankfurt/M. 172006. Postman bezieht sich auf Lewis Mumford, Technics
and civilization, New York 1934.

16 So Laurenz Lütteken, „Notation VI: Mensuralnotation", in: MGG. Sachteil 7 (1997) 334.
17 Physik D 12, 220b 32-221a 1.
18 Die Vorrangigkeit der Begriffsanalyse mit ihrer Nähe zu Überlegungen im Rahmen der

analytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts wird umfassend dargestellt von Alain de Libera,
Denken im Mittelalter, München 2003.

" Peter L. Berger, Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit.
Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt/M. 1720 00 Fischer Taschenbuch 6623).



20 Max Haas

und Stauchen, also das Skalieren von Größen betrifft, wird der Vorgang, wie
gezeigt, einsichtig am Dehnen von Tonlängen und Tonhöhen, an Tonverlauf
und Tonhöhenorganisation also, aber auch etwa am Verlauf von Farben, wenn
man zum Beispiel der weißen Farbe rot zugibt und einen Verlauf von weiß nach
rot malt. Extensive und intensive Größen beschäftigen heute alle, die mit dem
Aufbau eines mathematischen Verständnisses bei Kindern zu tun haben.20

Für den Fall der Scholastik lässt sich der Wissensaufbau für alle Altersstufen

aufgrund der von John E. Murdoch vorgelegten Studien zu Metasprachen
nachvollziehen. Man kann dieses Phänomen von verschiedenen Seiten angehen.
Wird das Material eines ganzen Curriculums gesichtet, sind die Textmassen,
welche die Basis der lectiones bilden, gewaltig. Wenn es nun argumentative
Strategien gibt, um die Probleme anzugehen, können Fertigkeiten eingeübt
werden, die völlig unabhängig von einem bestimmten Fach nützlich werden.
Murdoch zufolge werden neben anderen zwei Metasprachen eingesetzt, die er
language of proportion bzw. language of intension and remission nennt.21 Sie

entsprechen weitgehend dem, was wir heute als Sprachregelungen bezüglich
extensiver bzw. intensiver Größen vorfinden, wobei Murdoch jeweils das
Vokabular einer solchen language samt den Algorithmen, mit denen gearbeitet
wird, verdeutlicht.

Daran zeigt sich das Haupthindernis, heute mittelalterliche Ansätze in der
Analyse von Klangorganisationen zu verstehen. Wir gehen von Sachen aus,
die wir beschreiben. Im Mittelalter - zumindest in scholastisch geprägten
geographischen und zeitlichen Räumen - geht man von einem Weltverständnis
aus, das eingeübt werden kann. Musica wird dann nicht das Fach, das sich
nur mit Klangformationen beschäftigt. Sondern anhand der musica kann ein
elementares Verständnis von Faktoren, die das Konzept der Metasprachen
erfasst, eingeübt werden.

Dieses Verständnis wird durch eine Hierarchisierung des Wissens, welche
durch die so genannte Subalternationstheorie garantiert wird, gestützt. Damit ist
gemeint, dass jedes Fach von anderen Fächern die notwendigen Voraussetzungen
übernimmt. Was die Musiklehre an Voraussetzungen seitens der Mathematik,
der Physik oder der Kategorientheorie benötigt, hat sie nicht selber zu erarbeiten
- ein endloser Regress wäre die Folge -, sondern übernimmt sie als Ergebnis
anderer Fächer. Ein Magister, der die Physik kommentiert, hat metaphysische
Voraussetzungen zu übernehmen, die er dann, wenn er die Metaphysik
kommentiert, selber gibt. Es geht nicht um autoritären Unterricht, sondern um
Disziplinierung im Interesse gemeinverständlicher Argumentation.

20 Siehe Elisabeth Stern, Die Entwicklung des mathematischen Verständnisses im Kindesalter,
Lengerich etc. 1998.

21 Eine Zusammenfassung findet sich in: John Emery Murdoch, „From social into intellectual
factors: An aspect of the unitary character of late mediaeval learning", in J.E. Murdoch, Edith
D. Sylla (HgJ, The cultural context of medieval learning: Proceedings of the first international

colloquium on philosophy, science, and theology in the Middle Ages - September 1973,
Dordrecht, Boston 1975, 271-348 Boston studies in the philosophy of science 26 Synthese
Library 76).



Schwierigkeiten mit dem Begriff „Improvisation" im Mittelalter 21

VI.

Wir haben jetzt soviel vom Mittelalter verstanden, dass wir das Verhältnis des

Faches musica in Bezug auf die allgemeine Frage nach Improvisation stellen
können. Wiederum geht es nicht um eine Frage, die innerhalb des Faches
musica anzugehen ist, sondern die im Ansatz übernommen wird. Was man an
Klangorganisationen herstellt, wird als „Werk" verstanden. „Werk" bezieht sich
in der Theorie wie in der Praxis auf Vorgänge, auf Prozesse, die im Falle der
Theorie in der Außenwelt nicht sichtbar sind („sehen", „verstehen", „wollen")
im Unterschied zum praktischen Handeln („musizieren", „tanzen"). Der Vollzug
der Handlung gilt dabei als Werk. Nur in der Poietik gilt das Hergestellte als
Werk - wenn etwa nach den Handlungen des Töpfers ein Objekt hergestellt
ist. Mit dem Gegensatzpaar von Produzieren versus Produkt ausgedrückt,
gehören die Klangorganisationen, welche die musica untersucht, immer zum
Produzieren. Das „Bilden von Melodien" ist darum Thomas Aquinas zufolge
ein opus.11 Die adäquate Übersetzung der mittelalterlichen Intentionen würde
man heute unter den Begriff einer musikalischen Handlung fassen. Das
allgemeine Wissen dazu stellen die Kommentare zum ersten Buch der Nikoma-
chischen Ethik bereit; die Musiklehre trägt zum musikalischen Handeln bei,
indem sie die Bausteine einer solchen Handlung bespricht, äußert sich zum
Gesamtproblem von Produkt versus Produzieren aber nicht, da dies nicht zu
ihrem Gegenstandsbereich gehört.

VII.

Michel Foucault hat mit dem berühmt gewordenen, zum modischen Allerweltswort

geratenen Begriff „Diskurs" eine sehr wesentliche geschichtstheoretische
Implikation angemeldet. In der für meine Zwecke brauchbaren Verkürzung
geht es um die folgende Frage: Wir kennen heute die Disziplin „Musikwissenschaft",

die wir als Fach betrachten. Demzufolge gibt es „innerfachliche"
Probleme, deren Lösung unserer spezifischen Fachlichkeit bedarf. Wird diese
Optik auf die Geschichte angewendet, dann wird eine Dokumentenlage
konstruiert, über die wir zu befinden haben - eine Dokumentenlage, die etwa
Philosophen oder Theologen oder Wissenschaftshistoriker jeweils ganz
anders bestimmen würden. Es fragt sich: Entspricht unsere aus dem Kriterium
heutiger Fachlichkeit entsprungene Konstruktion der Zusammensetzung von
Wissen an einem bestimmten Ort zu einer bestimmten Zeit?

Wird Foucault so elementar gelesen und zum spiritus rector der folgenden
Bodenübungen erkoren, ergeben sich alternative Lesarten. Es dürfte bekannt
sein, dass res facta kein Fachbegriff der Musiktheorie ist. Er gehört zu
Oppositionspaaren wie res facta - res acta oder res facta - res gesta. Im ersten Fall
spielt die mittellateinische Bedeutung von facere als „herstellen" (gegenüber

22 Darum kann Thomas Aquinas (Super De Trinitate, pars 3 q. 5 a. 1 ad 3) auch sagen: „Vel
ideo hae inter ceteras scientias artes dicuntur, quia non solum habent cognitionem, sed opus
aliquod, quod est immediate ipsius rationis, ut constructionem syllogismi vel orationem
formare, numerare, mensurare, melodias formare et cursus siderum computare."



22 Max Haas

ageie als „handeln"); die res facta ist dann die hergestellte Sache, das poietisch
fabrizierte Ding.23 Damit ist allerdings noch wenig klar, da diese Konnotation
auch bei der Erörterung trinitarischer Probleme brauchbar ist.24

Besonders schwierig wird es, wenn res facta als schriftlich festgemachtes
Ding gegenüber mündlichem Gebrauch verstanden wird. Denn erstens ist
die Floskel super librum ein Problem für sich, da man Kommentararbeit so
anzuzeigen pflegt. Ein Kommentar X zum Buch Y ist mittellateinisch ein
commentum super librum ...25 Falls diese Nuance hineinspielt, wäre zu
fragen, wie kommentierendes cantare super librum funktioniert. Zweitens
und vor allem aber ist dem heute geläufigen Oppositionspaar von „schriftlich
- mündlich" die Dreiteilung von einem Objekt im Verstände (in mente), in
der Schrift (in scripto) und im Gesagten (in voce) gegenüberzustellen. Damit
ist, wie die Rohübersetzung andeutet, ein Objekt in verschiedener Existenzform

gemeint: es ist mental oder geschrieben oder verlautbart (gesprochen)
gegenwärtig.26

Die Auffassung der Floskel opus perfectum ändert sich ebenfalls, wenn sie
nicht als musiktheoretischer Ausdruck, sondern als allen bibelfesten Autoren
bekannte Wendung verstanden wird. In der patristischen und mittelalterlichen

Literatur wird sie oft zitiert und verweist jeweils auf den in der Vulgata
enthaltenen Brief des Jacobus (1,4). Aufgefasst wird die Stelle als Verweis auf
das in sich vollständige Schöpfungswerk Gottes.27 Andererseits meint opus in

23 Die Hauptarbeit am Kanon der für einschlägig gehaltenen Begriffe leistete Margaret M. Bent,
,„Resfacta' and ,cantare super librum'", JAMS 36 (1983) 371-391. Kritik daran melden an
Klaus-Jürgen Sachs, „Arten improvisierter Mehrstimmigkeit nach Lehrtexten des 14. und 15.

Jahrhunderts", Basler jahrbuch für Historische Musikpraxis 7 (1983) 166—183, und Bonnie
J. Blackburn „On compositional process in the fifteenth century", Journal of the American
Musicological Society 40 (1987) 210-284. Zusätzlich heranzuziehen ist heute Rob C. Weg-

man, „From maker to composer: Improvisation and musical authorship in the Low Countries,
1450-1500", Journal of the American Musicological Society 49 (1996) 409-479. Die Diskussion
ist keinesfalls zu Ende. Darum empfiehlt sich nach wie vor die Lektüre dieser Arbeiten.

24 Etwa: Augustin, In epistolam foannis ad Parthos Tractatus decern tr. VII.7 [PL 35, Col. 2032):
„facta est traditio a Patre, facta est traditio a Filio, facta est traditio a Juda; una res facta
est."

25 So spricht einer etwa vom selbst geschriebenen Kommentar: „scripsi super librum Periher-
meneias [...]"; ein anderer bezieht sich auf den spätantiken Kommentator Simplicius: „ut
Simplicius dicit in commento super librum Praedicamentorum."

26 Wilhelm von Ockham, Summa totius logicae 1.15: „Item, propositio non est nisi in mente
vel in voce vel in scripto; igitur partes eius non sunt nisi in mente vel in voce vel in scrip-
to; huiusmodi autem non sunt substantiae particulares." - Duns Scotus, Quaestiones super
librum praedicamentorum q. 18: „An oratio sit quantitas. Quaeritur an oratio sit quantitas.
Quod non, videtur: Quia non oratio in scripto, ilia enim est substantia. Non in mente, quia
ilia est in non-quanto. Et neutra mensurat per se, et Aristoteles exponit se de neutra harum
intelligere. Non oratio in voce, quia ilia est per se sensibilis, quia vox. Igitur est in tertia
specie qualitatis."

27 Zum Begriff opus perfectum bietet Heinz von Loesch eine aristotelische Lösung an: Der
Werkbegriff in der protestantischen Musiktheorie des 16. und 17. Jahrhunderts: Ein
Missverständnis, New York 2001 Veröffentlichungen des Staatlichen Instituts für Musikforschung:
Studien zur Geschichte der Musiktheorie 1).



Schwierigkeiten mit dem Begriff „Improvisation" im Mittelalter 23

der Architekturtheorie auch das Mauerwerk oder das Bauwerk, kommt aber
auch in der Erörterung der Malkunst von Leon Battista Alberti (1435/36) vor.
So heißt es bei ihm: „»Komposition' heißt das kunstgerechte Verfahren beim
Malen, wodurch Teile zu einem Werk der Malerei zusammengefügt werden.
Das bedeutendste Werk des Malers ist nicht die Riesengestalt, sondern der
»Vorgang' [historia]. [...] Die ersten Teile des Werkes sind [...] die Flächen, weil
aus diesen die Glieder, aus den Gliedern die Körper, aus diesen der »Vorgang'
zur Vollendung gebracht werden - der »Vorgang als das letzte und eigentlich
vollkommene Werk' [ultimum et absolution opus] des Malers."28

Zusammenfassung

Die Hinweise der hier vorgelegten sieben Abschnitte sind weder umfassend
noch ausführlich. Darum sei zusammenfassend nur festgehalten, was durch
sie verdeutlicht werden sollte. Die Arbeit am Begriff „Improvfsation" führt zu
einer wachsenden Skepsis am Sinn des Sprechens von „Theorie und Praxis"
im Falle des Musikbetriebs und damit am Austausch zwischen
musikwissenschaftlicher und berufsmusikalischen Ausbildung und Forschung. Meine
Skepsis hat sich im Text niedergeschlagen. Worum geht es?

„Improvisation" ist ein Begriff, der immer dann nützlich ist, wenn aufgrund
der Rahmenbedingungen Handlungswissen [knowing how: Nr. 3), Introspektion
und Empathie (Nr. 1) von Bedeutung sind. Wenn in der Musikgeschichtsschreibung

solche Faktoren aufgenommen werden, erleichtert man sich die Arbeit
ganz außerordentlich, entfernt sich aber gleichzeitig von einer ganzen Serie
geisteswissenschaftlicher Vorgaben.

Dazu gehört die Einsicht, introspektive Verfahren durch handlungstheoretische

Ansätze zu ersetzen, was zunächst in einer historischen Dimension
in das Dilemma führt, solche Ansätze zu operationalisieren, sie also in die
Tat umzusetzen.

„Improvisation" evoziert heute eine Welt, der die Spontaneität, das
Ungekünstelte, das Kreative und das Unmittelbare eigen ist im Gegensatz zum
Geplanten, Konstruierten und zum rational Entwickelten, das manchmal mit
dem „Werk" assoziiert wird. Typisch ist, dass es beim Reden über Improvi-

28 „Est autem compositio ea pingendi ratio qua partes in opus picturae componuntur. Amp-
lissimum pictoris opus non colossus sed historia. Maior enim est ingenii laus in historia
quam in colosso [...]. Primae igitur operis partes superficies, quod ex his membra, ex membris
Corpora, ex illis historia, ultimum illud quidem et absolutum pictoris opus perficitur." - De

pictura 11.35, hg., eingeleitet, übersetzt und kommentiert von Oskar Bätschmann, Christoph
Schäublin unter Mitarbeit von Kristine Patz (Leon Battista Alberti. Das Standbild, die
Malkunst, Grundlagen der Malerei De statua, de pictura, elementa picturae, Darmstadt 2000,
S. 256). Ich würde statt dem emphatischen „vollkommenen Werk" mit „vollständigem Werk"
übersetzen. - Bätschmann behandelt den Begriff historia ausführlich S. 87-94 unter dem Titel

„Historia: das absolute Werk" und hält kurz und bündig fest: „Historia ist der unklarste
Begriff in De Pictura". Wie weit der Einbezug der aus der Diskussion des ersten Buchs der
Nikomachischen Ethik entstandenen Kommentare samt der Stelle im Jacobus-Brief weiterer
Abklärung förderlich wäre, kann hier nicht behandelt werden.



24 Max Haas

sation eher um eine Aura als um eine Begriffswelt geht. Hymnische Partikel
wie „Bauch und Kopf" gehören dazu. Ein mittelalterliches Gegenstück, das ein
begriffliches semantisches Netzwerk darstellt, lässt sich nicht ausmachen.

Zur oft berufenen „Begegnung zwischen Theorie und Praxis" erforderlich
wäre erhöhte Disziplin von unserer, also von der musikwissenschaftlichen
Seite. Berufsmusiker sind kluge Leute, aber es liegt selten an ihrem Weg,
Implikationen eines mittelalterlichen Werkbegriffs (Nr. 6), metasprachliche
Implikationen (Nr. 5) und philologische Forschungen zu gelegentlich
diskutierten Begriffen wie opus perfectum, res facta, cantare super librum etc. (Nr.
7) zu unternehmen.

Das Missliche am Ideal einer „Begegnung zwischen Theorie und Praxis"
liegt in einer ganz unterschiedlichen Ausrichtung der Berufe. Musikhistoriker
vertreten geisteswissenschaftliche Interessen und haben auch die zunehmende
Durchlässigkeit zwischen Geistes- und Naturwissenschaften mitzubedenken.
Solche Implikationen gehören nicht zum Geschäft der Berufsmusiker. Wenn
nun zwei so verschiedene Sparten zusammenkommen, fragt sich, wer mit den
Fragen befasst sein will, die Michel Foucault evoziert hat (Nr. 7) oder auf die,
von ganz anderer Observanz her, die Kulturanthropologie mit der Hervorhebung

vom „Fremden" oder vom „Anderen" verweist.


	Schwierigkeiten mit dem Begriff "Improvisation" im Mittelalter

