Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der

Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 30 (2006)
Heft: [1]
Artikel: Anthropologie und asthetische Selbstreflexion : Aspekte des

Strukturwandels in deutschsprachigen Singspiel- und Opernlibretti
zwischen ca. 1750 und 1800

Autor: Lukas, Wolfgang
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868972

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

167

ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION
Aspekte des Strukturwandels in deutschsprachigen
Singspiel- und Opernlibretti zwischen ca. 1750 und 1800

von WOLFGANG LUKAS

Trotz wichtiger neuerer Studien zum deutschsprachigen Musiktheater! fiihrt die
Librettistik in der germanistischen Forschung nach wie vor ein Schattendasein.
Das ist besonders problematisch in der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts,
wo Singspiel und Oper nicht nur neben dem Sprechtheater existieren, sondern
dieses an Popularitit bei weitem tbertreffen und im deutschsprachigen Raum
zur beliebtesten Bithnengattung avancieren.? Der Ruch der Minderwertigkeit,
der diesen Stiicken — d.h. den Texten — zu Recht oder zu Unrecht anhaftet,
enthebt den Literarhistoriker nicht der Notwendigkeit, sie zur Kenntnis zu
nehmen und zu untersuchen; und so manches Stiick offenbart bei niherer
Betrachtung durchaus seinen Reiz. In den folgenden Ausfithrungen werden
die ,Wege zur Klassik® aus literaturwissenschaftlicher Perspektive betrachtet,
indem einige wichtige Etappen der deutschsprachigen Singspiel- und Opernpro-
duktion in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts skizziert werden, wobei der
Akzent auf das Problem der epochalen Neubegriindung des deutschsprachigen
Musiktheaters und die damit verkniipfte konstitutive Dimension der dsthe-
tischen Autoreflexivitit gelegt wird. Gegenstand meiner Uberlegungen sind
also ausschliefilich Texte, und das bedeutet auch: meine Sicht ist notwendig
einseitig, da sie der erginzenden Betrachtung aus musikwissenschaftlicher
Perspektive bedarf.

1. Der Kampf des friihaufkldrerischen Rationalismus gegen die
spdtbarocke Oper

Zunichst sei der historische Kontext kurz in Erinnerung gerufen, der zu
erkliren vermag, warum es um die Jahrhundertmitte einer Neubegriindung
des Musiktheaters {iberhaupt bedurfte. Nach einer Bliitezeit der Oper und
speziell auch der deutschsprachigen Opernproduktion im letzten Drittel des
17. und ersten Drittel des 18. Jahrhunderts, fiir die u.a. (aber nicht nur) die
Hamburger Oper (1678-1738) exemplarisch stehen mag, kommt es ab dem
dritten Jahrzehnt bekanntlich zum Niedergang dieser Gattung: Zwischen

' Fir die erste Hilfte des 18. Jahrhunderts sei genannt: Bernhard Jahn, Die Sinne und die

Oper: Sinnlichkeit und das Problem ihrer Versprachlichung im Musiktheater des nord-
und mitteldeutschen Raumes (1680-1740), Tiibingen 2005; fiir die 2. Hilfte: Jorg Krimer,
Deutschsprachiges Musiktheater im spiten 18. Jahrhundert. Typologie, Dramaturgie und
Anthropologie einer populiren Gattung, 2 Bde., Tibingen 1998.

Siehe Reinhart Meyer ,Der Anteil des Singspiels und der Oper am Repertoire der deutschen
Bithnen in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts®, in: Das deutsche Singspiel im 18. Jahr-
hundert, hg. von der Arbeitsstelle 18. Jahrhundert der Gesamthochschule Wuppertal, Hei-
delberg 1981, 27-76.



168 WOLFGANG LUKAS

ca. 720 und 1740 datieren in zahlreichen Stidten und Hofen besonders Nord-
und Mitteldeutschlands die letzten Auffithrungen von Opern dieser Art.

Die Griinde fir diesen Niedergang sind vielschichtig und sollen hier nicht
niher untersucht werden. Im vorliegenden Zusammenhang seien lediglich zwei
genannt: zum einen die zunehmende Orientierung der deutschen Hofe an der
italienischen Oper, zum anderen ein umfassender kollektiver Geschmacks-
wandel, der sich in genau jenen Jahren vollzieht. Der Zeitraum zwischen 1720
und 1740 markiert im deutschsprachigen Raum den eigentlichen Beginn der
Aufklirung, die sowohl in theoretischen Diskursen als auch in der schénen
Literatur neue Werte und normative Vorstellungen formuliert und mit dem
Anspruch antritt, simtliche sozial relevanten Bereiche und kulturellen Set-
zungen — Politik, Religion, Recht, Moral, Kunst — zu reformieren.

Einer der bedeutenden Agenten dieser Wandlung speziell im Bereich der
Bithne, dem eine zentrale Rolle bei der Propagierung der neuen aufklirerischen
Werte und Normen zufallt, ist bekanntlich der Leipziger Gelehrte und Dichter
Johann Christoph Gottsched. Er bekampft drei zu Beginn des 18. Jahrhunderts
populdre Biihnengattungen: die sog. Haupt- und Staatsaktionen, die derben
Possen und Farcen (in der Tradition der commedia dell’arte) sowie die Oper
in ihrer spitbarocken Ausprigung. Letztere ist mit der Harlekinade eng ver-
schwistert: Nach 1700 wird zunehmend auch von Musikern Klage tiber den
unvermeidlichen Harlekin in der Oper gefiihrt.? Gottscheds Hauptkritikpunkte
betreffen: erstens die Nichterfullung der neuen Norm der Wahrscheinlichkeit
und Nattrlichkeit — und zwar nicht nur im Sinne des Auftretens von heidni-
schen Gottern, Masken oder Zauberern, sondern durch die Gattungskonvention
des Singens als solchem; zweitens den Primat der Musik tiber die Sprache und
drittens die mangelnde moraldidaktische Instrumentalisierbarkeit einer rein
auf Unterhaltung anstatt auch auf Belehrung zielenden Gattung.*

All diese Kritiken finden sich in fiktionalisierter Form thematisiert in Gott-
scheds Ubersetzung und Bearbeitung von Charles de Saint-Evremonds satiri-
scher Komdodie Les Opéra (1676 entstanden, 1705 posthum erstpubliziert), die
er unter dem Titel Die Opern 1741 im zweiten Band der von ihm herausgege-
benen normativen Mustersammlung Die Deutsche Schaubiihne veroffentlicht.®
Saint-Evremond appliziert den Topos der neuzeitlichen Kritik an gefidhrlicher,

3 Siehe u.a. die Kritik von Barthold Feind, Deutsche Gedichte, bestehend in musicalischen
Schauspielen [...]. Stade 1708, zit. in: Hans Michael Schletterer, Das deutsche Singspiel von sei-
nen ersten Anfingen bis auf die neueste Zeit, Augsburg 1863, Repr. Hildesheim 1975, 87.

¢ Johann Christoph Gottsched, Versuch einer Critischen Dichtkunst. Anderer Besonderer Theil.
Das XII. Capitel. Von Opern oder Singspielen, in: Ausgewdhlte Werke, hg. v. Joachim und
Brigitte Birke, 6. Bd./2. Teil, Berlin 1973, 365ff.

5 Charles de Saint-Evremond, Les Opéra. Edition présentée, établie et annotée par Robert Finch
et Eugeéne Joliat, Genf 1979 (= Repr. der posth. Erstausgabe London 1705: (Euvres meslées,
tome second); Johann Chr. Gottsched, Die Deutsche Schaubiihne [...|, Zweyter Theil, Leipzig
1741, Repr. Stuttgart 1972, 77-162.



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 169

weil dem rationalistischen Realititsbegriff nicht mehr gentigender Literatur,
wie etwa den Ritterromanen, auf die Oper, indem er einen Fall von Wahnsinn
aufgrund von exzessiver Opernrezeption in Szene setzt: Die Ratstochter Cri- .
sotine, ein weiblicher Don Quijote, substituiert die Alltagsrealitit durch die
fiktive Opernrealitit, die gesprochene ungebundene Prosa durch gesungene
Verse.b Gottscheds Bearbeitung dieses Stiicks beschrinkt sich nicht nur auf
die kongeniale Transposition in das norddeutsche Milieu einer Liibecker Rats-
familie mit Referenz auf die Hamburger Oper, sondern weist dartiber hinaus
deutliche Akzentverschiebungen in Richtung einer spezifisch aufklirerischen
Perspektive auf. So wird zum einen die Figur des Theologen Millaut durch
den Advokaten Mihlmann ersetzt, so dass der pathologische Fall innerhalb
des Stiicks nicht mehr aus einer weltlichen (Medizin) und geistlichen (Theo-
logie), sondern aus rein weltlicher Perspektive (Medizin und Jurisprudenz)
diskutiert wird. Zum anderen verkniipft Gottsched die textinterne Diskussion
des in der Opernwelt waltenden heidnischen Polytheismus mit dem Problem
des ,Wunderbaren®, einer Zentralkategorie der frithaufklarerischen poetologi-
schen Debatte (insbesondere im Literaturstreit mit den ,,Schweizern®), sowie
mit einer Kritik an der Amoral der Opernstoffe — beide Kategorien spielen im
barock-klassizistischen franzosischen Original noch keine Rolle.’

1742, in der 3. Auflage der Critischen Dichtkunst, kann Gottsched den
Niedergang der Oper in Hamburg und an anderen Orten mit Genugtuung
konstatieren:

Das leipziger Operntheater ist seit vielen Jahren eingegangen, und das hamburgi-
sche hat gleichfalls nur neulich aufgehoret. Das braunschweigische liegt in den
letzten Ziigen, und es steht dahin, ob es jemals recht wieder in Flor kommt. Auch
in Halle und Weifenfels hat es vormals Operbithnen gegeben, andrer kleinen fiirst-
lichen Hofe zu geschweigen; die aber alle allmihlich ein Ende genommen haben.
Dieses zeiget mir den zunehmenden guten Geschmack unsrer Landesleute, wozu
ich ihnen Gliick wiinsche.®

So korrekt diese Feststellung ist, so sehr ist sie andererseits Ausdruck eines
normativen Wunschdenkens Gottscheds: Wie sich der Harlekin bekanntlich
keineswegs ganz von der Bithne hat vertreiben lassen — zumal nicht im stid-
deutsch-osterreichischen Raum, allen voran in Wien, wo die Tradition des

¢ Siehe Cristina Urchueguia: ,La 6pera en alemania ;una ,quijotada‘’? La figura de Don Quijote

en la critica operistica alemana de la ilustracion®, erscheint in: Anales Cervantinos (2007).
Vgl. besonders die zentrale Szene II,4, die Gottsched um annihernd die Hilfte erweitert und
mit zahlreichen polemisch-satirischen Bezugnahmen auf die Hamburger Oper und Zitaten
aus einschldgigen Stiicken versehen hat. Diesbeziiglich sind die Ausfithrungen von Urchue-
guia, ,La Opera en alemania“, wie Anm. 6, die eine bruchlose Kontinuitit vom Barock zur
Frithaufklirung suggeriert, nicht ganz korrekt.

Gottsched, Versuch einer Critischen Dichtkunst, wie Anm. 4, 378.



170 WOLFGANG LUKAS

burlesken Stegreiftheaters sehr machtig war® —, so hat es, auch im nord- und
mitteldeutschen Raum, keine vollstindige Unterbrechung des deutschspra-
chigen Musiktheaters gegeben, wie denn generell das reine Sprechtheater erst
eine historisch spitere Erfindung ist.!°

2. Die Neubegriindung des deutschsprachigen Musiktheaters im Zeichen
des Emotionalismus (ca. 1750-1770)

2.1. Die anthropologische Neulegitimation im theoretischen Diskurs

Die Neubegriindung des deutschsprachigen Musiktheaters nach der Jahrhun-
dertmitte ist mit den Namen Christian Felix Weifde (1726-1804) und Johann
Adam Hiller (1728-1804) verknupft. Von Neubegriindung muss gesprochen
werden, weil keinerlei Fortschreibung oder Wiederankniipfung an die barocke
Tradition stattfindet: Die empfindsamen Singspiele haben mit den barocken
»Singe-Spielen“ eines Reinhard Keiser nichts zu tun, sondern sie definieren
sich gerade in Opposition zu diesen. Der Impuls fiir einen Neuanfang kommt
aus England, in Gestalt der sog. ballad operas, die auch auf dem Kontinent
Erfolg hatten. Eine gewisse Bedeutung erlangt fiir Deutschland das Stiick
von Charles Coffey, The Devil to Pay, or: The Wives Metamorphosed. Nach
zwei nur mafdig erfolgreichen Versuchen, dieses Stiick auf die deutsche Biithne
zu bringen — 1743 in Berlin und 1752 in Leipzig gegen den heftigen Protest
des Gottsched-Kreises —, wird der dritte Versuch 1766 unter Heinrich Koch,
Prinzipal einer der bedeutendsten Wanderbithnen, zum grof3en Erfolg und
zum Startschuss fiir eine neue Singspieltradition.!! In der Ubersetzung von
Christian Felix Weifie und der Vertonung von Johann Adam Hiller markie-
ren Die verwandelten Weiber, oder Der Teufel ist los den Beginn einer knapp
zehnjahrigen sehr fruchtbaren Zusammenarbeit des Dichters und des Kompo-

 Siehe hierzu Reinhart Meyer, ,,Hanswurst und Harlekin oder: Der Narr als Gattungsschopfer.
Versuch einer Analyse des komischen Spiels in den Staatsaktionen des Musik- und Sprechthe-
aters im 17. und 18. Jahrhundert¥, in: Roland Krebs/Jean-Marie Valentin (Hgg.): Thédtre, na-
tion &) société en Allemagne au XVIIIe siecle, Nancy 1980, 13-39; Beatrix Miiller-Kampel,
Hanswurst, Bernardon, Kasperl. SpafStheater im 18. Jahrhundert, Paderborn etc. 2003, sowie
die nach wie vor sehr lesenswerte ,,Einfiihrung® von Otto Rommel zu dem von ihm heraus-
gegebenen Band Die Maschinenkomédie, Leipzig 1935 (= Deutsche Literatur. Sammlung lite-
rarischer Kunst- und Kulturdenkmaler in Entwicklungsreihen. Reihe Barock. Barocktradition
im osterreichisch-bayrischen Volkstheater. Hg. v. O. Rommel), Repr. Darmstadt 1974, 5-70.

10 Vgl. die zahlreichen Formen der Verbindung von Dramatik und Musik wie u.a. Kompositi-
onen von Ouvertiiren, Choren und Zwischenaktmusiken fiir Dramen: Meyer, ,Hanswurst®,
wie Anm. 9, 21 ff.

I Hierzu ausfiithrlich Krimer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 1, 9ff., 131 ff.,
618f.



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 171

nisten, die sich in acht Singspielen niedergeschlagen hat, die unter der Gat-
tungsbezeichnung ,komische Opern“!? erscheinen.

Das Auftauchen des neuen Singspiels ist ein Beleg fiir die extreme Dynamik
einer Epoche, der der Wandel als Programm systemimmanent eingeschrieben
ist. Denn Niedergang wie Neubegriindung des Musiktheaters erfolgen aus
denselben aufklirerischen Primissen und einer konstanten Antiposition zur
hofisch-barocken Oper. Doch die neue Akzeptanz des Singspiels nach der Jahr-
hundertmitte ist unmittelbar an die interne Fortentwicklung der Aufkliarung
von ihrer frithen rationalistischen zur emotionalistischen Phase gebunden,
die in der Literaturwissenschaft unter dem Namen ,Empfindsamkeit® figu-
riert. Die theoretische Neulegitimation des Singspiels erfolgt tiber den neuen
anthropologischen und dsthetischen Diskurs, der sich im deutschsprachigen
Raum seit den 1740er Jahren formiert und zu einer umfassenden Aufwertung
der sog. ,niederen Seelenvermogen® (facultates inferiores) fiihrt, die im System
der aufklirerischen Vermogenspsychologie nach Christian Wolff die sinnli-
che Seite des Menschen in einer weiten Bedeutung bezeichnen und sowohl
die dufleren Sinne, die Einbildungskraft und Phantasie als auch die Affekte
und Leidenschaften umfassen.!® In diesem frithen anthropologischen Diskurs
erlangt die Musik ihre spezielle Bedeutung als ein Medium, das unmittelbar
auf die menschliche Empfindung und die Sinne wirke, ohne Umweg tiber
den Verstand - in der Formulierung Hillers in seiner Abhandlung Von der
Nachahmung der Natur in der Musik (1755):

Der Verstand beschiftigt sich mit Bildern oder Ideen, das Herz mit Empfindungen.
Jedes hat seine besondere Art sich aus zu driicken. Der Verstand hat die Sprache
als ein Hilfsmittel [...]. Das Herz ist einfiltiger; ein Ton, ein Seufzer ist ihm ge-
nug, eine ganze Leidenschaft aus zu dricken. [...] Ein Ton also, von dem Gefiihl
des Herzens erzeugt, ist das Gefiihl selbst. Es wird so gleich dafiir erkannt, und
gelanget unmittelbar und ohne Umschweif zu dem Herzen [...]. Die Empfindungen
also in ihrer einfiltigsten und natiirlichsten Gestalt, nur durch Tone ausgedriickt,
sind der erste Grund der Musik."

Der Musik gelingt damit etwas, was tendenziell auch die dichterische Sprache
im Rahmen der wirkungsisthetischen Poetik der Epoche anstrebt: ndmlich

Als Ubersetzung der franzésischen Bezeichnung ,opéra comique“. Siehe Thomas Betzwieser,

s»Zwischen Kinder- und Nationaltheater: die Rezeption der Opéra-comique in Deutschland

(1760-1780)%, in: Erika Fischer-Lichte und Jorg Schonert (Hgg.), Theater im Kulturwandel des

18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Kérper — Musik — Sprache, Gottingen

1999, 245-2.64.

* Hierzu Gabriele Diirbeck, Einbildungskraft und Aufklirung. Perspektiven der Philosophie,
Anthropologie und Asthetik um 1750, Tibingen 1998 und Carsten Zelle (Hg.), , Verntinftige
Arzte“. Hallesche Psychomediziner und die Anfinge der Anthropologie in der deutschspra-
chigen Friihaufklirung, Tiibingen 2001.

** Johann Adam Hiller, ,Abhandlung von der Nachahmung der Natur in der Musik®, in: F. W. Mar-

purg (Hg.): Historisch-Kritische Beytrige zur Aufnahme der Musik, 1. Bd., 6. Stck., Berlin

1755, Repr. Hildesheim 1970, 514f., 530 (Hervorh. WL).



70 WoOLFGANG LUkAs

eine unmittelbare und lebendige Erkenntnis beim Rezipienten zu erzeugen.'
Auf der Basis dieser Eigenschaft der Musik konnen ihr dann sogar therapeu-
tische Wirkungen zugesprochen werden.'s

Das Optimum, so Hiller, stelle die Vereinigung von Vokal- und Instrumen-
talmusik dar, mit expliziter Wendung gegen Gottsched: ,,Wie fiirchterlich
klingt es, wenn man die Oper fiir das ungereimteste Werk, das der mensch-
liche Verstand jemals erfunden, ausgeben horet!“' Zwar kommt Hiller in
Bezug auf die Musik inhaltlich zur entgegengesetzten Wertung, er verlisst
indes den Rahmen des von Gottsched vorgegebenen normativen Kriteriums
der Wahrscheinlichkeit nicht, sondern fiillt es nur emotionalistisch auf, wenn
er sich zum Zweck der Legitimation darauf beruft, dass es anthropologische
Grundsituationen gebe, in denen der Mensch natiirlicherweise singe, was die
ideale Eignung der Musik fiir das Theater beweise — erst Christoph Martin
Wieland wird 1775 in Erinnerung rufen, dass es sich beim Gesang zunichst
um eine pure Gattungskonvention handelt: !¢

Kommt man nun nicht natiirlicher Weise auf die Gedanken, dafl die Situationen,
in denen der Mensch maschinenmifiig und durch Instinct auf Gesang verfillt,
auch diejenigen sind, bey denen sich die Musik, als theatralische Nachahmung,
am besten anwenden 14£3t? Sollte ihr Ausdruck dadurch nicht am meisten natiirlich
und wahr werden?"’

Eine hervorgehobene Grundsituation dieser Art ist der Zustand der zirtlichen
Rithrung: Gemaifd dem empfindsamen Programm als temperiertes Gefiihl kon-
zipiert, im Gegensatz zum leidenschaftlichen Affekt und unter Rekurs auf
die ,Zartlichkeit®, das zentrale Schlagwort der frithen Empfindsamkeit, wird
wzdrtliche Musik® als ein eigener Musik-,,Charakter“ unterschieden, dem eine
besondere Eignung fiir das Theater zugesprochen wird.

Waihrend Hiller in dieser frithen Abhandlung von der Nachahmung der Natur
in der Musik offiziell noch an dem fur alle Kiinste verbindlichen (frithaufkli-
rerischen) Axiom der Nachahmungsisthetik festhalt, 1ost er sich in spiteren
Schriften davon und formuliert einige Implikationen seiner Theorie nun explizit
und mit deutlich rousseauistischen Anklingen.?° So geht die anthropologische

15 Hierzu Caroline Torra-Mattenklott, Metaphorologie der Rithrung. Asthetische Theorie und
Mechanik im 18. Jahrhundert, Miinchen 2002.

16 Siehe z.B. Johann Adam Hiller, Ueber die Musik und deren Wirkungen, Leipzig 1781 (mit
Anmerkungen versehene Ubersetzung von: Michel Paul Gui de Chabanon, Observations sur
la musique et principalement sur la métaphysique de I‘art), Repr. Leipzig 1974, 371.

i7" Hiller, Abhandlung, wie Anm. 14, 530.

18 Christoph Martin Wieland, ,,Versuch tber das deutsche Singspiel und einige dahin einschla-
gende Gegenstinde® (1775), in: Sdmmtliche Werke, Bd. 26, Leipzig 1796, Repr. Hamburg 1984,
229-267.

19 Hiller, Ueber die Musik, wie Anm. 16, 131.

20 Sjehe Christine Zimmermann, Unmittelbarkeit. Theorien iiber den Ursprung der Musik und
der Sprache in der Asthetik des 18. Jahrhunderts, Frankfurt/M. 1995; Krimer, Deutschspra-
chiges Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 2, 638 ff., 708 ff.



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 175

Neudefinition der Musik einher mit dem Postulat eines doppelten Primats:
erstens der Melodie tiber die Harmonie, was entwicklungsgeschichtlich begriin-
det wird: Harmonie sei eine spitere Erfindung der Menschheitsgeschichte; und
zweitens der Musik tber die Sprache: Vokalmusik konne keine Nachahmung
der menschlichen Rede sein, da sie phylogenetisch vor dieser da gewesen sei.
Die Emanzipation der Musik als autonomer Kunstform aus dem Verband der
anderen Kiinste bedeutet, dass diese ihrerseits eine eigene Sprache bilde und
sich somit implizit als ein eigenes semiotisches System zum Ausdruck von
Empfindungen konstituiere:

Alles, was ich bisher gesagt habe, zielt dahin ab, die Musik als eine allgemeine
Sprache zu betrachten, deren Grundsitze und Wirkungen auf keinem zufilligen
Vergleiche, sondern ganz auf der Organisation des menschlichen Kérpers und
anderer thierischen Leiber beruhen.?

Die Anthropologisierung der Musik geht mit ihrer impliziten Semiotisierung
einher — allerdings handelt es sich hierbei um eine Semiotik, die sich gewisser-
mafien zugleich als solche leugnet: Musik wird als eine ,,Sprache® konzipiert,
soll aber grundsitzlich anders als die menschliche Sprache wirken, indem sie
nicht den Status eines konventionalisierten Zeichensystems, d.h. einer intel-
lektuellen Grofie besitzt, sondern unmittelbar und unwillkiirlich auf das Herz
und die niederen Seelenkrifte wirkt und damit eine Dimension anspricht,
die der Mensch partiell sogar mit den Tieren gemein hat. Diese Konzeption
ist Ausdruck des epochalen Paradigmenwechsels von der Nachahmungs- zur
Ausdrucks-Asthetik, den im deutschsprachigen theoretischen Schrifttum u. a.
Johann Georg Sulzer vollzieht.>* Seine auf der expliziten Unterscheidung und
Hierarchisierung von ,Erkennen® und ,Empfinden® basierende Theorie des
ylebendigen Ausdrucks® weist der Musik eine privilegierte Position innerhalb
der Kiinste zu? und ordnet sich ihrerseits ein in die sikularen Bestrebungen,
eine ,natiirliche* Semiotik (im Rahmen der antiintellektualistischen Grund-
tendenzen der Aufklirung?*) zu begriinden.?

Soweit sehr knapp und schlaglichtartig einige Aspekte der theoretischen
Neulegitimation des Singspiels nach 1750. Der immense Erfolg der neuen Gat-

* Hiller, Ueber die Musik, wie Anm. 16, 113 (Hervorh. WL).

* Hierzu grundlegend: Wolfgang Riedel, ,,Erkennen und Empfinden. Anthropologische Achsen-
drehung und Wende zur Asthetik bei Johann Georg Sulzer®, in: Hans-Jiirgen Schings (Hg.),
Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert (DFG-Symposion 1992),
Stuttgart 1994, 410-439, hier 423ff.

28 Ebd., 429ff.

* Panajotis Kondylis, Die Aufklirung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus, Miinchen

1986.

Siehe Jurij M. Lotman, ,,Das Problem des Zeichens und des Zeichensystems und die Typologie

der russischen Kultur des 11.-19. Jahrhunderts®, in: ders., Aufsdtze zur Theorie und Metho-

dologie der Literatur und Kultur, hg. von Karl Eimermacher, Kronberg/Ts. 1974, 378-411;

Tzvetan Todorov, ,,Asthetik und Semiotik im 18. Jahrhundert®, in: Gunter Gebauer (Hg.), Das

Laokoon-Projekt. Pline einer semiotischen Asthetik, Stuttgart 1984, 9-22; David E. Wellbery,

Lessing’s ,Laocoon‘. Semiotics and aesthetics in the age of reason, Cambridge etc. 1984.

25



174 WoLrGANG LUKAS

tung verdankt sich freilich einer doppelten, nicht nur theoretisch-isthetischen,
sondern auch praktisch-6konomischen Motivation. Die einfachen liedhaften,
einer Asthetik der ,Natiirlichkeit“ gehorchenden Gesangseinlagen konnten
eben auch von einem Laienensemble gesungen?® und durch die Wandertruppen
popularisiert werden.

2.2. Die literarische Praxis: Zur semantischen Organisation des empfindsamen
Singspiels

Wie bereits die Gattungsbezeichnung ,Komische Oper® verrit, handelt es sich
bei den Stiicken von Weifie und Hiller letztlich um Komodien. Dies ist fiir die
gesamte deutschsprachige Singspielproduktion der ersten Phase zwischen ca.
1750 und 1770 kennzeichnend. Ein phaseninterner Wandel ldsst sich sowohl
auf der Ebene der dramatischen Vermittlung beztiglich der Relation Text und
Musik in der zunehmenden Bedeutung der Musik konstatieren (was sich u.a.
quantitativ in der Zunahme der Musiknummern niederschligt),?” als auch auf
der Ebene der dramatischen Geschichte in einer zunehmend empfindsamen
Struktur der Stiicke. Die aus einer ersten Werkphase (1750er und erste Halfte
der 60er Jahre) stammenden Texte funktionieren noch weitgehend nach dem
Schema der friithaufklirerischen Typenkomddie und weisen derbe Situati-
onskomik und allenfalls rudimentidre empfindsame Strukturen auf, so Die
verwandelten Weiber, oder der Teufel ist los, Der lustige Schuster sowie Der
Dorfbalbier: Stucke, die Weifde im Vorbericht zur Sammlung Komische Opern
als urspriinglich nicht fir den Druck bestimmte ,,Nothstiicke®, zur Rettung
der Kochschen Truppe geschrieben, bezeichnet.?® Bei den spiteren Libretti
handelt es sich hingegen um genuin empfindsame Stiicke, die den eigentli-
chen Ruhm von Weifie/Hiller begriindet haben: Lottchen am Hofe (1767), Die
Liebe auf dem Lande (1768), Die Jagd (1770), Der Aerntekranz (1771) und Die
Jubelhochzeit (1773). Diese seien kurz niher betrachtet.

Samtliche Stiicke der zweiten Gruppe sind charakterisiert durch eine grund-
sitzliche Dichotomie der dargestellten Welt in zwei oppositionelle Raume:
die landliche Welt der Bauern einerseits und die hofisch-stadtische Welt der
Fursten und hohen Standespersonen andererseits. Der Fokus der Darstellung
ruht stets auf dem lindlichen Raum: Dort beginnt und endet das Stiick; der
Gegenraum wird allenfalls im II. Akt betreten bzw. ist nur indirekt durch
einen Vertreter dieses Raums prisent. Diese topographische Grundordnung
ist mit einer spezifischen Bewertung und Semantik verkniipft: Der ldndliche
Raum ist positiv bewertet als ein Raum der Natur, korreliert mit Einfalt

% Von Zeitgenossen sind kritische Berichte zur Auffiihrungspraxis tberliefert: vgl. ,,Charles
Burney, Tagebuch seiner musikalischen Reisen (1773)%, in: Renate Schusky (Hg.), Das deut-
sche Singspiel im 18. Jahrhundert. Quellen und Zeugnisse zu Asthetik und Rezeption, Bonn
1980, 20¢f.

27 Siehe Kriamer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 1, 11.

28 Christian Felix Weifle, Komische Opern, Erster Theil, Carlsruhe 1778 (= Sammlung der besten
deutschen prosaischen Schriftsteller und Dichter. Drey und siebenzigster Theil.), ,Vorbericht*

[unpag.].



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 175

und Unschuld. Hier existieren wahre zirtliche Freundschaft und Liebe ge-
mifs der neuen biirgerlichen Liebeskonzeption und vor allem Authentizitit
in der sozialen Interaktion: Es herrscht, ganz im Sinne einer empfindsamen
yldentititsmoral®,*® keine Differenz zwischen Sein und Schein (vgl. Lottchen:
»ich bin viel zu offenherzig, und wollte eher sterben, als nicht sagen, was ich
denke“®?). Zeichenhaft schminkt man sich hier nicht.

Der hofisch-stddtische Raum hingegen ist negativ semantisiert als Raum der
Kiinstlichkeit und des Unnatitirlichen. Hier herrschen Verstellung, Dissimulati-
on, Intrigen; die Liebespraxis folgt dem galanten voraufklirerischen Liebescode
als Spiel von Verfiihrung, Eroberung und Treuebruch. Allerdings sind nicht alle
Figuren des hofischen Raums negativ. Die jeweils hochsten Reprasentanten des
dargestellten Raums — der Konig (Die Jagd) bzw. der Grundherr (Die Liebe auf
dem Lande, Der Aerntekranz, Die Jubelhochzeit) — werden in der Regel von
der Kritik ausgenommen und positiv als vorbildliche giitige Landesviter geméfs
der Konzeption des empfindsam-aufgeklirten Absolutismus entworfen. Es sind
typischerweise die unter ihnen Stehenden — die zum Gefolge gehtrenden Kam-
merherren bzw. die vom Grundherrn eingesetzten Amtspersonen —, die skru-
pellos agieren und gegen die neuen aufgeklart-btirgerlichen Normen verstofSen.

Der handlungsrelevante Konflikt entsteht nach einem topischen, aus der
Komédie wie auch aus dem Biirgerlichen Trauerspiel® bekannten Schema und
besteht in der Bedrohung eines jungen Liebespaars durch den hofischen Raum,
z.B. in Gestalt eines Hoflings, der in den lindlichen Raum eindringt und die
Partnerin verfithren und/oder an den Hof entfithren will und somit die ge-
plante Hochzeit gefihrdet (Lottchen am Hofe, Die Jagd, Der Aerntekranz). Die
gliickliche Paarverbindung bzw. die gelungene Restitution der Beziehung am
Ende geht einher mit der Affirmation der empfindsamen Wertordnung durch
ranghochste positive Reprisentanten des hofischen Raums (Konig, Grundherr,
Graf) und gleichzeitiger Elimination der negativen Verfiihrerfiguren aus dem
dargestellten Raum. Die performative Herstellung einer sozialen Gemeinschaft
der Empfindsamen und Tugendhaften im tutti-Schlusschor, zum Teil unter
Einbeziehung des Publikums, ist somit exemplarischer Ausdruck des tiberstin-
dischen Anspruchs der aufklirerisch-empfindsamen Ideologie und Utopie.

2.3. Der gattungskonstitutive metapoetische und -musikalische Diskurs

Ein zentrales Merkmal des neuen Singspiels ist der an Hand dieses Mediums
gefithrte Metadiskurs tiber Kunst und die eigene neue Gattung. Gemifl dem
bereits in der ersten Jahrhunderthilfte vor Rousseau etablierten und als auf-

¥ Georg Stanitzek, Blodigkeit. Beschreibungen des Individuums im 18. Jahrhundert, Ttbingen
1989, 92.ff., hier 100.

% Weifle, Komische Opern, wie Anm. 28, 52.

* Vgl. etwa Emilia Galotti. Der lindlich-biuerliche Raum des Singspiels ist somit als fami-
lialer Privatraum semantisiert und entspricht dem ,biirgerlichen® Raum im Biirgerlichen
Trauerspiel. Siehe hierzu und im Folgenden auch Krimer, Deutschsprachiges Musiktheater,
wie Anm. 1, Bd. 1, 159f., 168f., 199f.



176 WOLFGANG LUKAS

klarerische Hofkritik fungierenden ,primitivistischen® Diskurs®* wird dem
hofisch-stidtischen Raum ein bauerlich-landlicher Raum entgegengestellt, der
in Bezug auf Zivilisation und (schone) Kunst zwar defizitdr ist, aber mit den
Merkmalen der Unschuld und Nattirlichkeit zugleich die Voraussetzung fir
Gliick bietet — umgekehrt verfiigt der hofische Raum zwar tiber (schone) Kunst,
gilt aber zugleich als kiinstlich im Sinn von inauthentisch (vgl. ,Kiinsteley“®3),
woraus wiederum die Unmaoglichkeit von Gliick folgt. So kann in Die Liebe
auf dem Lande Lieschen zu Hinnschen mit Bezug auf die mit Tapeten und
Bildern priachtig geschmiickten Adelshiduser in der Stadt sagen: ,,Glaube mir,
die Vornehmen haben das Glick nur gemalt“.?* In der (auf derselben franzo-
sischen Vorlage® basierenden und von Johann Friedrich Gottlieb Beckmann
vertonten) Operette von Johann Jakob Eschenburg Lukas und Hannchen wird
der Topos der Hofkritik, der das Gliick in den Hiitten dem Ungliick in den
Palisten gegeniiberstellt, ebenfalls tiber die Opposition Realitit/Sein vs. Fikti-
on/Schein zum Ausdruck gebracht: ,Wie grof} ist unser Glick, wenn sie, um
die Natur / Gemahlt zu sehn, so vieles Gold verschwenden! / Uns schenkt
sie sich umsonst, die wirkliche Natur.“3¢

Die lindliche Welt wird also mit unmittelbarem nattirlichem Sein gleichge-
setzt, wihrend die hofische Welt durch prinzipielle Vermitteltheit in Gestalt
von Kunst und schonem Schein charakterisiert ist, d.h. von semiotischen
Reprisentationen: Positive Werte wie Gliick und Natur werden dort nicht
gelebt bzw. gefiihlt, sondern allenfalls zeichenhaft dargestellt. Dieser Gegen-
satz wird gern auch als Quelle fiir Komik funktionalisiert: So wird die an den
Hof entfiihrte Titelheldin von Lottchen am Hofe dort mit komplizierten (non)
verbalen Codes konfrontiert — vestimentiren Codes, Zeichensprache mit dem
Ficher, elaborierter uneigentlich-topischer Rede, die mit Metaphern, Hyperbeln,
Personifikationen arbeitet —, die sie allesamt nicht zu dekodieren vermag.
Insbesondere die Differenz wortlich-natiirliche vs. metaphorisch-kiinstliche
Rede spielt eine prominente Rolle: Das Landvolk versteht die hofische blumige
Sprache nicht:

HANNSCHEN. Der Gott der Herzen findet
Sein Reich itzt uberall gegrindet:
Mit Bluhmenfesseln belegt
Er alles, was sich regt — — —

32 Jean Ehrard, L’idée de nature en France dans la premiére moitié du X VIIIe siécle, Paris 1994
(1. Aufl. 1963), 349ff., 742 1f.

3 [Johann Joachim Eschenburg], Lukas und Hannchen eine Operette, Braunschweig 1768, 13.

3¢ Weifle, Komische Opern, wie Anm. 28, 109.

35 Charles Simon Favarts ,opéra comique* Annette et Lubin (1762), die ihrerseits auf einer Er-
zdhlung von Marmontel beruht.

36 Eschenburg, Lukas und Hannchen, wie Anm. 33, 8.



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 177

LiescHEN. Stille! stille! ich gdhne. Was ist das fiir ein Ding, der Gott der
Herzen? — und darnach, die Bluhmenfesseln? — Nein, ich danke fiir die
Hofliederchen! da lob’ ich mir unsre.

HANNScHEN. O! In der Stadt singen sie dir noch viel andre. Da schwatzen
sie von Thrianen, von Schrecken, Foltern, Pfeilen der Liebe, Nebenbuhlern,
Galanen, Seufzern, Eifersucht, Klagen, Augenblitzen, Flammen, Verzweif-
lung und Tod - - -

LiescHEN. Pfuy! du machst mir ganz Angst! lieben sie denn nicht in der
Stadt, wie wir?

HANNSCHEN. Bey Leibe nicht! unsere Liebe ist was ganz anders. Sie
schwatzen nur davon, und wir — wir fithlen sie — — — %7

Anhand der Sprachcodes werden zugleich zwei Musikcodes gegentibergestellt,
ein einfacher, natiurlich-liedhafter — der des neuen Singspiels — und ein kiinst-
licher, barockisierend-schwiilstiger, in dem zugleich die hofische Oper als Ne-
gativfolie thematisiert wird. Das Landvolk in seiner stilisierten Simplizitit ist
dem Hofischen so fern, dass es die Oper nicht einmal als Namen kennt.3®

Bereits in der frithaufklarerischen Typenkomodie wird die Opposition zwi-
schen Vernunft/Tugend vs. Unvernunft/Laster gern auch mit der Opposition einer
aufklirerischen vs. voraufklirerischen barocken Sprachisthetik verkntipft.®
Die liacherliche, satirisch verspottete Orientierung an hofischen Verhaltens-
modellen wie Prunksucht, Galanterie, Verschwendung und einem spezifischen
Sprachcode wird im empfindsamen Singspiel nach der Jahrhundertmitte immer
auch als hofischer Musikcode abgebildet. Textintern operieren Weifle und
Hiller mit der Differenzierung der Figuren durch die Art der Rede und durch
entsprechende Musik: in der Zuordnung des einfachen strophischen Liedes
zu den lindlichen einfachen Figuren, der kunstvolleren da-capo-Arie zu den
hofischen Figuren — aber auch zu den lindlichen Figuren, die in gefihrliche
Berithrung mit dem Raum Stadt/Hof gekommen sind (vgl. u.a. Die Jagd). Zu-
dem existiert eine mittlere Gattung der Ariette bzw Cavatine mit variabler
Zuordnung.*°

Die Stiicke entfalten also eine metasemiotische und -poetische Dimension.
Das neue Singspiel bildet sein Gegenmodell immer auch in sich ab und thema-
tisiert sich selbst als antihofische Gattung, ihm ist die Referenz auf die opera
seria als Negativfolie konstitutiv eingeschrieben. Im nachstehenden Schema
wird versucht, die wichtigsten Merkmale zusammenzufassen:

7 Weile, Komische Opern, wie Anm. 28, 114f.

% Ebd.,18.

Vgl. u.a. Luise Adelgunde Victoria Gottsched, Die Pietisterey im Fischbein-Rocke (1736).
Am Beispiel der Jagd niher untersucht bei: Krimer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie
Anm. 1, Bd. 1, 179ff.



178 WoLrGANG LUKAS

Semantischer Raum: ,Land* Semantischer Raum: ,,Hof/Stadt“
Natur/Natiirlichkeit Kunst/Kiinstlichkeit
Authentizitit: Sein = Schein Inauthentizitit: Sein # Schein
Unmittelbarkeit des Fithlens Semiotische Vermitteltheit
Unschuld / Tugend Schuld / Laster
Biirgerliche Liebeskonzeption Hofisch-galante Liebeskonzeption
»2Menschsein® (im emphat. Sinn) Verunmoglichung v. ,Menschsein®
Wortlich-,natirliche“ Rede Metaphorisch-tropische Rede
Einfaches Lied Kunstvolle Arie

v )
,Singspiel® ,HoOfische Oper*

Das neue Singspiel erweist sich somit wiederum zentral verkniipft mit dem
epochalen Streben nach einer paradoxen ,natiirlichen® Semiotik, die das Merkmal
des Zeichenhaften zu eskamotieren versucht, einer Kunst, die nicht ,,Kunst*
sein will.

2.4. Die Referenz auf die hofische Oper als ,,musikalische Theodizee*

Das obige Schema gibt die Basissemantik des empfindsamen Singspiels wieder,
die bei niherem Hinsehen freilich durchaus komplexer gestaltet ist. Denn
tber die pure Entgegensetzung hinaus findet sich ein ganz spezifischer Einsatz
des hofischen Codes im Singspiel, der dessen letztlich ambivalente Position
gegeniiber der Oper und der von ihr reprisentierten traditionellen ,,Kunst®
verridt. Denn nicht nur die negativen Ho6flinge, auch die positiven Figuren
koénnen sich seiner bedienen, in zentralen Situationen wie etwa dem ernsthaf-
ten Liebeskonflikt oder auch im Modell der positiven Intrige. Als Beispiel sei
Lottchen am Hofe angefithrt. Um den Fursten, der Lottchen verfithren will,
zur Tugend (und damit zu seiner Ehefrau) zuriickzufithren, bedarf es einer
List, die in der Simulation von Liebesbereitschaft, d.h. in der Nachahmung
des hofischen Verhaltenskodex und galanten Liebesdiskurses besteht: Lottchen
singt ein hofisches Loblied auf den Wechsel in der Liebe, eine scheinbare
Verspottung der aufklarerisch-biirgerlichen Ehemoral: ,,In allen Dingen in der
Welt / Ist’s nur der Wechsel, der gefillt: /| Warum sollt’ in der Lieb’ allein /
Ein ew’ges Einerley nur seyn?“# Genau und nur indem sie dies tut, gelingt
es ihr tatsiachlich — tiber eine hier nicht niher zu beschreibende verwickelte
Handlungsfithrung —, den Firsten schliefilich zu beschimen und zur Tugend
zuriickzufithren. Mit anderen Worten, das malum — das Kiinstlich-Hoéfische —
wird somit fiir das bonum - die empfindsame Naturmoral — instrumentalisiert.
Damit ist die Theodizee-Problematik als ein ideologischer Zentralkomplex

4 Weifle, Komische Opern, wie Anm. 28, 80.



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 179

benannt, der in der Literatur nahezu des gesamten 18. Jahrhunderts und in
der Dramatik von Gottsched bis einschliefilich Schiller bekanntlich eine her-
ausragende Rolle spielt und im Laufe der Epoche zu immer wieder neuen Be-
wiltigungsversuchen in Form von argumentativen Strategien der Reduktion,
Uminterpretation, Instrumentalisierung und Kompensation des Ubels fithrt.+
In der Funktionalisierung des hofisch-barocken Operncodes fiir die Festigung
der empfindsamen Singspiel-Welt konnte man also im tibertragenen Sinn eine
Art ,musikalische Theodizee-Logik* erblicken, die eine eigentiimlich ambi-
valente Stellung gegeniiber dieser Negativfolie bedingt, insofern diese nim-
lich einerseits verdammt wird, von deren ausfiithrlicher Thematisierung und
Inszenierung das Singspiel andererseits gewissermafien ,,lebt®,

3. Wandlungen nach 1770

Die Jahre um 1770 markieren in der deutschsprachigen Literatur bekanntlich
eine zentrale Zisur, den Beginn der sog. ,,Goethezeit* bzw. ,Kunstperiode®
mit dem Sturm und Drang als erster Subphase dieser neuen Epoche. Das sich
wandelnde Literatursystem basiert dabei nach wie vor auf dem Denk- und
Wissenssystem der Aufklirung, das ungeachtet eines systeminternen Wandels
von der empfindsamen Hochaufklirung zur Spitaufklirung als solches auch
im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts relevant bleibt.*® Die Frage liegt also
fur einen Literaturhistoriker nahe, die Libretto-Literatur nach einer eventu-
ellen analogen Zisur zu befragen.** Die Tatsache, dass nach 1770 die Weifle-
Hillersche Koproduktion endet, darf in dieser Hinsicht bereits als signifikant
interpretiert werden: Das empfindsame Singspiel in der Gestalt, wie es Weifle
und Hiller geschaffen haben, beginnt nun allmihlich auszulaufen. Zugleich
finden vielfiltige Wandelprozesse statt, die eine neuartige Ausdifferenzierung
des Musiktheaters in verschiedene Gattungen und Klassen zur Folge haben.
Grob lassen sich zwei Hauptgattungen unterscheiden: die komischen Singspiele,
die unter der historischen Gattungsbezeichnung ,komische Oper¥, ,komi-
sche Operette®, ,Lustpiel mit Gesang® etc. auftreten, und die ernsthafte(re)n
Stiicke, u.a. mit der Bezeichnung ,musikalisches Schauspiel“, ,Schauspiel
mit Gesang“ etc. Erstere Gruppe umfasst weitgehend traditionelle, zugleich
aber hochst populire Stiicke, letztere hingegen neuartige und experimentelle
Stiicke verschiedener Art. Zugleich ldsst sich nach 1770 auch ein deutliches

“ Siehe hierzu die Arbeiten von Odo Marquard, u.a. ,Der angeklagte und der entlastete Mensch

in der Philosophie des 18. Jahrhunderts®, in: ders., Abschied vom Prinzipiellen. Philosophi-
sche Studien, Stuttgart 1981, 39-66. Zu solchen Strategien als narrative Handlungslogik im
Drama s. Wolfgang Lukas, Anthropologie und Theodizee. Studien zum Moraldiskurs im
deutschsprachigen Drama der Aufklirung (ca. 1730 bis 1770), Géttingen 2005.

Siehe zu dieser Unterscheidung Michael Titzmann, ,,,Empfindung‘ und ,Leidenschaft‘; Struk-
turen, Kontexte, Transformationen der Affektivitit/Emotionalitit in der deutschen Literatur
in der 2. Hilfte des 18. Jahrhunderts®, in: Klaus P. Hansen (Hg.), Empfindsamkeiten, Passau
1990, 137-165, hier 1371.

Siehe hierzu auch Melanie Wald, ,Moment musical. Die Wahrnehmbarkeit der Zeit durch
Musik®, Das achtzehnte Jahrhundert 30,2 (2006), 207-220, hier 211.

43

44



180 WOLFGANG LukAas

Ansteigen des theoretischen Schrifttums zum deutschen Musiktheater konsta-
tieren. So heterogen die Ansitze in Theorie und Praxis sind, ihr gemeinsamer
Nenner ist der Versuch, den Rahmen des empfindsam-rithrenden Singspiels a
la Weifie/Hiller zu sprengen.

Ich konzentriere mich im Folgenden auf den Nachweis und die Diskussion
der autoreflexiven Dimension anhand von ausgewihlten Beispielen aus den
beiden genannten Gruppen.

3.1. Kontinuitidt und Popularitit des komischen Singspiels

Zumal bei den populdren Stiicken finden wir eine erstaunliche Kontinuitit
traditioneller Modelle bis weit in die 80er und 90er Jahre hinein. Als Beispiele
konnen allen voran die von Carl Ditters v. Dittersdorf und Wolfgang Amadeus
Mozart vertonten Komddien-Libretti Gottlieb Stephanies d. J. angefiihrt wer-
den, so u.a. Doktor und Apotheker (1786) Die Liebe im Narrenhause (1787)
und das ,,Gelegenheitsstiick® Der Schauspieldirektor (1786); ferner Ferdinand
Eberls ,komisches Singspiel“ Betrug durch Aberglauben (1786) — ebenfalls in
der Vertonung von Dittersdorf — und Dittersdorfs eigenes (nach einer itali-
enischen Vorlage verfasstes und spiter von Christian August Vulpius bear-
beitetes) Libretto Das rothe Kdppchen oder Hilft’s nicht, so schadt’s nicht
(1788); schlieflich Johann Jakob Engels ,komische Oper® Die Apotheke in der
Vertonung des Hiller-Schiilers Johann Gottlieb Neefe (1772), Johann Leopold
v. Auenbruggers ,musikalisches Lustspiel“ Die Rauchfangkehrer oder Die
uneigenniitzigen Verrither ihrer Herrschaften aus Eigennutz in der Vertonung
von Antonio Salieri (1781), oder auch die ,komische Oper“ Der Dorfbarbier
von Paul Weidmann mit Musik von Johannn Baptist Schenk (1796).

All diese Stiicke weisen die typische Kombination von traditioneller satirisch-
burlesker Typen-Komik und neuer empfindsam-psychologisierter Problematik
auf, wie sie insgesamt fiir die deutschsprachige Lustspielproduktion bereits
seit der Jahrhundertmitte charakteristisch ist.*> Auffallend ist die zum Teil
sehr derbe Komik, etwa in Gestalt von Priigelszenen — u.a. in Die Liebe im
Narrenhause, Doktor und Apotheker, letztere die in den 1780er Jahren bei
weitem erfolgreichste deutsche Oper! —, wie sie nur beim frithen Weifie auf-
tauchten und im Sprechtheater seit Gottsched verpont waren. Wihrend Weifse
sich im Vorwort zur Sammlung Komische Opern fir seine frithen Versuche im
»Niedrigkomischen“ noch entschuldigt, finden sich nach 1770 vermehrt (u. a.
bei Johann Jakob Engel und Johann Friedrich Reichardt)*® Versuche der Rehabi-
litation dieser traditionellen Komik, was wiederum ein Beleg fiir das Auslaufen
des empfindsamen Paradigmas der ernsthaften, zirtlich-rihrenden Komik ist.

% Siehe Verf., Anthropologie und Theodizee, wie Anm. 42, 125ff.

% Johann Jakob Engel, Vorwort zu: [ders.], Die Apotheke, eine komische Oper in zwey Aufziigen,
Leipzig 1772, V-XV, Johann Friedrich Reichardt, ,Etwas tiber das deutsche Singeschauspiel,
so nicht tiberschlagen werden darf, Vorwort zu: ders., Liebe nur begliickt. Ein deutsches
Singeschauspiel, Berlin 1781, III-XX. Justus Mosers Versuch der Rehabilitation des Harlekin
von 1761 (Harlekin oder Vertheidigung des Groteske-Komischen) war hingegen noch eine
vereinzelte Stimme.



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 181

Bei aller Kontinuitit der Stoffe und Handlungsmuster zeichnet sich beziig-
lich des Verhiltnisses Musik/Handlung doch eine untibersehbare Wandlung
ab. Der Gegensatz zwischen Musik und Handlung besteht nicht mehr in dem
Mafle wie noch bei Weifde/Hiller, sondern er ist weitgehend aufgeldst, inso-
fern entscheidende Dialogpartien, die die Handlung vorantreiben, nun vertont
werden. In Schenks Dorfbarbier etwa werden die Sprechpartien nun einzeln
als ,Dialog* gekennzeichnet, wie es in den friheren Stiicken umgekehrt nur
fiir die Musikeinlagen der Fall war. Generell dominiert jetzt die (erfolgrei-
che) Musik zunehmend den Text. So teilt Christian August Vulpius in der
svorrede“ zur Neufassung von Dittersdorfs ,komischer Operette* Das rothe
Kdppchen mit, dass der Text im Hinblick auf seine Auffithrbarkeit partiell
umgearbeitet worden sei, und zwar nach Mafigabe der Musik: ,,Die angenehme
Musik dieser Operette verdiente alleine schon eine Uminderung des Textes.”
Dabei wurden um der Musik willen auch sprachliche Mingel bewusst in
Kauf genommen. Der Leser solle sich also ,nicht an einige Hairten in den
Gesdngen, an Reime und Ausdriicke stofien, denn sie waren der Komposition
wegen unvermeidlich®.#

Eine deutliche Steigerung in quantitativer wie qualitativer Hinsicht ldsst
sich bzgl. der fiktionsimmanenten Selbstthematisierung der Gattung, sowohl
der Komodie als auch des Singspiels, konstatieren. Die Selbstthematisierung
der Komédie betrifft die positive Intrige des jungen Liebespaars und wird als
»Spiel im Spiel® inszeniert. Bis hin zu Schenks Der Barbier miissen simtliche
jungen Liebespaare ein Rollenspiel spielen, um ihre Gegner zu tibertdlpeln
und das Ziel ihrer Vereinigung zu erreichen. Die mediale Selbstthematisie-
rung wird in den spiteren Stiicken deutlich expliziter gehandhabt, so wenn
beispielsweise in Eberls/Dittersdorfs Betrug durch Aberglauben fiir dieses Spiel
Kostiime, Masken etc. notig sind, wie sie als ,,Requisiten® auf dem Theater
verwendet werden.*® Die Logik des Spiels basiert dabei auf der einfachen,
bereits in den 1740er Jahren eingefiithrten Psychologie einer Verfiihrung, d1e
an die Stelle der jeweils scheiternden rationalen Uberzeugung mit Vernunft-
argumenten tritt.*

Niher betrachtet sei nun die Selbstthematisierung des Singspiels. Diese
wird zunichst iiber die narrative Einbettung von Vokalmusik als eigenes
Ereignis in die Handlung, d.h. durch die Schaffung von fiktionsimmanenten
Anldssen zum Gesang geleistet: Nach wie vor, wie schon bei Weifle/Hiller,
wird zum Gesang aufgefordert bzw. werden Vokalstiicke eingetibt. Ich greife
zwei hitbsche Beispiele heraus:

7 Christian August Vulpius, ,,Vorrede® [unpag.], in: Das rothe Kdppchen. Eine komische Ope-
rette in zwei Aufziigen, Weimar 1792.

Ferdinand Eberl, Betrug durch Aberglauben. Ein komisches Singspiel in zwei Aitfziigen, K6ln
1787, 26¢., 29, 59.

Siehe Verf., ,Wissen in Literatur um 1750. Das psychomedizinische Modell der ,isthetischen
Therapie‘ und das Konfliktlésungsmodell der friithaufklirerischen Komédie®, erscheint in:
Jean-Marie Valentin (Hg.), Akten des XI. Internationalen Germanistenkongresses Paris 2005
»Germanistik im Konflikt der Kulturen®, Bern etc. 2007.

48

49



182 WOoOLFGANG LUKAS

In Stephanies/Dittersdorfs Die Liebe im Narrenhause will der Vater seine
Tochter dem alten Leiter einer Irrenanstalt zur Frau geben, weil er, ein ,,Hy-
pochonder® (Melancholiker), wie der sprechende Name , Triibe“ signalisiert,
sich gern im Narrenhaus von den Insassen aufheitern lisst. Der Wahnsinn
dieser Narren besteht darin, dass sie sich entweder fiir grofSe Poeten oder fiir
Figuren aus hohen hofischen Gattungen wie der heroischen Tragodie und der
opera seria bzw. tragédie lyrique halten (u.a. Lukrezia, Virginia, Orpheus) und
sich dementsprechend in Versen bzw. Gesang artikulieren. Die Intrige des
jungen Liebhabers besteht also darin, dass er, um Zugang zur Geliebten zu
erhalten, die sich bereits im Narrenhaus befindet, den Narren simuliert und
sich einweisen ldsst. Die erdachte Pathogenese ist ein unverkennbares Zitat
von Saint-Evremonds Les Opéra: Er ,hat sich durch die Opern Musik so hin-
reiflen lassen, dafd er seit drei Wochen kein Wort mehr spricht, sondern immer
singt.“ Der Vater freut sich: ,Vortrefflich, so werden wir also Opern, Arien
horen.“® Hier wird nun nicht nur vereinzelt eine Arie geboten, sondern die
komischen (Liebes-|Verwicklungen zwischen dem Liebhaber und den Narren
konstituieren eine ganze Nebenhandlung, die episodisch die Haupthandlung
immer wieder unterbricht: ,Um’s Himmelswillen, singen Sie“ fordert Kam-
merjungfer Clirchen den Liebhaber auf, damit die Intrige nicht kollabiert.>! Sie
wird durchgehend im hohen poetischen und musikalischen Stil, in elaborierter
Versrede und mit Rezitativ und Arie gefiihrt, wihrend die ,,Verniinftigen® sich
in einfacheren liedhaften Strukturen bewegen.

Die Instrumentalisierung des negativen und verspotteten héfischen Gegenmo-
dells fur die eigenen Zwecke — d.i. auf Handlungsebene die Durchsetzung der
Position der Vernunft, auf metapoetischer und metamusikalischer Ebene die
Selbstthematisierung der Gattung ,,Singspiel“ — erweist sich damit freilich als
hochst ambivalent. Denn im Gegensatz zu Weifle und Hiller, wo das Hofische
nur punktuell eingesetzt wird, nimmt es hier den allerbreitesten Raum ein, ja
das ganze Stiick lebt gewissermafien davon; die konstruierte narrative Einbet-
tung ist erkennbar nur mehr ein Vorwand, um grof3e Opernmusik auffithren zu
konnen. War die Abgrenzung gegen die Oper im empfindsamen Singspiel vollig
ernst gemeint, so ist sie hier offenkundig ihrerseits ironisch gebrochen, so dass
mit dem Modell nun sogar gespielt werden kann. Dies zeigt sich auch in der
intermedialen Referenz auf das zeitgendssische Sprechtheater, die Stephanie
zusitzlich einbaut, indem er den Wahnsinn u. a. in einer ironischen Inversion
und Kontrafaktur tradierter Tragodienstoffe und ,bertihmte[r] Trauerspiel[e]“
wie Gotthold Ephraim Lessings Emilia Galotti bestehen ldsst.5?

Einen privilegierten Raum nimmt die Musik - als Handlung wie auch als
Diskussionsgegenstand — in Auenbruggers/Salieris 1781 am Burgtheater urauf-
gefiihrtem ,musikalischen Lustspiel Der Rauchfangkehrer oder Die unent-

50 Gottlieb Stephanie d. J., Die Liebe im Narrenhause. Eine komische Oper, in zween Aufziigen,
Koln 1788, 31.

SEBhdii56;

2 Bhd s o]



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 183

behrlichen Verrither ihrer Herrschaften aus Eigennutz ein. Die Handlung ist
nach einem (im Kern wiederum frithaufklirerischen) Komodienschema gebaut.
Um zu den notigen finanziellen Mitteln fiir die Griindung des Ehestandes
mit seiner Geliebten, der Kochin Lisl, zu gelangen, greift der Titelheld, ein
Rauchfangkehrer namens Volpin, zu einer List: Indem er sich als italienischer
Marchese ausgibt, gelingt es ihm, die beiden Herrinnen seiner Geliebten, Mutter
und Stieftochter von Habicht, in sich verliebt zu machen und jeder ein falsches
Eheversprechen zu geben. Damit wird er deren geplante Verbindung mit den
Herren von Wolf und von Bir gefihrden, um sich am Ende fiir die Auflosung
der falschen Heiratskontrakte auszahlen zu lassen und obendrein beide Frauen
noch vom Laster des Hochmuts zu befreien. Dieses simple Handlungsmuster
wird von Auenbrugger virtuos mit einer komplexen autoreflexiven Struktur
versehen. Die Musik avanciert zum heimlichen Protagonisten, insofern sie
die entscheidende Rolle fiir das Gelingen der Verfithrung spielt: Volpins mu-
sikalische Fertigkeiten im Gesang und auf dem Klavier zum einen und seine
Schlauheit und Fertigkeit im Betriigen zum anderen gehen Hand in Hand, er
ist in beidem ,,Meister in sein Kunst“.%® Entsprechend verfiihrt er beide Frau-
en nicht nur durch den simulierten Adel, sondern vor allem auch durch sein
musikalisches Konnen, das er als Gesangs- und Sprachmeister entfalten darf.
Die Gesangsstunden geben zudem Anlass zur Diskussion tber den - zeitge-
nossisch vieldiskutierten — Gegensatz zwischen deutscher und italienischer
Gesangskunst.*

Simtliche auf diese Weise in die Handlung verwobenen Musiknummern
besitzen die Funktion einer Spiegelung des Geschehens, allen voran die im
Mittelpunkt des Textes stehende Auffiihrung eines ,,Quintetts® iiber einen
mythologischen Stoff, Die Entfiihrung des Ganymedes. Neben der ,Komodie
in der Komodie* wird zusitzlich das ,,Singspiel im Singspiel“ inszeniert, das
zugleich sowohl inhaltlich als auch tiber die Besetzung — Ganymed, gesungen
von Volpino, verliebt sich in die beiden Nymphen Chloe und Daphne, gesun-
gen von Tochter und Stiefmutter, die beide erwarten, dass seine Wahl auf sie
fallt, — als mise en abyme des Gesamtstiicks funktioniert. Desgleichen spiegeln
die beiden deutschen Arien in I,9 ,,Ganz geheim und in der Still / Wollen wir
uns lieben“ sowie ,Wissen soll die Freundinn nie, / Wie wir uns verehren®
ebenso die aktuelle Handlung der erotischen Verfithrung, wie die beiden itali-
enischen Arien in III,11 und 13 ,,Taci, non dirmi il vero, / Lasciami nell’error

% Ich zitiere hier ausnahmsweise aus der — aufgrund der extrem fehlerhaften OCR-Einlesung
der Frakturtexte eigentlich nicht zitablen — Ausgabe der Digitalen Bibliothek, Bd. 57: Opern-
texte von Monteverdi bis Strauss. Originalsprachige Libretti mit deutschen Ubersetzungen,
hg. von Thomas Hafki, Berlin 2002, 10/19244.

* Ebd., 30/19271.



184 WOLFGANG LUKAS

bzw. ,,Ah, non lasciarmi, no, / Bell'idol mio“ die unmittelbar bevorstehende
Desillusionierung und Aufdeckung des Betrugs antizipieren.*®

Die im Vergleich zum frithen Weifie-Hillerschen Paradigma deutlich gestiegene
Bedeutung der Musik manifestiert sich also nicht nur auf der Ebene des discours
durch die vermehrte Umsetzung von Dialogpartien als Gesang, sondern auch
ganz wesentlich auf der Ebene der histoire®® durch eine qualitativ neuartige
Rolle der Musik, was mit ironisch-selbstbeziiglichen Strukturen einhergeht.
Die metamusikalische Selbstreferenz erfolgt nicht mehr nur ,indirekt* tiber
den Bezug auf die Negativfolie der Oper, sondern zugleich ,direkt* auf das
vorliegende bzw. vor sich gehende Stiick selbst.®’

Dies gilt nicht zuletzt auch fiir Stephanies/Mozarts hiibsches ,,Gelegenheits-
stiick“ Der Schauspieldirektor, das hier zumindest erwdhnt werden soll. Der
Einakter gehort dartiiber hinaus zu der Gruppe jener ,Metadramen®, die die
aufklirerische Theaterreform anhand einer Schauspielertruppe als Geschichte
inszenieren, wie u.a. etwa Carlo Goldonis I/ teatro comico (1750) im Bereich
des Sprechtheaters.>® Bereits bei Goldoni wird das antiaufklarerische Paradigma
sowohl von der commedia dell’arte als auch von der opera seria reprisentiert.
Doch wihrend Goldonis Stiick eine gianzlich ernsthafte Thematisierung darstellt
und Manifestcharakter in Bezug auf die intendierte Theaterreform besitzt,
inszenieren Stephani und Mozart mehr als dreiflig Jahre spiter ein ironisch-
selbstbeziigliches Spiel. Aus spataufklarerischer Perspektive wird eine zynische
Bilanz der Theaterreform als letztlich gescheitert gezogen: Das Publikum ist
unmiindig und will betrogen werden; finanzieller Erfolg kann ausschliefilich
durch pure Unterhaltungsstiicke — Haupt- und Staatsaktionen, Harlekinaden,
Ballette und Opern — und durch Bestechung der Rezensenten erzielt werden.

Das Stiick bietet wiederum ein simples Handlungsgeriist, das primar Gele-
genheit zu mehrfachem Spiel im Spiel bieten soll, und zwar sowohl im Sprech-
als auch im Musiktheater. Jeweils verschiedene Schauspieler und Sanger, die
sich um ein Engagement bewerben, bieten als Probe eine Szene an: aus einer
satirischen Komodie, einem Biirgerlichen Trauerspiel und schliefilich aus einem
Singspiel a la Weifle/Hiller. Die inter- und intramediale Referenz belegt wieder
den spiateren Reflexionsstandpunkt, in dem sich die Gattung nicht mehr nur
selbst als eine neue gegentiiber der Oper thematisiert, sondern dariiber hinaus
retrospektiv ihre eigene Entwicklung bewusst reflektiert.

55 Ebd., 21£./19259f. und 82/19335, 87/19343.

56 Zur Begrifflichkeit s. Matias Martinez/Michael Scheffel, Einfiihrung in die Erzdhltheorie,
Miinchen #2002, 22-26.

Zur Unterscheidung von direkter vs. indirekter Selbstreferenz in der Oper s. Claus-Michael
Ort, ,Die Kontingenz der Oper. Zur Funktion musikdramatischer Selbstreferenz®, Zeitschrift
fiir Semiotik 27 (2005) 87-114, hier 88f.

Siehe auch Manuela Hager, ,,Die Opernprobe als Theaterauffithrung - eine Studie zum Libretto
im Wien des 18. Jahrhunderts®, in Albert Gier (Hg.), Oper als Text. Romanistische Beitrdge
zur Libretto-Forschung, Heidelberg 1986, 101-124.

57

58



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 185

3.2. Das ernste Singspiel der Spataufklirung
Die zweite Grofsgruppe umfasst verschiedene Typen und historische Gattungen
wie u.a. das ernste musikalische ,,Schauspiel“,*® das eine Nihe zum Sturm
und Drang aufweisen kann (so bei Goethe und Reichardt),*® ferner das expe-
rimentelle (und kurzlebige) Melo- bzw. Monodram® sowie Initiationsdramen,
also Libretti, die das Komddienschema vom jungen Liebespaar und seinen
zu Uberwindenden Heiratshindernissen in eine ,Initiationsgeschichte“s? mit
dominantem Fokus auf dem minnlichen jugendlichen Partner und seinem
psychosozialen Entwicklungsprozess transformieren, meist in typischer Kom-
bination mit Stoffen aus dem Zaubermairchen.5

Gemeinsames Merkmal all dieser Untergruppen ist, dass sie auf je unter-
schiedliche Weise die Abkoppelung des Musiktheaters vom Komischen voll-
ziehen, indem sie nicht nur Geschichten aus dem biirgerlichen Privatleben
und Personal aus dem sog. mittleren Stand — Kaufleute, Landadlige, Gelehrte,
etc. — bzw. dem niederen Stand — Handwerker — in Szene setzen, sondern
ernsthafte, potenziell tragische Geschichten, die im hofisch-politischen Raum
situiert sind. Komische Einlagen sind dabei allerdings nicht ausgeschlossen
(vgl. etwa Die Entfiihrung aus dem Serail). Damit einher geht eine wesentliche
Neuerung beztiglich der dargestellten Affekte: Wiahrende positive empfindsame
Emotionalitdt stets kompatibel mit Vernunft zu sein hat und bei aller Subjek-
tivierung und Intensivierung sozialvertriagliche Gefiihle hervorbringt, finden
sich nun Tendenzen in Richtung problematischer Leidenschaft, womit auch
die potenzielle Tragik im Musiktheater zuriickgewonnen wird. Ich beschrianke
mich im Folgenden auf die Gruppe der dem Sturm und Drang nahen Libretti,
da sie eine bemerkenswerte Variante der autoreflexiven Struktur bieten.

Hier sind vor allem Johann Wolfgang von Goethe und Johann Friedrich
Reichardt (als Librettist) zu erwdhnen. In Goethes ,,Schauspiel mit Gesang®
Claudine von Villa Bella (in der 1. Fassung von 1776)%* wie auch in Reichardts

% U.a. Gottlieb Stephanies/Wolfgang Amadeus Mozarts Entfiihrung aus dem Serail (1782), Gustav
Friedrich Wilhelm Grofimanns/Christian Gottlob Neefes Adelheit von Veltheim (1780) und
Friedrich Wilhelm Gotters/Georg Anton Bendas Romeo und Julie (1776), eine Shakespeare-
Adaption mit gliicklichem Ausgang. Auch Christoph Martin Wielands/Anton Schweitzers
Alceste 1773 gehort dazu.

% Johann Wolfgang Goethe: Claudine von Villa-Bella. (1. Fassung u.a. vertont von Johann An-
dré 1780); Johann Freidrich Reichardt/]. J. Reichardt: Liebe nur beglickt. (1781).

1 U.a. Friedrich Wilhelm Gotters Medea und Johann Christian Brandes’ Ariadne auf Naxos in
Vertonungen von Georg Anton Benda, beide 1775.

% Zum Begriff und zur Rekonstruktion dieses narrativen Modells siehe Michael Titzmann:
sDie ,Bildungs-/Initiationsgeschichte der Goethe-Zeit und das System der Altersklassen im
anthropologischen Diskurs der Epoche®, in: Lutz Danneberg/Friedrich Vollhardt (Hgg.), Wissen
in Literatur im 19. Jahrhundert, Tiibingen 2002, 7-64. Zur Interpretation der Zauberflite
unter diesem Aspekt s. Jan Assmann, Die Zauberflote. Oper und Mysterium, Miinchen etc.
2005.

% U.a. Johann Karl Wezels Zelmor und Ermide in verschiedenen Vertonungen (u.a. F. S. Haindl
1782), Emanuel Schikaneders/Wolfgang Amadeus Mozarts Die Zauberflote (1791), Joachim
Perinets/Wenzel Miillers Kaspar, der Fagottist oder: die Zauberzither (1791).

% Vgl. zu Goethe auch Krimer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 1, 488-495.



186 WoLrGANG LUukas

sdeutschem Singeschauspiel“ Liebe nur begliickt (1781) findet sich bereits
auf den ersten Blick eine signifikante Verschiebung in der Figurenkonstel-
lation: Nicht mehr das Liebespaar steht im Zentrum mit beiden Partnern
als gleichberechtigten Protagonisten, sondern der miannliche Partner tendiert
zum eigentlichen Helden des Stiicks. Damit schliefst das Musiktheater an die
Goethezeitliteratur an, in der der junge Mann, der zwischen Herkunftsfamilie
und (zu griindender) Zielfamilie steht, in der zeitgenossischen Terminologie
der ,Jungling®, zur anthropologischen Leitfigur avanciert. Beide Helden, Don
Crugantino bei Goethe und Herrmann bei Reichardt, werden als problema-
tische Charaktere vorgestellt, als Kraft-Genies, die unter der Unmoglichkeit
der Selbstentfaltung in der gegebenen sozialen Ordnung leiden. Virulent wird
dieser Konflikt jeweils tiber eine leidenschaftliche unbedingte Liebe zu einer
Frau, die einem anderen — dem Bruder (Goethe) bzw. Freund und metaphori-
schen ,,Bruder“ (Reichardt) — zugedacht ist. Der daraus resultierende Konflikt
wird in beiden Texten unterschiedlich (bei Reichardt: auf viel konventionel-
lere Weise) aufgefuillt; jeweils kann aber gattungskonform das potenzielle
tragische Ende des ,Schauspiels®, hier durch Bruder- bzw. Selbstmord, gerade
noch verhindert werden.

Gemeinsam ist beiden Stiicken eine spezifische Selbstthematisierung der
musikdramatischen Gattung. Goethes Genie-Held Crugantino ist eine musi-
kalische Kinstlerfigur, ein begnadeter Singer und ,Zitter“-Spieler, der seine
Zuhorer, darunter bezeichnenderweise Claudines Vater Don Gonzalo (auch
Wilhelmines Vater ist von Herrmanns Liedern hochst angetan), ganz ent-
zuickt. Seine Volkslieder von explizit antihofischer Faktur verstehen sich als
Riickkehr zur Natur; mit Crugantinos Kommentar: ,,Alle Balladen, Romanzen,
Binkelgesinge werden iezt eifrig aufgesucht, aus allen Sprachen tibersezt*“
spielt Goethe direkt auf die Volkslied-Bewegung des Sturm und Drang an
und indirekt auf die neue Singspielgattung, die eben genau solche Lieder zum
Einsatz bringt. Crugantinos Stimme selbst besitzt erotisch-verfiihrerische
Qualitdt fiir Claudine, die ihn bei der ersten Begegnung nur hort, nicht sieht
(,Welche Stimme! Ich vergehe®).%® Mit der erotischen Besetzung seines Musik-
instrumentes, der ,,Zitter*, die dem Kiinstler, dem selbst keine Erfiillung seiner
Liebe beschert ist, als metaphorische ,,Bulerinn“s’ und Ersatz-Liebespartnerin
gilt, wird auch die Kunst- hier: Musikproduktion gemaf3 der goethezeitlichen
Genie-Asthetik aus der biographischen Situation des Kiinstlers als eines Lie-
benden abgeleitet.

Reichardt seinerseits versteht sein Libretto als Programmstiick mit Mani-
festcharakter und schickt ihm einige theoretische Vortberlegungen voraus
(,Etwas tber das deutsche Singeschauspiel, so nicht tiberschlagen werden
darf“), die explizit an ,den musikalischen Dichter und Theaterkomponisten®

% Fotis Jannidis/Karl Eibl/Marianne Willems (Hgg.): Der junge Goethe in seiner Zeit. Sdamtliche
Werke, Briefe, Tagebiicher und Schriften bis 1775, 1. Bd., Frankfurt/M. etc. 1998, 501.

6 Ebd., 495.

S Ebd S e5010)



ANTHROPOLOGIE UND ASTHETISCHE SELBSTREFLEXION 187

adressiert sind.®® Darin begriindet und definiert er das deutsche Singspiel
bzw. ,,Singeschauspiel® in Abgrenzung von der italienischen traditionellen
Oper, allerdings auf ganz andere Weise als Wieland dies tut. Wahrend dieser
einen wesentlichen Unterschied zwischen den Sprachen leugnet und in An-
lehnung an die traditionelle Oper fiir eine durchgehende Vertonung optiert,*
begriindet jener sein Pladoyer fir das ,vermischte Singspiel“’° gerade mit dem
Unterschied der beiden Sprachen. Nur im italienischen Musiktheater sei die
durchgehende Vertonung moglich, da die italienische Sprache grundsitzlich
einen leidenschaftlichen Ton aufweise. Der Wechsel von Rede und Gesang sei
fur das deutsche Musiktheater daher sinnvoll und notwendig. Gesang wird
somit reserviert fir jene Stellen,

wo die Leidenschaft so hoch gestiegen, dafl Worte sie nicht mehr ausdriicken:
wo der Zuschauer schon so ganz in die Leidenschaft versetzt ist, dafl alles Rai-
sonnement in ihm schweigt, dafl auch ihm schon Seufzer die Brust beklemmen,
Thrinen das Auge umnebeln, die er nun gleichsam in dem Gesange des Leidenden
aushaucht, ausweint.”

Da zu diesem hohen Grade der ,Leidenschaft“ nur die jugendlichen Protago-
nisten, die Liebenden, gelangen, werden alle anderen Figuren — Domestiken
wie auch Vertreter der Elterngeneration — vom Gesang ausgeschlossen. Dem-
entsprechend werden die Arien ausschlieflich von Herrmann und Wilhel-
mine gesungen. Vater und Freund diirfen nur am Ende bei den tutti-Partien
mit einstimmen. Gegen die Eintonigkeit der gereimten da-capo-Arie nach
italienischem Vorbild setzt Reichardt die Moglichkeit der reimlosen rhyth-
mischen Versdichtung nach dem Vorbild Klopstocks, der ihm als ,,der grofite
musikalische Dichter fiir wahre Musik® gilt.”> Eine solche reimlose Arie gibt
es im Stiick ein einziges Mal, als Herrmann auf dem Hohepunkt der Liebes-
verzweiflung Suizidgedanken nachhangt (,,Wie schlug beym ersten Kufd / Mein
Herz so ahndungsvoll¥).”?

Auch Herrmann ist Kiinstler, Komponist; zwei grofle Lieder (Duette) singt
das Liebespaar, am Anfang und am Ende des Textes. Das erste ,Weine nicht du
Liebe! / Daf3 ich von Dir flieh!* ist nicht, wie der zuhérende Vater annimmt,
»aus einer italidinischen Oper iibersetzt*, sondern von Herrmann selbst ,auf
Antrieb meines eigenen Herzens aufgeschrieben“ und erfillt damit exempla-
risch die in der anschlieffenden textinternen Diskussion von ihm aufgestellte
dsthetische Norm, derzufolge der ,Hauptzweck der Kunst“ in der ,Wahrheit
und Kraft des Ausdrucks® liege und nicht, wie in der italienischen Musik, in

% Reichardt, Liebe nur beglhickt, wie Anm. 46, IV. Vgl. auch Krimer, Deutschsprachiges Musik-
theater, wie Anm. 1, Bd. 2, 656ff.

% Vgl. Wieland, Versuch, wie Anm. 18, 235 ff.

" Reichardt, Liebe nur begliickt, wie Anm. 46, IX.

% Ebdy, IXf

"> Ebd., XVIII (Hervor. i. O.).

’* Ebd., 65, 67.



188 WOLFGANG LUKAS

der blofien ,Vergniigung des Ohrs“.* Das Lied ist zugleich Spiegel der eigenen
problematischen Liebessituation des Paares: Die Liebenden kommunizieren
tiber dieses Lied, versichern sich mit ihm ihrer Liebe und zugleich ihrer
Bereitschaft zur schmerzlichen Entsagung; Wilhelmine vermag an Text und
Musik zu erkennen, dass Herrmann vom drohenden viterlichen Wunsch,
sie anderweitig zu verheiraten, weif — leidenschaftliche Botschaften, die er-
kennbar nicht in normaler gesprochener Rede, sondern nur tiber die Musik
vermittelt werden konnen. Das Lied besitzt also eine doppelte Referenz: zum
einen handlungsbezogen auf die Liebesgeschichte: Ahnlich wie in der zeitge-
nossischen sog. ,Erlebnislyrik® fallen besprochene Situation und Sprechsitu-
ation zusammen, Liebe konstituiert sich performativ iiber den Gesang. Zum
anderen besitzt das Lied genau in dem Mafie, wie es sich als authentischer
Ausdruck von realen Liebesgefiihlen herleitet, auf einer metapoetischen und
-musikalischen Ebene reprasentativen Status fiir das von Reichardt propagierte
neue deutsche Musiktheater-Paradigma, als dessen Musterexemplar sich das
vorliegende Stiick ausgibt.

Die Forschung hat fiir die Gattung des Musiktheaters generell eine Tendenz zur
Selbstreferentialitit geltend gemacht.”” Hier ging es zunichst darum, Formen
der Selbstthematisierung in der sich konstituierenden neuen musikdramatischen
Gattung des Singspiels zu beschreiben, die in einer spezifischen historischen
Konstellation begriindet sind. Die deutliche Zunahme der metapoetisch-
selbstreferentiellen Dimension kann nicht zuletzt als uniibersehbares Indiz
dafar gelten, dass die Gattung sich auf dem Weg zur goethezeitlichen (bzw.
wklassischen“) Autonomieisthetik befindet.

Die Ergebnisse wiren in einem doppelten Sinn zu tberpriifen und zu er-
weitern. Zum einen im Hinblick auf die Texte: Zwar wurden mit Absicht
weniger bekannte, wenngleich populdre Libretti herangezogen, doch muss der
Grofdteil der zeitgenossischen deutschsprachigen Singspieltexte immer noch
als unbekannt gelten. Erst auf der Basis eines reprasentativen Textcorpus ware
es moglich, die Entwicklung der dsthetischen Selbstreflexion im Musikdrama
des 18. Jahrhunderts vom aufklirerischen Singspiel zur ,klassischen Oper*
addquat darzustellen. Zum anderen im Hinblick auf die Musik: Hier miuisste
ebenfalls die Fixierung auf die kanonischen Stiicke aufgegeben werden, um
anhand einer extensiven Corpusanalyse Textbefunde und musikalische Be-
funde korrelieren zu koénnen.

e Hhd 6

5 Siehe Ort, ,Die Kontingenz der Oper“, wie Anm. 57; Harald Fricke, ,,Oper in der Oper — Po-
tenzierung, Ipsoreflexion, Mise en abyme im Musiktheater®, in: Francois Seydoux (Hg.), Fiori
Musicologici. Studi in Onore di Luigi Ferdinando Tagliavini, Bologna 2001, 219-245; Tatjana
Bohme-Mehner, Die Oper als offenes autopoietisches System im Sinne Niklas Luhmanns?,
Essen 2003.



	Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion : Aspekte des Strukturwandels in deutschsprachigen Singspiel- und Opernlibretti zwischen ca. 1750 und 1800

