
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 30 (2006)

Heft: [1]

Artikel: Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion : Aspekte des
Strukturwandels in deutschsprachigen Singspiel- und Opernlibretti
zwischen ca. 1750 und 1800

Autor: Lukas, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


167

ANTHROPOLOGIE UND ÄSTHETISCHE SELBSTREFLEXION
Aspekte des Strukturwandels in deutschsprachigen

Singspiel- und Opernlibretti zwischen ca. 1750 und 1800

von Wolfgang Lukas

Trotz wichtiger neuerer Studien zum deutschsprachigen Musiktheater1 führt die
Librettistik in der germanistischen Forschung nach wie vor ein Schattendasein.
Das ist besonders problematisch in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts,
wo Singspiel und Oper nicht nur neben dem Sprechtheater existieren, sondern
dieses an Popularität bei weitem übertreffen und im deutschsprachigen Raum
zur beliebtesten Bühnengattung avancieren.2 Der Ruch der Minderwertigkeit,
der diesen Stücken - d. h. den Texten - zu Recht oder zu Unrecht anhaftet,
enthebt den Literarhistoriker nicht der Notwendigkeit, sie zur Kenntnis zu
nehmen und zu untersuchen,- und so manches Stück offenbart bei näherer
Betrachtung durchaus seinen Reiz. In den folgenden Ausführungen werden
die „Wege zur Klassik" aus literaturwissenschaftlicher Perspektive betrachtet,
indem einige wichtige Etappen der deutschsprachigen Singspiel- und Opernproduktion

in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts skizziert werden, wobei der
Akzent auf das Problem der epochalen Neubegründung des deutschsprachigen
Musiktheaters und die damit verknüpfte konstitutive Dimension der
ästhetischen Autoreflexivität gelegt wird. Gegenstand meiner Überlegungen sind
also ausschließlich Texte, und das bedeutet auch: meine Sicht ist notwendig
einseitig, da sie der ergänzenden Betrachtung aus musikwissenschaftlicher
Perspektive bedarf.

1. Der Kampf des frühaufklärerischen Rationalismus gegen die
spätbarocke Oper

Zunächst sei der historische Kontext kurz in Erinnerung gerufen, der zu
erklären vermag, warum es um die Jahrhundertmitte einer Neubegründung
des Musiktheaters überhaupt bedurfte. Nach einer Blütezeit der Oper und
speziell auch der deutschsprachigen Opernproduktion im letzten Drittel des
17. und ersten Drittel des 18. Jahrhunderts, für die u.a. (aber nicht nur) die
Hamburger Oper (1678-1738) exemplarisch stehen mag, kommt es ab dem
dritten Jahrzehnt bekanntlich zum Niedergang dieser Gattung: Zwischen

1 Für die erste Hälfte des 18. Jahrhunderts sei genannt: Bernhard Jahn, Die Sinne und die
Oper: Sinnlichkeit und das Problem ihrer Versprachlichung im Musiktheater des nord-
und mitteldeutschen Raumes (1680-1740), Tübingen 2005; für die 2. Hälfte: Jörg Krämer,
Deutschsprachiges Musiktheater im späten 18. Jahrhundert. Typologie, Dramaturgie und
Anthropologie einer populären Gattung, 2 Bde., Tübingen 1998.

2 Siehe Reinhart Meyer „Der Anteil des Singspiels und der Oper am Repertoire der deutschen
Bühnen in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts", in: Das deutsche Singspiel im 18.
Jahrhundert, hg. von der Arbeitsstelle 18. Jahrhundert der Gesamthochschule Wuppertal,
Heidelberg 1981, 27-76.



168 Wolfgang Lukas

ca. 720 und 1740 datieren in zahlreichen Städten und Höfen besonders Nord-
und Mitteldeutschlands die letzten Aufführungen von Opern dieser Art.

Die Gründe für diesen Niedergang sind vielschichtig und sollen hier nicht
näher untersucht werden. Im vorliegenden Zusammenhang seien lediglich zwei
genannt: zum einen die zunehmende Orientierung der deutschen Höfe an der
italienischen Oper, zum anderen ein umfassender kollektiver Geschmackswandel,

der sich in genau jenen Jahren vollzieht. Der Zeitraum zwischen 1720
und 1740 markiert im deutschsprachigen Raum den eigentlichen Beginn der
Aufklärung, die sowohl in theoretischen Diskursen als auch in der schönen
Literatur neue Werte und normative Vorstellungen formuliert und mit dem
Anspruch antritt, sämtliche sozial relevanten Bereiche und kulturellen
Setzungen - Politik, Religion, Recht, Moral, Kunst - zu reformieren.

Einer der bedeutenden Agenten dieser Wandlung speziell im Bereich der
Bühne, dem eine zentrale Rolle bei der Propagierung der neuen aufklärerischen
Werte und Normen zufällt, ist bekanntlich der Leipziger Gelehrte und Dichter
Johann Christoph Gottsched. Er bekämpft drei zu Beginn des 18. Jahrhunderts
populäre Bühnengattungen: die sog. Haupt- und Staatsaktionen, die derben
Possen und Farcen (in der Tradition der commedia dell'arte) sowie die Oper
in ihrer spätbarocken Ausprägung. Letztere ist mit der Harlekinade eng ver-
schwistert: Nach 1700 wird zunehmend auch von Musikern Klage über den
unvermeidlichen Harlekin in der Oper geführt.3 Gottscheds Hauptkritikpunkte
betreffen: erstens die Nichterfüllung der neuen Norm der Wahrscheinlichkeit
und Natürlichkeit - und zwar nicht nur im Sinne des Auftretens von heidnischen

Göttern, Masken oder Zauberern, sondern durch die Gattungskonvention
des Singens als solchem; zweitens den Primat der Musik über die Sprache und
drittens die mangelnde moraldidaktische Instrumentalisierbarkeit einer rein
auf Unterhaltung anstatt auch auf Belehrung zielenden Gattung.4

All diese Kritiken finden sich in fiktionalisierter Form thematisiert in
Gottscheds Übersetzung und Bearbeitung von Charles de Saint-Evremonds satirischer

Komödie Les Opéra (1676 entstanden, 1705 posthum erstpubliziert), die
er unter dem Titel Die Opern 1741 im zweiten Band der von ihm herausgegebenen

normativen Mustersammlung Die Deutsche Schaubühne veröffentlicht.5
Saint-Evremond appliziert den Topos der neuzeitlichen Kritik an gefährlicher,

3 Siehe u.a. die Kritik von Barthold Feind, Deutsche Gedichte, bestehend in musicalischen
Schauspielen [...]. Stade 1708, zit. in: Hans Michael Schletterer, Das deutsche Singspiel von
seinen ersten Anfängen bis auf die neueste Zeit, Augsburg 1863, Repr. Hildesheim 1975, 87.

4 Johann Christoph Gottsched, Versuch einer Critischen Dichtkunst. Anderer Besonderer Theil.
Das XII. Capitel. Von Opern oder Singspielen, in: Ausgewählte Werke, hg. v. Joachim und
Brigitte Birke, 6. Bd./2. Teil, Berlin 1973, 365ff.

5 Charles de Saint-Evremond, Les Opéra. Edition présentée, établie et annotée par Robert Finch
et Eugène Joliat, Genf 1979 Repr. der posth. Erstausgabe London 1705: Œuvres meslées,
tome second); Johann Chr. Gottsched, Die Deutsche Schaubühne [...], Zweyter Theil, Leipzig
1741, Repr. Stuttgart 1972, 77-162.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 169

weil dem rationalistischen Realitätsbegriff nicht mehr genügender Literatur,
wie etwa den Ritterromanen, auf die Oper, indem er einen Fall von Wahnsinn
aufgrund von exzessiver Opernrezeption in Szene setzt: Die Ratstochter Cri-
sotine, ein weiblicher Don Quijote, substituiert die Alltagsrealität durch die
fiktive Opernrealität, die gesprochene ungebundene Prosa durch gesungene
Verse.6 Gottscheds Bearbeitung dieses Stücks beschränkt sich nicht nur auf
die kongeniale Transposition in das norddeutsche Milieu einer Lübecker
Ratsfamilie mit Referenz auf die Hamburger Oper, sondern weist darüber hinaus
deutliche Akzentverschiebungen in Richtung einer spezifisch aufklärerischen
Perspektive auf. So wird zum einen die Figur des Theologen Millaut durch
den Advokaten Mühlmann ersetzt, so dass der pathologische Fall innerhalb
des Stücks nicht mehr aus einer weltlichen (Medizin) und geistlichen (Theologie),

sondern aus rein weltlicher Perspektive (Medizin und Jurisprudenz)
diskutiert wird. Zum anderen verknüpft Gottsched die textinterne Diskussion
des in der Opernwelt waltenden heidnischen Polytheismus mit dem Problem
des „Wunderbaren", einer Zentralkategorie der frühaufklärerischen poetologi-
schen Debatte (insbesondere im Literaturstreit mit den „Schweizern"), sowie
mit einer Kritik an der Amoral der Opernstoffe - beide Kategorien spielen im
barock-klassizistischen französischen Original noch keine Rolle.7

1742, in der 3. Auflage der Ciitischen Dichtkunst, kann Gottsched den
Niedergang der Oper in Hamburg und an anderen Orten mit Genugtuung
konstatieren:

Das leipziger Operntheater ist seit vielen Jahren eingegangen, und das hamburgische

hat gleichfalls nur neulich aufgehöret. Das braunschweigische liegt in den
letzten Zügen, und es steht dahin, ob es jemals recht wieder in Flor kömmt. Auch
in Halle und Weißenfels hat es vormals Operbühnen gegeben, andrer kleinen
fürstlichen Höfe zu geschweigen; die aber alle allmählich ein Ende genommen haben.
Dieses zeiget mir den zunehmenden guten Geschmack unsrer Landesleute, wozu
ich ihnen Glück wünsche.8

So korrekt diese Feststellung ist, so sehr ist sie andererseits Ausdruck eines
normativen Wunschdenkens Gottscheds: Wie sich der Harlekin bekanntlich
keineswegs ganz von der Bühne hat vertreiben lassen - zumal nicht im
süddeutsch-österreichischen Raum, allen voran in Wien, wo die Tradition des

6 Siehe Cristina Urchueguia: „La öpera en alemania juna ,quijotada'? La figura de Don Quijote
en la crftica operfstica alemana de la ilustraciön", erscheint in: Anales Cervantinos (2007).
Vgl. besonders die zentrale Szene 11,4, die Gottsched um annähernd die Hälfte erweitert und
mit zahlreichen polemisch-satirischen Bezugnahmen auf die Hamburger Oper und Zitaten
aus einschlägigen Stücken versehen hat. Diesbezüglich sind die Ausführungen von Urchueguia,

„La öpera en alemania", wie Anm. 6, die eine bruchlose Kontinuität vom Barock zur
Frühaufklärung suggeriert, nicht ganz korrekt.

8

Gottsched, Versuch einer Critischen Dichtkunst, wie Anm. 4, 378.



170 Wolfgang Lukas

burlesken Stegreiftheaters sehr mächtig war9 -, so hat es, auch im nord- und
mitteldeutschen Raum, keine vollständige Unterbrechung des deutschsprachigen

Musiktheaters gegeben, wie denn generell das reine Sprechtheater erst
eine historisch spätere Erfindung ist.10

2. Die Neubegründung des deutschsprachigen Musiktheaters im Zeichen
des Emotionalismus (ca. 1750-1770)

2.1. Die anthropologische Neulegitimation im theoretischen Diskurs
Die Neubegründung des deutschsprachigen Musiktheaters nach der
Jahrhundertmitte ist mit den Namen Christian Felix Weiße (1726-1804) und Johann
Adam Hiller (1728-1804) verknüpft. Von Neubegründung muss gesprochen
werden, weil keinerlei Fortschreibung oder Wiederanknüpfung an die barocke
Tradition stattfindet: Die empfindsamen Singspiele haben mit den barocken
„Singe-Spielen" eines Reinhard Keiser nichts zu tun, sondern sie definieren
sich gerade in Opposition zu diesen. Der Impuls für einen Neuanfang kommt
aus England, in Gestalt der sog. ballad operas, die auch auf dem Kontinent
Erfolg hatten. Eine gewisse Bedeutung erlangt für Deutschland das Stück
von Charles Coffey, The Devil to Pay, or: The Wives Metamorphosed. Nach
zwei nur mäßig erfolgreichen Versuchen, dieses Stück auf die deutsche Bühne
zu bringen - 1743 in Berlin und 1752 in Leipzig gegen den heftigen Protest
des Gottsched-Kreises -, wird der dritte Versuch 1766 unter Heinrich Koch,
Prinzipal einer der bedeutendsten Wanderbühnen, zum großen Erfolg und
zum Startschuss für eine neue Singspieltradition.11 In der Übersetzung von
Christian Felix Weiße und der Vertonung von Johann Adam Hiller markieren

Die verwandelten Weiber, oder Der Teufel ist los den Beginn einer knapp
zehnjährigen sehr fruchtbaren Zusammenarbeit des Dichters und des Kompo-

9 Siehe hierzu Reinhart Meyer, „Hanswurst und Harlekin oder: Der Narr als Gattungsschöpfer.
Versuch einer Analyse des komischen Spiels in den Staatsaktionen des Musik- und Sprechtheaters

im 17. und 18. Jahrhundert", in: Roland Krebs/Jean-Marie Valentin (Hgg.): Théâtre,
nation e>) société en Allemagne au XVIIIe siècle, Nancy 1980, 13-39; Beatrix Müller-Kampel,
Hanswurst, Bernardon, Kasperl. Spaßtheater im 18. Jahrhundert, Paderborn etc. 2003, sowie
die nach wie vor sehr lesenswerte „Einführung" von Otto Rommel zu dem von ihm
herausgegebenen Band Die Maschinenkomödie, Leipzig 1935 Deutsche Literatur. Sammlung
literarischer Kunst- und Kulturdenkmäler in Entwicklungsreihen. Reihe Barock. Barocktradition
im österreichisch-bayrischen Volkstheater. Hg. v. O. Rommel), Repr. Darmstadt 1974, 5-70.

10 Vgl. die zahlreichen Formen der Verbindung von Dramatik und Musik wie u.a. Kompositionen

von Ouvertüren, Chören und Zwischenaktmusiken für Dramen: Meyer, „Hanswurst",
wie Anm. 9, 21 ff.

11 Hierzu ausführlich Krämer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 1, 9ff., 131 ff.,
618 f.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 171

nisten, die sich in acht Singspielen niedergeschlagen hat, die unter der
Gattungsbezeichnung „komische Opern"12 erscheinen.

Das Auftauchen des neuen Singspiels ist ein Beleg für die extreme Dynamik
einer Epoche, der der Wandel als Programm systemimmanent eingeschrieben
ist. Denn Niedergang wie Neubegründung des Musiktheaters erfolgen aus
denselben aufklärerischen Prämissen und einer konstanten Antiposition zur
höfisch-barocken Oper. Doch die neue Akzeptanz des Singspiels nach der
Jahrhundertmitte ist unmittelbar an die interne Fortentwicklung der Aufklärung
von ihrer frühen rationalistischen zur emotionalistischen Phase gebunden,
die in der Literaturwissenschaft unter dem Namen „Empfindsamkeit"
figuriert. Die theoretische Neulegitimation des Singspiels erfolgt über den neuen
anthropologischen und ästhetischen Diskurs, der sich im deutschsprachigen
Raum seit den 1740er Jahren formiert und zu einer umfassenden Aufwertung
der sog. „niederen Seelenvermögen" [facilitates inferiores) führt, die im System
der aufklärerischen Vermögenspsychologie nach Christian Wolff die sinnliche

Seite des Menschen in einer weiten Bedeutung bezeichnen und sowohl
die äußeren Sinne, die Einbildungskraft und Phantasie als auch die Affekte
und Leidenschaften umfassen.13 In diesem frühen anthropologischen Diskurs
erlangt die Musik ihre spezielle Bedeutung als ein Medium, das unmittelbar
auf die menschliche Empfindung und die Sinne wirke, ohne Umweg über
den Verstand - in der Formulierung Hillers in seiner Abhandlung Von der
Nachahmung der Natur in der Musik (1755):

Der Verstand beschäftigt sich mit Bildern oder Ideen, das Herz mit Empfindungen.
Jedes hat seine besondere Art sich aus zu drücken. Der Verstand hat die Sprache
als ein Hilfsmittel [...]. Das Herz ist einfältiger; ein Ton, ein Seufzer ist ihm
genug, eine ganze Leidenschaft aus zu drücken. [...] Ein Ton also, von dem Gefühl
des Herzens erzeugt, ist das Gefühl selbst. Es wird so gleich dafür erkannt, und
gelanget unmittelbar und ohne Umschweif zu dem Herzen [...]. Die Empfindungen
also in ihrer einfältigsten und natürlichsten Gestalt, nur durch Töne ausgedrückt,
sind der erste Grund der Musik.14

Der Musik gelingt damit etwas, was tendenziell auch die dichterische Sprache
im Rahmen der wirkungsästhetischen Poetik der Epoche anstrebt: nämlich

12 Als Übersetzung der französischen Bezeichnung „opéra comique". Siehe Thomas Betzwieser,
„Zwischen Kinder- und Nationaltheater: die Rezeption der Opéra-comique in Deutschland
(1760-1780]", in: Erika Fischer-Lichte und Jörg Schönert (Hgg.), Theater im Kulturwandel des
18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Körper - Musik - Sprache, Göttingen
1999, 245-264.

13 Hierzu Gabriele Dürbeck, Einbildungskraft und Aufklärung. Perspektiven der Philosophie,
Anthropologie und Ästhetik um 1750, Tübingen 1998 und Carsten Zelle (Hg.), „Vernünftige
Ärzte". Hallesche Psychomediziner und die Anfänge der Anthropologie in der deutschsprachigen

Frühaufklärung, Tübingen 2001.
14 Johann Adam Hiller, „Abhandlung von der Nachahmung der Natur in der Musik", in: F. W. Mar-

purg (Hg.): Historisch-Kritische Beyträge zur Aufnahme der Musik, 1. Bd., 6. Stck., Berlin
1755, Repr. Hildesheim 1970, 514f., 530 (Hervorh. WL).



172 Wolfgang Lukas

eine unmittelbare und lebendige Erkenntnis beim Rezipienten zu erzeugen.15
Auf der Basis dieser Eigenschaft der Musik können ihr dann sogar therapeutische

Wirkungen zugesprochen werden.16
Das Optimum, so Hiller, stelle die Vereinigung von Vokal- und Instrumentalmusik

dar, mit expliziter Wendung gegen Gottsched: „Wie fürchterlich
klingt es, wenn man die Oper für das ungereimteste Werk, das der menschliche

Verstand jemals erfunden, ausgeben höret!"17 Zwar kommt Hiller in
Bezug auf die Musik inhaltlich zur entgegengesetzten Wertung, er verlässt
indes den Rahmen des von Gottsched vorgegebenen normativen Kriteriums
der Wahrscheinlichkeit nicht, sondern füllt es nur emotionalistisch auf, wenn
er sich zum Zweck der Legitimation darauf beruft, dass es anthropologische
Grundsituationen gebe, in denen der Mensch natürlicherweise singe, was die
ideale Eignung der Musik für das Theater beweise - erst Christoph Martin
Wieland wird 1775 in Erinnerung rufen, dass es sich beim Gesang zunächst
um eine pure Gattungskonvention handelt:18

Kommt man nun nicht natürlicher Weise auf die Gedanken, daß die Situationen,
in denen der Mensch maschinenmäßig und durch Instinct auf Gesang verfällt,
auch diejenigen sind, bey denen sich die Musik, als theatralische Nachahmung,
am besten anwenden läßt? Sollte ihr Ausdruck dadurch nicht am meisten natürlich
und wahr werden?19

Eine hervorgehobene Grundsituation dieser Art ist der Zustand der zärtlichen
Rührung: Gemäß dem empfindsamen Programm als temperiertes Gefühl
konzipiert, im Gegensatz zum leidenschaftlichen Affekt und unter Rekurs auf
die „Zärtlichkeit", das zentrale Schlagwort der frühen Empfindsamkeit, wird
„zärtliche Musik" als ein eigener Musik-„Charakter" unterschieden, dem eine
besondere Eignung für das Theater zugesprochen wird.

Während Hiller in dieser frühen Abhandlung von der Nachahmung der Natur
in der Musik offiziell noch an dem für alle Künste verbindlichen (frühaufklärerischen)

Axiom der Nachahmungsästhetik festhält, löst er sich in späteren
Schriften davon und formuliert einige Implikationen seiner Theorie nun explizit
und mit deutlich rousseauistischen Anklängen.20 So geht die anthropologische

15 Hierzu Caroline Torra-Mattenklott, Metaphorologie der Rührung. Ästhetische Theorie und
Mechanik im 18. Jahrhundert, München 2002.

16 Siehe z.B. Johann Adam Hiller, Ueber die Musik und deren Wirkungen, Leipzig 1781 (mit
Anmerkungen versehene Übersetzung von: Michel Paul Gui de Chabanon, Observations sur
la musique et principalement sur la métaphysique de l'art), Repr. Leipzig 1974, 37f.

17 Hiller, Abhandlung, wie Anm. 14, 530.
18 Christoph Martin Wieland, „Versuch über das deutsche Singspiel und einige dahin einschlagende

Gegenstände" (1775), in: Sämmtliche Werke, Bd. 26, Leipzig 1796, Repr. Hamburg 1984,
229-267.

19 Hiller, Ueber die Musik, wie Anm. 16, 131.
20 Siehe Christine Zimmermann, Unmittelbarkeit. Theorien über den Ursprung der Musik und

der Sprache in der Ästhetik des 18. Jahrhunderts, Frankfurt/M. 1995; Krämer, Deutschsprachiges

Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 2, 638 ff., 708 ff.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 173

Neudefinition der Musik einher mit dem Postulat eines doppelten Primats:
erstens der Melodie über die Harmonie, was entwicklungsgeschichtlich begründet

wird: Harmonie sei eine spätere Erfindung der Menschheitsgeschichte; und
zweitens der Musik über die Sprache: Vokalmusik könne keine Nachahmung
der menschlichen Rede sein, da sie phylogenetisch vor dieser da gewesen sei.
Die Emanzipation der Musik als autonomer Kunstform aus dem Verband der
anderen Künste bedeutet, dass diese ihrerseits eine eigene Sprache bilde und
sich somit implizit als ein eigenes semiotisches System zum Ausdruck von
Empfindungen konstituiere:

Alles, was ich bisher gesagt habe, zielt dahin ab, die Musik als eine allgemeine
Sprache zu betrachten, deren Grundsätze und Wirkungen auf keinem zufälligen
Vergleiche, sondern ganz auf der Organisation des menschlichen Körpers und
anderer thierischen Leiber beruhen.21

Die Anthropologisierung der Musik geht mit ihrer impliziten Semiotisierung
einher - allerdings handelt es sich hierbei um eine Semiotik, die sich gewissermaßen

zugleich als solche leugnet: Musik wird als eine „Sprache" konzipiert,
soll aber grundsätzlich anders als die menschliche Sprache wirken, indem sie
nicht den Status eines konventionalisierten Zeichensystems, d. h. einer
intellektuellen Größe besitzt, sondern unmittelbar und unwillkürlich auf das Herz
und die niederen Seelenkräfte wirkt und damit eine Dimension anspricht,
die der Mensch partiell sogar mit den Tieren gemein hat. Diese Konzeption
ist Ausdruck des epochalen Paradigmenwechsels von der Nachahmungs- zur
Ausdrucks-Ästhetik, den im deutschsprachigen theoretischen Schrifttum u. a.

Johann Georg Sulzer vollzieht.22 Seine auf der expliziten Unterscheidung und
Hierarchisierung von „Erkennen" und „Empfinden" basierende Theorie des

„lebendigen Ausdrucks" weist der Musik eine privilegierte Position innerhalb
der Künste zu23 und ordnet sich ihrerseits ein in die säkularen Bestrebungen,
eine „natürliche" Semiotik (im Rahmen der antiintellektualistischen
Grundtendenzen der Aufklärung24) zu begründen.25

Soweit sehr knapp und schlaglichtartig einige Aspekte der theoretischen
Neulegitimation des Singspiels nach 1750. Der immense Erfolg der neuen Gat-

21 Hiller, Ueber die Musik, wie Anm. 16, 113 (Hervorh. WL).
22 Hierzu grundlegend: Wolfgang Riedel, „Erkennen und Empfinden. Anthropologische

Achsendrehung und Wende zur Ästhetik bei Johann Georg Sulzer", in: Hans-Jürgen Schings (Hg.),
Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert (DFG-Symposion 1992),

Stuttgart 1994, 410-439, hier 423ff.
23 Ebd., 429ff.
24 Panajotis Kondylis, Die Aufklärung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus, München

1986.
25 Siehe Jurij M. Lotman, „Das Problem des Zeichens und des Zeichensystems und die Typologie

der russischen Kultur des 11.-19. Jahrhunderts", in: ders., Aufsätze zur Theorie und Methodologie

der Literatur und Kultur, hg. von Karl Eimermacher, Kronberg/Ts. 1974, 378-411;
Tzvetan Todorov, „Ästhetik und Semiotik im 18. Jahrhundert", in: Gunter Gebauer (Hg.), Das
Laokoon-Projekt. Pläne einer semiotischen Ästhetik, Stuttgart 1984, 9-22; David E. Wellbery,
Lessing's .Laocoon'. Semiotics and aesthetics in the age of reason, Cambridge etc. 1984.



174 Wolfgang Lukas

tung verdankt sich freilich einer doppelten, nicht nur theoretisch-ästhetischen,
sondern auch praktisch-ökonomischen Motivation. Die einfachen liedhaften,
einer Ästhetik der „Natürlichkeit" gehorchenden Gesangseinlagen konnten
eben auch von einem Laienensemble gesungen26 und durch die Wandertruppen
popularisiert werden.

2.2. Die literarische Praxis: Zur semantischen Organisation des empfindsamen
Singspiels

Wie bereits die Gattungsbezeichnung „Komische Oper" verrät, handelt es sich
bei den Stücken von Weiße und Hiller letztlich um Komödien. Dies ist für die
gesamte deutschsprachige Singspielproduktion der ersten Phase zwischen ca.
1750 und 1770 kennzeichnend. Ein phaseninterner Wandel lässt sich sowohl
auf der Ebene der dramatischen Vermittlung bezüglich der Relation Text und
Musik in der zunehmenden Bedeutung der Musik konstatieren (was sich u. a.

quantitativ in der Zunahme der Musiknummern niederschlägt),27 als auch auf
der Ebene der dramatischen Geschichte in einer zunehmend empfindsamen
Struktur der Stücke. Die aus einer ersten Werkphase (1750er und erste Hälfte
der 60er Jahre) stammenden Texte funktionieren noch weitgehend nach dem
Schema der frühaufklärerischen Typenkomödie und weisen derbe
Situationskomik und allenfalls rudimentäre empfindsame Strukturen auf, so Die
verwandelten Weiber, oder der Teufel ist los, Der lustige Schuster sowie Der
Dorfbaibier: Stücke, die Weiße im Vorbericht zur Sammlung Komische Opern
als ursprünglich nicht für den Druck bestimmte „Nothstücke", zur Rettung
der Kochschen Truppe geschrieben, bezeichnet.28 Bei den späteren Libretti
handelt es sich hingegen um genuin empfindsame Stücke, die den eigentlichen

Ruhm von Weiße/Hiller begründet haben: Lottchen am Hofe (1767), Die
Liebe auf dem Lande (1768), Die Jagd (1770), Der Aerntekranz (1771) und Die
Jubelhochzeit (1773). Diese seien kurz näher betrachtet.

Sämtliche Stücke der zweiten Gruppe sind charakterisiert durch eine
grundsätzliche Dichotomie der dargestellten Welt in zwei oppositionelle Räume:
die ländliche Welt der Bauern einerseits und die höfisch-städtische Welt der
Fürsten und hohen Standespersonen andererseits. Der Fokus der Darstellung
ruht stets auf dem ländlichen Raum: Dort beginnt und endet das Stück; der

Gegenraum wird allenfalls im II. Akt betreten bzw. ist nur indirekt durch
einen Vertreter dieses Raums präsent. Diese topographische Grundordnung
ist mit einer spezifischen Bewertung und Semantik verknüpft: Der ländliche
Raum ist positiv bewertet als ein Raum der Natur, korreliert mit Einfalt

26 Von Zeitgenossen sind kritische Berichte zur Aufführungspraxis überliefert: vgl. „Charles
Burney, Tagebuch seiner musikalischen Reisen (1773)", in: Renate Schusky (Hg.), Das deutsche

Singspiel im 18. Jahrhundert. Quellen und Zeugnisse zu Ästhetik und Rezeption, Bonn
1980, 20 f.

27 Siehe Krämer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 1, 11.
28 Christian Felix Weiße, Komische Opern, Erster Theil, Carlsruhe 1778 Sammlung der besten

deutschen prosaischen Schriftsteller und Dichter. Drey und siebenzigster Theil.), „Vorbericht"
[unpag.].



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 175

und Unschuld. Hier existieren wahre zärtliche Freundschaft und Liebe
gemäß der neuen bürgerlichen Liebeskonzeption und vor allem Authentizität
in der sozialen Interaktion: Es herrscht, ganz im Sinne einer empfindsamen
„Identitätsmoral",29 keine Differenz zwischen Sein und Schein (vgl. Lottchen:
„ich bin viel zu offenherzig, und wollte eher sterben, als nicht sagen, was ich
denke"30). Zeichenhaft schminkt man sich hier nicht.

Der höfisch-städtische Raum hingegen ist negativ semantisiert als Raum der
Künstlichkeit und des Unnatürlichen. Hier herrschen Verstellung, Dissimulation,

Intrigen,- die Liebespraxis folgt dem galanten voraufklärerischen Liebescode
als Spiel von Verführung, Eroberung und Treuebruch. Allerdings sind nicht alle
Figuren des höfischen Raums negativ. Die jeweils höchsten Repräsentanten des

dargestellten Raums - der König (Die Jagd) bzw. der Grundherr (Die Liebe auf
dem Lande, Der Aerntekranz, Die Jubelhochzeit) - werden in der Regel von
der Kritik ausgenommen und positiv als vorbildliche gütige Landesväter gemäß
der Konzeption des empfindsam-aufgeklärten Absolutismus entworfen. Es sind
typischerweise die unter ihnen Stehenden - die zum Gefolge gehörenden
Kammerherren bzw. die vom Grundherrn eingesetzten Amtspersonen -, die
skrupellos agieren und gegen die neuen aufgeklärt-bürgerlichen Normen verstoßen.

Der handlungsrelevante Konflikt entsteht nach einem topischen, aus der
Komödie wie auch aus dem Bürgerlichen Trauerspiel31 bekannten Schema und
besteht in der Bedrohung eines jungen Liebespaars durch den höfischen Raum,
z.B. in Gestalt eines Höflings, der in den ländlichen Raum eindringt und die
Partnerin verführen und/oder an den Hof entführen will und somit die
geplante Hochzeit gefährdet (Lottchen am Hofe, Die Jagd, Der Aerntekranz). Die
glückliche Paarverbindung bzw. die gelungene Restitution der Beziehung am
Ende geht einher mit der Affirmation der empfindsamen Wertordnung durch
ranghöchste positive Repräsentanten des höfischen Raums (König, Grundherr,
Graf) und gleichzeitiger Elimination der negativen Verführerfiguren aus dem
dargestellten Raum. Die performative Herstellung einer sozialen Gemeinschaft
der Empfindsamen und Tugendhaften im tutti-Schlusschor, zum Teil unter
Einbeziehung des Publikums, ist somit exemplarischer Ausdruck des überständischen

Anspruchs der aufklärerisch-empfindsamen Ideologie und Utopie.

2.3. Der gattungskonstitutive metapoetische und -musikalische Diskurs
Ein zentrales Merkmal des neuen Singspiels ist der an Hand dieses Mediums
geführte Metadiskurs über Kunst und die eigene neue Gattung. Gemäß dem
bereits in der ersten Jahrhunderthälfte vor Rousseau etablierten und als auf-

29 Georg Stanitzek, Blödigkeit. Beschreibungen des Individuums im 18. Jahrhundert, Tübingen
1989, 92. ff., hier 100.

10 Weiße, Komische Opern, wie Anm. 28, 52.
31 Vgl. etwa Emilia Galotti. Der ländlich-bäuerliche Raum des Singspiels ist somit als fami-

lialer Privatraum semantisiert und entspricht dem „bürgerlichen" Raum im Bürgerlichen
Trauerspiel. Siehe hierzu und im Folgenden auch Krämer, Deutschsprachiges Musiktheater,
wie Anm. 1, Bd. 1, 159f., 168f., 199f.



176 Wolfgang Lukas

klärerische Hofkritik fungierenden „primitivistischen" Diskurs32 wird dem
höfisch-städtischen Raum ein bäuerlich-ländlicher Raum entgegengestellt, der
in Bezug auf Zivilisation und (schöne) Kunst zwar defizitär ist, aber mit den
Merkmalen der Unschuld und Natürlichkeit zugleich die Voraussetzung für
Glück bietet - umgekehrt verfügt der höfische Raum zwar über (schöne) Kunst,
gilt aber zugleich als künstlich im Sinn von inauthentisch (vgl. „Künsteley"33),
woraus wiederum die Unmöglichkeit von Glück folgt. So kann in Die Liebe
auf dem Lande Lieschen zu Hännschen mit Bezug auf die mit Tapeten und
Bildern prächtig geschmückten Adelshäuser in der Stadt sagen: „Glaube mir,
die Vornehmen haben das Glück nur gemalt".34 In der (auf derselben
französischen Vorlage35 basierenden und von Johann Friedrich Gottlieb Beckmann
vertonten) Operette von Johann Jakob Eschenburg Lukas und Hannchen wird
der Topos der Hofkritik, der das Glück in den Hütten dem Unglück in den
Palästen gegenüberstellt, ebenfalls über die Opposition Realität/Sein vs.
Fiktion/Schein zum Ausdruck gebracht: „Wie groß ist unser Glück, wenn sie, um
die Natur / Gemahlt zu sehn, so vieles Gold verschwenden! / Uns schenkt
sie sich umsonst, die wirkliche Natur."36

Die ländliche Welt wird also mit unmittelbarem natürlichem Sein gleichgesetzt,

während die höfische Welt durch prinzipielle Vermitteltheit in Gestalt
von Kunst und schönem Schein charakterisiert ist, d.h. von semiotischen
Repräsentationen: Positive Werte wie Glück und Natur werden dort nicht
gelebt bzw. gefühlt, sondern allenfalls zeichenhaft dargestellt. Dieser Gegensatz

wird gern auch als Quelle für Komik funktionalisiert: So wird die an den
Hof entführte Titelheldin von Lottchen am Hofe dort mit komplizierten (non)
verbalen Codes konfrontiert - vestimentären Codes, Zeichensprache mit dem
Fächer, elaborierter uneigentlich-topischer Rede, die mit Metaphern, Hyperbeln,
Personifikationen arbeitet -, die sie allesamt nicht zu dekodieren vermag.
Insbesondere die Differenz wörtlich-natürliche vs. metaphorisch-künstliche
Rede spielt eine prominente Rolle: Das Landvolk versteht die höfische blumige
Sprache nicht:

Hännschen. Der Gott der Herzen findet
Sein Reich itzt überall gegründet:
Mit Bluhmenfesseln belegt
Er alles, was sich regt

32 Jean Ehrard, L'idée de nature en France dans la première moitié du XVIIIe siècle, Paris 1994
(1. Aufl. 1963), 349 ff., 742 ff.

33 [Johann Joachim Eschenburg], Lukas und Hannchen eine Operette, Braunschweig 1768, 13.
34 Weiße, Komische Opern, wie Anm. 28, 109.
35 Charles Simon Favarts „opéra comique" Annette et Lubin (1762), die ihrerseits auf einer Er¬

zählung von Marmontel beruht.
36 Eschenburg, Lukas und Hannchen, wie Anm. 33, 8.



Anthropologie und ästhetische Selbstreplexion 177

Lieschen. Stille! stille! ich gähne. Was ist das für ein Ding; der Gott der
Herzen? - und darnach, die Bluhmenfesseln? - Nein, ich danke für die
Hofliederchen! da lob' ich mir unsre.

Hännschen. O! In der Stadt singen sie dir noch viel andre. Da schwatzen
sie von Thränen, von Schrecken, Foltern, Pfeilen der Liebe, Nebenbuhlern,
Galanen, Seufzern, Eifersucht, Klagen, Augenblitzen, Flammen, Verzweiflung

und Tod
Lieschen. Pfuy! du machst mir ganz Angst! lieben sie denn nicht in der

Stadt, wie wir?
Hännschen. Bey Leibe nicht! unsere Liebe ist was ganz anders. Sie

schwatzen nur davon, und wir - wir fühlen sie 37

Anhand der Sprachcodes werden zugleich zwei Musikcodes gegenübergestellt,
ein einfacher, natürlich-liedhafter - der des neuen Singspiels - und ein künstlicher,

barockisierend-schwülstiger, in dem zugleich die höfische Oper als
Negativfolie thematisiert wird. Das Landvolk in seiner stilisierten Simplizität ist
dem Höfischen so fern, dass es die Oper nicht einmal als Namen kennt.38

Bereits in der frühaufklärerischen Typenkomödie wird die Opposition
zwischen Vernunft/Tugend vs. Unvernunft/Laster gern auch mit der Opposition einer
aufklärerischen vs. voraufklärerischen barocken Sprachästhetik verknüpft.39
Die lächerliche, satirisch verspottete Orientierung an höfischen Verhaltensmodellen

wie Prunksucht, Galanterie, Verschwendung und einem spezifischen
Sprachcode wird im empfindsamen Singspiel nach der Jahrhundertmitte immer
auch als höfischer Musikcode abgebildet. Textintern operieren Weiße und
Hiller mit der Differenzierung der Figuren durch die Art der Rede und durch
entsprechende Musik: in der Zuordnung des einfachen strophischen Liedes
zu den ländlichen einfachen Figuren, der kunstvolleren da-capo-Arie zu den
höfischen Figuren - aber auch zu den ländlichen Figuren, die in gefährliche
Berührung mit dem Raum Stadt/Hof gekommen sind (vgl. u.a. Die Jagd).
Zudem existiert eine mittlere Gattung der Ariette bzw Cavatine mit variabler
Zuordnung.40

Die Stücke entfalten also eine metasemiotische und -poetische Dimension.
Das neue Singspiel bildet sein Gegenmodell immer auch in sich ab und thematisiert

sich selbst als antihöfische Gattung, ihm ist die Referenz auf die opera
séria als Negativfolie konstitutiv eingeschrieben. Im nachstehenden Schema
wird versucht, die wichtigsten Merkmale zusammenzufassen:

37 Weiße, Komische Opern, wie Anm. 28, 114f.
38 Ebd.,18.
39 Vgl. u.a. Luise Adelgunde Victoria Gottsched, Die Pietisterey im Fischbein-Rocke (1736).
40 Am Beispiel der Jagd näher untersucht bei: Krämer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie

Anm. 1, Bd. 1, 179ff.



178 Wolfgang Lukas

Semantischer Raum: „Land" Semantischer Raum: „Hof/Stadt"

Natur/Natürlichkeit
Authentizität: Sein Schein

Unmittelbarkeit des Fühlens

Unschuld / Tugend

Bürgerliche Liebeskonzeption

„Menschsein" (im emphat. Sinn)

Wörtlich-„natürliche" Rede

Einfaches Lied

Kunst/Künstlichkeit
Inauthentizität: Sein * Schein

Semiotische Vermitteltheit
Schuld / Laster

Höfisch-galante Liebeskonzeption

Verunmöglichung v. „Menschsein"

Metaphorisch-tropische Rede

Kunstvolle Arie

i
„Singspiel"

4

„Höfische Oper"

Das neue Singspiel erweist sich somit wiederum zentral verknüpft mit dem
epochalen Streben nach einer paradoxen „natürlichen" Semiotik, die das Merkmal
des Zeichenhaften zu eskamotieren versucht, einer Kunst, die nicht „Kunst"
sein will.

2.4. Die Referenz auf die höfische Oper als „musikalische Theodizee"
Das obige Schema gibt die Basissemantik des empfindsamen Singspiels wieder,
die bei näherem Hinsehen freilich durchaus komplexer gestaltet ist. Denn
über die pure Entgegensetzung hinaus findet sich ein ganz spezifischer Einsatz
des höfischen Codes im Singspiel, der dessen letztlich ambivalente Position
gegenüber der Oper und der von ihr repräsentierten traditionellen „Kunst"
verrät. Denn nicht nur die negativen Höflinge, auch die positiven Figuren
können sich seiner bedienen, in zentralen Situationen wie etwa dem ernsthaften

Liebeskonflikt oder auch im Modell der positiven Intrige. Als Beispiel sei
Lottchen am Hofe angeführt. Um den Fürsten, der Lottchen verführen will,
zur Tugend (und damit zu seiner Ehefrau) zurückzuführen, bedarf es einer
List, die in der Simulation von Liebesbereitschaft, d.h. in der Nachahmung
des höfischen Verhaltenskodex und galanten Liebesdiskurses besteht: Lottchen
singt ein höfisches Loblied auf den Wechsel in der Liebe, eine scheinbare
Verspottung der aufklärerisch-bürgerlichen Ehemoral: „In allen Dingen in der
Welt / Ist's nur der Wechsel, der gefällt: / Warum sollt' in der Lieb' allein /
Ein ew'ges Einerley nur seyn?"41 Genau und nur indem sie dies tut, gelingt
es ihr tatsächlich - über eine hier nicht näher zu beschreibende verwickelte
Handlungsführung -, den Fürsten schließlich zu beschämen und zur Tugend
zurückzuführen. Mit anderen Worten, das malum - das Künstlich-Höfische -
wird somit für das bonum - die empfindsame Naturmoral - instrumentalisiert.
Damit ist die Theodizee-Problematik als ein ideologischer Zentralkomplex

41 Weiße, Komische Opern, wie Anm. 28, 80.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 179

benannt, der in der Literatur nahezu des gesamten 18. Jahrhunderts und in
der Dramatik von Gottsched bis einschließlich Schiller bekanntlich eine
herausragende Rolle spielt und im Laufe der Epoche zu immer wieder neuen
Bewältigungsversuchen in Form von argumentativen Strategien der Reduktion,
Uminterpretation, Instrumentalisierung und Kompensation des Übels führt.42
In der Funktionalisierung des höfisch-barocken Operncodes für die Festigung
der empfindsamen Singspiel-Welt könnte man also im übertragenen Sinn eine
Art „musikalische Theodizee-Logik" erblicken, die eine eigentümlich
ambivalente Stellung gegenüber dieser Negativfolie bedingt, insofern diese nämlich

einerseits verdammt wird, von deren ausführlicher Thematisierung und
Inszenierung das Singspiel andererseits gewissermaßen „lebt".

3. Wandlungen nach 1770

Die Jahre um 1770 markieren in der deutschsprachigen Literatur bekanntlich
eine zentrale Zäsur, den Beginn der sog. „Goethezeit" bzw. „Kunstperiode"
mit dem Sturm und Drang als erster Subphase dieser neuen Epoche. Das sich
wandelnde Literatursystem basiert dabei nach wie vor auf dem Denk- und
Wissenssystem der Aufklärung, das ungeachtet eines systeminternen Wandels
von der empfindsamen Hochaufklärung zur Spätaufklärung als solches auch
im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts relevant bleibt.43 Die Frage liegt also
für einen Literaturhistoriker nahe, die Libretto-Literatur nach einer eventuellen

analogen Zäsur zu befragen.44 Die Tatsache, dass nach 1770 die Weiße-
Hillersche Koproduktion endet, darf in dieser Hinsicht bereits als signifikant
interpretiert werden: Das empfindsame Singspiel in der Gestalt, wie es Weiße
und Hiller geschaffen haben, beginnt nun allmählich auszulaufen. Zugleich
finden vielfältige Wandelprozesse statt, die eine neuartige Ausdifferenzierung
des Musiktheaters in verschiedene Gattungen und Klassen zur Folge haben.
Grob lassen sich zwei Hauptgattungen unterscheiden: die komischen Singspiele,
die unter der historischen Gattungsbezeichnung „komische Oper", „komische

Operette", „Lustpiel mit Gesang" etc. auftreten, und die ernsthafte(re)n
Stücke, u.a. mit der Bezeichnung „musikalisches Schauspiel", „Schauspiel
mit Gesang" etc. Erstere Gruppe umfasst weitgehend traditionelle, zugleich
aber höchst populäre Stücke, letztere hingegen neuartige und experimentelle
Stücke verschiedener Art. Zugleich lässt sich nach 1770 auch ein deutliches

42 Siehe hierzu die Arbeiten von Odo Marquard, u. a. „Der angeklagte und der entlastete Mensch
in der Philosophie des 18. Jahrhunderts", in: ders., Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische

Studien, Stuttgart 1981, 39-66. Zu solchen Strategien als narrative Handlungslogik im
Drama s. Wolfgang Lukas, Anthropologie und Theodizee. Studien zum Moraldiskurs im
deutschsprachigen Drama der Aufklärung (ca. 1730 bis 1770), Göttingen 2005.

43 Siehe zu dieser Unterscheidung Michael Titzmann, ,„Empfindung' und ,Leidenschaft': Strukturen,

Kontexte, Transformationen der Affektivität/Emotionalität in der deutschen Literatur
in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts", in: Klaus P. Hansen (Hg.), Empfindsamkeiten, Passau
1990, 137-165, hier 137 f.

14 Siehe hierzu auch Melanie Wald, „Moment musical. Die Wahrnehmbarkeit der Zeit durch
Musik", Das achtzehnte Jahrhundert 30,2 (2006), 207-220, hier 211.



180 Wolfgang Lukas

Ansteigen des theoretischen Schrifttums zum deutschen Musiktheater konstatieren.

So heterogen die Ansätze in Theorie und Praxis sind, ihr gemeinsamer
Nenner ist der Versuch, den Rahmen des empfindsam-rührenden Singspiels à

la Weiße/Hiller zu sprengen.
Ich konzentriere mich im Folgenden auf den Nachweis und die Diskussion

der autoreflexiven Dimension anhand von ausgewählten Beispielen aus den
beiden genannten Gruppen.

3.1. Kontinuität und Popularität des komischen Singspiels
Zumal bei den populären Stücken finden wir eine erstaunliche Kontinuität
traditioneller Modelle bis weit in die 80er und 90er Jahre hinein. Als Beispiele
können allen voran die von Carl Ditters v. Dittersdorf und Wolfgang Amadeus
Mozart vertonten Komödien-Libretti Gottlieb Stephanies d. J. angeführt werden,

so u.a. Doktor und Apotheker (1786) Die Liebe im Narrenhause (1787)
und das „Gelegenheitsstück" Der Schauspieldirektor (1786); ferner Ferdinand
Eberls „komisches Singspiel" Betrug durch Aberglauben (1786) - ebenfalls in
der Vertonung von Dittersdorf - und Dittersdorfs eigenes (nach einer
italienischen Vorlage verfasstes und später von Christian August Vulpius
bearbeitetes) Libretto Das rothe Käppchen oder Hilft's nicht, so schadt's nicht
(1788); schließlich Johann Jakob Engels „komische Oper" Die Apotheke in der
Vertonung des Hiller-Schülers Johann Gottlieb Neefe (1772), Johann Leopold
v. Auenbruggers „musikalisches Lustspiel" Die Rauchfangkehrer oder Die
uneigennützigen Verräther ihrer Herrschaften aus Eigennutz in der Vertonung
von Antonio Salieri (1781), oder auch die „komische Oper" Der Dorfbarbier
von Paul Weidmann mit Musik von Johannn Baptist Schenk (1796).

All diese Stücke weisen die typische Kombination von traditioneller
satirischburlesker Typen-Komik und neuer empfindsam-psychologisierter Problematik
auf, wie sie insgesamt für die deutschsprachige Lustspielproduktion bereits
seit der Jahrhundertmitte charakteristisch ist.45 Auffallend ist die zum Teil
sehr derbe Komik, etwa in Gestalt von Prügelszenen - u. a. in Die Liebe im
Narrenhause, Doktor und Apotheker, letztere die in den 1780er Jahren bei
weitem erfolgreichste deutsche Oper! -, wie sie nur beim frühen Weiße
auftauchten und im Sprechtheater seit Gottsched verpönt waren. Während Weiße
sich im Vorwort zur Sammlung Komische Opern für seine frühen Versuche im
„Niedrigkomischen" noch entschuldigt, finden sich nach 1770 vermehrt (u.a.
bei Johann Jakob Engel und Johann Friedrich Reichardt)46 Versuche der Rehabilitation

dieser traditionellen Komik, was wiederum ein Beleg für das Auslaufen
des empfindsamen Paradigmas der ernsthaften, zärtlich-rührenden Komik ist.

45 Siehe Verf., Anthropologie und Theodizee, wie Anm. 42, 125ff.
46 Johann Jakob Engel, Vorwort zu: [ders.J, Die Apotheke, eine komische Oper in zwey Aufzügen,

Leipzig 1772, V-XV; Johann Friedrich Reichardt, „Etwas über das deutsche Singeschauspiel,
so nicht überschlagen werden darf", Vorwort zu: ders., Liebe nur beglückt. Ein deutsches
Singeschauspiel, Berlin 1781, III-XX. Justus Mosers Versuch der Rehabilitation des Harlekin
von 1761 (Harlekin oder Vertheidigung des Groteske-Komischen) war hingegen noch eine
vereinzelte Stimme.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 181

Bei aller Kontinuität der Stoffe und Handlungsmuster zeichnet sich bezüglich

des Verhältnisses Musik/Handlung doch eine unübersehbare Wandlung
ab. Der Gegensatz zwischen Musik und Handlung besteht nicht mehr in dem
Maße wie noch bei Weiße/Hiller, sondern er ist weitgehend aufgelöst, insofern

entscheidende Dialogpartien, die die Handlung vorantreiben, nun vertont
werden. In Schenks Dorfbarbier etwa werden die Sprechpartien nun einzeln
als „Dialog" gekennzeichnet, wie es in den früheren Stücken umgekehrt nur
für die Musikeinlagen der Fall war. Generell dominiert jetzt die (erfolgreiche)

Musik zunehmend den Text. So teilt Christian August Vulpius in der
„Vorrede" zur Neufassung von Dittersdorfs „komischer Operette" Das rothe
Käppchen mit, dass der Text im Hinblick auf seine Aufführbarkeit partiell
umgearbeitet worden sei, und zwar nach Maßgabe der Musik: „Die angenehme
Musik dieser Operette verdiente alleine schon eine Umänderung des Textes."
Dabei wurden um der Musik willen auch sprachliche Mängel bewusst in
Kauf genommen. Der Leser solle sich also „nicht an einige Härten in den
Gesängen, an Reime und Ausdrücke stoßen, denn sie waren der Komposition
wegen unvermeidlich".47

Eine deutliche Steigerung in quantitativer wie qualitativer Hinsicht lässt
sich bzgl. der fiktionsimmanenten Selbstthematisierung der Gattung, sowohl
der Komödie als auch des Singspiels, konstatieren. Die Selbstthematisierung
der Komödie betrifft die positive Intrige des jungen Liebespaars und wird als
„Spiel im Spiel" inszeniert. Bis hin zu Schenks Der Barbier müssen sämtliche
jungen Liebespaare ein Rollenspiel spielen, um ihre Gegner zu übertölpeln
und das Ziel ihrer Vereinigung zu erreichen. Die mediale Selbstthematisierung

wird in den späteren Stücken deutlich expliziter gehandhabt, so wenn
beispielsweise in Eberls/Dittersdorfs Betrug durch Aberglauben für dieses Spiel
Kostüme, Masken etc. nötig sind, wie sie als „Requisiten" auf dem Theater
verwendet werden.48 Die Logik des Spiels basiert dabei auf der einfachen,
bereits in den 1740er Jahren eingeführten Psychologie einer Verführung, die
an die Stelle der jeweils scheiternden rationalen Überzeugung mit
Vernunftargumenten tritt.49

Näher betrachtet sei nun die Selbstthematisierung des Singspiels. Diese
wird zunächst über die narrative Einbettung von Vokalmusik als eigenes
Ereignis in die Handlung, d. h. durch die Schaffung von fiktionsimmanenten
Anlässen zum Gesang geleistet: Nach wie vor, wie schon bei Weiße/Hiller,
wird zum Gesang aufgefordert bzw. werden Vokalstücke eingeübt. Ich greife
zwei hübsche Beispiele heraus:

47 Christian August Vulpius, „Vorrede" [unpag.], in: Das rothe Käppchen. Eine komische
Operette in zwei Aufzügen, Weimar 1792.

Js Ferdinand Eberl, Betrug durch Aberglauben. Ein komisches Singspiel in zwei Aufzügen, Köln
1787, 26f., 29, 59.

49 Siehe Verf., „Wissen in Literatur um 1750. Das psychomedizinische Modell der ,ästhetischen
Therapie' und das Konfliktlösungsmodell der frühaufklärerischen Komödie", erscheint in:
fean-Marie Valentin (Hg.), Akten des XI. Internationalen Germanistenkongresses Paris 2005
„Germanistik im Konflikt der Kulturen", Bern etc. 2007.



182 Wolfgang Lukas

In Stephanies/Dittersdorfs Die Liebe im Narrenhause will der Vater seine
Tochter dem alten Leiter einer Irrenanstalt zur Frau geben, weil er, ein
„Hypochonder" (Melancholiker), wie der sprechende Name „Trübe" signalisiert,
sich gern im Narrenhaus von den Insassen aufheitern lässt. Der Wahnsinn
dieser Narren besteht darin, dass sie sich entweder für große Poeten oder für
Figuren aus hohen höfischen Gattungen wie der heroischen Tragödie und der
opera séria bzw. tragédie lyrique halten (u. a. Lukrezia, Virginia, Orpheus) und
sich dementsprechend in Versen bzw. Gesang artikulieren. Die Intrige des

jungen Liebhabers besteht also darin, dass er, um Zugang zur Geliebten zu
erhalten, die sich bereits im Narrenhaus befindet, den Narren simuliert und
sich einweisen lässt. Die erdachte Pathogenese ist ein unverkennbares Zitat
von Saint-Evremonds Les Opéra: Er „hat sich durch die Opern Musik so
hinreißen lassen, daß er seit drei Wochen kein Wort mehr spricht, sondern immer
singt." Der Vater freut sich: „Vortrefflich, so werden wir also Opern, Arien
hören."50 Hier wird nun nicht nur vereinzelt eine Arie geboten, sondern die
komischen (Liebes-)Verwicklungen zwischen dem Liebhaber und den Narren
konstituieren eine ganze Nebenhandlung, die episodisch die Haupthandlung
immer wieder unterbricht: „Um's Himmelswillen, singen Sie" fordert
Kammerjungfer Clärchen den Liebhaber auf, damit die Intrige nicht kollabiert.51 Sie
wird durchgehend im hohen poetischen und musikalischen Stil, in elaborierter
Versrede und mit Rezitativ und Arie geführt, während die „Vernünftigen" sich
in einfacheren liedhaften Strukturen bewegen.

Die Instrumentalisierung des negativen und verspotteten höfischen Gegenmodells

für die eigenen Zwecke - d. i. auf Handlungsebene die Durchsetzung der
Position der Vernunft, auf metapoetischer und metamusikalischer Ebene die
Selbstthematisierung der Gattung „Singspiel" - erweist sich damit freilich als
höchst ambivalent. Denn im Gegensatz zu Weiße und Hiller, wo das Höfische
nur punktuell eingesetzt wird, nimmt es hier den allerbreitesten Raum ein, ja
das ganze Stück lebt gewissermaßen davon; die konstruierte narrative Einbettung

ist erkennbar nur mehr ein Vorwand, um große Opernmusik aufführen zu
können. War die Abgrenzung gegen die Oper im empfindsamen Singspiel völlig
ernst gemeint, so ist sie hier offenkundig ihrerseits ironisch gebrochen, so dass

mit dem Modell nun sogar gespielt werden kann. Dies zeigt sich auch in der
intermedialen Referenz auf das zeitgenössische Sprechtheater, die Stephanie
zusätzlich einbaut, indem er den Wahnsinn u.a. in einer ironischen Inversion
und Kontrafaktur tradierter Tragödienstoffe und „berühmte[r] Trauerspiel[e]"
wie Gotthold Ephraim Lessings Emilia Galotti bestehen lässt.52

Einen privilegierten Raum nimmt die Musik - als Handlung wie auch als
Diskussionsgegenstand - in Auenbruggers/Salieris 1781 am Burgtheater urauf-
geführtem „musikalischen Lustspiel" Der Rauchfangkehrer oder Die unent-

50 Gottlieb Stephanie d. J., Die Liebe im Narrenhause. Eine komische Oper, in zween Aufzügen,
Köln 1788, 31.

51 Ebd., 56.
52 Ebd., 29.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 183

behrlichen Verräther ihrer Herrschaften aus Eigennutz ein. Die Handlung ist
nach einem (im Kern wiederum frühaufklärerischen) Komödienschema gebaut.
Um zu den nötigen finanziellen Mitteln für die Gründung des Ehestandes
mit seiner Geliebten, der Köchin Lisi, zu gelangen, greift der Titelheld, ein
Rauchfangkehrer namens Volpin, zu einer List: Indem er sich als italienischer
Marchese ausgibt, gelingt es ihm, die beiden Herrinnen seiner Geliebten, Mutter
und Stieftochter von Habicht, in sich verliebt zu machen und jeder ein falsches
Eheversprechen zu geben. Damit wird er deren geplante Verbindung mit den
Herren von Wolf und von Bär gefährden, um sich am Ende für die Auflösung
der falschen Heiratskontrakte auszahlen zu lassen und obendrein beide Frauen
noch vom Laster des Hochmuts zu befreien. Dieses simple Handlungsmuster
wird von Auenbrugger virtuos mit einer komplexen autoreflexiven Struktur
versehen. Die Musik avanciert zum heimlichen Protagonisten, insofern sie
die entscheidende Rolle für das Gelingen der Verführung spielt: Volpins
musikalische Fertigkeiten im Gesang und auf dem Klavier zum einen und seine
Schlauheit und Fertigkeit im Betrügen zum anderen gehen Hand in Hand, er
ist in beidem „Meister in sein Kunst".53 Entsprechend verführt er beide Frauen

nicht nur durch den simulierten Adel, sondern vor allem auch durch sein
musikalisches Können, das er als Gesangs- und Sprachmeister entfalten darf.
Die Gesangsstunden geben zudem Anlass zur Diskussion über den -
zeitgenössisch vieldiskutierten - Gegensatz zwischen deutscher und italienischer
Gesangskunst.54

Sämtliche auf diese Weise in die Handlung verwobenen Musiknummern
besitzen die Funktion einer Spiegelung des Geschehens, allen voran die im
Mittelpunkt des Textes stehende Aufführung eines „Quintetts" über einen
mythologischen Stoff, Die Entführung des Ganymedes. Neben der „Komödie
in der Komödie" wird zusätzlich das „Singspiel im Singspiel" inszeniert, das

zugleich sowohl inhaltlich als auch über die Besetzung - Ganymed, gesungen
von Volpino, verliebt sich in die beiden Nymphen Chloe und Daphne, gesungen

von Tochter und Stiefmutter, die beide erwarten, dass seine Wahl auf sie
fällt, - als mise en abyme des Gesamtstücks funktioniert. Desgleichen spiegeln
die beiden deutschen Arien in 1,9 „Ganz geheim und in der Still / Wollen wir
uns lieben" sowie „Wissen soll die Freundinn nie, / Wie wir uns verehren"
ebenso die aktuelle Handlung der erotischen Verführung, wie die beiden
italienischen Arien in 111,11 und 13 „Taci, non dirmi il vero, / Lasciami nell'error"

53 Ich zitiere hier ausnahmsweise aus der - aufgrund der extrem fehlerhaften OCR-Einlesung
der Frakturtexte eigentlich nicht zitablen - Ausgabe der Digitalen Bibliothek, Bd. 57: Operntexte

von Monteverdi bis Strauss. Originalsprachige Libretti mit deutschen Übersetzungen,
hg. von Thomas Hafki, Berlin 2002, 10/19244.

54 Ebd., 30/19271.



184 Wolfgang Lukas

bzw. „Ah, non lasciarmi, no, / Bell'idol mio" die unmittelbar bevorstehende
Desillusionierung und Aufdeckung des Betrugs antizipieren.55

Die im Vergleich zum frühen Weiße-Hillerschen Paradigma deutlich gestiegene
Bedeutung der Musik manifestiert sich also nicht nur auf der Ebene des discours
durch die vermehrte Umsetzung von Dialogpartien als Gesang, sondern auch

ganz wesentlich auf der Ebene der histoire56 durch eine qualitativ neuartige
Rolle der Musik, was mit ironisch-selbstbezüglichen Strukturen einhergeht.
Die metamusikalische Selbstreferenz erfolgt nicht mehr nur „indirekt" über
den Bezug auf die Negativfolie der Oper, sondern zugleich „direkt" auf das

vorliegende bzw. vor sich gehende Stück selbst.57
Dies gilt nicht zuletzt auch für Stephanies/Mozarts hübsches „Gelegenheitsstück"

Der Schauspieldirektor, das hier zumindest erwähnt werden soll. Der
Einakter gehört darüber hinaus zu der Gruppe jener „Metadramen", die die
aufklärerische Theaterreform anhand einer Schauspielertruppe als Geschichte
inszenieren, wie u.a. etwa Carlo Goldonis Ii teatro comico (1750) im Bereich
des Sprechtheaters.58 Bereits bei Goldoni wird das antiaufklärerische Paradigma
sowohl von der commedia dell'arte als auch von der opera séria repräsentiert.
Doch während Goldonis Stück eine gänzlich ernsthafte Thematisierung darstellt
und Manifestcharakter in Bezug auf die intendierte Theaterreform besitzt,
inszenieren Stephani und Mozart mehr als dreißig Jahre später ein ironisch-
selbstbezügliches Spiel. Aus spätaufklärerischer Perspektive wird eine zynische
Bilanz der Theaterreform als letztlich gescheitert gezogen: Das Publikum ist
unmündig und will betrogen werden; finanzieller Erfolg kann ausschließlich
durch pure Unterhaltungsstücke - Haupt- und Staatsaktionen, Harlekinaden,
Ballette und Opern - und durch Bestechung der Rezensenten erzielt werden.

Das Stück bietet wiederum ein simples Handlungsgerüst, das primär
Gelegenheit zu mehrfachem Spiel im Spiel bieten soll, und zwar sowohl im Sprechais

auch im Musiktheater. Jeweils verschiedene Schauspieler und Sänger, die
sich um ein Engagement bewerben, bieten als Probe eine Szene an: aus einer
satirischen Komödie, einem Bürgerlichen Trauerspiel und schließlich aus einem
Singspiel à la Weiße/Hiller. Die inter- und intramediale Referenz belegt wieder
den späteren Reflexionsstandpunkt, in dem sich die Gattung nicht mehr nur
selbst als eine neue gegenüber der Oper thematisiert, sondern darüber hinaus
retrospektiv ihre eigene Entwicklung bewusst reflektiert.

55 Ebd., 2.1 f./19259f. und 82/19335, 87/19343.
56 Zur Begrifflichkeit s. Matfas Martinez/Michael Scheffel, Einführung in die Erzähltheorie,

München 32002, 22-26.
57 Zur Unterscheidung von direkter vs. indirekter Selbstreferenz in der Oper s. Claus-Michael

Ort, „Die Kontingenz der Oper. Zur Funktion musikdramatischer Selbstreferenz", Zeitschrift
für Semiotik 11 (2,005) 87-114, hier 88 f.

58 Siehe auch Manuela Hager, „Die Opernprobe als Theateraufführung - eine Studie zum Libretto
im Wien des 18. Jahrhunderts", in Albert Gier (Hg.), Oper als Text. Romanistische Beiträge
zur Libretto-Forschung, Heidelberg 1986, 101-124.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 185

3.2. Das ernste Singspiel der Spätaufklärung
Die zweite Großgruppe umfasst verschiedene Typen und historische Gattungen
wie u.a. das ernste musikalische „Schauspiel",59 das eine Nähe zum Sturm
und Drang aufweisen kann (so bei Goethe und Reichardt),60 ferner das
experimentelle (und kurzlebige) Melo- bzw. Monodram61 sowie Initiationsdramen,
also Libretti, die das Komödienschema vom jungen Liebespaar und seinen
zu überwindenden Heiratshindernissen in eine „Initiationsgeschichte"62 mit
dominantem Fokus auf dem männlichen jugendlichen Partner und seinem
psychosozialen Entwicklungsprozess transformieren, meist in typischer
Kombination mit Stoffen aus dem Zaubermärchen.63

Gemeinsames Merkmal all dieser Untergruppen ist, dass sie auf je
unterschiedliche Weise die Abkoppelung des Musiktheaters vom Komischen
vollziehen, indem sie nicht nur Geschichten aus dem bürgerlichen Privatleben
und Personal aus dem sog. mittleren Stand - Kaufleute, Landadlige, Gelehrte,
etc. - bzw. dem niederen Stand - Handwerker - in Szene setzen, sondern
ernsthafte, potenziell tragische Geschichten, die im höfisch-politischen Raum
situiert sind. Komische Einlagen sind dabei allerdings nicht ausgeschlossen
(vgl. etwa Die Entführung aus dem Serail). Damit einher geht eine wesentliche
Neuerung bezüglich der dargestellten Affekte: Währende positive empfindsame
Emotionalität stets kompatibel mit Vernunft zu sein hat und bei aller Subjek-
tivierung und Intensivierung sozialverträgliche Gefühle hervorbringt, finden
sich nun Tendenzen in Richtung problematischer Leidenschaft, womit auch
die potenzielle Tragik im Musiktheater zurückgewonnen wird. Ich beschränke
mich im Folgenden auf die Gruppe der dem Sturm und Drang nahen Libretti,
da sie eine bemerkenswerte Variante der autoreflexiven Struktur bieten.

Hier sind vor allem Johann Wolfgang von Goethe und Johann Friedrich
Reichardt (als Librettist) zu erwähnen. In Goethes „Schauspiel mit Gesang"
Claudine von Villa Bella (in der 1. Fassung von 1776)64 wie auch in Reichardts

59 U. a. Gottlieb Stephanies/Wolfgang Amadeus Mozarts Entführung aus dem Serail (1782), Gustav
Friedrich Wilhelm Großmanns/Christian Gottlob Neefes Adelheit von Veltheim (1780) und
Friedrich Wilhelm Gotters/Georg Anton Bendas Romeo und Julie (1776), eine Shakespeare-
Adaption mit glücklichem Ausgang. Auch Christoph Martin Wielands/Anton Schweitzers
Alceste 1773 gehört dazu.

60 Johann Wolfgang Goethe: Claudine von Villa-Bella. (1. Fassung u.a. vertont von Johann André

1780); Johann Freidrich Reichardt/J. J. Reichardt: Liehe nur beglückt. (1781).
61 U.a. Friedrich Wilhelm Gotters Medea und Johann Christian Brandes' Ariadne auf Naxos in

Vertonungen von Georg Anton Benda, beide 1775.
62 Zum Begriff und zur Rekonstruktion dieses narrativen Modells siehe Michael Titzmann:

„Die ,Bildungs-/Initiationsgeschichte' der Goethe-Zeit und das System der Altersklassen im
anthropologischen Diskurs der Epoche", in: Lutz Danneberg/Friedrich Vollhardt (Hgg.), Wissen
in Literatur im 19. Jahrhundert, Tübingen 2002, 7-64. Zur Interpretation der Zauberflöte
unter diesem Aspekt s. Jan Assmann, Die Zauberflöte. Oper und Mysterium, München etc.
2005.

63 U. a. Johann Karl Wezeis Zelmor und Ermide in verschiedenen Vertonungen (u. a. F. S. Haindl
1782), Emanuel Schikaneders/Wolfgang Amadeus Mozarts Die Zauberflöte (1791), Joachim
Perinets/Wenzel Müllers Kaspar, der Fagottist oder: die Zauberzither (1791).

64 Vgl. zu Goethe auch Krämer, Deutschsprachiges Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 1, 488-495.



186 Wolfgang Lukas

„deutschem Singeschauspiel" Liebe nur beglückt (1781) findet sich bereits
auf den ersten Blick eine signifikante Verschiebung in der Figurenkonstellation:

Nicht mehr das Liebespaar steht im Zentrum mit beiden Partnern
als gleichberechtigten Protagonisten, sondern der männliche Partner tendiert
zum eigentlichen Helden des Stücks. Damit schließt das Musiktheater an die
Goethezeitliteratur an, in der der junge Mann, der zwischen Herkunftsfamilie
und (zu gründender) Zielfamilie steht, in der zeitgenössischen Terminologie
der „Jüngling", zur anthropologischen Leitfigur avanciert. Beide Helden, Don
Crugantino bei Goethe und Herrmann bei Reichardt, werden als problematische

Charaktere vorgestellt, als Kraft-Genies, die unter der Unmöglichkeit
der Selbstentfaltung in der gegebenen sozialen Ordnung leiden. Virulent wird
dieser Konflikt jeweils über eine leidenschaftliche unbedingte Liebe zu einer
Frau, die einem anderen - dem Bruder (Goethe) bzw. Freund und metaphorischen

„Bruder" (Reichardt) - zugedacht ist. Der daraus resultierende Konflikt
wird in beiden Texten unterschiedlich (bei Reichardt: auf viel konventionellere

Weise) aufgefüllt; jeweils kann aber gattungskonform das potenzielle
tragische Ende des „Schauspiels", hier durch Bruder- bzw. Selbstmord, gerade
noch verhindert werden.

Gemeinsam ist beiden Stücken eine spezifische Selbstthematisierung der
musikdramatischen Gattung. Goethes Genie-Held Crugantino ist eine
musikalische Künstlerfigur, ein begnadeter Sänger und „Zitter"-Spieler, der seine
Zuhörer, darunter bezeichnenderweise Claudines Vater Don Gonzalo (auch
Wilhelmines Vater ist von Herrmanns Liedern höchst angetan), ganz
entzückt. Seine Volkslieder von explizit antihöfischer Faktur verstehen sich als
Rückkehr zur Natur; mit Crugantinos Kommentar: „Alle Balladen, Romanzen,
Bänkelgesänge werden iezt eifrig aufgesucht, aus allen Sprachen übersezt"65
spielt Goethe direkt auf die Volkslied-Bewegung des Sturm und Drang an
und indirekt auf die neue Singspielgattung, die eben genau solche Lieder zum
Einsatz bringt. Crugantinos Stimme selbst besitzt erotisch-verführerische
Qualität für Claudine, die ihn bei der ersten Begegnung nur hört, nicht sieht
(„Welche Stimme! Ich vergehe").66 Mit der erotischen Besetzung seines
Musikinstrumentes, der „Zitter", die dem Künstler, dem selbst keine Erfüllung seiner
Liebe beschert ist, als metaphorische „Bulerinn"67 und Ersatz-Liebespartnerin
gilt, wird auch die Kunst- hier: Musikproduktion gemäß der goethezeitlichen
Genie-Ästhetik aus der biographischen Situation des Künstlers als eines
Liebenden abgeleitet.

Reichardt seinerseits versteht sein Libretto als Programmstück mit
Manifestcharakter und schickt ihm einige theoretische Vorüberlegungen voraus
(„Etwas über das deutsche Singeschauspiel, so nicht überschlagen werden
darf"), die explizit an „den musikalischen Dichter und Theaterkomponisten"

65 Fotis Jannidis/Karl Eibl/Marianne Willems (Hgg.): Der junge Goethe in seiner Zeit. Sämtliche
Werke, Briefe, Tagebücher und Schriften bis 1775, 1. Bd., Frankfurt/M. etc. 1998, 501.

66 Ebd., 495.
67 Ebd., 509.



Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion 187

adressiert sind.68 Darin begründet und definiert er das deutsche Singspiel
bzw. „Singeschauspiel" in Abgrenzung von der italienischen traditionellen
Oper, allerdings auf ganz andere Weise als Wieland dies tut. Während dieser
einen wesentlichen Unterschied zwischen den Sprachen leugnet und in
Anlehnung an die traditionelle Oper für eine durchgehende Vertonung optiert,69
begründet jener sein Plädoyer für das „vermischte Singspiel"70 gerade mit dem
Unterschied der beiden Sprachen. Nur im italienischen Musiktheater sei die
durchgehende Vertonung möglich, da die italienische Sprache grundsätzlich
einen leidenschaftlichen Ton aufweise. Der Wechsel von Rede und Gesang sei
für das deutsche Musiktheater daher sinnvoll und notwendig. Gesang wird
somit reserviert für jene Stellen,

wo die Leidenschaft so hoch gestiegen, daß Worte sie nicht mehr ausdrücken:
wo der Zuschauer schon so ganz in die Leidenschaft versetzt ist, daß alles
Raisonnement in ihm schweigt, daß auch ihm schon Seufzer die Brust beklemmen,
Thränen das Auge umnebeln, die er nun gleichsam in dem Gesänge des Leidenden
aushaucht, ausweint.71

Da zu diesem hohen Grade der „Leidenschaft" nur die jugendlichen Protagonisten,

die Liebenden, gelangen, werden alle anderen Figuren - Domestiken
wie auch Vertreter der Elterngeneration - vom Gesang ausgeschlossen.
Dementsprechend werden die Arien ausschließlich von Herrmann und Wilhelmine

gesungen. Vater und Freund dürfen nur am Ende bei den tutti-Partien
mit einstimmen. Gegen die Eintönigkeit der gereimten da-capo-Arie nach
italienischem Vorbild setzt Reichardt die Möglichkeit der reimlosen
rhythmischen Versdichtung nach dem Vorbild Klopstocks, der ihm als „der größte
musikalische Dichter für wahre Musik" gilt.72 Eine solche reimlose Arie gibt
es im Stück ein einziges Mal, als Herrmann auf dem Höhepunkt der
Liebesverzweiflung Suizidgedanken nachhängt („Wie schlug beym ersten Kuß / Mein
Herz so ahndungsvoll").73

Auch Herrmann ist Künstler, Komponist; zwei große Lieder (Duette) singt
das Liebespaar, am Anfang und am Ende des Textes. Das erste „Weine nicht du
Liebe! / Daß ich von Dir flieh!" ist nicht, wie der zuhörende Vater annimmt,
„aus einer italiänischen Oper übersetzt", sondern von Herrmann selbst „auf
Antrieb meines eigenen Herzens aufgeschrieben" und erfüllt damit exemplarisch

die in der anschließenden textinternen Diskussion von ihm aufgestellte
ästhetische Norm, derzufolge der „Hauptzweck der Kunst" in der „Wahrheit
und Kraft des Ausdrucks" liege und nicht, wie in der italienischen Musik, in

68 Reichardt, Liebe nur beglückt, wie Anm. 46, IV. Vgl. auch Krämer, Deutschsprachiges
Musiktheater, wie Anm. 1, Bd. 2, 656 ff.

69 Vgl. Wieland, Versuch, wie Anm. 18, 235 ff.
70 Reichardt, Liebe nur beglückt, wie Anm. 46, IX.
71 Ebd., IXf.
72 Ebd., XVIII (Hervor, i. O.).
73 Ebd., 65, 67.



188 Wolfgang Lukas

der bloßen „Vergnügung des Ohrs".74 Das Lied ist zugleich Spiegel der eigenen
problematischen Liebessituation des Paares: Die Liebenden kommunizieren
über dieses Lied, versichern sich mit ihm ihrer Liebe und zugleich ihrer
Bereitschaft zur schmerzlichen Entsagung; Wilhelmine vermag an Text und
Musik zu erkennen, dass Herrmann vom drohenden väterlichen Wunsch,
sie anderweitig zu verheiraten, weiß - leidenschaftliche Botschaften, die
erkennbar nicht in normaler gesprochener Rede, sondern nur über die Musik
vermittelt werden können. Das Lied besitzt also eine doppelte Referenz: zum
einen handlungsbezogen auf die Liebesgeschichte: Ähnlich wie in der
zeitgenössischen sog. „Erlebnislyrik" fallen besprochene Situation und Sprechsituation

zusammen, Liebe konstituiert sich performativ über den Gesang. Zum
anderen besitzt das Lied genau in dem Maße, wie es sich als authentischer
Ausdruck von realen Liebesgefühlen herleitet, auf einer metapoetischen und
-musikalischen Ebene repräsentativen Status für das von Reichardt propagierte
neue deutsche Musiktheater-Paradigma, als dessen Musterexemplar sich das

vorliegende Stück ausgibt.

Die Forschung hat für die Gattung des Musiktheaters generell eine Tendenz zur
Selbstreferentialität geltend gemacht.75 Hier ging es zunächst darum, Formen
der Selbstthematisierung in der sich konstituierenden neuen musikdramatischen
Gattung des Singspiels zu beschreiben, die in einer spezifischen historischen
Konstellation begründet sind. Die deutliche Zunahme der metapoetisch-
selbstreferentiellen Dimension kann nicht zuletzt als unübersehbares Indiz
dafür gelten, dass die Gattung sich auf dem Weg zur goethezeitlichen (bzw.
„klassischen") Autonomieästhetik befindet.

Die Ergebnisse wären in einem doppelten Sinn zu überprüfen und zu
erweitern. Zum einen im Hinblick auf die Texte: Zwar wurden mit Absicht
weniger bekannte, wenngleich populäre Libretti herangezogen, doch muss der
Großteil der zeitgenössischen deutschsprachigen Singspieltexte immer noch
als unbekannt gelten. Erst auf der Basis eines repräsentativen Textcorpus wäre
es möglich, die Entwicklung der ästhetischen Selbstreflexion im Musikdrama
des 18. Jahrhunderts vom aufklärerischen Singspiel zur „klassischen Oper"
adäquat darzustellen. Zum anderen im Hinblick auf die Musik: Hier müsste
ebenfalls die Fixierung auf die kanonischen Stücke aufgegeben werden, um
anhand einer extensiven Corpusanalyse Textbefunde und musikalische
Befunde korrelieren zu können.

74 Ebd., 6.
75 Siehe Ort, „Die Kontingenz der Oper", wie Anm. 57; Harald Fricke, „Oper in der Oper - Po¬

tenzierung, Ipsoreflexion, Mise en abyme im Musiktheater", in: François Seydoux (Hg.), Fiori
Musicologici. Studi in Onore di Luigi Ferdinande: Tagliavini, Bologna 2001, 219-245; Tatjana
Böhme-Mehner, Die Oper als offenes autopoietisches System im Sinne Niklas Luhmannsf,
Essen 2003.


	Anthropologie und ästhetische Selbstreflexion : Aspekte des Strukturwandels in deutschsprachigen Singspiel- und Opernlibretti zwischen ca. 1750 und 1800

