
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 30 (2006)

Heft: [1]

Artikel: Die Zauberflöte im kulturellen Kontext : Chancen und Grenzen eines
kulturwissenschaftlichen Zugangs

Autor: Assmann, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


99

DIE ZAUBERFLOTE IM KULTURELLEN KONTEXT:
CHANCEN UND GRENZEN EINES

KULTURWISSENSCHAFTLICHEN ZUGANGS

von Jan Assmann

Für einen Ägyptologen liegt es nahe, sich mit Opern wie Aida und Die Zauberflöte

zu beschäftigen, spielen doch beide Opern nach landläufiger Vorstellung
im alten Ägypten.1 Da liegt für uns die Frage nahe, was man sich zu Mozarts
Zeit unter dem alten Ägypten vorstellte, im Gegensatz etwa zu Verdis Zeit.
Zwischen 1791 und 1871 liegt ja die Entzifferung der Hieroglyphen und damit
die eigentliche Wiederentdeckung dieser Kultur. Das zeitgenössische Wissen
über die Welt, in der eine Oper spielt, gehört zu dem, was ich ihren „kulturellen
Kontext" nenne, und die Erforschung kultureller Kontexte wiederum
kennzeichnet in meinen Augen einen „kulturwissenschaftlichen Zugang". Wenn
es um die Frage nach dem zeitgenössischen Wissen über die Vergangenheit
geht, empfiehlt sich die Methode der Gedächtnisgeschichte. Es interessiert
dann nicht, wie das alte Ägypten wirklich war, sondern in welcher Form und
aus welchen Gründen es im späten 18. Jahrhundert im Allgemeinen, und für
Mozart und Schikaneder im Besonderen, eine Rolle spielte. Das war meine
Ausgangsfrage, mit der ich im Frühjahr 2004 an das Projekt einer
kulturwissenschaftlichen Studie über die Zauberflöte heranging. Im Laufe dieser Arbeit
stellte sich dann ziemlich bald heraus, dass die landläufige Vorstellung von Zeit
und Ort der Zauberflötenhandlung nicht zutrifft. Die Zauberflöte spielt gar
nicht im alten Ägypten! Mehrfach habe ich mein Buch im Entstehungsprozess
umschreiben müssen, weil mich meine Sondagen im kulturellen Umfeld des
Werkes immer wieder mit Überraschungen konfrontierten.

Warum spielt die Zauberflöte nicht im Alten Ägypten? Weil die entscheidenden

Stichworte fehlen, wie etwa Nil, Pharao, Memphis, Theben, Heliopolis.
Das ging mir auf, als ich Thamos, König von Egypten von Tobias Philipp
von Gebler las - ein Stück, zu dem Mozart die Bühnenmusik geschrieben
hatte -, das nun wirklich in Ägypten spielt und in dem alle diese Stichworte
vorkommen. Wo, wenn nicht in Ägypten, spielt die Oper aber dann? Es wird
ja immerhin gelegentlich „Das Gewölbe von Pyramiden" erwähnt, es ist von
einem „egyptischen Zimmer" die Rede, und zweimal werden die Götter Isis
und Osiris angerufen.

1 Mit Verdis Aida habe ich mich beschäftigt in: „Ägypten in Verdis Aida", in: Musik und Ästhetik

6, 21 (2002) 5-23; s. jetzt ausführlicher auch mein Buch Erinnertes Ägypten. Pharaonische

Motive in der europäischen Religions- und Geistesgeschichte, Berlin 2007, Kap. 5. Zu
Mozarts und Schikaneders Zauberflöte s. mein Buch Die Zauberflöte. Oper und Mysterium,
München 2005. Für alle Einzelheiten des vorliegenden Beitrags verweise ich auf dieses Buch
und führe die einzelnen Belege hier nicht nochmals an.



100 Jan Assmann

Eine Antwort auf diese Frage geben uns die Bühnenbilder. Diese zeigen uns
in der Tat eine altägyptische Szenerie, aber erst ab 1815. Von diesem Zeitpunkt
an spielt die Zauberflöte im alten Ägypten, so massiv, dass man geradezu
dieselben Bühnenbilder für Aida verwenden kann.2

Vorher dagegen spielt sie in einem Landschaftsgarten mit antikisierender,
gelegentlich auch ägyptisierender Staffagenarchitektur. Das „Gewölbe von
Pyramiden" muss nicht im alten Ägypten liegen: Pyramiden finden sich auch in den
Gärten des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts. Die frühen Bühnenbilder
sind von den Gartenanlagen der Zeit inspiriert, und zwar so unmittelbar, dass
die Bühnenbildentwürfe und die zeitgenössischen Gartenprospekte sich zuweilen

zum Verwechseln ähnlich sehen. Die Bühnenkunst und die Gartenkunst
haben sich gegenseitig befruchtet. So wie die Zauberflöte von der Gartenkunst
inspiriert ist, so hat sie ihrerseits auf die Gartenkunst zurückgewirkt.

Der Rundtempel im Hintergrund, den wir auf vielen der frühen
Bühnenbildentwürfe sehen, findet sich genau so in den Parks etwa von Wörlitz, Erlaa
und Waldegg.

Abb. 1: Diana-Tempel von Erlaa, kolorierte Radierung von Johann Ziegler aus dem
Anfang des 19. Jahrhunderts.3

2 Zu den Bühnenbildern s. jetzt Annette Frese, „ ,Das Theater verwandelt sich..Bühnenbilder,
Figurinen und Illustrationen zur Zauberflöte", in: Bärbel Pelker (Hg.), Theater um Mozart,
Heidelberg 2006, 143-205.

3 Nach Herbert Lachmayer [Hg.], Mozart. Experiment Aufklärung im Wien des ausgehenden
18. Jahrhunderts. Katalog zur Ausstellung Wien 2006, Nr. 854, 185, 367.



Die Zauberflöte im kulturellen Kontext 101

In Wörlitz wurde 1794 ein künstlicher Berg mit Feuer und Wasser angelegt,
nachdem die Zauberflöte im Stadttheater Dessau in der Wintersaison 1793/94
gespielt worden war, und der Wiener Generalintendant Peter von Braun, ein
begeisterter Liebhaber, baute sich in seinem Park von Schönau einen
Grottenberg mit einem Tempel der Nacht. Offensichtlich wollten diese Parks mit
ihren Grotten und Tempeln, Obelisken und Sphingen denselben Eindruck
einer geheimnisvollen ortlosen Ferne und zeitlosen Vergangenheit hervorrufen
wie die Oper mit ihren Bühnenbildern und Handlungsszenen: Hier, auf der
Bühne, ergänzt sich die eigentümliche Gartenwelt um Handlung und Musik
und wird zum ästhetischen Erlebnis.

Abb. 2: Die Zauberflöte, Bühnenbildentwurf zu Akt II, 18. Auftritt. Kolorierter Stich
von Johann Schaffer, vor 1785.4

Vielleicht das auffallendste Element dieser Gärten sind die künstlichen Grotten,
meist in Verbindung mit Wasserfällen, die es offensichtlich darauf anlegen, den
Besucher durch das Dunkel und das Rauschen des Wassers zu beeindrucken.
Die Grotte mit Wasserfall im Park von Aigen bei Salzburg muss Mozart seit
Jugendtagen gekannt haben, denn sie gehörte der befreundeten Familie Gilow-
ski; von seinem Besuch der Grotte des Grafen Cobenzl auf dem Reisenberg
bei Wien berichtete Mozart in einem Brief an den Vater. In der Zauberflöte
finden wir diese Grottenstimmung bei der Feuer- und Wasserprobe wieder;
der Bühnenbildentwurf von Josef Quaglio für die Münchner Aufführung von

4 Nach Herbert Lachmayer, op. cit., Nr. 855.



102 Jan Assmann

1793 ähnelt stark dem schon erwähnten künstlichen Vesuv von Wörlitz.

Abb. 3: Wörlitz, künstlicher Vulkan (1794; Foto: Autor).

Offenbar verbanden sich mit den Zielvorstellungen der Gartenkunst dieser Zeit
nicht nur die Ideale von lieblicher Natur und schönen Ausblicken, sondern
auch das Unheimliche, Unterweltliche, Schaudervolle oder, um es mit einem
Zentralbegriff der zeitgenössischen Ästhetik auszudrücken: das Erhabene. Auf
das Erhabene werde ich noch zurückkommen. Hier gilt es, zunächst der Frage
nach dem Ägyptischen noch etwas nachzugehen.

Abb. 4: Die Zauberflöte, Bühnenbildentwurf zu Akt II, 28. Auftritt. Aquarell von
Josef Quaglio (München 1793).

Die Zauberflöte spielt also nicht im alten Ägypten, sondern in einer fiktio-
nalen Gartenwelt, wie sie in den Landschaftsgärten der Mozartzeit vielerorts



Die Zauberflöte im kulturellen Kontext 103

in Europa, und ganz besonders intensiv in der Wiener Gegend realisiert wurde.5

Was haben aber dann Isis und Osiris in dieser Gartenwelt verloren? Die
Antwort gibt die Zauberflöte selbst: es geht um die Mysterien der Isis. Diese
Mysterien sind nicht an das alte Ägypten gebunden: das ist der entscheidende
Punkt. Nichts spricht dagegen, sie auch anderswo zu begehen. Schon in der
Antike finden sich Isisheiligtümer über die ganze damalige Welt verstreut,
sogar bis in die Steiermark/' womit wir schon recht nah an die Wiener Gärten
herangerückt sind. Davon hat man allerdings zu Mozarts Zeit nichts gewusst,
aber Mozart hatte als 14jähriger Knabe mit seinem Vater den Isistempel von
Herculaneum besucht und war dort den Mysterien der Isis außerhalb Altägyptens

begegnet. Es geht also um die Mysterien der Isis. Entsprechend musste ich
meine gedächtnisgeschichtliche Frage umformulieren: Was stellte man sich
zu Mozarts Zeit unter den Mysterien der Isis vor, und warum waren sie für
diese Zeit im Allgemeinen, und für Mozart und Schikaneder im Besonderen,
so wichtig?

Wenn man die Frage so stellt, dann erlebt man eine große Überraschung.
Man stößt nämlich auf eine Fülle von Veröffentlichungen jener Zeit zu den
antiken Mysterien, besonders denen der Isis, ein Material, das, soweit ich sehe,
mit zwei Ausnahmen noch nie zum Verständnis der Zauberflöte herangezogen
wurde. Die Ausnahmen sind erstens der Roman Sethos des Abbé Terrasson
von 1731, den Matthias Claudius 1777/78 ins Deutsche übersetzt hatte, und
zweitens die Abhandlung Ignaz von Borns „Die Mysterien der Aegyptier", von
der man annehmen darf, dass Mozart sie kannte, weil der Autor der Loge zur
Wahren Eintracht vorstand, mit der Mozarts Loge eng zusammenarbeitete.7
Aus dem Roman zitiert das Libretto einige entscheidende Passagen, während
der angebliche Einfluss der Bornschen Abhandlung im Libretto nicht deutlich
wird.

Die Situation stellt sich aber vollkommen anders dar, wenn man die übrigen
Werke mit ins Auge fasst. Von Borns Abhandlung ist nur einer von insgesamt
14 Beiträgen über die antiken Mysterien, die von Mitgliedern der Loge verfasst,
bei den Sitzungen vorgetragen und im Journal für Freimaurer zwischen 1784
und 1787 veröffentlicht wurden:

1. Ignaz von Born, „Die Mysterien der Aegyptier", JF 1 (1784) 15-132.
2. Karl Josef Michaeler, „Ueber Analogie zwischen dem Christenthume der

erstem Zeiten und der Freymaurerey", JF 2 (1784) 5-63.
3. Joseph Anton von Bianchi, „Ueber die Magie der alten Perser und die

Mithrischen Geheimnisse), JF 3 (1784) 5-96.

5 Géza Hajos, Romantische Gärten der Aufklärung. Englische Landschaftskultur des 18.
Jahrhunderts in und um Wien, Wien etc. 1989.

'' Tempel der Isis-Noreia auf dem Frauenberg bei Leibnitz.
7 Zur Freimaurersymbolik in der Zauberflöte s. jetzt Florian Ebeling, „Mozarts Zauberflöte. Der

Schrecken des Todes und die Macht der Musik", in Pelker (Hg.), op. cit., 128-142 und ders.,
„Die Zauberflöte als Mysterienoper und die ägyptische Freimaurerei", in: Quatuor Coronati
fahrbuch 43 (2006).



104 Jan Assmann

4. Ignaz von Born, „Ueber die Mysterien der Indier". JF 4 (1784) 5-54.
5. Anton Kreil, „Geschichte des pythagoräischen Bundes", JF 5 (1785) 3-28.
6. Karl Haidinger, „Ueber die Magie", JF 5 (1785) 29-56.
7. Anton Kreil, „Geschichte der Neuplatoniker", JF 6 (1785) 5-51.
8. Carl Leonhard Reinhold, „Ueber die kabirischen Mysterien", JF 7 (1785)

5-48.
9. [Anonymus], „Ueber die wissenschaftliche Maurerey", JF 7 (1985) 49-78.
10. Carl Leonhard Reinhold, „Ueber die Mysterien der alten Hebräer", JF 9

(1786) 5-79.
11. Augustin Veit von Schittlersberg, „Ueber den Einfluß der Mysterien der

Alten auf den Flor der Nationen", JF 9 (1786) 80-116.
12. Anton Kreil, „Ueber die eleusinischen Mysterien", JF 10 (1786) 5-42.
13. Carl Leonhard Reinhold, „Ueber die größern Mysterien der Hebräer", JF 11

(1786) 5-98.
14. Michael Durdon, „Ueber die Mysterien der Etrusker, insonderheit über die

Geheimnisse des Bachus", JF 12 (1787) 5-164.

Die Wiener Loge war aber nur das Zentrum einer über ganz Europa verbreiteten
geradezu fieberhaften Mysterienforschung. Wenn man diesen allgemeineren
Mysterien-Diskurs ins Auge fasst, dann ergeben sich die Umrisse einer sehr
ausgearbeiteten Mysterienkonzeption, die zwar wenig mit der historischen
Wirklichkeit der antiken Mysterien zu tun hat, wie sie sich der heutigen
Forschung darstellt, aber umso stärkeren Einfluss auf die Zeitgenossen,
insbesondere die Geheimgesellschaften und ihre Suche nach eindrucksvollen und
traditionsgeheiligten Ritualen ausübte. Genau das ist ja die Fragestellung der
Gedächtnisgeschichte: nicht, wie die antiken Mysterienkulte wirklich
aussahen, sondern, was man sich im 18. Jh. darunter vorstellte und warum man
sich so intensiv für sie interessierte. Die Antwort war klar: Die Geheimgesellschaften

- Freimaurer, Gold- und Rosenkreuzer, Illuminaten, die asiatischen
Brüder, afrikanischen Bauherrn und wie sie alle hießen - blickten in die alten
Mysterien wie in einen Spiegel und bezogen aus diesem Studium Vorbilder,
Orientierung und Legitimation.

Das Stichwort heißt religio duplex, die doppelte Religion. Die Mysterienkulte,
so die Theorie, entstanden im Kontext von Kulturen, die eine exoterische

Volksreligion und eine elitäre Geheimreligion ausgebildet hatten. Ägypten galt
als der Ursprung dieses Modells, das sich von hier aus über die ganze alte Welt
verbreitet hatte. Da diesen Religionen die Offenbarung versagt war, waren sie
auf natürliche Theologie - die Erkenntnis Gottes aus der Natur - angewiesen.
Diese Theologie führt zur Gottesidee eines allumfassenden Höchsten Wesens
im Sinne einer natura naturans. Mit dieser Gottheit lässt sich aber kein Staat
machen. Der Staat braucht Götter, die für ihn eintreten, die lohnend und
strafend über die Einhaltung seiner Gesetze wachen und persönliche Züge
tragen, so dass das Volk sie lieben und fürchten kann. Diese Götter muss
man erfinden, ohne sie ist ein ziviles Zusammenleben nicht denkbar. Ohne
die Wahrheit lässt sich jedoch andererseits eine gute Regierung nicht führen.
Man muss also auch die Wahrheit irgendwie pflegen und tradieren, aber im



Die Zauberflöte im kulturellen Kontext 105

Untergrund, damit sie den Glauben an die fiktiven Götter nicht gefährdet.
Dieses Konzept übte auf die Freimaurer und Illuminaten deshalb eine solche
Faszination aus, weil sie ihre eigene Situation darin wiedererkannten. Auch
sie sahen sich gezwungen, unter den Bedingungen von Absolutismus und
Katholizismus, staatlicher und kirchlicher Zensur, die Aufklärung im
Untergrund zu betreiben.8

Die bei weitem eindrucksvollste Darstellung erfuhren die ägyptischen
Mysterien in einem anonymen Beitrag des Journal für Freimaurer über die „wissen
schaftliche Freimaurerei" (Nr. 9 der obigen Liste), der bisher von Born
zugeschrieben wurde, der aber ganz offensichtlich identisch ist mit dem Text „Über
szientifische Maurerei", den nach Aussage des Protokolls Anton Kreil in zwei
Vorträgen am 16. und 22. April in der Loge zur wahren Eintracht vorgetragen
hatte.9 Was Kreils Vorträge auszeichnet, ist die Einbeziehung der Archäologie.
Bisher hatten sich die Darstellungen der ägyptischen Mysterien als Teil einer
religio duplex immer auf der Basis antiker Textzitate bewegt. Kreil hat
erstmals das Zeugnis der Reiseberichte und Antiquare einbezogen. Da ergab sich
ihm nun der verblüffendste Beweis für die architektonische Umsetzung des

religio-duplex-Konzepts. Ganz Ägypten, so konnte man es bei den Berichten
aus Ägypten lesen und auf den Bildtafeln bewundern, war unterminiert von
Hallen und Gängen, die über und über von Hieroglyphen und Bildern bedeckt
waren. Das konnte nur dem einen Zweck dienen, der Geheimreligion als
Kultbühne, Wissensspeicher und Forschungsstätte zu dienen. Hier wurden die
Mysterien der Isis begangen, die Rituale der Einweihung in die verschiedenen
Grade, die Unterweisung der Eleven in den heiligen Überlieferungen und die
Vermehrung des Wissens durch fromme Forschung bzw. „szientifische
Freimaurerei." Die Denkmäler der Volksreligion waren oberirdisch, die Stätten
der Geheimreligion unterirdisch angelegt.

Die ägyptischen Priester hatten nach Kreil ihre Geheimlehren so wirkungsvoll
institutionalisiert, dass sie den Untergang des ägyptischen Reiches überdauert
haben und noch heute lebendig sind, auch wenn die Bedeutung der Hieroglyphen

verloren ging. Die heutigen Freimaurer sind die Erben der ägyptischen
Priester und ihrer teilweise unverständlich gewordenen Tradition.

Das Interessanteste an diesen beiden Vorträgen Anton Kreils ist die Tatsache,
dass Wolfgang Amadeus Mozart unter den Zuhörern war, denn an diesen beiden

Sitzungen wurde laut Protokollbuch sein Vater Leopold zum Gesellen und
Meister erhoben. Da liegt der Gedanke doch nahe, ob ihn die Vorstellung der
ägyptischen religio duplex nicht zu einer opera duplex inspiriert haben könnte,
einer Oper, die zugleich nach außen Volkstheater und Zauberoper, nach innen
aber Weisheitslehre und Einweihungsmysterium ist. Das ist natürlich reine
Spekulation. Aber die Übereinstimmungen zwischen der Mysterienkonzeption

8 Vgl. auch Martin Mulsow, Moderne aus dem Untergrund. Radikale Frühaufklärung in Deutschland

1680-1720, Hamburg 2002.
* Heinz-Josef Irmen, Die Protokolle der Wiener Freimaurerloge „Zur Wahren Eintracht"

(1781-1785), Frankfurt etc. 1994, Protokolle Nr. 374 und 376.



106 Jan Assmann

der Freimaurer und der Struktur der Zauberflöte gehen noch viel weiter. Sie
beziehen sich vor allem auf das Ritual der Einweihung.

Wie hat man sich im Rahmen der religio duplex den Weg von der Volksreligion
in die Geheimreligion vorzustellen? Dieser Weg verläuft in drei Stufen:

Ausgangssituation Erste Stufe Zweite Stufe Dritte Stufe

Die Illusionen der
Volksreligion

Reinigung
(Desillusionierung:
die Befreiung von
den Illusionen)

Kleine Mysterien:
Prüfungen,
Lehren

Grosse Mysterien:
Erfahrung von
Todesnähe
Epoptie

Zunächst muss man sich von den Illusionen und Fiktionen der Volksreligion
freimachen, in denen man bisher gelebt hat. Das ist ein schmerzlicher Prozess,
denn er führt aus dem Licht ins Dunkel, aus der Oberwelt in die Unterwelt.
Das Licht der Volksreligion erweist sich als ein falsches Licht, aber es weicht
nicht dem wahren Licht, sondern dem Dunkel. Der sich bislang so sicher
wähnende Jüngling verliert die Orientierung und wird zum Suchenden. Als
Suchender betritt er den Weg aus dem Dunkel zum wahren Licht, einen Weg,
der sich in zwei Phasen gliedert: in die kleinen und die großen Mysterien.
Zu den kleinen Mysterien sind alle zugelassen. Hier geht es um Prüfungen
und Belehrungen. Der Zugang zu den großen Mysterien dagegen ist nur den
stärksten und edelsten Naturen gestattet, die zum Herrschen berufen sind,
und auch dies nur nach langer Vorbereitung. Hier geht es um nichts Geringeres

als eine Konfrontation mit dem Tod. Die entscheidende, immer wieder
zitierte Stelle steht in einem Plutarch zugeschriebenen Fragment. Erst wer
durch diese Todesschrecken hindurchgegangen ist, ist imstande, die Wahrheit
zu schauen.

Hier ist die Seele ohne Erkenntnis außer wenn sie dem Tode nah ist. Dann aber
macht sie eine Erfahrung, wie sie jene durchmachen, die sich der Einweihung in
die Großen Mysterien unterziehen. Daher sind auch das Wort „sterben" ebenso wie
der Vorgang, den es ausdrückt (xeLeutav), und das Wort „eingeweiht werden" ebenso
wie damit bezeichnete Handlung (teteioOcu) einander gleich. Die erste Stufe ist nur
mühevolles Umherirren, Verwirrung, angstvolles Laufen durch die Finsternis ohne
Ziel. Dann, vor dem Ende, ist man von jeder Art von Schrecken erfasst, und alles
ist Schaudern, Zittern, Schweiß und Angst. Zuletzt aber grüßt ein wunderbares
göttliches Licht und man wird in reine Gefilde und blühende Wiesen aufgenommen,

wo Stimmen erklingen und man Tänze erblickt, wo man feierlich-heilige
Gesänge hört und göttliche Erscheinungen erblickt. Unter solchen Klängen und
Erscheinungen wird man dann, endlich vollkommen und vollständig eingeweiht,
frei und wandelt ohne Fesseln mit Blumen bekränzt, um die heiligen Riten zu
feiern im Kreise heiliger und reiner Menschen.10

10 Plutarch's Moralia, vol. 15: Fragments, hg. von Francis H. Sandbach, Cambridge 1969, Fr. 178;
siehe dazuu. a. Paolo Scarpi (Hg.), Lereligioni deiMisteri (2 Bde.), Milano2002, 1 S. 176f. mit
italienischer Übersetzung, außerdem Walter Burkert, Antike Mysterien, München 1990, 77f., 82ff.



Die Zauberflöte im kulturellen Kontext 107

Betrachten wir nun im Licht dieser Informationen die Oper. Bekanntlich gliedert

sie sich in zwei Aufzüge. Jeder Aufzug zerfällt aber noch einmal in zwei
Teile: eine Nummernfolge mit gesprochenen Dialogen und ein durchkomponiertes

Finale ungefähr gleicher Länge. Wir haben also vier Teile, und Mozart
hat diese Gliederung dadurch hervorgehoben, dass er jeden Teil in der Tonart
enden lässt, in der er beginnt. Projizieren wir versuchsweise die Phasen der
Mysterienweihe auf diese vier Teile, dann ergibt sich folgender Aufbau:

Erster Aufzug Zweiter Aufzug

Erster Teil Zweiter Teil Dritter Teil Vierter Teil

Ouvertüre und
Nr. 1-7 Duett

Finale Nr. 9 Marcia bis
Nr. 20 Aria

Finale

„Illusionierung":
Tamino gerät ins
Reich der Königin
der Nacht und
übernimmt ihre
Sicht der Dinge
(„geraubte
Prinzessin
retten")

Desillusionierung:

Tamino ahnt den
wahren Sachverhalt

und wandelt
sich zum
„Suchenden"

Kleine Mysterien:
(mit Papageno)
Erste Prüfung
(den 3 Damen
widerstehen)
Zweite Prüfung:
Schweigen gegenüber

der
Geliebten

Große Mysterien:
(ohne Papageno)
Todesnähe
(Paminas
Selbstmordversuch,

Gang durch
Feuer und Wasser,
„Nacht und Tod",
Erleuchtung)

Es-Dur C-Dur F-Dur Es-Dur

Die ersten Szenen im Reich der Königin der Nacht inklusive der Szene im
„ägyptischen Zimmer" mit Monostatos und Pamina entsprechen der Volksreligion,

sie dienen also der „Illusionierung" Taminos und der Zuschauer. Wir
wähnen uns mit Tamino in einem Zaubermärchen von der geraubten
Prinzessin und sind gespannt, wie es ihm gelingen wird, mithilfe der Zauberflöte
Pamina zu retten und zurückzuholen. Es kommt dann ganz anders. Der zweite
Teil bringt in der Sprecherszene Taminos Desillusionierung. Er geht voller
Selbstsicherheit in diese Szene hinein: „Paminen retten ist mir Pflicht!" Und
er verlässt sie in voller umnachteter Desorientierung: „O ew'ge Nacht, wann
wirst du schwinden?" Er ist seine Illusionen los, aber in Dunkelheit. Er ist
zum Suchenden geworden.

Der erste Teil des zweiten Aufzugs ist den kleinen Mysterien gewidmet.
Zu diesen ist auch Papageno zugelassen. Sie bestehen in dreierlei: die Prüflinge

empfangen Lehren, sie werden durch Finsternis, Blitz und Donner in
Angst und Schrecken versetzt, und sie müssen lernen, sich zu beherrschen,
das heißt: zu schweigen gegenüber Frauen, die sie zum Reden verführen. Das
fällt Tamino bei den drei Damen leicht, die die Initianden von ihrem
Prüfungsweg wieder abbringen wollen, wird ihm aber ungleich schwerer, als er
auch der geliebten Pamina gegenüber schweigen und anhören muss, wie sie
darüber verzweifelt und sterben will. Papageno macht in beiden Prüfungen
eine komisch-klägliche Figur.



108 Jan Assmann

Der zweite Teil, das zweite Finale, bringt die großen Mysterien. Hier geht es
um Tod und Erleuchtung. Zu diesem letzten Schritt, wir erinnern uns, sind
nur die zum Herrschen Berufenen zugelassen; daher ist Papageno hier nicht
dabei. Vom Tod ist in diesem Teil ständig die Rede; es beginnt mit Paminas
Selbstmordversuch, dann finden wir Tamino vor den Schreckenspforten, die
„Not und Tod mir dräun"; „wenn er des Todes Schrecken überwinden kann",
so heißt es in der Inschrift, „schwingt er sich aus der Erde himmelan". Auch
Pamina, „ein Weib das Nacht und Tod nicht scheut", taucht überraschenderweise

hier auf, und beide wandeln „durch des Tones Macht froh durch des Todes
düstre Nacht." Auch Papageno gerät durch seine Liebesqualen an die Schwelle
des Todes, auch er will sich das Leben nehmen; durch diese Erfahrung wird
er zwar nicht der Erleuchtung, aber der Erlösung würdig und bekommt seine
Papagena. Für Tamino und Pamina aber steht am Ende die Erleuchtung. „Das
Theater verwandelt sich in eine Sonne", heißt es in der Bühnenanweisung.

Die zunächst so widersprüchlich erscheinende Bühnenhandlung erscheint
nun im Licht der Mysterienkonzeption durchaus sinnvoll. Der scheinbare
Bruch zwischen dem Zaubermärchen des Anfangs und dem Prüfungsritual der
Fortsetzung erklärt sich durch den Perspektivenwechsel von den Illusionen
der Außenwelt zur Wahrheit der Unter- oder Innenwelt, den Tamino und die
Zuschauer mit ihm durchmachen müssen. Unsere Ausgangsfrage: „Was stellte
man sich zu Mozarts Zeit unter den Mysterien der Isis vor?" erwies sich als
überraschend ergiebig und lieferte einen wichtigen Schlüssel zum Verständnis
des Werks, wenn man auch sagen muss, dass dieser Schlüssel offenbar schon
bald nach Entstehung der Oper verloren ging, wobei dieser Verlust aber ihren
einmaligen Erfolg in keiner Weise beeinträchtigt hat. Der Text funktioniert
auch ohne den Kontext, so erhellend auch immer der Kontext für das
Verständnis des Textes ist.

Ich möchte nun, nach der Gartenkunst und der Mysterienforschung, einen
dritten Kontext ins Auge fassen, und das ist der Orpheusmythos, der in der
Oper in drei Motiven sehr auffallend hervortritt.11 Das ist erstens die Rolle der
Musik als Zauber- bzw. Bezauberungsmittel, zweitens die Unterweltsreise zur
Rettung der Geliebten und drittens die Prüfung, die darin besteht, gegenüber
der verzweifelnden Geliebten sich der Kommunikation, bei Orpheus durch
Blick, bei Tamino durch Sprache, enthalten zu müssen. Der Orpheusmythos
wird sehr deutlich zitiert, vor allem in der Szene I, 15, in der Taminos
Flötenspiel die wilden Tiere anlockt und bezaubert, aber er wird zugleich auch
invertiert. Das Instrument des Orpheus ist die Lyra, ein Instrument, zu dem
man singt, und es ist der Gesang, also das musikalisierte Wort, von dem die
Bezauberung ausgeht. Taminos Instrument ist eine Flöte, zu der man nicht
singen kann. Hier ist es also die Musik allein, die Instrumentalmusik, von der
der Zauber ausgeht. Der Gegensatz zwischen Flöte und Leier oder Kythara ist
das Thema eines anderen Mythos, des Wettstreits zwischen dem Kitharoden

11 Zur Rezeption des Orpheusmythos' in der abendländischen Tradition s. Wolfgang Storch
(Hg.), Mythos Orpheus. Texte von Vergil bis Ingeborg Bachmann, Stuttgart etc. 2001.



Die Zauberflöte im kulturellen Kontext 109

Apollo und dem Flötisten Marsyas,- die Ersetzung des einen durch das andere
Instrument in der Zauberflöte hat also etwas zu bedeuten.12

Orpheus spielt die Leier und bezwingt mit seinem Gesang die Mächte der
Unterwelt. Auch Taminos und Paminas Gang durch Feuer und Wasser ist eine
Art Unterweltsreise. Dieser Gang durch die Elemente ist ja schon von Ter-

rasson, den Mozart und Schikaneder benutzt haben, der berühmten Stelle im
Goldenen Esel des Apuleius nachgebildet, wo Lucius seine Einweihung in die
Mysterien der Isis als eine Unterweltsreise und einen Gang durch alle Elemente
beschreibt. Was hat es nun zu bedeuten, dass bei dieser Unterweltsreise die
Flöte gespielt wird? Welche Vorstellungen verband man im späten 18.
Jahrhundert mit der Flöte, über den einfachen Umstand hinaus, dass man zu ihr
nicht singen kann? Schließlich ist die Flöte ja die Titelheldin der Oper.

Zunächst scheint die Flöte dem Element der Luft verwandt, das in Mozarts und
Schikaneders Adaption der Terrassonschen Elementenprobe zu fehlen scheint.
Bei Terrasson hat der Initiand, nachdem er Feuer und Wasser erfolgreich
durchschritten hat, noch die Luftprobe zu absolvieren, bei der er sich an Ringen über
einen Abgrund hinweg zu den sich unter furchtbarem Lärm öffnenden Pforten
des Isistempels schwingen muss. Es heißt ja: „[...] wird rein durch Feuer, Wasser,
Luft und Erden." Feuer und Wasser sind klar, die Erde ist durch die unterirdische
Szenerie vertreten, aber wo bleibt die Luft? Da sich Terrassons komplizierte
Akrobatik auf der Bühne unmöglich umsetzen ließ, erscheint der Einsatz eines
Blasinstruments („wind" im Englischen) als geniale Lösung des Problems. Mit
der Flöte hat es aber wohl noch eine tiefere Bewandtnis. Dafür ist besonders
aufschlussreich ein Roman von Karl Philipp Moritz von 1786, der von dem
flötespielenden Philosophen Andreas Hartknopf handelt. Darin heißt es z.B.:

Hartknopf nahm seine Flöte aus der Tasche, und begleitete das herrliche Rezitativ
seiner Lehren mit angemeßnen Akkorden - er übersetzte, indem er phantasierte,
die Sprache des Verstandes in die Sprache der Empfindungen: denn dazu diente ihm
die Musik. Oft, wenn er den Vordersatz gesprochen hatte, so blies er den Nachsatz
mit seiner Flöte dazu. Er atmete die Gedanken, so wie er sie in die Töne der Flöte
hauchte, aus dem Verstände ins Herz hinein.13

Die Flöte ist das seelenhafteste der Musikinstrumente, weil es der Atem
ist, der die Töne hervorbringt, so wie die Worte, in denen die Seele sich
ausdrückt.14

12 Natürlich darf man nicht vergessen, dass die Flöte von der Vorlage, dem Märchen „Lulu und
die Zauberflöte" von J. A. Liebeskind vorgegeben war. Aber Mozart und Schikaneder hätten sie
ebenso gut gegen ein anderes Instrument austauschen können, wie es Joachim Perinet und Wenzel

Müller in dem auf dem gleichen Märchen beruhenden Singspiel Kaspar der Fagottist oder
die Zauberzither machten, wo die Flöte durch einen Abkömmling der apollinisch-orphischen
Kithara ersetzt wurde (die Kithara ist eine große, gewissermaßen eine Konzertversion der Lyra).

13 Karl Philipp Moritz, Andreas Hartknopf (1786 [1785]), Reprint Stuttgart 1968, 131.
14 Manfred Hermann Schmid machte mich darauf aufmerksam, dass sich die Flöte auch deshalb

anbot, weil sie im 18. Jh. das typische Dilettanteninstrument war. Nicht nur Friedrich der
Große, sondern, Mozart sehr viel näher stehend, auch Kurfürst Carl Theodor spielte Flöte.



110 Jan Assmann

Zum Verständnis von Taminos Flötenspiel nun müssen wir auf die Theorie
des Erhabenen, die Lieblingskategorie der damaligen Ästhetik zurückgreifen.
Im Gegensatz zum Schönen, das die Sinne bezaubert, stößt das Erhabene die
Sinne zurück und bedroht den Menschen mit Überwältigung, entweder durch
physische Lebensbedrohung - das ist nach Kant das dynamisch-Erhabene -,
oder durch Überforderung seiner Vorstellungskraft - das ist das mathematisch-
Erhabene.15 Hier, beim Gang durch Feuer und Wasser, haben wir es mit dem
dynamisch-Erhabenen zu tun. Die Elemente bedrohen die Liebenden mit dem
Tod. Das Erhabene ereignet sich in der Konfrontation zwischen dem
Überwältigenden und der standhaltenden Seele. Die Musik gibt der Seele die Kraft
standzuhalten, und gibt zugleich ihrem Standhalten Ausdruck. Der Musizierende

schreitet unangefochten durch Nacht und Tod. Die verzaubernde Wirkung
der Musik wirkt auch nach innen, auf den Spieler, und macht ihn gefeit gegen
die drohende Vernichtung. Gernot Gruber hat den Flötenmarsch als eine freie
Improvisation über das Thema der Bildnisarie, also der Liebe gedeutet. Liebe
und Musik sind die Kräfte, die vor Nacht und Tod retten.

Auch vom Orpheusmythos fällt Licht auf den Handlungsaufbau der Oper.
Dieses Thema gibt der Handlung die Struktur des antiken Liebesromans, die
auf dem Gedanken beruht, zwei Liebende, die sich gleich zu Anfang finden
und als füreinander bestimmt erkennen, durch eine Reihe von Trennungen
hindurchzuführen wie durch Prüfungen, die ihre Liebe testen und würdig
machen für die letztendliche Vereinigung. In den Dienst dieses Prinzips sich
kreuzender und trennender Wege stellt Schikaneder seine vielgerühmte Technik

der schnellen Bühnenverwandlung, die im Zuschauer den Eindruck der
Gleichzeitigkeit verschiedener Handlungsabläufe erzeugt, entsprechend der
Parallelmontage im Film.

Ich habe gesagt, dass die Oper den Orpheusmythos nicht nur zitiert, sondern
auch invertiert, und möchte das kurz ausführen. Die eine Inversion besteht in
der Ersetzung der Lyra durch die Flöte, eine andere, entscheidendere, besteht
darin, dass Tamino seine Pamina nicht in die Oberwelt zurückholen will wie
Orpheus seine Eurydike, sondern umdenkt und es vorzieht, mit ihr zusammen
durch die Unterwelt hindurch zum Licht der Erleuchtung voranzuschreiten,
und die dritte, vielleicht entscheidendste Inversion geschieht in der
Schlüsselszene der Schweigeprobe, die in vielen Einzelheiten der entsprechenden
Szene in Glucks und Calzabigis Oper Orfeo ed Euridice (1762) nachgebildet ist
(III. Akt, 1. Szene). Anders nämlich als in den antiken Quellen und auch bei
Monteverdi reden hier die Liebenden, die sich nicht ansehen dürfen, miteinander,

und Euridice bestürmt Orfeo, dessen Blickverweigerung sie als Verlust
seiner Liebe deutet, mit Vorwürfen. Lieber will sie bei den Toten bleiben als
mit einem Manne, der sie nicht liebt, ins Leben zurückkehren. Natürlich gibt
Orfeo nach. Die Liebe siegt über alle Verbote. Das entspricht dem Liebescode
des empfindsamen Zeitalters. Tamino aber hält Stand, obwohl auch Pamina,

15 Vgl. hierzu meinen Aufsatz „Schiller, Mozart und die Suche nach neuen Mysterien", in
Athenäum. Jahrbuch für Romantik 16 2006) 13-37.



Die Zauberflöte im kulturellen Kontext 111

ebenso wie Euridice, vor Verzweiflung sterben will; das ist im Rahmen dieses
Codes ein Skandal, der seine ganze Bedeutung erst auf dem Hintergrund dieses
intertextuellen Bezugs entfaltet und das Ausmaß der Selbstbeherrschung, die
hier von Tamino gefordert wird, deutlich macht.16

„Beherrsche dich selbst" ist das zweite der drei Gebote, die vom Freimaurer
gefordert werden. Das erste lautet „Erkenne dich selbst." Das wird vom
Suchenden gefordert, der sich von den Illusionen und Vorurteilen der profanen
Welt freimachen muss. Im Zeichen dieses Gebots steht die Sprecherszene,
in der Tamino vom rettenden Held zum Suchenden wird. Das zweite Gebot,
„Beherrsche dich selbst", bestimmt den ersten Teil des zweiten Aufzugs, also
den dritten Schritt des Prüfungsweges, den Tamino zurückzulegen hat nach
Illusionierung und Desillusionierung, also die „kleinen Mysterien". Das dritte
Gebot, „Veredele dich selbst", bezieht sich auf die Großen Mysterien mit ihrer
Todeserfahrung. Der Begriff der Veredelung stammt aus der Alchemie, wo es

um die Veredelung unedler Substanzen wie Schwefel, Salz und Quecksilber
zu Gold geht. Daraus wird bei den Freimaurern die Alchemie der Seele im
Sinne einer echten Verwandlung, wie sie nur durch die schwersten
Erschütterungen der Todesgefahr erzielt wird.17 Orpheus ist in allen drei Phasen
präsent: Tamino musiziert und lockt damit die wilden Tiere herbei, als er
von seinen Illusionen befreit, aber im Dunkel der neuen Desorientierung ist,
er beherrscht sich, wo Orpheus nachgab, und er musiziert wie Orpheus im
innersten Schrecken der Unterwelt.

Von Papageno war bisher kaum die Rede. Mit ihm geraten wir in einen ganz
anderen Kontext: den Kontext des Wiener Volkstheaters, wie es auf einer
Vorstadtbühne in der Art des Theater an der Wieden zuhause ist. Papageno ist
die einzige Figur, die den Erwartungen des Publikums entgegenkam, mit ihm
wird die ganze Handlung gewissermaßen „geerdet", d.h. im Gattungsrahmen
des Volkstheaters verankert, den die Oper in jeder anderen Hinsicht sprengt.
In der Gestalt des Papageno stellt Schikaneder sich selbst, die Tradition, die
er verkörpert, auf die Bühne; er hat diese Rolle ja auch selbst gespielt. Solche
Fragen nach Gattung und Bühnentradition gehören natürlich ganz zentral zur
Erforschung des Kontexts eines Werks. Man versteht z.B. eine Händel-Oper
nicht ohne eine gewisse Kenntnis der metastasianischen Opera seria-Tradition.
Auch für das Verständnis der Zauberflöte sind diese im Grunde barocken,
welttheaterhaften Traditionen des Wiener Volkstheaters von eminenter Bedeutung,

aber weniger vielleicht, weil sie das Werk entscheidend determinieren,
sondern weil sie ermessen lassen, wie weit das Werk über sie hinausging, was
für Erwartungen es erfüllte und vor allem enttäuschte, was für ungewohnte
ästhetische Erfahrungen es seinem Publikum zumutete. Es heißt ja auch,
dass die Aufnahme bei der Uraufführung bis zur Pause eher verhalten war

16 S. hierzu D. Borchmeyer, Mozart und die Entdeckung der Liebe, Frankfurt 2005, 82-86
17 Zur Alchemie und ihrer Symbolik in der Zauberflöte s. Dagmar Hoffmann-Axthelm: „Mozart

und die Alchemie. Zur musikalischen Gestaltung von Entwicklungsprozessen", in: Alte
Musik I - Praxis und Reflexion, hg. von Peter Reidemeister und Veronika Gutmann, Winter-
thur 1983.



112 Jan Assmann

und sich erst im zweiten Teil allmählich zu der Begeisterung durchrang, die
sich dann von Aufführung zu Aufführung steigerte und in einen vollkommen
beispiellosen Siegeszug über so gut wie alle deutschen Bühnen führte.

Ich möchte nun abschließend die Frage stellen, was sich aus diesen
Kontextforschungen für den Text - und zwar den musikalischen Text - selbst ergibt.
Davon war bisher ja noch kaum die Rede. Wir haben nur das Licht behandelt,
das von den verschiedenen Kontexten auf die Handlung fällt. Damit komme
ich zum Motiv der religio duplex zurück und zur Frage, ob Mozart vielleicht
eine opera duplex schaffen wollte, eine Oper, in der er die von ihm angestrebte
Verbindung des „Populären" und des „Gelehrten" einmal in aller Deutlichkeit
in Szene setzen konnte. Dass Papageno im Volkston singt und mit der Arie
„Ein Mädchen oder Weibchen" sogar ein richtiges Volkslied anstimmt, ist ja
evident, und ebenso deutlich ist der Gegensatz zur feierlichen und komplexen
Es-Dur-Welt der hohen Personen. Bei genauer Betrachtung aber zeigt sich, dass
Mozart genau vier verschiedene, deutlich gegeneinander abgesetzte musikalische
Sprachen einsetzt: die Volkslieder Papagenos, die Koloraturarien der Königin
der Nacht im Stil der Opera seria, die empfindsamen Arien des hohen Paares
und die geistlichen Lieder Sarastros und seiner Ordenspriester. Die geistliche
Sphäre ist auch farblich abgesetzt durch die tiefen Bläser: Posaunen, Klarinetten,
Bassetthörner. Dazu kommt dann noch eine Fremdsprache, die Mozart dort
einsetzt, wo eine offenbar fremdsprachliche und fremdschriftliche, hieroglyphische

Inschrift verlesen wird. Er lässt die beiden Geharnischten diese Inschrift
auf die Melodie eines Chorals von Martin Luther verlesen und setzt diesen
Cantus Firmus über eine fugierte Begleitung im reinsten Stil Johann Sebastian
Bachs. Er spricht also im katholischen Wien des Jahres 1791 die Sprache der
protestantischen Kirchenmusik einer 60 und mehr Jahre zurückliegenden Zeit
und hätte keine fremdere, unerhörtere Sprache finden können, um das Motiv
eines fremdsprachlichen Textes musikalisch auszudrücken.

Mozarts Musik der späten Jahre zeichnet sich allgemein durch ihre Vielsprachigkeit

aus, aber für die so bewusst gegeneinander abgesetzte und dramatisch
motivierte Form wie in der Zauberflöte kenne ich keine Parallele. Was wollte
er damit ausdrücken? Ich könnte mir vorstellen, dass es ihm darauf ankam,
den Dualismus der religio duplex zum Geviert auseinanderzufalten und
dadurch zu dynamisieren. Bei ihm stehen sich nicht zwei, sondern vier Pole
gegenüber, von denen zwei in scharfem Antagonismus gegeneinander gesetzt,
die anderen zwei dagegen in deutlicher Allianz verbunden sind. Einander
entgegengesetzt sind die Königin der Nacht und Sarastro, die für die Illusionen
der Volksreligion und die Weisheit der Geheimreligion stehen, musikalisch
realisiert durch den Gegensatz von Opera seria und schlichter Sakralmusik.
In Allianz verbunden sind das hohe und das niedere Paar, die sich zwischen
den Polen von Aberglauben und Weisheit bewegen. Weder ist das Volk
unabdingbar dem Aberglauben verhaftet, sondern kann sich von der einen auf
die andere Seite schlagen, noch ist die Elite von Haus bzw. Geburt aus weise,
sondern muss sich die Weisheit in schweren Prüfungen erkämpfen. Indem
Mozart diese Gegensätze musikalisch realisiert, schafft er so etwas wie eine
musikalische Soziologie.



Die Zauberflöte im kulturellen Kontext 113

Damit betreten wir die letzte, am weitesten ausgreifende Kontextebene
des Werkes und fragen nach seinen Bezügen in dem politischen und
gesellschaftlichen Spannungsfeld im postjosephinischen Wien zwei Jahre nach der
französischen Revolution. Stellt diese Utopie einer aufgeklärten Monarchie
und einer Allianz von Volk und Adel auf dem Boden der Wahrheit nicht einen
Gegenentwurf zur Französischen Revolution dar? Man darf wohl von solchen
Fragen nicht ganz absehen, die in den Kreisen der Wiener Freimaurer, die nun
einmal das unmittelbarste geistige Umfeld der Oper bildeten, gewiss heiß
diskutiert wurden.

Abschließend stellt sich die Frage, ob und wie sich diese kulturwissenschaftlichen
Einblicke in das geistige und kulturelle Umfeld der Zauberflöte auch

für andere Opern fruchtbar machen und zu einer Methode ausbauen ließen.
Diese Frage kann ich nur aufwerfen, aber nicht beantworten. Ähnliche
Fragestellungen habe ich bisher nur, wie es für einen Ägyptologen und
Religionswissenschaftler nahe liegt, an Verdis Aida und Schönbergs Moses und Aron
herangetragen, zwei Opern, die sich ja ebenfalls durch große musikalische
Vielsprachigkeit auszeichnen. Bei Verdi geht es um musikalischen Orientalismus,

er unternimmt genau das, was Mozart in der Zauberflöte vermeidet:
ägyptisierende Musik als Sondersprache zu verwenden; dazu werden die Priester

mit ihrer palestrinesken Polyphonie und die politischen Aufmärsche mit
ihrem national-martialischen Tschingdarassa musikalisch abgehoben. Mit
Verdi kommen wir in die Welt des historistischen Exotismus, der
Weltausstellungen und der Ägyptomanie. Bei Schönberg geht es um den Gegensatz
von reinem, kompromisslosen Monotheismus, wie ihn Moses vertritt, und
der von Aron vertretenen bilderreichen, volkstümlichen Bibelreligion, also
um das, was ich die Mosaische Unterscheidung zwischen religiöser Wahrheit
und Lüge genannt habe und was Schönberg nun mitten ins Herz der
biblischen Tradition jüdischer oder christlicher Observanz selbst hinein verlegt
und musikalisch streng gegeneinander und gegen eine dritte Sphäre absetzt,
nämlich das Heidentum, in das das Volk mit dem Goldenen Kalb zurückfällt
und das Schönberg mit einer an Strawinskis Sacre du printemps erinnernden
Musiksprache charakterisiert. In beiden Opern geht es wie in der Zauberflöte
um starke Kontraste geistiger, kultureller, sozialer Natur, die musikalisch
deutlich gemacht werden. Hier kann kulturwissenschaftliche Kontextforschung
das Verständnis auch der musikalischen Struktur, wie ich meine, erheblich
fördern und ich könnte mir vorstellen, dass das noch bei einer großen Reihe
anderer Opern der Fall ist.




	Die Zauberflöte im kulturellen Kontext : Chancen und Grenzen eines kulturwissenschaftlichen Zugangs

