
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 30 (2006)

Heft: [1]

Artikel: Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk

Autor: Celestini, Federico

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


79

ASPEKTE DES ERHABENEN IN HAYDNS SPATWERK

von Federico Celestini

1. Die Ambivalenz des Erhabenen

Die ästhetische und kompositorische Auseinandersetzung mit dem Erhabenen
in der Musikgeschichte des 18. Jahrhunderts lässt sich schwer einordnen. Dies
liegt grundsätzlich daran, dass der Diskurs über das Erhabene ambivalente
Verhältnisse zu den ästhetischen und historiographischen Kategorien aufweist,
mit denen die auf diese Zeit bezogene Musikgeschichtsschreibung operiert.
Zunächst ist die traditionelle, in den meisten Disziplinen längst überwundene und
dennoch in der Musikwissenschaft noch wirksame Auffassung vom Klassischen
und Romantischen als oppositionelle, einander ausschließende Richtungen zu
nennen. Denn die Ästhetik des Erhabenen bringt ins klassizistische Konzept
Elemente hinein, die dessen Grenzen sprengen. Die destabilisierende Wirkung
auf den ästhetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts ist umso effektiver, als die
angesprochenen störenden Elemente ihrerseits auf die Antike hinweisen und
daher nicht nur als antiklassisch zu bezeichnen sind.

Dies lässt sich bereits bei Nicolas Boileau-Despréaux beobachten, dem
hartnäckigen Verfechter der klassizistischen Positionen in der Querelle des
Anciens et des Modernes, der 1674 mit seiner Übersetzung von Pseudo-Longins
Traktat Peri Hypsous [De sublimitate) die Diskussion um das Erhabene in
Gang setzte.1 Eine ähnliche Ambivalenz lässt sich in Bezug auf die
Unterscheidung zwischen einer Rhetorik der Affekte und einer Psychologie der
Gefühle feststellen. Bereits Pseudo-Longin führt die erhabene Wirkung der
Rede nur zum geringeren Teil auf die erlernte Beherrschung der rhetorischen
Kunst zurück, weil sie hauptsächlich als Ergebnis angeborener Eigenschaften
sowie der augenblicklichen seelischen Disposition des Redners, seines
Enthusiasmus, zu betrachten sei.

In der erhabenen Rede fließen somit Rhetorik und Psychologie ineinander.
Anhand der Ästhetik des Erhabenen lässt sich dennoch zeigen, dass der von
Kant und in dessen Folge von der idealistischen Ästhetik festgeschriebene
Ausschluss der Rhetorik aus dem System der Künste für die Musikgeschichte
des späten 18. Jahrhunderts durchaus problematisch ist.2 Schließlich ist die
Unterminierung einer weiteren ästhetischen Zweiteilung zu erwähnen, die
für die Musikgeschichtsschreibung eine wichtige Rolle spielt, nämlich
diejenige zwischen Wirkungs- und Werkästhetik. Denn die erhabene Wirkung

Zur Zwiespältigkeit von Boileaus Klassizismus siehe Carsten Zelle, Die doppelte Ästhetik
der Moderne. Revisionen des Schönen von Boileau bis Nietzsche, Stuttgart und Weimar 1995,
25-59.
Zu dieser Ausschließung vgl. Heinrich Niehues-Pröbsting, „Rhetorische und idealistische
Kategorien der Ästhetik", in: Willi Oelmüller (Hg.), Kolloquium Kunst und Philosophie, Bd.
1, Paderborn etc. 1981, 94-110.



80 Federico Celestini

bricht aus der Autonomie des Werks hervor und stellt dadurch dessen formale
Geschlossenheit in Frage. Damit sind die Grundlinien abgezeichnet, entlang
deren im Folgenden die Konfrontation mit dem musikalisch Erhabenen
durchgeführt werden soll.

2. Das Erhabene bei Haydn, Mozart und Beethoven: ein Blick in die
Literatur

In einem zu Beginn der 1980er Jahre entstandenen Aufsatz hebt Carl Dahlhaus
hervor, dass in E.T.A. Floffmanns dithyrambischer Lobrede auf Beethoven,
die dessen berühmte Rezension der fünften Symphonie einleitet, eindeutige
Bestimmungen des Erhabenen enthalten seien.3 Dahlhaus betont ebenfalls,
dass Hoffmanns Verbindung der Beethovenschen Symphonien mit der Sphäre
des Erhabenen auf eine aus dem 18. Jahrhundert stammende musikästhetische
Tradition verweise, in der die Symphonie mit der erhabenen Gattung der Ode
verglichen werde. Johann Adolf Scheibes 1739 verfasste Charakterisierung
der Symphonie im Sinne des Erhabenen sowie der Artikel „Symphonie" aus
Johann Georg Sulzers Allgemeine[r] Theorie der schönen Künste, in der die
Symphonie ausdrücklich mit der Pindarschen Ode verglichen wird, sind die
von Dahlhaus erwähnten Manifestationen dieser Tradition im musikbezogenen

Schrifttum. Dieser entspreche jedoch ein äußerst schmales Korpus von
Kompositionen - „einige Symphonien von Johann Stamitz, Franz Beck, Carl
Philipp Emanuel Bach und Joseph Haydn."4

Zwar unterschätzte Dahlhaus die Anzahl und Bedeutung der Werke, die
mit dem Erhabenen in Verbindung gebracht werden können, trotzdem aber
vermochte er durch seine Ausführungen die Aufmerksamkeit der
musikwissenschaftlichen Forschung auf diese ästhetische Kategorie zu lenken und sie
auf die Musik der Wiener Klassik zu beziehen.5 Dabei spielte die Aufregung,
die zu Beginn der 1980er Jahre Jean-François Lyotard mit seiner These über
die Aktualität des Erhabenen erweckt hatte, zweifellos eine wichtige Rolle.6

3 Carl Dahlhaus, „E.T.A. Hoffmanns Beethoven-Kritik und die Ästhetik des Erhabenen", AfMw38
(1981) 19-92, hier zit. nach ders., Klassische und romantische Musikästhetik, Laaber 1988,
98-111. Zum Erhabenen als Rezeptionskategorie in der romantischen Musikauffassung
äußerte sich Dahlhaus auch in ders., Die Idee der absoluten Musik, München und Kassel 1978,
62-80.

4 Dahlhaus, „E.T.A. Hoffmanns Beethoven-Kritik und die Ästhetik des Erhabenen", op. cit., 109.
5 Frühe Behandlungen des musikalisch Erhabenen finden sich bei Bennett Victor, „The recog¬

nition of the sublime", Music & Letters 36 (1955) 259-265; Hans-Jürgen Horn, „Fiat lux.
Zum kunsttheoretischen Hintergrund der ,Erschaffung' des Lichtes in Haydns Schöpfung",
Haydn-Studien 3/2 (1974) 65-84; Peter Le Huray, „The role of music in eighteenth- and early-
nineteenth-century aesthetics", Proceedings of the Royal Musicological Association 105

(1978-1979) 90-99; Roger Barnett Larsson, The beautiful, the sublime and the picturesque in
eighteenth-century musical thought in Britain, PhD diss. State Univ. of New York, Buffalo
1980.

6 Jean-François Lyotard, „Réponse à la question: qu'est-ce que le postmoderne?", Critique 38/419
(1982) 357-367; ders., „Das Erhabene und die Avantgarde", Kunstforum International 7 (1984)
121-128.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 81

Während das musikalisch Erhabene im deutschsprachigen Raum vor allem
in Bezug auf Telemann, Johann Sebastian und Carl Philipp Emanuel Bach
sowie die Händel-Rezeption thematisiert wurde/ gingen seinen Spuren in
der Musik der Wiener Klassik zunächst englischsprachige Forscher nach. Fast
zeitgleich erschienen in Laufe der 1990er Jahre Studien von Elaine Sisman
und James Webster, in denen Mozarts Instrumental- und Bühnenmusik und
im anderen Fall Haydns Vokalmusik sowie in untergeordneter Stellung die
Londoner Symphonien mit der Kategorie des Erhabenen in Beziehung gesetzt
wurden. Letztere wurden anschließend von A. Peter Brown in einen Zusammenhang

mit dem Erhabenen gestellt und einer besonderen Analyse unterzogen.8

7 Es sind dennoch englischsprachige Studien, die zuerst das Erhabene in Bezug auf Händel er¬

forschen: Ruth Smith, „Intellectual contexts of Handel's English Oratorios", in: Christopher
Hogwood / Richard Luckett (Hg.), Music in eighteenth-century England: Essays in memory
of Charles Cudworth, Cambridge 1983, 115-133; Claudia Johnson, ,„Giant Handel' and the
musical sublime", Eighteenth-Century Studies 19/4 (1986) 515-533; Alexander H. Shapiro,
„Drama of an infinitely superior nature: Handel's early English oratorios and the religious
sublime", Music & Letters 74 (1993) 215-245; Ruth Smith, Handel's oratorios and eighteenth-
century thought, Cambridge 1995, 108-126; Laurenz Lütteken, „Carl Philipp Emanuel Bach
und das Erhabene in der Musik", Lenz-Jahrbuch 5 (1995) 203-218; ders., „Sprachverlust und
Sprachfindung. Die ,Donnerode' und Telemanns Spätwerk", in: Annegrit Lauberthai (Hg.)
Studien zur Musikgeschichte. Eine Festschrift für Ludwig Finscher, Kassel 1995, 206-221;
ders., Das Monologische als Denkform in der Musik zwischen 1760 und 1785, Tübingen
1998 (=Wolfenbütteler Studien zur Aufklärung, 24) 169-190; Carsten Zelle, „Die Ästhetik
des Erhabenen und das englische Vorbild in Deutschland nach dem Tod Händeis", in: Laurenz

Lütteken / Gudrun Busch (Hg.), Händel-Rezeption der frühen Goethe-Zeit: Kolloquium
Goethe-Museum Düsseldorf 1997, Kassel 2000, 9-22; Hermann Danuser, „Dom und Strom:
Bachs cis-Moll-Fuge (BWV 849) und die Ästhetik des Erhabenen", in: Michael Märker / Lothar
Schmidt (Hg.), Musikästhetik und Analyse: Festschrift Wilhelm Seidel zum 65. Geburtstag,
Laaber 2002, 105-134; Hans Joachim Kreutzer, „,The Sublime, the Grand, and the Tender': Über
Händeis Messiah und Klopstocks Messias", Göttinger Händel-Beiträge 11 (2006) 1-24.

8 Michael Broyles, „The two instrumental styles of classicism", JAMS 36 (1983) 210-242;
David P. Schroeder, Haydn and the enlightenment: the late symphonies and their audience,
Oxford 1990, 129-130; Lawrence Kramer, „Haydn's chaos, Schenker's order,- or hermeneutics
and musical analysis: can they mix?", 19th-century Music 16 (1992) 3-17; Elaine R. Sisman,
Mozart. The Jupiter" symphony, Cambridge 1993; James Webster, „Das Erhabene in Haydns
Oratorien ,Die Schöpfung' und ,Die Jahreszeiten'", in: Hermann Danuser / Tobias Plebuch
(Hg.), Musik als Text, Bericht über den internationalen Kongreß der Gesellschaft für
Musikforschung Freiburg im Breisgau 1993, Bd. 1, Kassel 1998, 134-144; Elaine R. Sisman,
„Learned style and the rhetoric of the sublime in the Jupiter' symphony", in: Stanley Sadie
(Hg.), Wolfgang Amadè Mozart: essays on his life and his music, London und Oxford 1996,
213-238; A. Peter Brown, „The sublime, the beautiful and the ornamental: English aesthetic
currents and Haydn's London symphonies", in: Otto Biba / David Wyn Jones (Hg.), Studies in
music history presented to H. C. Robbins London on his seventieth birthday, London 1996,
44-71; James Webster, ,„The Creation', Haydn's late vocal music, and the musical sublime",
in: Elaine R. Sisman (Hg.), Haydn and his world, Princeton 1997, 57-102; Mark Evan Bonds,
„The symphony as pindaric ode", in: ebd., 131-153; Matthew Head, „Music with ,no past'? Ar-
cheologies of Joseph Haydn and ,The Creation'", 19th-century Music 23/3 (2000) 191-217;



82 Federico Celestini

Zu diesen Studien gesellten sich weitere Publikationen unterschiedlicher
Provenienz, in denen umfassende Darstellungen des musikalisch Erhabenen im
18. Jahrhundert geboten werden.9

Sisman hebt die rhetorische Tradition des großen Stils hervor, weist auf die
Pindarsche Ode als Paradigma desselben im 18. Jahrhundert hin und wendet
sich der vermeintlich durch Edmund Burke in die ästhetische Diskussion
eingeführten Komponente des Schreckens sowie der Kantschen doppelten
Bestimmung des Erhabenen als eines mathematischen und dynamischen
Phänomens zu. Sowohl der rhetorische große Stil als auch das dynamische
Erhabene stellen Sisman zufolge wesentliche Elemente der letzten Symphonien
Mozarts dar, während Burkes schreckliches Erhabene in Mozarts Opern zum
Tragen komme. Kants mathematisches Erhabene habe schließlich das Finale
der Jupiter-Symphonie besonders geprägt.10

James Webster versucht Sismans Darstellung zu überbieten und schlägt vor,
die Zeit zwischen den 1780er Jahren und dem Tod Beethovens, also diejenige
musikgeschichtliche Epoche, die traditionell als Wiener Klassik bezeichnet
wird, als Zeit des musikalisch Erhabenen zu benennen. Als Höhepunkt dieser
Epoche seien Haydns große Oratorien Die Schöpfung (1798) und Die Jahreszeiten

(1801) zu betrachten, in denen das Erhabene zur zentralen Kategorie
werde. Ähnlich wie Sisman unterscheidet Webster das rhetorische Erhabene
als großen Stil von einer neuen Art des Erhabenen und verortet diese an der
Grenze zwischen Ästhetik und Psychologie. Diese neue Bestimmung des
Erhabenen, in der die romantische Tendenz zur Auflösung der Grenzen manifest
werde, sei in drei Phasen erfolgt: Die Veröffentlichung von Edmund Burlces

Philosophical enquiry into the origin of our ideas of the sublime and beauty

(1757), Immanuel Kants Kritik der Urteilskraft (1790) und schließlich als
Krönung dieser Tendenz die Formulierung einer romantischen Ästhetik um
die Jahrhundertwende. Websters These besagt nun, dass in der späten Musik
Haydns und Mozarts sowie in jener Beethovens das Kantsche Erhabene zur
Geltung komme, und damit versteht er ein nicht länger rhetorisch bestimmtes

Erhabenes. Christian Friedrich Michaelis' Diskussion des musikalischen

Ludwig Finscher, Joseph Haydn und seine Zeit, Laaber 2000, 353-297; 473-488; Laurenz
Lütteken, „Das Populäre und das Erhabene: Ästhetik und kompositorisches Kalkül in Schi-
kaneders Singspiel", Acta Mozartiana 48/3 (2001) 14-27; James Webster, „The sublime and
pastoral in ,The Creation' and ,The Seasons'", in: Caryl Leslie Clark (Hg.), The Cambridge
companion to Haydn, Cambridge 2005, 150-163; Jan Assmann, Die Zauberflöte. Oper und
Mysterium, München 2005; Arne Stollberg, „,Energieen des Erhabnen'. Eine Theorie der
Sonatenform bei Johann Gottfried Herder", AfMw 63 (2006) 13-34.

5 Giorgio Pestelli, „Tipologie del ,sublime' nell'Ottocento musicale europeo", in: Anna Laura
Bellina / Giovanni Morelli (Hg.), L'Europa musicale, Firenze 1988, 217-244; Luca Zoppelli,
„Lo Stile sublime nella musica del Settecento: premesse poetiche e recettive", Recercare 2

(1990) 71-93; Nicolas Waldvogel, The eighteenth-century esthetics of the sublime and the
valuation of the symphony, PhD diss. Yale University 1992; Michela Garda, Musica sublime:
metamorfosi di un'idea nel Settecento musicale, Milano 1995.

10 Sisman, Mozart. The „Jupiter" symphony, op. cit., 9-20; dies., „Learned style and the rhetoric
of the sublime in the Jupiter' symphony", op. cit.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 83

Erhabenen zu Beginn des 19. Jahrhunderts habe Webster zufolge diesen
bedeutenden Wandel sanktioniert.11 In einem späteren Aufsatz präzisiert Webster,
dass diese neue Art Kants dynamischem Erhabenen entspreche.12

Die Anzahl der Werke oder Werkteile Haydns, Mozarts und Beethovens, die
in der neueren Literatur mit den unterschiedlichen Kategorien des Erhabenen
in Zusammenhang gebracht werden, ist beachtlich. Webster ist zweifellos
beizupflichten, wenn er die frühere musikhistoriographische Ausblendung
des Erhabenen auf die Vorstellung der absoluten Musik zurückführt, die dem
ästhetischen und historiographischen Konzept der Wiener Klassik zugrunde
liegt.13 Dennoch weist seine These, nach der in den großen Vokalkompositionen

Haydns die Kantsche Auffassung des Erhabenen zum Tragen komme,
einige Aporien auf, die diskutiert werden sollen.

Sismans und Websters im Laufe der 1990er Jahre formulierte Versuche,
durch die Ästhetik des Erhabenen die Musik Haydns, Mozarts und Beethovens
neu zu betrachten, eröffnen höchst interessante Perspektive zur Erforschung
der europäischen Musikkultur dieser Zeit. Im Folgenden geht es darum, aus
diesen Versuchen Anregungen aufzunehmen und aus diesen neue Fragen
abzuleiten. Dabei wird sich zeigen, dass das musikalisch Erhabene am Ende des
18. Jahrhunderts keineswegs eine Verwirklichung der Kantschen Bestimmung
darstellt, sondern vielmehr als deren „Kritik" aufgefasst werden kann. Die
Aufmerksamkeit wird zunächst auf das späte Werk Haydns gerichtet.14

3. Kunst als „Kritik" der Kantschen Kritik
Die zentrale Frage, welche die These einer durch das Kantsche Erhabene
geprägten Musik des späten 18. Jahrhunderts aufwirft, betrifft die Möglichkeit,

dass die von Kant ausschließlich in Bezug auf die Natur durchgeführte
Analytik des Erhabenen auf die Musik angewendet werden kann. Im Vorfeld
des Versuchs, diese Frage zu beantworten, scheint es nützlich zu sein, Kants
Bestimmung des Erhabenen kurz zu vergegenwärtigen.

In der Kritik der Urteilskraft setzt Kant die Begrenzung als Voraussetzung
des Naturschönen der Unbegrenztheit eines formlosen Gegenstandes entgegen,

der dadurch das Gefühl des Erhabenen hervorruft. Sei das Wohlgefallen
am Schönen die Erfahrung einer unbestimmten Übereinstimmung zwischen
Verstand und Einbildungskraft, so bezieht sich dasselbe Vermögen der
Einbildungskraft bei der Beurteilung eines Dinges als erhaben auf die Vernunft,
wobei allerdings eine Kongruenz der beiden nicht zustande kommt (§ 26). Das
Gefühl des Erhabenen besteht nach Kant also darin, dass im Unterschied zum

Webster, ,„The Creation', Haydn's late vocal music, and the musical sublime", op. cit.,
57-64.
Webster, „The sublime and the pastoral in ,The Creation' and ,The Season'", op. cit., 154.
Webster, ,„The Creation', Haydn's late vocal music, and the musical sublime", op. cit., 57.
Weitere, ein breiteres Repertoire betreffende Studien sind geplant.



84 Federico Celestini

Schönen zwischen dem Vermögen des Denkens und jenem der Einbildungskraft
keine Übereinstimmung erzielt werden kann, da keine der Idee angemessene
Darstellung möglich ist.

Diese negative Eigenschaft der Undarstellbarkeit erweckte in der zweiten
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts - vor allem bei Jean-François Lyotard und
dem amerikanischen Dekonstruktivismus - großes Interesse. Deren Deutung
des Erhabenen als zukunftsweisendes Element für die Kunst erfolgt jedoch in
Opposition zu Kant. Denn dieser schließt nicht nur das Erhabene aus der Sphäre
der Kunst aus, sondern betrachtet die erhabene Natur als Gegenstand einer
erschütternden Erfahrung, durch die der Mensch, zur Ernüchterung gebracht,
die Sinnlichkeit verlässt und zur Einsicht gelangt, dass die Beschäftigung
mit den Ideen der Vernunft die wahrhaft menschliche Dimension darstelle
(§ 23). Der Erschütterung angesichts des erhabenen Gegenstands in der Natur
folgt somit eine geradezu triumphale Erhebung über die empirische Sphäre
der Sinne, die den Sieg der Moral über die Ästhetik und mithin diejenige des
Geistes über die Natur festlegt. Als erhaben ist demzufolge keineswegs der
Naturgegenstand zu bezeichnen, sondern die Vernunftidee, die die sinnliche
Form überbietet (§ 23). Denn die eigentliche Erhebung findet Kant zufolge im
Menschen statt, und zwar über die eigene Sinnlichkeit.

Über die Anwendbarkeit des Kantschen Erhabenen auf die Kunst gibt es
unterschiedliche Meinungen. Hatte Adorno in seiner Ästhetischen Theorie behauptet,
dass durch „ihre Transplantation in die Kunst [...] die Kantische Bestimmung
des Erhabenen über sich hinausgetrieben" wird, so ließe sich Christine Pries
zufolge „ohne weiteres zeigen, daß sich die Kantische Konzeption des Erhabenen
auch auf die Kunst anwenden lässt."15 Die Unbefangenheit, mit der auch in der
musikwissenschaftlichen Literatur über das Kantsche Erhabene in der Kunst
gesprochen wird, lässt vermuten, dass Pries' unbefragte Zuversicht breitere
Zustimmung findet als die Adornosche Ansicht. Kant selbst teilt zu Beginn
seiner Analytik des Erhabenen mit, er beschränke seine Darstellung auf
Naturobjekte, weil das Erhabene der Kunst „nämlich immer auf die Bedingungen
der Übereinstimmung mit der Natur eingeschränkt" wird.16 Damit grenzt er
das Erhabene der Kunst auf die künstlerische Darstellung des Erhabenen in
der Natur ein. Aber selbst in diesem Fall würde sich zeigen, dass das von ihm
vorgesehene Versagen der Einbildungskraft, die Idee angemessen darzustellen,
keineswegs zur Überbietung des Sinnlichen durch die Vernunft führen muss,
sondern weiterhin ästhetisch wirken kann, und zwar eben als Kunst. Darin
sind freilich Elemente einer negativen Ästhetik enthalten, die bereits in der
Frühromantik durch Novalis und Friedrich Schlegel reflektiert wurden, bevor

15 Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, Frankfurt am Main 1970 (»Gesammelte Schriften 7)

293; Christine Pries, „Einleitung", in: dies. (Hg.), Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung
und Größenwahn, Weinheim 1989, 7 (Anm).

16 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main
1974, § 23, 166.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 85

Adorno sie in seine Ästhetische Theorie übernahm.17 Adorno hebt auch eine
weitere Konsequenz hervor, die aus der „Invasion des Erhabenen in die Kunst"
entsteht, nämlich die Umkehrung des von Kant postulierten Triumphes des

Geistigen über die sinnliche Natur in die bescheidene Rückbesinnung des
menschlichen Subjekts auf seine Naturhaftigkeit. In der künstlerischen
Darstellung des Erhabenen werde nämlich ein „Elementarisches" freigesetzt, das

mitten im geistigen Ausdruck ästhetischer Ideen, woraus Kant zufolge das
Kunstschöne besteht, Natur als das Andere der Vernunft repräsentiert:

Zur Invasion des Erhabenen in die Kunst trug einst der Naturbegriff der Aufklärung
bei. Mit der Kritik an der absolutistischen, Natur als ungestüm, ungehobelt, plebejisch

tabuierenden Formenwelt drang in der europäischen Gesamtbewegung gegen
Ende des achtzehnten Jahrhunderts in die Kunstübung ein, was Kant als erhaben
der Natur reserviert hatte und was in ansteigenden Konflikt mit dem Geschmack
geriet. Die Entfesselung des Elementarischen war eins mit der Emanzipation des

Subjekts und damit dem Selbstbewußtsein des Geistes. Es vergeistigt als Natur die
Kunst. Ihr Geist ist Selbstbesinnung auf sein eigenes Naturhaftes.18

In der durch Kunst durchgeführten „Kritik" der Kantschen Kritik ist also
gleichsam eine Dialektik der Aufklärung impliziert.19 Dies führt freilich zu
einer Erweiterung des Schönen, für welches nun das künstlerische Erhabene
zu dessen immanenter kritischer Instanz avanciert.20 Die Polarisierung von
Schönem und Erhabenem, die den ästhetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts
prägt, wird dadurch ins innere des Schönen hineinversetzt. Dabei kehrt das
Erhabene zurück zu seiner im überkommenen Sprachgebrauch eingeschriebenen
Ambivalenz zwischen einer besonderen Art des Schönen und dessen Gegeninstanz.

Diese Ambivalenz kommt freilich in jenen Sprachen am deutlichsten
zum Vorschein, die den lateinischen Ausdruck sublimis noch erkennen lassen.
Das Sublime bezeichnet nämlich ein höchst paradoxes Grenzphänomen, in
dem die Erfahrung der Grenzenlosigkeit - Kants Unbegrenztheit - bis an das

17 Adorno, Ästhetische Theorie, op. cit., 296: „Erbe des Erhabenen ist die ungemilderte Negativi-
tät, nackt und scheinlos wie einmal der Schein des Erhabenen es verhieß". Aus der reichlichen
Literatur zur Negativität in der Ästhetik der Frühromantik und bei Adorno seien lediglich
zur Orientierung hervorgehoben: Manfred Frank, Einführung in die frühromantische Ästhetik,

Frankfurt am Main 1989; Christoph Menke, Die Souveränität der Kunst. Ästhetische
Erfahrung nach Adorno und Derrida, Frankfurt am Main 1991.

18 Adorno, Ästhetische Theorie, 292.
19 Eine Linderung Adornoscher Negativität im Sinne einer nach Habermas gedachten

kommunikativen Rationalität versucht Albrecht Wellmer, „Adorno, die Moderne und das
Erhabene", in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der Kunstphilosophie, Frankfurt am Main 1991,
165-190. Adornos ästhetische Negativität wird jedoch einige Jahre später von Wellmer als
„Dekonstruktion idealistischer Versöhnungsfiguren" wieder aufgewertet; siehe ders., „Das
Versprechen des Glücks und warum es gebrochen werden muß", in: Otto Kolleritsch (Hg.),
Das gebrochene Glücksversprechen. Zur Dialektik des Harmonischen in der Musik, Wien
und Graz 1998, 16-37.

20 Zur Erweiterung des Schönen durch das Erhabene in der Frühromantik siehe Dietrich Mathy,
„Zur frühromantischen Selbstaufhebung des Erhabenen im Schönen", in: Christine Pries (Hg.),
Das Erhabene: zwischen Grenzerfahrung und Größenwahn, Weinheim 1989, 143-160.



86 Federico Celestini

äußerste „limen" getrieben wird. Dies meint die Etymologie des Wortes und
dies wird in der Kunst ästhetisch erfahren, wobei jedoch die „Schwelle" des
Sublimen keineswegs zwischen Schönem und Erhabenem verläuft, sondern
innerhalb des Schönen selbst.

4. Das Andere der Vernunft

Ein grundsätzliches, in der musikwissenschaftlichen Literatur über das Erhabene
wenig beachtetes Problem betrifft das Verhältnis zwischen philosophischer
Reflexion, musiktheoretischem Diskurs und kompositorischer Praxis. Denn
die Einschätzung, dass es ein musikalisch Erhabenes gibt, scheint darauf
hinzuweisen, dass das Verhältnis zwischen Kants Ästhetik einerseits und
der Musik Haydns und Mozarts andererseits problematischer ist, als man bei
der Lektüre der diesbezüglichen Publikationen denken könnte.21 Bereits auf
der stilistischen Ebene kann die These, wonach in der Schöpfung und in den
Jahreszeiten ausgerechnet das Kantsche Erhabene zum Tragen komme, insofern

nicht überzeugen, als das für beide Oratorien wesentliche Moment des
Pastoralen und Idyllischen dem von Kant im Erhabenen georteten Triumph
des Geistes über die Natur widerspricht.22 Vielmehr lässt sich die in beiden
Werken erzielte Verbindung von Erhabenem und Pastoralem als eine Ausformung

jener von Adorno angesprochenen Rückbesinnung des Menschen auf
seine Naturhaftigkeit deuten.23

Diese für Haydns große Oratorien charakteristische Verbindung weist auf
ein „neues" Verhältnis zwischen Natur und Kunst hin, dessen Möglichkeitsraum

im Laufe des 18. Jahrhunderts durch das Erhabene der Kunst eröffnet
wurde. „Neu" ist dieses Verhältnis in dem Sinne, dass die ästhetische Naturerfahrung,

an der sich die Reflexion über das Erhabene entzündet,24 auf die Kunst

21 Webster deutet das Problem an, indem er in Klammern anmerkt, dass „the musical sublime"
in der Musik des späten Haydn, Mozart sowie Beethovens „indeed more Kantian than Kant's
own" sei (Webster, ,„The Creation', Haydn's late vocal music, and the musical sublime", 61).

22 Zu einer diesbezüglichen Kritik an der Kantschen Philosophie siehe u.a. Hartmut Böhme /
Gernot Böhme, Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationalitätsstrukturen am
Beispiel Kants, Frankfurt am Main 1983. Darauf reagiert Jürgen Habermas, Der philosophische

Diskurs der Moderne, Frankfurt am Main 1985, 352-360.
23 Zur deistisch beeinflussten Naturauffassung in den Textbüchern von Haydns Oratorien und

deren Tradition im 18. Jahrhundert siehe Martin Stern, „Haydns ,Schöpfung'. Geist und
Herkunft des van Swietenschen Librettos. Ein Beitrag zum Thema .Säkularisation' im Zeitalter

der Aufklärung", Haydn-Studien 1 (1965-1967) 121-198; Hans-Jürgen Horn, „Fiat lux.
Zum kunsttheoretischen Hintergrund der ,Erschaffung' des Lichtes in Haydns .Schöpfung'",
Haydn-Studien 3/2 (1974) 65-84; Herbert Zeman, „Das Textbuch Gottfried van Swietens zu
Joseph Haydns .Die Schöpfung'", in: ders. (Hg.), Die österreichische Literatur - ihr Profil
an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert (1750-1830), Graz 1979, 403-425; Howard Ch.
Robbins Landon, „The Creation" and „The Seasons": the complete authentic sources for the
word-books, Cardiff 1985; Finscher, Joseph Haydn und seine Zeit, op. cit., 473-488.

24 Siehe dazu Ruth Groth / Dieter Roth, „Von den schrecklichen zu den erhabenen Bergen. Zur
Entstehung ästhetischer Naturerfahrung", in: Heinz-Dieter Weber (Hg.), Vom Wandel des

neuzeitlichen Naturbegriffs, Konstanz 1989, 53-95; zu den Folgen dieses Wandels auf den
theoretischen Diskurs siehe Christian Begemann, „Erhabene Natur. Zur Übertragung des



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 87

übertragen wird. Es ist aber zugleich „anders" entfaltet und zwar in Bezug auf
die Kantsche Bestimmung des Erhabenen und später die Hegeische Ästhetik.
Zwar leitet die in Kants Analytik des Erhabenen postulierte Überbietung der
Einbildungskraft durch die Vernunft diejenige der Kunst durch das Denken
ein, worauf Hegels Ästhetik hinausläuft. Es ist jedoch hervorzuheben, dass
sich aus der Kantschen Ästhetik durch kritische Anstrengung und punktuelle

„Interventionen" eine Ästhetik der Natur (re-)konstruieren lässt, wie die
Habilitationsschrift Martin Seels zeigt.25 Aus der Hegeischen Ästhetik ist
hingegen Natur explizit ausgeschlossen. Hegels Äußerungen über das Verhältnis

zwischen Kunst und Natur, in denen die „Naturlebendigkeit" gegenüber
der Beständigkeit des Kunstwerks disqualifiziert wird, lassen das „kritische
Potential" der Haydnschen Oratorien deutlich zutage treten:

Was nun der Geist in Kunstwerken seinem eigenen Innern entnimmt, dem weiß er
auch nach Seiten der äußerlichen Existenz hin eine Dauer zu geben; die einzelne
Naturlebendigkeit dagegen ist vergänglich, schwindend und in ihrem Aussehen
veränderlich, während das Kunstwerk sich erhält, wenn auch nicht die bloße Dauer,
sondern das Herausgehobensein geistiger Beseelung seinen wahrhaftigen Vorzug
der natürlichen Wirklichkeit gegenüber ausmacht. 26

Über die teilweise ungünstige Rezeption der Schöpfung und der Jahreszeiten
hinaus müsste daher deren musikästhetische Bedeutung für das 19. und 20.
Jahrhundert sowohl gegen die Kantsche und die idealistische Abwertung der
sinnlichen Natur als auch gegen die wiederholten Tonmalerei-Vorwürfe mancher

Kritiker aus unterschiedlichen Lagern verteidigt und neu eingeschätzt
werden.27

Begriffes des Erhabenen auf Gegenstände der äußeren Natur in den deutschen Kunsttheorien
des 18. Jahrhunderts", Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte 58 (1984) 74-110; Carsten Zelle,, Angenehmes Grauen': literaturhistorische Beiträge
zur Ästhetik des Schrecklichen im achtzehnten Jahrhundert, Hamburg 1987 Studien zum
achtzehnten Jahrhundert, 10).

25 Martin Seel, Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt am Main 1991.
26 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesung über die Ästhetik I, hg. von Eva Moldenhauer

und Karl Markus Michel, Frankfurt am Main 1970 (=Werke, 13) 49. Hervorhebung von Hegel.

Zum Verhältnis von Natur und Musik siehe Helga de la Motte-Haber, Musik und Natur.
Naturanschauung und musikalische Poetik, Laaber 2000.

27 Zur Rezeption der Schöpfung siehe u.a. Nicholas Temperley, Haydn: „The Creation", Cambridge
etc. 1991, 89-108; Bruce C. Maclntyre, Haydn: „The Creation", New York 1998, 256-283;
Georg Feder, Joseph Haydn. „Die Schöpfung", Kassel u.a. 1999, 137-190. Eine auch in der
musikwissenschaftlichen Betrachtung traditionelle Vernachlässigung der Jahreszeiten beklagt
Finscher, Joseph Haydn und seine Zeit, op. cit., 473-488. Zu den Tonmalerei-Vorwürfen siehe
auch Head, „Music with ,no past'? Archeologies of Joseph Haydn and ,The Creation'", op. cit.,
214. Anregungen zu einer erneuten Auseinandersetzung mit Haydns Oratorien hinsichtlich
des Verhältnisses von Kunst und Natur gibt Peter Schleuning, Die Sprache der Natur. Natur
in der Musik des 18. Jahrhunderts, Stuttgart und Weimar 1998, 181-199. Der bedeutendste

Versuch einer Aufwertung von Haydns spätem Vokalwerk ist zweifellos Webster, ,„The
Creation', Haydn's late vocal music, and the musical sublime" sowie ders., „The sublime and
pastoral in ,The Creation' and ,The Seasons'".



88 Federico Celestini

Zur kritischen Überprüfung der Annahme, dass in Haydns Oratorien das
Kantsche Erhabene künstlerisch verwirklicht werde, fordert auch das Fortbestehen

rhetorischer Momente in ihrer kompositorischen Gestaltung heraus.
Ausgerechnet Christian Friedrich Michaelis' Überlegungen über das Erhabene,
die den ersten theoretischen Versuch von dessen „Transplantation" in die Musik
darstellen, liefern dafür nützliche Hinweise. In einem kurzen Text, der 1805
in der Berlinischen Musikalischen Zeitung erschien, unterscheidet Michaelis
zwischen einer Musik, die „durch ihre innere Einrichtung, unabhängig vom
Gefühlsausdruck, das Gefühl des Erhabenen zu erregen" vermag, und einer
anderen, in der der „Gemüthszustand bei diesem Gefühl" geschildert wird.28
Im ersten Fall wird also das Gefühl des Erhabenen hervorgerufen, ohne es, wie
es im zweiten Fall geschieht, zu schildern. Dies heißt aber nichts Anderes, als
dass das rhetorische Moment der Wirkung in der Musik aufgenommen wird
und zwar auf eine Weise, die sich sowohl von der Darstellung der Affekte als
auch vom kommunikativen Modell der Empfindsamkeit als Ausdruck von
Gefühlen grundsätzlich unterscheidet.29 Das, was das rhetorisch Erhabene
im Sinne des Pseudo-Longin und das musikalisch Erhabene, das sich in den
Werken der Wiener Klassik manifestiert, verbindet, ist das auf die platonische
Tradition zurückgehende Moment des Enthusiasmus.

Piatons Einstellung dem Enthusiasmus gegenüber ist bekanntlich zwiespältig.

Eindeutig negativ ist aber seine Beurteilung dieses psychischen Zustan-
des im Fall der Dichtung. Ausgehend vom Gegensatz zwischen wahrer Idee
und scheinhaftem Bild verurteilt Piaton in der Politeia die imitative Kunst
einerseits als Kopie einer Kopie (Pol., X, 597b), andererseits wegen der für die
soziale Stabilität gefährlichen Fähigkeit des Schauspielers, die eigene Identität
zugunsten anderer zu verlassen (Pol., III, 397d-398a). Die dramatische Kunst
erzeuge einen Schein, in dem der Künstler außer sich gerät und von den eigenen

Bildern beherrscht wird. Diese Einsicht bringt Piaton auch im Ion zum
Ausdruck, in dem Sokrates dem gleichnamigen Rhapsoden jegliche technische

Kompetenz abspricht. Wie bereits der Dichter sich in einem Zustand der
Begeisterung befinden muss, bei dem die Vernunft nicht mehr in ihm wohnt,
um überhaupt zu dichten (Ion, 534b), so sei der Rhapsode nicht von Wissen,
sondern von einer geheimen Kraft, einer göttlichen Besessenheit bewegt. Die
Dichtung sei deshalb keine téchnê und ließe sich von keiner Theorie erfas-

28 Christian Friedrich Michaelis, „Einige Bemerkungen über das Erhabene der Musik",
Neudruck in: ders., Ueber den Geist der Tonkunst und andere Schriften, hg. von Lothar Schmidt,
Chemnitz 1997 Musikästhetische Schriften nach Kant 2) 243. Auch durch Michaelis'
theoretische „Transplantation des Erhabenen in die Kunst" wird die Kantsche Bestimmung
„über sich hinausgetrieben".

19 Hier blitzt Walter Benjamins Begriff des „Ausdrucklosen" auf. Siehe dazu Wolf Frobenius,
„Über das Zeitmaß Augenblick in Adornos Kunsttheorie", AfMw 34 (1979) 284 f.; Winfried
Menninghaus, „Das Ausdruckslose: Walter Benjamins Kritik des Schönen durch das Erhabene",

in: Uwe Steiner (Hg.), Walter Benjamin 1892-1940, Bern 1992, 33-76. Eine Analyse von
Carl Friedrich Zelters Betrachtung der Schöpfung, welche um die von Michaelis thematisierte
Unterscheidung kreist, ist zu finden in Head, „Music with ,no past'? Archeologies of Joseph
Haydn and ,The Creation'", op. cit., 205-207.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 89

sen. Auf der platonischen Autorität, freilich das Negative der Beurteilung
unterschlagend, gründete die im 17. Jahrhundert zunächst durch französische
Dichter und Theoretiker vertretene Auffassung des furor poeticus, mit der man
der durch Dunkelheit und Sprunghaftigkeit der Gedankenführung geprägten
Pindarsche Odendichtung zu begegnen versuchte.30 Piatons Verurteilung des

(dichterischen) Enthusiasmus wurde hingegen von Kant als solche richtig
eingeschätzt und grundsätzlich übernommen. Kant erwähnt freilich dessen
traditionelle Verbindung mit der Erhabenheit:

Die Idee des Guten mit Affekt heißt der Enthusiasm [sic]. Dieser Gemütszustand
scheint erhaben zu sein, dermaßen, daß man gemeiniglich vorgibt: ohne ihn könne
nichts Großes ausgerichtet werden.31

Jedoch ist seine Missbilligung offenkundig, da „jeder Affekt blind" ist. Daher
kann der Enthusiasmus „auf keinerlei Weise ein Wohlgefallen der Vernunft
verdienen".32 Kurz darauf wird dieser sogar mit dem Wahnsinn verglichen.33
Kants Aversion gegen den Enthusiasmus basiert auf dem System seiner Ästhetik:
Sanktioniert das Gefühl des Erhabenen die Überlegenheit der menschlichen
Vernunft über das Vermögen der Sinne, wie Kant lehrt, dann wird seine
traditionelle Verbindung mit dem Enthusiasmus zum Problem, weil dieser von
der Vernunft nicht gutgeheißen werden kann. Eine nähere Betrachtung zeigt
sogar, dass der Enthusiasmus zur offenen Gegeninstanz des Kantschen
Erhabenen avanciert. Dies wird auch dadurch einsichtig, dass Kant ihn als einen
Gemütszustand bezeichnet, in dem die Einbildungskraft „zügellos" wird.34 Es ist
offensichtlich, dass ein Widerspruch zwischen dem erhabenen Enthusiasmus, in
dem nach der platonischen Beschreibung das Subjekt von den eigenen Bildern
beherrscht wird, und einer Auffassung des Erhabenen als eines Gefühls, bei
dem die Einbildungskraft eine deutliche Abwertung erfährt, besteht. Dennoch
lässt Kants Schwierigkeit, ein in der Tradition des Erhabenen fest verankertes
Moment aus systemischen Gründen eindeutig und endgültig zurückzuweisen,
das Grundproblem seiner Bestimmung und deren Anwendbarkeit auf Kunst
und Musik erneut zutage treten. Indem er die erhabene Erschütterung auf das
sinnliche Vermögen eingrenzt, schirmt er vor ihr das vernünftige Selbst des
Menschen ab, das somit über das Erhabene erhaben bleibt. Man kann wohl mit

30 Siehe dazu und zu den Folgen im deutschsprachigen Raum Karl Viëtor, Geschichte der
deutschen Ode, München 1923, 68-143. Siehe auch Lütteken, „Sprachverlust und Sprachfindung.
Die ,Donnerode' und Telemanns Spätwerk", op. cit., 213-215 und die dort angeführte Literatur.

31 Kant, Kritik der Urteilskraft, 198.
32 Ebd., 198 f.
33 Ebd., 202.
34 Ebd.



90 Federico Celestini

Martin Seel behaupten: „Ein angemessener Begriff des existenziell Erhabenen
muß demgegenüber in Rechnung stellen, daß die Subjekte dieser Erfahrung
im Herzen ihres Daseins erschütterbar sind."35

5. Haydns erhabene Selbstüberschreitung

Die erhabene Erfahrung des Unbegrenzten betrifft also nicht nur die sinnliche
Natur des Menschen, sondern erschüttert die gesamte menschliche Subjektivität.

Das Gefühl des Erhabenen führt somit zu einer Selbstüberschreitung,
welche wohl auch in der Kunst reflektiert werden kann. Unter den Stellen
aus Haydns spätem Vokalwerk, die Webster der Kategorie „sublime climaxes"

zugeordnet hat,36 sind mindestens vier hervorzuheben, die diese Art der
Selbstüberschreitung zu exemplifizieren vermögen. Es handelt sich um
Kulminationsmomente, bei denen sich der Jubel zum Enthusiasmus steigert, und
zwar derart, dass das übliche kompositorische Verfahren, - der Etymologie des

Sublimen gemäß - sämtliche Parameter an die äußerste Grenze zu treiben,
selbst überboten wird. Es sind Stellen aus beiden Oratorien, unter denen die
berühmteste die bereits von Giuseppe Carpani mit dem Enthusiasmus in
Zusammenhang gebrachte Klimax im Chor mit Soli Nr. 13 „Die Himmel erzählen
die Ehre Gottes" (C-Dur) ist, der den ersten Teil der Schöpfung abschließt.37
Hier erreicht eine erste Steigerungswelle über dissonierende Klänge, die zu
einem Dominantpedal führen, einen Höhepunkt in Takt 159. In der zweiten
Welle führt eine chromatische Fortschreitung des Basses, auf die verminderte
Septim-, Moll-Quartsext- und Dominantseptakkorde gebaut sind, über die
Tonika cl hinaus zur zweiten Stufe dl als Kulminationspunkt (T. 183), dessen
ungeahnte Wirkung durch Vorhalte noch gesteigert wird. Der Weg zurück zur
Tonika führt wie bei der ersten Welle über einen übermäßigen Sextklang auf
As (T. 187), dem wiederum das Dominantpedal folgt, bevor die Schlusskadenz
den Chor feierlich abschließt.

35 Seel, Eine Ästhetik der Natur, op. cit., 110. Siehe auch ders., „Kants Ethik der ästhetischen
Natur", in: Rüdiger Bubner, Burkhard Gladigow und Walter Haug (Hg.), Die Trennung von
Natur und Geist. Zur Auflösung der Einheit der Wissenschaft in der Neuzeit, München 1990,
198: „Kant versteht die erhabene Empfindung als krisenhafte Selbstbestätigung des Menschen.
Die Möglichkeit einer krisenhaften Selbstüberschreitung und folglich: einer Erschütterung
und Transformation seines grundlegenden Selbstverständnisses ist nicht vorgesehen. Erst
damit aber wäre der genuin ästhetischen ,Gewalt' des Erhabenen angemessen Rechnung
getragen."

36 Webster, „,The Creation', Haydn's late vocal music, and the musical sublime", op. cit.,
81-97.

37 Giuseppe Carpani, Le Haydine ovvero lettere sulla vita.e le opere del celebre maestro
Giuseppe Haydn, Milano 1812, 66.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 91

Die enthusiastische Selbstüberschreitung wird an der Kulminationsstelle
zum klanglichen Phänomen. Prägend ist dabei der Durchbruchseffekt, den
Haydn durch die Überschreitung des tonalen Ziels C-Dur nach d-Moll bei
drängendem Rhythmus und Sforzati im vollen Klang erreicht.38

Mit dem tonalen Ziel wird freilich auch die Kantsche Bestimmung des
Erhabenen überschritten, und zwar im oben angedeuteten Sinne: Haydns
kompositorische Gestaltung enthusiastischer Selbstüberschreitung erschüttert die
Subjektivität „im Herzen ihres Daseins". Bei dem auf diese wundervolle Weise
erreichten d-Moll-Klang ist die oft besungene ekstatische Wirkung der Musik
zu spüren. Das Außer-sich-Geraten beim Musikhören wurde bald zur modischen

Pose empfindlicher Geister, wie die humoristische Novelle Wolfgang
Robert Griepenkerls Das Musikfest oder die Beethovener (1838) durch Steigerung

ins Groteske oder die Konzert-Berichte Heinrich Heines durch ironische
Beleuchtung darstellen. Es wäre dennoch ein Irrtum anzunehmen, es handele
sich dabei ausschließlich um eine Manifestation romantischer Schwärmerei.
Die Zuschreibung einer ekstatischen Wirkung der Musik geht bekanntlich auf
die Antike zurück und überschreitet die europäischen Grenzen bei Weitem.39
Sie gehört jenem Teil der griechischen Kultur an, die bis zu Nietzsches Basler
Tragödienschriften verdrängt wurde und daher treffend von Tonio Hölscher
als eine unheimliche Klassik bezeichnet wird.40

Wenn es also angemessen sein sollte, von einer neuen Art des Erhabenen bei
Haydn zu sprechen, dann wird dies kaum durch die Kantsche Auffassung zu
begründen sein. Vielmehr müsste man genau bestimmen, inwiefern sich der
Haydnsche von älteren Versuchen unterscheidet, außerhalb der dramatischen

38 Siehe zu dieser Stelle auch Webster, ,„The Creation', Haydn's late vocal music, and the musical
sublime", op. cit., 83-88. Sehr treffend ist sein Vergleich mit den Durchbruchstellen in den
Symphonien Gustav Mahlers. Weitere Stellen, die die enthusiastische Selbstüberschreitung
durch vergleichbare kompositorische Mittel verwirklichen, sind: Die Schöpfung, Nr. 19 Chor
mit Soli, „Der Herr ist groß in seiner Macht", Klimax in T. 30 f., mit Wiederholung ab T. 39;
Die Schöpfung, Schlusschor mit Soli, „Singt dem Herren alle Stimmen", Klimax in T. 74 f.; Die
Jahreszeiten, Nr. 20 Terzett und Chor, „So lohnet die Natur den Fleiß", Klimax in T. 202 f.;
in Frage kommt auch: Die Schöpfung, Nr. 30 Duett und Chor, „Heil dir o Gott", Klimax in
T. 371, wobei es sich hier vielleicht eher um Überraschung als Überschreitung handelt. In
den späten Messen gestaltet Haydn ebenfalls großartige Steigerungen zur Kadenz, bei denen
allerdings das Moment der Überschreitung, entsprechend der hier erörterten Auffassung
davon, ausbleibt.

39 Siehe zur Orientierung Wilhelm Seidel, „Musik bringt die Menschen außer sich. Zur Inter¬
pretation und Realisation des Topos", Revista de Musicologia 15 (1993) 1341-1350; Gilbert
Rouget, La Musique et la transe: esquisse d'une théorie générale des relations de la musique
et de la possession, Paris 1980.

40 Tonio Hölscher, Die unheimliche Klassik der Griechen, Bamberg 1989 Auseinandersetzungen

mit der Antike. Thyssen Vorträge, 8).



92 Federico Celestini

Bühne das Erhabene kompositorisch zu gestalten41. Was nun bei Haydn
tatsächlich erlaubt, von einer neuen Qualität in der Gestaltung des musikalisch
Erhabenen zu sprechen, ohne freilich darauf eine Epochenbezeichnung begründen

zu wollen42, ist seine Bereitschaft und sein kompositorisches Vermögen,
den Augenblick enthusiastischer Überschreitung musikalisch zu gestalten.

Die darin beinhaltete Ästhetik des Augenblicks steht wiederum in
Widerspruch zur Kantschen Lehre vom Kunstschönen. Im 53. Paragraph der Kritik
der Urteilskraft vergleicht Kant den ästhetischen Wert der schönen Künste
untereinander. Er lehnt die reizende und bewegende Wirkung der Musik ab,
welche die Sinne affiziere, ohne dem „Nachdenken" etwas übrig zu lassen und
somit die Menschen zu „Maschinen" erniedrige. In Kants Wertung findet die
Musik ihren geringen Rang in der Nähe der Beredsamkeit, die er ebenfalls mit
einer Maschinerie der Überredung vergleicht. Denn die Beredsamkeit, die ars
oratoria, sei nichts anders als „die Kunst zu überreden, d. i. durch den schönen
Schein zu hintergehen". Wie die Musik wirke sie über die Vernunft hinweg

41 Für einen solchen Vergleich kommen außer Johann Sebastian Bachs Passionen und Händeis
Oratorien Telemanns späte Vokalwerke in Frage, vor allem die durch das Erdbeben von
Lissabon angeregte Donnerode (1756-1762), weiter Carl Heinrich Grauns Passionsmusik Der
Tod Jesu (1755), ferner die um das biblische Paradigma des Wunderbaren kreisende
Oratorienproduktion des Magdeburger Musikdirektors Johann Heinrich Rolle sowie schließlich Carl
Philipp Emanuel Bachs große Vokalwerke aus der Hamburger Zeit, wobei die eindrucksvolle
doppelchorige Komposition Heilig (1776) eine besondere Erwähnung verdient. Ansätze eines
solchen Vergleichs, wenn auch nicht auf das musikalisch Erhabene bezogen, finden sich u.a.
in Theodor Göllner, „Entfesselte Natur in der Musik", in: Venanz Schubert (Hg.), Was lehrt
uns die Natur! Die Natur in den Künsten und Wissenschaften, St. Ottilien 1989, 281-310;
Temperley, Haydn: ,The Creation', op. cit., 78-88. Claus Bockmaier, Entfesselte Natur in
der Musik des achtzehnten Jahrhunderts, Tutzing 1992 (»Münchner Veröffentlichungen zur
Musikgeschichte 50); Peter A. Brown, „,The Creation' and ,The Seasons': Some allusions,
quotations, and models from Handel to Mendelssohn", Current Musicology 51 (1991) 26-58;
Elaine Sisman, „The voice of God in Haydn's ,Creation'", in: Läszlö Vikärius / Vera Lampert
(Hg.), Essays in honor of Läszlö Somfai on his 70th birthday: Studies in the sources and
the interpretation of music, Lanham etc. 2005, 159-173. Während Telemanns Donnernde
kaum rezipiert wurde, war C. Ph. E. Bachs Heilig auch in Wien bekannt. Baron van Swie-
ten erscheint in der Liste der Subskribenten mit 25 Exemplaren, mehr als doppelt so viel
als ein Musikhändler wie Artaria bezog (Gudrun Busch, „Der österreichische Botschafter
Gottfried van Swieten, das Berliner Musikleben 1771-1777 und die Musik C. P. E. Bachs",
in: Hans-Günter Ottenberg (Hg.), Carl Philipp Emanuel Bach, Musik für Europa: Bericht
über das internationale Symposium, Frankfurt (Oder) 1998, 139). Siehe zu manchen der hier
exemplarisch erwähnten Werken und deren Bezug auf das Erhabene Lütteken, „Sprachverlust
und Sprachfindung. Die ,Donnerode' und Telemanns Spätwerk"; op. cit.; ders., „Carl Philipp
Emanuel Bach und das Erhabene in der Musik", op. cit.; Zelle, „Die Ästhetik des Erhabenen
und das englische Vorbild in Deutschland nach dem Tod Händeis", op. cit. Zur Erweiterung
der Vergleichsbasis siehe oben Anm. 7, 8 und 9.

42 Dies würde die Hegeische geschichtsphilosophische Geste der Erhebung eines einzelnen
historischen Phänomens zur objektiven Manifestation des Geistes einer gesamten Epoche,
die dadurch zu sich käme, perpetuieren. Eine solche Geschichtsphilosophie hat ausgerechnet

im Fall der so genannten Wiener Klassik bereits historiographische Ungeheuer erzeugt.
Siehe dazu Federico Celestini, „Das blicklose Auge der klassischen Kunst. Ein Beitrag zur
Klassik-Diskussion", Ad Parnassum. Journal of 18th- and 19th-century Instrumental Music
1/1 (2003) 147-160.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 93

auf die „Gemüter" und nehme auf diese Weise dem Zuhörer seine Freiheit.43
Was nun aber die bereits prekäre Lage der Musik in der Kantschen Wertung
noch verschlechtert, das ist - neben dem berühmten Vorwurf der mangelnden
Urbanität - der transitorische Charakter musikalischer Eindrücke, die letztlich
zur Gänze erlöschen.44

Um die formale Beständigkeit von Musik zu verteidigen, setzt Carl Dahlhaus

Kant entgegen, „daß jeder musikalische Augenblick Reproduktion des

Vergangenen und Voraussicht auf das Folgende in sich schließt".45 Dahlhaus
weist somit auf eine Bewusstseinszeit hin, die sowohl durch die Wendung ins
Subjektive als auch durch die kompositorischen Entwicklungen in der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts im Medium der Musik vorstellbar wurde. Was nun
aber in Haydns ekstatischem Augenblick geschieht, ist das genaue Gegenteil
einer solchen Linearität. Denn dieser ist weder Reproduktion des Vergangenen
noch Vorausblick auf das Folgende, sondern plötzlicher Einbruch einer anderen
Zeitlichkeit. Der enthusiastische Augenblick bedeutet daher eine „Aufhebung
des Zeitbewusstseins als Erfahrung von Kontinuität".46 Er teilt zwar mit der von
Georgiades anhand von Mozarts Terzett „Soll ich dich, Teurer, nicht mehr sehn"
aus der Zaubeiflöte hervorgehobenen Gestaltung des Augenblicks die Eigenschaft

der Diskontinuität,47 im Unterschied dazu jedoch erfasst die Plötzlichkeit
der Überschreitung weder „den Sinn einer menschlichen Begebenheit als eben
stattfindende Handlung" noch verwirklicht sie „geistig" menschliches Handeln,-48

43 Kant, Kritik der Urteilskraft, 266. Mit der „Verleumdung der Rhetorik" schließt Kant an eine
rationalistische Tradition an, die über Descartes und die Logik von Port-Royal bis zu Plato
zurückreicht. Zu den französischen Vorgängern und manchen Nachfolgern siehe Zelle, Die
doppelte Ästhetik der Moderne, op. cit., 36-43.

44 Kant, Kritik der Urteilskraft, op. cit., 269.
45 Carl Dahlhaus, „Zu Kants Musikästhetik", AfMw 10 (1953), wieder gedruckt in ders., Klas¬

sische und romantische Musikästhetik, Laaber 1988, 54.
46 Karl Heinz Bohrer, „Zur Vorgeschichte des Plötzlichen. Die Generation des gefährlichen

Augenblicks'", in: ders., Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frankfurt/M. 1981,49.
47 Thrasybulos G. Georgiades, „Mozart und das Theater", in: ders., Kleine Schriften, Tutzing

1977, 60 f.: „Mitten im Stück greifen immer wieder Kräfte ein, selbständige Impulse, in
unserer Gegenwart, nicht vorausberechenbar [...]. Der musikalische Satz entsteht nicht durch
Ableitung des Nachfolgenden aus dem Vorangegangenen; er gleicht nicht einem kontinuierlichen

Strom. Sein Merkmal ist die Diskontinuität" [Hervorhebung von Georgiades],
48 Ebd., 62. Die Zeitlichkeit im Augenblick der Überschreitung unterscheidet sich auch von jener

des „erfüllten Augenblicks", die Osthoff bei Beethoven hervorhebt; vgl. Wolfgang Osthoff,
„Beethoven als geschichtliche Wirklichkeit", in: fbSIM 1970, 12-19. Die von Osthoff wieder
hergestellte Kontinuität der zeitlichen Dimensionen im erfüllten Augenblick (ebd., 19), durch
die sich seine Auffassung von jener Georgiades' absetzt, wird durch den Augenblick der
Überschreitung gebrochen. Eine eigene Untersuchung wäre der Frage zu widmen, inwiefern sich
der „furchtbare Augenblick" der Überschreitung mit dem „fruchtbaren Augenblick" Lessings
und Goethes sowie mit Hölderlins „Zäsur" vergleichen bzw. davon unterscheiden lässt. Zu
den letzteren sowie zu den späteren Auffassungen Benjamins und Adornos siehe Frobenius,
„Über das Zeitmaß Augenblick in Adornos Kunsttheorie", op. cit. Zur Plötzlichkeit als
Gegeninstanz zum Historismus siehe Bohrer, Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen
Scheins, op. cit.



94 Federico Celestini

vielmehr stellt sie eine ästhetisch erfahrbare Epiphanie der Andersheit dar,
den Moment, in dem das Selbst außer sich gerät.

Die musikalische Gestaltung der Bewusstseinszeit und deren ekstatische
Überschreitung erscheinen somit bei den herangezogenen Stellen Haydns als
zusammengehörende Momente, wodurch die oben erwähnte Erweiterung des
Schönen durch das Erhabene ästhetisch greifbar wird. Mit der musikalischen
Gestaltung ekstatischer Überschreitung wird zugleich an eine antike, „klassische"

Tradition angeknüpft und eine kompositorische, „romantische" Perspektive
erschlossen. Die Stellung der Klimax unmittelbar vor der Schlusskadenz und
nicht zuletzt der kulturelle Horizont, der in Gottfried van Swietens Libretto
vertreten ist, legen die Deutung nahe, dass die enthusiastische Überschreitung
in der allumfassenden Dimension von Gott-Natur wieder aufgefangen wird:
Haydns kompositorisch gestaltete Entgrenzung weist sowohl über die
Herrschaft des Intellegiblen als auch über die romantische Mythologie hinaus.49

6. Erhabene Kontinuitäten

Nachdem die ästhetischen Gründe besprochen worden sind, auf denen die durch
Kunst geübte „Kritik" an der Kantschen Bestimmung des Erhabenen beruht,
soll nun ein philologischer Zusatz erbracht werden, der Die Schöpfung betrifft
und die bisher ausgeführte ästhetische Argumentation unterstützt. Denn das
Erhabene in Haydns Oratorien stellt auch eine implizite „Kritik" an Kants
Absage an die Rhetorik dar, und zwar durch die Tradition, die diese Werke
verkörpern. Das Harmonisierungsmodell über einem chromatisch steigenden
Bass, das in der Schöpfung zur ekstatischen Überschreitung in den Chören
Nr. 13 und 19 führt, erklingt bereits im Rezitativ Nr. 73 aus Johann Sebastian

Bachs Matthäus-Passion zu den Worten, welche die ersten Augenblicke
nach den Tod Jesu schildern (Matthäus 27, 52): „Und die Erde erbebete, und
die Felsen zerrissen". Dies scheint kein Zufall zu sein, denn auch Haydn gab
dem biblischen Erdbeben musikalische Gestalt, und zwar am Schluss seiner
Instrumentalmusik über die Sieben letzten Worte unseres Erlösers am Kreuze
(ca. 1786), wobei gleich am Beginn des Terremoto eine chromatische Steigerung
des Basses erscheint, die derjenigen im Rezitativ aus der Matthäus-Passion

45 Wilhelm Emrich schreibt: „Immer wieder tauchen bei Fouqué, Eichendorff, Brentano, E.T.A.
Hoffmann usw. die Versuche auf, das Eindringen alter Geschichtswelten, eines verschütteten

Schlosses, einer Ruine, untergegangenen Burg usw. in die Gegenwart vorzuführen, und
zwar in dem Sinne, daß plötzlich überraschend die Burg, die alte Zeit usw. genau so
wiederersteht, [...] und in ihrer gegenwärtigen Ganzheit der Unterschied zwischen den Zeiten
plötzlich verschwindet"; vgl. Wilhelm Emrich, „Begriff und Symbolik der ,Urgeschichte'
in der romantischen Dichtung", in: Deutsche Vierteljahisschrift für Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 20 (1942), zit. nach Bohrer, „Zur Vorgeschichte des Plötzlichen. Die
Generation des ,gefährlichen Augenblicks'", 226 f., wie Anm. 33.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 95

entspricht.50 In beiden Fällen freilich bildet dieses Modell keine Klimax der
Freude, sondern eine emphatische Ausdrucksfigur, die Hypotyposis. Dadurch
tritt nicht nur die anhaltende Wirkung der Rhetorik im Erhabenen der Kunst
zutage, sondern auch eine durch das Sublime angereicherte Auffassung des

Feierlichen, in dem die Erschütterung - und damit stets ein Moment des
Schreckens - eine wesentliche Rolle spielt.

Die Geschichte der Realisierungen dieses Modells vor und nach Haydn
stellt eine Tradition des Grauens dar: Mozart setzt es für das furchtbare
Erscheinen der Statue des Commendatore im zweiten Finale des Don Giovanni
(T. 495 ff.) ein, Beethoven als Ausdruck des mörderischen Hasses Pizarros im
Quartett Nr. 14 „Er sterbe" aus dem zweiten Aufzug des Fidelio (T. 23 ff.),51

schließlich prägt ein chromatisch steigender Bass den Beginn des schaurigen
Wolfsschlucht-Melodrams in Carl Maria von Webers Freischütz. Spätestens seit
dem verheerenden Erdbeben von Lissabon am 1. November 1755, das „über die
in Frieden und Ruhe schon eingewohnte Welt einen ungeheueren Schrecken"
verbreitete,52 liegt ein Schatten über der Idylle der Natur. Dem entspricht die
Ambivalenz des Erhabenen, die auf diese Weise selbst in Haydns heiteren
Oratorien zum Tragen kommt.

Die Beziehungen dieser Werke zur Rhetorik gehen wohl über die Umdeutung
dieser Figur hinaus. Van Swietens Konzeption der Schöpfung gründet auf der
Diskussion um die Ode und zehrt von der Annahme, dass in der biblischen
Uberlieferung eine paradigmatische Verwirklichung des Erhabenen im Sinne
Pseudo-Longins zu finden sei. Die ersten diesbezüglichen Hinweise stammen
von Nicolas Boileau-Despréaux, dem französischen Übersetzter von Pseudo-
Longins Traktat. Im Discours sur l'ode, den Boileau seiner 1693 komponierten
Ode sur la prise de Namur voranstellt, bringt er in ein und demselben Satz
die Erwähnung der „edlen Kühnheiten Pindars" und den Hinweis auf „das
Erhabene der Psalmen von David" zusammen. Damit verbindet er das klassische
Vorbild mit der biblischen Tradition und schafft die Voraussetzung für die
Psalmen-Übersetzung Johann Andreas Cramers und Samuel Gotthold Langes.53

50 Siehe dazu Göllner, „Entfesselte Natur in der Musik", op. cit., 296-302; Bockmaier, Entfesselte
Natur in der Musik des achtzehnten Jahrhunderts, op. cit., 323-331. Die Harmonisierung
bleibt diesmal aus, weil das gesamte Orchester im Unisono spielt. Zur erhabenen Konnotation
des Unisono äußerten sich sowohl Christian Friedrich Michaelis, „Ueber das Erhabene in der
Musik" (1801], in: ders., Ueber den Geist der Tonkunst und andere Schriften, op. cit., 170,
als auch [Friedrich Rochlitz], „Ueber den zweckmässigen Gebrauch der Mittel der Tonkunst,
Fortsetzung aus dem vierten Stücke", Allgemeine musikalische Zeitung 5/13 (1805) 195.

31 Donald Francis Tovey hatte bereits 1937 darauf hingewiesen, dass Beethoven bei der Gestaltung

der Klimax am Ende des ersten Satzes seiner kurz nach der Schöpfung komponierten
zweiten Symphonie diese Stelle Haydns wohl präsent war (Tovey, Essays in musical
analysis, vol. V, Vocal music, London 1937, 132 f.). Weiterführende Hinweise gibt Elmar Seidel,
„Ein chromatisches Harmonisierungsmodell in Schuberts ,Winterreise'", in: Carl Dahlhaus
u.a. (Hg.), Bericht über den internationalen musikwissenschaftlichen Kongreß Leipzig 1966,
Leipzig 1970, 437-451.

32 Johann Wolfgang von Goethe, Dichtung und Wahrheit, Leipzig 1958, 34.
53 Nicolas Boileau-Despréaux, „Discours sur l'ode", in: ders., Oeuvres Complètes, hg. von Léon

Thiessé, Bd. 2, Paris 1835, 3 f.



96 Federico Celestini

Wie dies mit den Schweizer Gelehrten Johann Jakob Bodmer und Johann Jakob
Breitinger, mit Friedrich Gottlieb Klopstocks Odendichtung und Messias-Epos
sowie mit der John Milton- und Edward Young-Rezeption im deutschsprachigen

Raum zusammenhängt, wurde bereits um die Mitte der 1970er Jahre von
Hans-Jürgen Horn geschildert und kurz darauf durch die Hinweise auf die
Henry Home- und Shaftesbury-Rezeption durch Herbert Zeman ergänzt.54 Es

handelt sich um einen das gesamte Europa betreffenden kulturellen Transfer,
als dessen Schlüsselfigur für Wien in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts
zweifellos Baron Gottfried van Swieten anzusehen ist. Dieser hielt sich 1769 in
London auf und weilte von 1770 bis 1777 als Kaiserlicher Gesandter in Berlin,
wo er als regelmäßiger Gast an den Treffen des so genannten Montags-Clubs
teilnahm, bei denen unter anderen auch Lessing, Sulzer und Ramler - alle
zutiefst in die Diskussion über das Erhabene involviert - anwesend waren.55
Van Swietens Engagement für die Rezeption Klopstocks und für die Aufführung

der Oratorien Händeis in Wien, seine Beziehungen zu Mozart und Haydn
sowie seine Rolle bei der Entstehung der Libretti für die Schöpfung und Die
Jahreszeiten sind bekannt.

Die textliche Vorlage für die berühmteste erhabene Stelle in Die Schöpfung,
das „Und es ward Licht" aus der Genesis, wird ebenfalls bereits von Pseudo-
Longin als erhaben gepriesen und daher sozusagen als solches kanonisiert.56
Boileau hebt im Vorwort seiner französischen Übersetzung des Traktates die
für einen heidnischen Autor auffällige Erwähnung der Bibel hervor.57
Ausgerechnet mit dieser Stelle versucht Boileau die These zu begründen, dass bei
Pseudo-Longin keineswegs der erhabene Stil der Oratoren gemeint sei, sondern
das Außergewöhnliche, das in die Rede hereinbricht „et qui fait qu'un ouvrage
enlève, ravit, transporte".58 Verlangt der erhabene Stil die fortwährende Anwendung

großer Worte, so kann hingegen Boileau zufolge das Erhabene im Sinne
Longins auch nur durch einen einzelnen Gedanken, eine einzelne Figur oder
Wendung erzielt werden. Damit hebt Boileau das Moment der Plötzlichkeit
hervor, das hei Pseudo-Longin durch die allgegenwärtige Metapher des Blitzes
und des Schlages symbolisiert wird.

54 Hans-Jürgen Horn, „Fiat lux. Zum kunsttheoretischen Hintergrund der ,Erschaffung' des

Lichtes in Haydns Schöpfung", op. cit.; Zeman, „Das Textbuch Gottfried van Swietens zu
Joseph Haydns ,Die Schöpfung'", op. cit. Vgl. auch Lütteken, „Sprachverlust und Sprachfindung.
Die ,Donnerode' und Telemanns Spätwerk", op. cit.; ders., „Carl Philipp Emanuel Bach und
das Erhabene in der Musik", op. cit.; Zelle, „Die Ästhetik des Erhabenen und das englische
Vorbild in Deutschland nach dem Tod Händeis", op. cit.

55 Siehe dazu Busch, „Der österreichische Botschafter Gottfried van Swieten, das Berliner
Musikleben 1771-1777 und die Musik C. P. E. Bachs", op. cit.

56 Pseudo-Longin, Perl hypsous, 9, 9.
57 Boileau-Despréaux, „Préface du traducteur", in: Oeuvres Complètes, op. cit., Bd. 2, 312: „ce

tour extraordinaire d'expression, qui marque si bien l'obéissance de la créature aux ordres
du créateur, est véritablement sublime, et a quelque chose de divin. Il faut donc entendre par
sublime, dans Longin, l'extraordinaire, le suprenant, et, comme je l'ai traduit, le merveilleux
dans le discours".

58 Ebd., 311.



Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk 97

7. Erhabene Plötzlichkeit

Die Plötzlichkeit charakterisiert die Theophanie als erschütternde Erscheinung

des Göttlichen und dessen Macht. Sie bleibt dennoch keineswegs auf
die religiöse Sphäre beschränkt. Die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert
stellt bekanntlich diejenige Epoche dar; in der eine Übertragung von
Bestimmungsmomenten aus der Religion in die Kunst stattfindet, wobei durch
die Kategorie des Erhabenen dieser Transfer als Sakralisierung der Kunst
offensichtlich wird.59 Haydns bekannte Vorliebe für die Überraschung, die
traditionell seinem „Humor" zugeschrieben wird, sollte vor dem Hintergrund
der erhabenen Plötzlichkeit differenzierter betrachtet werden. Beispielsweise
teilt die berühmte Stelle aus dem zweiten Satz der Symphonie Nr. 94 sich mit
der „Und es ward Licht"-Stelle aus der Schöpfung die klangliche Gestaltung
des Plötzlichen. In einem späteren Gespräch mit Georg August Griesinger
erinnerte sich Haydn an diese Stelle im Andante der Symphonie und erklärte
seine damalige Absicht, durch „Überraschung" den „Enthusiasmus" der Hörer
zu erwecken und mithin seinen ehemaligen Schüler Ignaz Joseph Pleyel, dessen

Konzertreihe zeitgleich in London lief, zu übertrumpfen.60 Der erhabene
Weg von der Religion zur Kunst führt in der bürgerlichen Ära keineswegs am
Markt vorbei. Die englische Presse griff immer wieder bei der Besprechung von
Haydns Londoner Symphonie die Kategorie des Erhabenen auf. Haydn selbst
erwarb in London Edmund Burkes Philosophical Enquiry und komponierte
1792 das Chorwerk The Storm nach einem Text von John Wolcot, der sich
Peter Pindar nannte.61

8. Erhabene Moderne

In einem Brief an Marianne von Genzinger, den Haydn im Januar 1791 wenige
Tage nach seiner Ankunft in London verfasste, schildert er den Eindruck, den
die englische Metropole auf ihn machte. Einige Schlüsselworte weisen darauf
hin, dass es sich dabei um die Erfahrung eines Urbanen Erhabenen handelt:

ich gebrauchte 2 Tag um mich zu erhöhen, nun aber bin ich wider ganz frisch und
Munter, und betrachte die unendlich grosse Stadt london, welche wegen Ihren
verschiedenen Schönheiten und wunder dingen ganz in Erstaunung versetzt [...j.62

55 Wagners „Bühnenweihfestspiel" Parsifal stellt ein einleuchtendes Beispiel dafür dar. Adorno
merkte kritisch an: „Das Erhabene markiert die unmittelbare Okkupation des Kunstwerks
durch Theologie" (Adorno, Ästhetische Theorie, 295). Siehe zum Sakralen im Erhabenen
Albrecht Riethmüller, „Aspekte des musikalisch Erhabenen im 19. Jahrhundert", AfMw 40
(1983) 38-49.

60 Georg August Griesinger, Biographische Notizen über Joseph Haydn, hg. von Karl-Heinz
Köhler, Leipzig 1975, 45 f.

61 Siehe dazu Finscher, Joseph Haydn und seine Zeit, op. cit., 360 f.
62 Dénes Bartha (Hg.), Joseph Haydn. Gesammelte Briefe und Aufzeichnungen, Kassel u.a. 1965,

251.



98 Federico Celestini

London wird für Haydn nicht nur vermöge einzelner architektonischer Objekte
zum Gegenstand ästhetischer Betrachtung, sondern als „unendlich grosse"
urbane Landschaft. Die Vorstellung von London als „Hauptstadt des 18.
Jahrhunderts" für die Erfahrung der Moderne bietet sich dabei von selbst an. In
Haydns Brief ist jedoch noch ein weiterer Aspekt von Modernität enthalten.
Durch die unermessliche Größe wird die englische Metropole zur Quelle des
erhabenen Gefühls und dadurch mit den klassischen erhabenen Dingen der
Natur vergleichbar: die grenzenlose Wüste, die unendliche Prärie, die
hochragenden Alpen, der weite Ozean. Bald wird auch die Zeit kommen, da die
ersten Dampfmaschinen erschütternde Beispiele für das „dynamische" Erhabene
liefern werden. Damit ist die durchaus moderne Erfahrung verbunden, dass in
der auf ästhetischen Vollzug gerichteten Wahrnehmung die Grenzen zwischen
Natur und Kultur unscharf werden. Was dabei wahrgenommen wird, das ist
das Wahrnehmen selbst, nämlich die sinnliche Natur des Menschen.


	Aspekte des Erhabenen in Haydns Spätwerk

