
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 30 (2006)

Heft: [2]

Artikel: Musik in Texten, Texte in Musik : der poetische Text als
Herausforderung an die Interpreten der Musik des Mittelalters

Autor: Gossen, Nicoletta

Kapitel: II: Lesen - Verstehen - Interpretieren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. LESEN - VERSTEHEN - INTERPRETIEREN





II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 35

II. 1 Lesen ohne Vor-Urteile

Die von Elizabeth Aubrey im Zusammenhang mit der Untersuchung von
Trobadormelodien gemachte Feststellung, dass die Gelehrten bei ihren
Fragestellungen an gewissen Vorurteilen litten, trifft nicht nur auf die Forschung
an den Melodien der Trobadors zu.24 Auf die romanische Philologie bezogen,
spricht Bernard Cerquiglini dieses Problem in polemischer Art an: „La philologie

est redoutable: portant un masque candide, elle manipule les faits."25
Die Manipulation der Fakten durch den Forscher lässt sich wohl nie ganz
ausschalten. Jede Forschergeneration hinterlässt ihr eigenes Bild der Geschichte
und Vorstellungen werden oft zu Unterstellungen. Doch sollte das Bemühen
dahin zielen, Vorurteile abzubauen, was speziell für das Thema Musik und
Text gilt, da in der Musikwissenschaft häufig mit literaturwissenschaftlichen
Gemeinplätzen operiert wird, welche einer Zusammenschau von Musik und
Text eher im Weg stehen, als dass sie sie fördern. An einem ausführlichen
Beispiel soll gezeigt werden, wie Vorurteile Analyseergebnisse beeinflussen
und einschränken können.

Die Canso Cantl'erba fresq'e.l fuelh apar (P-C 70.3926)des Trobadors Bernart
de Ventadorn kann, aus der ersten Hochblüte der Trobadorkunst stammend, als
typisches Beispiel seiner Gattung gelten. Bernart de Ventadorn wirkte um
1147-1170 im Limousin. Es handelt sich bei Cant Verba fresqu'e.l fuelh
apar um eines jener Lieder Bernarts, die nur in einer einzigen Handschrift
mit Melodie aufgezeichnet sind. Von den achtzehn mit Melodie erhaltenen
Werken sind acht nur in einer Handschrift und davon vier (darunter P-C 70.39)
ausschliesslich in der Handschrift R (Paris, BN, f. 22543) überliefert.27 Während

Texthandschriften dieses Liedes bis zu sieben Strophen plus Tornada28

24 „Ces efforts pour définir les formes et les styles des mélodies des troubadours ne se sont pas
adressés à toutes les questions pertinentes, et il nous faut pousser la recherche davantage
presque tous les érudits dans ce domaine souffrent de certaines présuppositions pour lesquelles

il n'y a que peu d'évidence." „Diese Anstrengungen, um die Formen und die Stile der
Trobadormelodien zu definieren, haben nicht alle wichtigen Fragen in Betracht gezogen, und
wir müssen die Untersuchung weiterführen fast alle Gelehrten in diesem Gebiet leiden an
gewissen Vorurteilen für die es nur wenig Beweise gibt." Elizabeth Aubrey, „Forme et formule

dans les mélodies des troubadours", in: Peter T. Ricketts (Hg.), Actes du premier congrès
international de l'Association Internationale d'Etudes Occitanes, London 1987, 70.

25 „Die Philologie ist furchtbar: hinter sanfter Maske manipuliert sie die Fakten." Bernard
Cerquiglini, Eloge de la variante. Histoire critique de la philologie, Paris 1989, 73.

26 Alle Trobadorlieder werden nach Pillet-Carstens, Bibliographie der Troubadours, Halle 1933
(im folgenden P-C) zitiert.

27 Melodieedition: Hendrik Van der Werf, The Extant Troubadour Melodies, Rochester 1984, 57.
Texte Bernarts in: Carl Appel (Hg.), Bernart de Ventadorn, seine Lieder, mit Einleitung und
Glossar, Halle a.S. 1915; Moshé Lazar (Hg.), Chansons d'Amour, Paris 1966; Stephen G.
Nichols, jr. (Hg.), The Songs of Bernart de Ventadorn, (University of North Carolina: Studies
in the Romance Languages and Literatures, Nr. 39), Chapel Hill 1962.

2,1 Die Tornada entspricht dem Envoi bei den Trouvères. Es handelt sich um eine abschliessende
Halbstrophe.



36 Musik in Texten - Texte in Musik

überliefern, finden sich in der Handschrift R nur fünf Strophen ohne Tornada.
Carl Appel hat in seiner immer noch massgeblichen Edition die Strophenfolge
entgegen dem Befund sämtlicher Handschriften geändert, und nachfolgende
Herausgeber haben das Gedicht in eben dieser Form ediert. Während ältere
Herausgeber die Strophen von Trobadorgedichten, die in den verschiedenen
Handschriften nicht immer die gleiche Reihenfolge aufweisen, in einer ihnen
logisch erscheinenden Weise anordneten, sind in den letzten fahren andere
Editionsformen postuliert worden.29 Je klarer sich zeigt, dass jede einzelne
Handschrift in ihrer Eigenart ernst zu nehmen ist, desto weniger kann diese
willkürliche Haltung dem überlieferten Material gegenüber eingenommen
werden. „Sarä necessario analizzare comparativamente e valutare tutta la
tradizione manoscritta di ogni canzone, prima di formulare qualsiasi ipotesi
circa l'origine di ogni singola versione melodica."30 Obwohl der Ursprung
jeder einzelnen Version kaum jemals nachgewiesen werden kann, ist an Ziinos
Aussage der Hinweis auf die Bewertung der Überlieferung in jeder einzelnen
Quelle auch im Hinblick auf die Frage der Strophenfolge von grundlegender
Bedeutung.

Studien zum Phänomen der Anthologien von coblas esparsas („verstreuten
Strophen") haben gezeigt, dass für solche Sammlungen einzelner Trobadorstro-
phen von den Kompilatoren nach zeitgenössischer Aussage die „wichtigen"
Strophen der „besten" Gedichte ausgewählt wurden, wobei sich die Strophe als
die fundamentale funktionelle Einheit des lyrischen Organismus der Trobad-
ordichtung erweist: „Celui qui le premier a eu l'idée de réaliser une anthologie
de fragments poétiques significatifs a amorcé un processus de désagrégation
textuelle qui ne s'est arrêté que devant l'entité représentée par chaque cobla,
dont on a reconnu la valeur fonctionnelle fondamentale à l'intérieur de
l'organisme lyrique troubadouresque."31 Die cobla wird als untrennbare Einheit
behandelt, jedoch scheint das, was wir heute unter einem Gedicht zu verste-

29 Dennoch findet man auch in jüngeren Publikationen noch das Ideal der „logischen"
Strophenfolge, so zum Beispiel in einer Arbeit zum okzitanischen plaah: „Bien que l'ordre des

strophes varie dans les différents manuscrits, la structure d'après le manuscrit A peut être
considéré comme solide, puisque le texte suit un développement tout à fait logique."
"Obwohl die Strophenfolge in den verschiedenen Manuskripten variiert, kann man die Struktur
des Ms. A ernst nehmen, da der Text einem völlig logischen Ablauf folgt." Gabrielle Ober-
hänsli-Widmer, La complainte funèbre du haut moyen âge, (Romanica Helvetica Vol. 106),
Bern 1989, 82.

30 „Es wird nötig sein, die handschriftliche Überlieferung jedes Liedes vergleichend zu
analysieren und zu werten, bevor man irgend eine Hypothese über den Ursprung jeder
Melodieversion formuliert".Agostino Ziino, „La tradizione musicale trobadorica", in: Madeleine
Tyssens (Hg.), Lyrique romane médiévale: la tradition des chansonniers, Liège 1991, 161.

31 „Derjenige, der als erster die Idee hatte, eine Anthologie bedeutender poetischer Fragmente
zu realisieren hat einen Prozess textueller Auflösung eingeleitet, der erst vor der Einheit
der cobla halt macht, deren fundamentaler funktioneller Wert innerhalb des Organismus
der Trobadorlyrik erkannt wurde." Maria Luisa Meneghetti: „Les florilèges dans la tradition
lyrique des troubadours", in: Madeleine Tyssen (Hg.), Lyrique romane médiévale: la tradition
des chansonniers, Liège 1991, 47.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 37

hen pflegen - eine festgelegte Reihenfolge von Strophen -, in der Vorstellung
der damaligen Dichter/Redaktoren nicht in dieser Form existiert zu haben.
Was Carl Appel folgerichtig erschien, war dem Redaktor der Handschrift R

möglicherweise kein Anliegen gewesen. „Die Angehörigen einer Kultur neigen
dazu, in den Werken einer anderen Kultur vor allem das wahrzunehmen, was
entweder ihnen vertraut ist, sich leicht verstehen lässt und auf eine bestimmte
Art den Zielsetzungen ihrer Kultur entspricht."32 Wir befragen Werke nach
unseren Kriterien und erhalten entsprechende Antworten, zum Beispiel, dass

Trobadorgedichte keine innere Logik in ihrer Strophenfolge aufweisen. Der
Verdacht, dass eine solche Feststellung unhaltbar ist, verdichtet sich, je mehr
die Wissenschaft auf kunstvolles formales Gestalten stösst: sei es im Aufbau

einer Liedmelodie, einer Einzelstrophe oder eines ganzen Werk-Zyklus
wie dem Liederbuch des Guiraut Riquier, das hier als ein Beispiel für andere
stehen mag.33

Im Zusammenhang mit einer Analyse von Bernart de Ventadorns Lerchenlied

bemerkt Erich Köhler, es sei „die traditionelle Auffassung nicht zu halten,

derzufolge nicht von einer Einheit des Gedichts, sondern nur von einem
Ensemble autonomer Strophen die Rede sein könne. Wenn hunderte von Kan-
zonen diesen Eindruck erwecken, dann sollte dabei nicht vergessen werden,
dass die Trobadors bei ihrem höfischen Publikum eine Kenntnis voraussetzen
durften, welche die dem neuen Lied fehlende Einheitlichkeit aus eigenem
Vorwissen herzustellen erlaubte. Intertextualität privilegiert nicht nur den
Dichter, sondern in hohem Masse auch die Rezipienten. Beide verfügen über
den paradigmatischen Code, der sie ermächtigt, das einzelne Lied als Phänotext
in eine Beziehung zu einem imaginierten, idealen Genotext zu bringen."34 Zu
dem von Köhler erwähnten paradigmatischen Code gehört auch, den Strophen
eine bestimmte Position im Gedicht zuweisen zu können, sie in verschiedenen
funktionellen Bezügen innerhalb des Werkes zu verstehen. Im Rahmen einer
Analyse eines Blake-Gedichtes spricht der Textkritiker Jonathan Culler von der
Rolle der letzten Strophe in einem Gedicht, die vom Rezipienten verschieden
interpretiert werden kann. Zum Teil bestehe die Erwartung, dass eine letzte
Strophe ein Gedicht schliessen müsse, dass sie Einheit herstellen soll,
andererseits könne sie ebenso als Klimax, als intensivster und typischster Moment
des Textes gelesen werden.35

Das Problem der Strophenfolge wurde von den mittelalterlichen Dichtern wohl
anders gesehen, als wir es heute wahrnehmen. So erwähnt der Trobador Peire
d'Alvernhe die vers entiers, die vollkommenen Gedichte, denen die schlechten

32 Aaron Gurjewitsch, Stimmen des Mittelalters-Fragen von heute, Frankfurt a/M 1993, 15.
33 Vgl. dazu Michel-André Bossy, „Cyclical Composition in Guiraut Riquier's Book of Poems",

Speculum, 66(1991), 277-293.
34 Erich Köhler, op. cit. 341.
35 Jonathan Culler, „Prolegomena to a theory of Reading", in: Susan R. Suleiman/Inge Crosman

(Hg.), The Reader in the Text, Princeton University Press, 1980, 62/63.
36 Amelia Van Vleck, Memory and Re-Creation in Troubadour Lyric, University of California

Press, Berkeley/Los Angeles/Oxford 1991, 179/180.



38 Musik in Texten - Texte in Musik

Strassen ihrer mühsamen Überlieferungsreise nichts anhaben können, kümmert

sich aber offenbar nicht um das Problem der Strophenfolge. Peire sieht
die Stabilität für sein Werk in der Tatsache seiner Fülle gegeben, vergleichbar
mit der Fülle an Korn, die aus dem Samen wächst. Das Korn wird wachsen,
wenn es auf den guten Boden der Ausführenden oder Fiörer fällt. Die Qualität
des Gedichtes hängt von der Qualität seines Ursprungs und nicht von den
Wechselfällen der Überlieferung ab. Der Reichtum der Produktion entspringt
der kreativen Kraft des foi, was wörtlich Freude bedeutet und die künstlerische
Inspiration, die Begeisterung durch die Kraft der höfischen Liebe meint.36 Das
will nun aber nicht heissen, dass im Umgang mit der uns zugänglichen
Überlieferung, die zahlreicheren genetischen Schichten angehört, als das, was Peire
d'Alvernhe gekannt hat, die Strophenfolge zu vernachlässigen sei. „The song
is a passage by means of which constitutive elements are continuously seen
in the same and also in different ways, altered and reshaped by the passage
itself. Thus sequence must be considered of prime importance, and any
inquiry into the nature of the song as a whole must investigate how the stanzas
follow each other."37 Von Raimon de Miravalhs Gedichten erscheinen in den
Manuskripten lediglich die erste Strophe und die Tornada als stabile Elemente
innerhalb des Strophenablaufs, dennoch wird die Strophenfolge nicht dem Zufall

überlassen.38 Die Prinzipien der jeweiligen Strophenanordnung offenbaren
sich in der Analyse - wenn überhaupt - ausschliesslich über die Untersuchung
des Einzelbeispiels.

Die erhaltenen Florilegien von Trobadorgedichten39 sind nach dem Kriterium
der sentença, das heisst der inhaltlichen Aussage des Gedichtes, aufgebaut.

37 „Das Lied ist eine Passage, durch welche konstitutive Elemente, verändert und neu geformt,
ständig in gleicher und in verschiedener Weise gesehen werden. Daher kommt der Reihenfolge
grosse Bedeutung zu, und jede Untersuchung des Liedes in seiner Gesamtheit muss diesem
Aspekt Aufmerksamkeit schenken." Margaret Louise Switten, The Cansos of Raimon de
Miiaval, Cambridge, Mass., 1985, 121.

38 „The evidence suggests that the stanza tends to function autonomously, as a unit in itself,
separable from what surrounds it. The substantial concentration of variations toward the close
of the song further suggests a strong impulse at the start, followed by nondirectional scattering.

However, the variations in stanza order do not have the entirely haphazard character that
would be the result of totally free permutations of equal units. It seems safe to propose that the
manuscript tradition, despite its inconclusiveness, supports the strong probability that beyond
error, mishap, and the mobility of the text, there are principles at work which permit variation
but also limit the possible permutations in specific ways." „Der Befund lässt vermuten, dass
die Stanza dazu tendiert, als Einheit in sich selber, trennbar von ihrem Umfeld, autonom zu
funktionieren. Die substantielle Konzentration von Varianten gegen das Ende des Liedes lässt
im weiteren einen starken Impuls am Anfang vermuten, der gefolgt wird von ungerichtetem
Verteilen (der weiteren Strophen). Dennoch weisen die Varianten in der Strophenanordnung
keinen vollkommen zufälligen Charakter auf, der ein Resultat völlig freien Anordnens gleicher
Einheiten wäre. Man kann mit einiger Sicherheit feststellen, dass die handschriftliche Überlieferung

trotz ihrer Unstetigkeit, die grosse Wahrscheinlichkeit birgt, dass jenseits von Fehler,
Missgeschick und der Mobilität des Textes Prinzipien funktionieren, die Variation erlauben,
aber die möglichen Permutationen in bestimmter Weise begrenzen." ibid. 129.

39 Vgl. dazu: Maria Luisa Meneghetti, „II florilegio trobadorico di Ferrarino da Ferrara", in: Roberto
Antonelli (Hg.), Miscellanea di studi in onore di Aurelio Roncaglia III, Modena 1989, 853-871.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 39

Bei der Wahl der „wichtigen" Strophen fällt daher in vielen Fällen sogar die
erste cobla weg, da diese ihrer relativ starken Stereotypisierung wegen nicht
viel zum Inhalt beiträgt. Die Sammlung von Ferrarino da Ferrara ist im
Manuskript Modena, Bibl. Naz. Estense a.R.4.4, ff. 243-260' (Ms. D, bzw. Dc)
erhalten. Sie enthält über 200 Gedichtfragmente, welche in den meisten Fällen

aus einer oder zwei coblas bestehen, aber auch mehr Strophen umfassen
können bis hin zum ganzen Gedicht. Ausser einem sind alle diese Zitate ihren
Autoren zugeschrieben und davon nur ein kleiner Teil unkorrekt. Meneghetti
ist der Ansicht, dass Ferrarino eine bereits bestehende Praxis weitergeführt
hat, indem er wie der Kompilator der Anthologie im Manuskript F (Ms Chigi
L.IV. 106) auf Vorlagen zurückgriff. Zwischen solchen Florilegien und den
Sammlungen von coblas esparsas in den Mss. G, H, J, P, Q, T40 gibt es keine
grossen Unterschiede. Beide sind Zeugen einer im 13. und 14. Jahrhundert
gängigen Editionspraxis. Die Sammlung Ferrarinos stammt ungefähr aus der
gleichen Zeit wie die musikalische Trobadorhandschrift R. Obwohl das hinter
den beiden Sammlungen stehende Programm wohl nicht das gleiche war - die
Handschrift R gibt eine einigermassen chronologische Abfolge der Trobador-
lyrik seit ihren Anfängen, während Ferrarinos Sammlung die frühen Trobadors
nicht berücksichtigt -, darf man dennoch annehmen, dass in beiden Fällen ein
formgebender Redaktor am Werk war. Ferrarino ist bekannt und seine Arbeit
in einer vida charakterisiert, der Redaktor von R blieb anonym, was seiner
Kompetenz jedoch keinen Abbruch tun dürfte. Auch er hat wohl unter einem
ganz bestimmten Blickwinkel gesammelt und aufgezeichnet und bei dieser
Aufzeichnung Strophen nach der sentença, das heisst nach ihrem inhaltlichen
Zusammenhang, gewählt und zusammengestellt.

Die beiden Komponenten Strophe und Sentenz spielen unter anderem bei
Dante in der Erklärung von stanza und canzone die grundlegende Rolle. Die
cantio, das Lied, ist die conjugatio stantiarum, das heisst die Zusammenfügung
der Strophen. Die stantia ihrerseits ist die mansio capax beziehungsweise das
receptaculum totius aitis. Die Strophe enthält die ganze Kunst. Die cantio
hingegen ist das giemium totius sententiae, der Schoss der Gedanken, die im
Gedicht verfolgt werden, des Inhalts.41

Einen interessanten Aspekt des Fragenkomplexes um Strophenfolge und
Strophenauswahl in den verschiedenen Manuskripten beleuchtet Pierre Bec
in seinem Artikel zu Jaufre Rudels Lied Nummer VI.42 Er zeigt, dass das Lied
offenbar einen allen Manuskripten gemeinsamen stabilen Grundstock von
Strophen besitzt, dass aber einzelne Handschriften weitere Strophen tradieren,

die Gedanken aus einem anderen Lied Jaufres übernehmen, sodass sich
letztlich zwei verschiedene Dinge - in diesem Falle die amor de lonh (die

40 für die Bezeichnungen aller Handschriften hier und im Folgenden vgl. das Handschriftenverzeichnis

auf Seite XIII
41 Dante, „De vulgari eloquentia", II, 9.
4! Pierre Bec, ,„Amour de loin' et ,dame jamais vue'. Pour une lecture plurielle de la chanson

VI de Jaufre Rudel", in: Roberto Antonelli (Hg.), Miscellanea di studi in onoie die Aurelio
Roncaglia I, Modena 1989, 101-118.



40 Musik in Texten - Texte in Musik

Liebe aus der Ferne) und die dame jamais vue (die nie gesehene Dame) - zu
einem einzigen Problem vermischen. Bec spricht von genetischen Schichten,
welche den Gesamttext aufbauen.43

Die Strophen der Trobadorgedichte sind inhaltlich relativ unabhängig
voneinander, wobei einzelne Strophen aufgrund von gemeinsamem Vokabular
oder gemeinsamen phonischen Erscheinungen in verschiedene Beziehungen
zueinander gebracht werden können. (Diese Feststellung gilt selbstverständlich

nicht nur für das Trobadorlied, sondern ebenso für das Repertoire der
Trouvères, der Lauden und anderer Gattungen strophischer Lieder). Aufgrund
dieser Unabhängigkeit der Strophen voneinander scheint in vielen Fällen ein
narrativer Ablauf im Gedicht zu fehlen.44 Jedoch dürften die Autoren sentença
wohl nicht im Sinn einer konsekutiven Erzählung, sondern eher als inneren
Zusammenhang durch den Grundgedanken des Gedichtes verstanden haben,
wobei dieser Grundgedanke auch bei variierender Abfolge der Strophen
präsent bleibt. Ein solches Verständnis von Text entspricht dem Gestalten im
Melodischen, bei dem musikalische Phrasen in vielfältigster Weise zu einem
durch innere Bezüge gebundenen Ganzen gefügt werden. Die Haltung, welche
der Dichter/Komponist/Redaktor dem Organismus des Einzelwerkes gegenüber

einzunehmen scheint, ist für den Text und für die Musik die gleiche:
Eine einzelne Strophe oder eine melodische Phrase ist in gewisser Weise ein
unabhängiges Element, das nach verschiedenen Kriterien mit anderen ebenso
autonomen Elementen in eine mehr oder weniger enge beziehungsweise mehr
oder weniger schnell erkennbare Beziehung gebracht werden kann.

Die Handschrift R überliefert für Bernarts Lied Cant l'erba fresq'e.l fuelh
apar fünf Strophen, darin stimmt sie mit den Handschriften D und N überein.

Weitere drei Handschriften überliefern sechs, vier Handschriften sieben
Strophen. Die Tornada findet sich lediglich in zwei Handschriften. Die
einzige Strophe, die in allen Fällen an der gleichen Stelle steht, ist die erste.
Die Strophen zwei und drei der Version R stehen entsprechend in den
sieben Handschriften A, I, K, D, N, Ma, O; die Strophe vier steht in folgenden
Handschriften ebenfalls an vierter Stelle: A, I, K, D, N, Ma, C und die fünfte
Strophe stimmt in ihrer Stellung mit A, I, K, D, N, C überein. R weist mit-

43 „On s'aperçoit donc qu'on a, d'une part, un bloc thématique solide, actualisé pratiquement
partout et, d'autre part, des variantes ,marginales' par rapport à un éventuel Urtext. Disons
plutôt qu'il s'agit, dans notre perspective, de coblas provenant d'un autre strate génétique
dans la constitution du texte globalisant tel qu'il nous a été transmis et tel qu'il a sans doute
circulé, a un moment ou un autre de son histoire." „Man bemerkt daher einerseits einen
soliden thematischen Block, der praktisch überall aktualisiert wird und andererseits
,marginale' Varianten in Beziehung zu einem eventuellen Urtext. Sagen wir eher, dass es sich aus
unserer Perspektive um coblas handelt, die aus einer anderen genetischen Schicht im Aufbau
des Gesamttextes stammen, des globalen Textes, wie er uns überliefert wurde und wie er
ohne Zweifel in einem bestimmten Moment der Geschichte im Umlauf war." ibid. 112.

44 Zur „latenten" Narrativität lyrischer Texte bei den Trouvères siehe Eugene Vance, „The
Châtelain de Coucy: Enunciation and Story in Trouvère Lyric", in: Eugene Vance (Hg.), From
topic to tale: logic and narrativity in the middle ages, Minneapolis 1987, p. 86-110. Auf das
Problem der Variabilität von Strophenfolgen geht dieser Text allerdings nicht ein.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 41

hin eine Form auf, die einer breiten Überlieferung entspricht und nicht vom
Hauptstrom der Tradition abweicht.

Für die Analyse dieses Liedes gehe ich mit Blick auf das im ersten Kapitel
Gesagte für Text und Musik ausschliesslich von der Handschrift R aus, das

heisst, Melodie, Strophenzahl, Strophenfolge und Wortlaut dieses Manuskriptes
werden übernommen. Es wird also - konsequent formuliert - das Lied, welches
in der Handschrift R als Cantl'erba fresq' von Bernart de Ventadorn überliefert
ist, und nicht Bernarts Lied Cant l'erba fresq' untersucht, denn wir kennen
kein „Original". Der Text in R unterscheidet sich an sechzehn Stellen vom
Wortlaut aller anderen Handschriften, deshalb habe ich eine eigene Übersetzung

des ganzen Textes nach R angefertigt. Die Übersetzung ist mit Absicht
möglichst wörtlich, um die für den Stil charakteristischen Formulierungen
zu erhalten. Schreibweise und Interpunktion entsprechen dem Original, zum
leichteren Verständnis wurden lediglich die in der Schreibung des alten Okzi-
tanisch üblichen Trennungspunkte (Beispiel: Die übliche Zusammenziehung
der Konjunktion e mit dem Artikel lo wird nach heutiger Konvention e.l
geschrieben) und Apostrophe eingefügt.

Cant l'erba fresq' e.l fuelh apar.
e.l fuelh s'espandis pel verian.
e.l rossinhol autet e dar.
aussa sa votz endreg son chan.
ioi ay de luy. e loi ay de la flor.
ioi ai de mi. e de mi dons maior.
de totas partz soi de ioi daus e senh
mas ilh es iois que totz los autres vens.

Wenn das frische Gras und das Laub
erscheint,

und das Laub sich verbreitet auf dem
Zweig,

und die Nachtigall hell und klar
ihre Stimme erhebt zu ihrem Gesang,
freue ich mich über sie und freue mich

über die Blume,
ich freue mich über mich und noch mehr

über meine Dame;
von allen Seiten bin ich umschlossen und

umgeben von Freude,
aber das ist eine Freude, welche alle

anderen übertrifft.

II
Tant am mi dons e la tenc car.
e [tanj* la dopt' e la reblan
que de mieis non l'aus preiar.
ni res no.l die ni res no.l man.
pero ilh sap mo mal e ma dolor,
e can Ii play fai mi ben et onor.
e can Ii plai yeu m'en suefre ab mens
per tal c'a lieis non paresca bistens.

Ich liebe meine Dame so sehr und
wertschätze sie,

und fürchte sie und verehre sie,
dass ich es nicht wage, sie von mir aus zu

bitten,
noch sage ich etwas, noch sende ich ihr

etwas
aber sie kennt mein Leid und meinen

Schmerz,-
und wenn es ihr gefällt, tut sie mir Gutes

und Ehre an,
und wenn es ihr gefällt, gebe ich mich mit

weniger zufrieden,
damit ich ihr nicht lästig erscheine.



42 Musik in Texten - Texte in Musik

III
Ben la volgra soven trobar.
que dormis o.n fezes semblan.
qu'ieu Ii emblera. un baizar.
pus no valh tan que lo.i deman.

per dieu, domna, pauc esplecham d'amor.
va s'en lo temps e perdem lo melhor.
parlai degram ab cubertz entressenhs.
e pus no.ns val arditz valgues nos genhs.

S'ieu saupes la gent encantar.
miei enemic foran enfan.
per so c'us no saupes triar.
ni dir res que.ns tomes a dan.
adoncx sai ieu que vira la melhor.
e sos bels huelhs e sa fresca color,
e baizera.l tan la boq en toz sens,
si que d'un mes i paregra lo sens.

V
Ailas co muer de dezirar.
que motas vetz en cossir tan.
lairos me poirian emblar.
qu'ieu res no sabria que.s fan.
per dieu, amors, be.m trobas vensedor
ab pauc d'amicx. e ses aiudador.
car una vetz tan mi dons non destrens.

que sos cors fos ab paucx dezirs estenhs.

Gerne möchte ich sie oft aufsuchen,
wenn sie schläft, oder so tut als ob,
dass ich ihr einen Kuss stehlen könnte,
denn ich bin nicht so viel wert, dass ich

sie darum bitten könnte.
Bei Gott, Dame, wenig geniessen wir von

der Liebe;
die Zeit vergeht und wir verlieren das Beste!
Wir sollten mit verborgenen Zeichen

reden,
und wenn die Kühnheit nicht hilft, helfe
die List.

Ach weh, ich sterbe vor Sehnsucht
und bin oft so sehr in Kummer versunken,
dass Diebe mich wegtragen könnten
und ich nicht wüsste, was sie tun.
Bei Gott, Amor, wohl findest du mich als

Sieger
mit wenigen Freunden und ohne Helfer.
Warum bedrängst du nicht einmal meine

Dame sosehr,
dass ihr Herz von der geringen Sehnsucht

verzehrt würde?

IV
Wenn ich die Leute verzaubern könnte,
wären meine Feinde wie Kinder,
so dass sie uns nicht trennen könnten,
noch etwas sagen, das uns zum Schaden

gereicht.
Daher weiss ich, dass ich die Beste sähe,
und ihre schönen Augen und ihre frische

Farbe;
und ich würde ihren Mund so sehr in alle

Richtungen küssen,
dass der Abdruck nach einem Monat noch

sichtbar wäre.

* Der Vers ist um eine Silbe zu kurz. In Übereinstimmung mit anderen Handschriften
könnte das in eckigen Klammern angeführte tan eingefügt werden.

Zu meiner Textedition ist zu bemerken, dass ich leicht vom Text der Musikedition

Van der Werf abweiche, indem ich das erste fuelh wie das zweite als
maskulines Substantiv verstehe und das verbleibende -a dem Verb anfüge.

Die Strophen folgen dem metrischen Schema: a8, b8, a8, b8, clO, clO, dlO, dlO.
Sie sind unissonans, alle Strophen weisen das gleiche Reimschema auf. Die



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 43

Notenbeispiel 1: Bernart de Ventadorn, Cant l'erba fresq'e.l fuelh apar

1 234 567 89 10

1. Cant l'er - ba fresqu' e.l fuelh a - par

2. e.l fuelh s'es - pan - dis pel ver - jan

3. e.l ros - si - nhol au - tet e clar

4. aus sa sa votz en dreg son chan,

5. joi ay de luy e joi ai de la flor.

6. joi ai de mi e de dons ma - jor;

7. de_ to - tas partz de joi claus e senh

8. mas ilh es jois que totz los au - très vens

musikalische Grossform könnte man wie folgt darstellen: A8, B8; C8, A'8, D10,
D10, E10, F10, wobei die Zahlen die den Silben entsprechenden Einzelnoten
oder Tongruppen meinen.

Vergleicht man nun Reimfolge und musikalische Struktur, zeigt sich, dass
diese nur teilweise übereinstimmen. Die Melodie weist keine Wiederholungsform

ABAB auf, wie sie ihr vom Reimschema „angeboten" wird und wie sie
in einer bedeutenden Zahl von Trobadorliedern vorkommt, sondern sie fasst
die ersten vier Verse in einen Bogen, indem der vierte den ersten Vers beinahe
Note für Note wiederholt. Diese Bemerkung ist sogleich zu hinterfragen: Wie
kann ein Reim mit einer Melodiezeile beziehungsweise einer Kadenz
„übereinstimmen"? Warum sollte von einem Vers mit einer bestimmten Reimendung



44 Musik in Texten - Texte in Musik

erwartet werden, dass er melodisch gleich sei oder zumindest gleich ende wie
ein anderer Vers mit der gleichen Reimendung, obwohl das, was der Reimendung

vorausgeht, durchaus verschieden ist? Selbstverständlich gibt es in der
Musik unendlich viele Beispiele, bei denen gleiche Reime entsprechende
Vertonung provoziert haben. Die Frage wurde mit Absicht überspitzt formuliert,
um zu zeigen, dass die viel beschworene „Übereinstimmung" von metrischem
und musikalischem Schema unter Umständen als Analysegerüst nur bedingt
tragfähig sein könnte, und dass dieser Übereinstimmung - besonders wenn
sie in einer Analyse nicht konstatiert werden konnte - oft zuviel Bedeutung
zugemessen worden ist. Dominique Billy erklärt in seinem Buch über die
französische Metrik des Mittelalters, warum die Musik in seinem Buch so

gut wie keine Rolle spielt: „Ii y a à cela une raison majeure: l'indépendence
fondamentale des contraintes métriques et des contraintes musicales. Ce qui
intéresse le métricien dans la musique, ce sont plus précisément les récurrences

mélodiques en ce qu'elles déterminent le retour de schèmes métriques, et
les variations allométriques réelles ou apparentes qui peuvent en résulter; la
courbe mélodique, l'amplitude, les cadences ne sont pour lui d'aucune utilité,
et le rythme qui pourrait l'être est rarement conservé."45 Den Metriker
interessiert mit anderen Worten das, was an der musikalischen Erscheinungsform
quasi metrisch ist: der Rhythmus als Entsprechung zum Versmass und die
melodische Wiederkehr einzelner Teile als Entsprechung zum Reim. Soll aber
in angemessener und weiter greifender Weise von Musik und Text und ihrer
Beziehung zueinander gesprochen werden, dann muss weit über die „metrische"
Perspektive hinausgegangen werden. Die metrischen Gegebenheiten sind nur
ein Faktor im ganzen Gewebe, und sie sind nicht zwingend massgebend für
die musikalische Form.

Das Bestreben in der Komposition der Melodie von Cant Verba fresq' ist
eindeutig nicht, die musikalische Form dem Reimschema vordergründig
anzugleichen. Im zweiten Strophenteil wird ein Strukturelement der Dichtung
in auffallender Gestaltung zwei gleicher melodischer Zeilen (5 / 6) aufgenommen

und danach das Lied in Unabhängigkeit vom Reimschema beendet. John
Stevens46 bemerkt zu diesem Lied: „It is normal for a canso to be in the form
AAB, where A is a unit of two lines repeated and B a unit of from three

45 „Es gibt dafür einen Hauptgrund: die fundamentale Unabhängigkeit der metrischen
Gegebenheiten und der musikalischen Gegebenheiten. Was den Metriker interessiert in der Musik,
das sind genauer gesagt die melodischen Wiederholungen, da sie das Wiederkehren metrischer
Schemata anzeigen und die allometrischen Varianten, seien sie real oder scheinbar, die sich
daraus ergeben können; die melodische Linie, der Ambitus, die Kadenzen haben für ihn keinen
Nutzen, und der Rhythmus, der einen haben könnte, ist selten erhalten." Dominique Billy,
L'Architecture lyrique médiévale. Analyse métrique et modélisation des structures inter-
strophiques dans la poésie lyrique des troubadours et des trouvères, Montpellier 1989, 21*.

46 John Stevens, Words and Music in the Middle Ages, Song, Narrative, Dance and Drama,
1050-1350, Cambridge University Press, Cambridge etc. 1986, 32.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 45

or four to about eight lines The musical structure normally follows this
form AAB: that is to say, the two identical pedes (AA) of the first section are
also melodically identical phrases, 3 and 4 echo phrases 1 and 2. The cauda
(B) uses, for the most part, new material. In ,Can l'erba', however, the composer,

whether Bernart or another, has not followed this increasingly standard
plan. Instead he has devised a scheme of his own which may be represented
ABCA'/DDEF. Both the near-repetition of line 1 in line 4 and the doubling of
the D melody are quite unusual."47 In dieser mit Absicht im vollen Wortlaut
zitierten Aussage äussert sich das wissenschaftliche Vorurteil in den Begriffen
„normal" und „Standard plan". Der Autor der Melodie hat sich offenbar nicht
an eine supponierte Norm gehalten und verwendet stattdessen etwas Eigenes,
was dann, gemessen an der „Norm", als unüblich beurteilt wird. Dazu ein
Zitat aus der literarischen Schema-Theorie: "A reader's feeling that the text
structure or linguistic choices of a given discourse are normal or deviant
derives from a comparison of its text structure and its language with the
reader's pre-existing text schemata and language schemata."48

Selbstverständlich stimmt Stevens' Hinweis, dass zahlreiche Lieder im Tro-
bador- und Trouvèrerepertoire die Grossform AAB aufweisen. Daher spricht
zum Beispiel auch Vincent Pollina von dieser Form als der „canso classique".49
Das Problem besteht in diesem Fall darin, dass aus der Beobachtung eines
grösseren Repertoires gewonnene Erkenntnisse zur Voraussetzung des
künstlerischen Gestaltens in einem bestimmten Lied gemacht werden. Die Ansicht
wie ein Trobadorlied auszusehen habe, also das vorgegebene Schema des
Analysierenden, wird zum Analyse-Kriterium. Von den achtzehn überlieferten

47 „Für eine canso ist es normal, eine Form AAB zu haben, in welcher A eine Einheit von zwei
Zeilen ist die wiederholt wird und B eine Einheit von drei, vier oder mehr Zeilen
Die musikalische Struktur folgt normalerweise dieser AAB Form, das heisst zwei gleiche
pedes (AA) des ersten Teils sind auch melodisch identisch, 3 und 4 sind ein Echo von 1 und 2.
Die cauda (B) verwendet zum grössten Teil neues Material. In ,Can l'erba' hingegen folgt der
Komponist, ob Bernart oder ein anderer, nicht diesem immer stärker zum Standard werdenden
Plan. Statt dessen verwendet er ein eigenes Schema, dass man mit ABCA'DDEF bezeichnen
kann. Beides: die Beinahe-Repetition von Zeile 1 in 4 und das Verdoppeln der Melodie D ist
sehr ungewöhnlich."

48 „Das Gefühl eines Lesers, dass die Textstruktur oder die linguistischen Entscheidungen
eines gegebenen Diskurses normal oder abweichend sind, kommt von einem Vergleich seiner
Textstruktur und seiner Sprache mit des Lesers existierendem Text- bzw. Sprachschema."
G.Cook, A theory of discourse deviation: the application of schema theory to the analysis
of literary discourse, Unpubl. Diss. University of Leeds 1990, p. 235, zitiert nach: Elena
Semino, „Schema theory and the analysis of text worlds in poetry", Language and Literature

4(1995), 87.
49 Vincent Pollina, „Structure verbale et expression mélodique dans Mon cor e mi du troubadour

Gaucelm Faidit", in: Gérard Gouiran (Hg.), Contacts de langues, de civilisations et in-
tertextualité, (Ille Congrès international de l'Association Internationale d'Etudes Occitanes,
Montpellier 20-26 septembre 1990), Montpellier 1992, II, 670.



46 Musik in Texten - Texte in Musik

Melodien Bernarts entspricht lediglich die Hälfte der angenommenen Norm.50
Der Analyse bleibt daher nur die Möglichkeit, vom tatsächlich vorliegenden
Bestand auszugehen und diesen mit allfälligen vergleichbaren Beständen zu
vergleichen.

In Cant l'erba fresq' von Bernart funktioniert offensichtlich im Musikalischen

ein vom Reimschema unabhängiges Formprinzip, wobei sich nun die
Frage stellt, wie die melodische Ordnung des Liedes tatsächlich auf den Text
reagiert. Die Handschrift R gibt im Text dieses Liedes in vielen Punkten
einzigartige Lesungen.51 Die massgebliche und als Grundlage musikwissenschaftlicher

Analysen immer wieder herangezogene Edition von Appel enthält
eine aus mehreren Handschriften zusammengestellte (entstellte) Form, die in
etwa dem Wortlaut im Grossteil der Handschriften entspricht:

Can l'erba fresch'e.lh folha par
e flors botori el verjan,
e.l rossinhols autet e dar
leva sa votz e mou son chan,
joi ai de lui e loi ai de la flor
e joi de me e de midons major;
daus totas partz sui de joi claus e sens,
mas sel es jois que totz autres jois vens.

Wenn das frische Gras und das Blatt
erscheint

und die Blumen erblühen und der
Zweig,

und die Lerche hell und klar
ihre Stimme erhebt und ihren

Gesang bewegt,
habe ich Freude von ihr und Freude

von der Blume,
und Freude von mir und noch mehr

von meiner Dame;
von allen Seiten bin ich von Freude

umgeben,
aber das ist eine Freude, die alle

anderen Freuden besiegt.

50 Für die Gesamtheit der überlieferten Trobadormelodien gilt in etwa ein Verhältnis 1:1

zwischen Liedern mit AAB Form und Liedern in anderen Formen, wobei die Lieder ohne AAB
Form leicht überwiegen. Grosses Gewicht kommt bei dieser Statistik den Liedern Guiraut
Riquiers zu, dessen 48 Melodien fast alle in AAB Form tradiert sind. Ohne diese einmalig
reiche Überlieferung eines einzigen Dichters sähe die Statistik anders aus.

51 Die Handschrift R tradiert Texte oft in leicht von anderen Quellen abweichenden Formen.
Vielleicht ist das der Grund, warum Michel-André Bossy dieses Manuskript als „notoriously

eccentric and messy" bezeichnet in seinem Aufsatz „Cyclical Composition in Guiraut
Riquier's Book of Poems", Speculum, 66 (1991), 279. Auch das ein Fall von wissenschaftlichem
Vorurteil? Mit dem negativen Urteil über diese Handschrift steht er keineswegs allein. M.
L. Switten spricht von einer „allgemeinen" Meinung, R sei unbefriedigender als andere
Manuskripte. Vgl. M.L. Switten, The Cansos of Raimon de Miraval, Cambridge, Mass. 1985, 9.

Es wäre zu fragen, welchen Anforderungen dieses Manuskript nicht gerecht wird.
Ich möchte an dieser Stelle darauf hinweisen, dass die vorliegenden Ausführungen zu Cant
l'erba fresq' verfasst wurden bevor das Buch von Claudia Krülls-Hepermann „Trobador-Lied-
kunst" erschienen war, in welchem dieses Lied auf den Seiten 86-100besprochen wird. Daraus
erklären sich einige Parallelitäten zwischen den beiden Texten. Im Wesentlichen ergänzen
sich die Analysen, indem sie nicht die gleichen Phänomene in den Vordergrund rücken.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 47

Auch wenn die orthographischen Eigenheiten der verschiedenen Handschriften
ausser Acht gelassen werden, zeigen sich schon in der ersten Strophe einige
signifikante Unterschiede zwischen der Formulierung von R und Appels
Editionstext. Der auffallendste findet sich in den ersten vier Versen: „Wenn das
frische Gras und das Blatt erscheint, und die Blumen auf dem Zweig spries-
sen, und die Nachtigall hell und klar ihre Stimme erhebt und ihren Gesang
erklingen lässt" ist zwar in etwa das selbe wie der Text in R. Bei näherer
Betrachtung zeigt sich jedoch, dass die Rhetorik der beiden Sätze nicht die
gleiche ist. Im Text nach Appel bringen die ersten beiden Verse drei Dinge
ins Spiel: das Gras, das Blatt und die Blumen, das heisst eine Aufzählung von
drei Dingen, die als Symbole der Wiederkehr der schönen Jahreszeit stehen.
Gras, Blätter und Blume erscheinen zwar in organischer Folge, aber dennoch
als Reihung. Der Text der Handschrift R verwendet stattdessen zweimal das

gleiche Substantiv fuelh (Laub), das heisst der zweite Vers nimmt das letzte
Substantiv des ersten Verses unmittelbar auf und verdichtet den Begriff durch
diese Repetition. Das Laub erscheint (Vers 1) und verbreitet sich dann über
den Zweig (Vers 2). So wird eine enge und rhetorisch wirksame Verbindung
zwischen erstem und zweitem Vers geschaffen. Der zweite Vers erweitert
den ersten, was denn auch in dem Verb espandii seinen Ausdruck findet,
welches sich inhaltlich und klanglich vom im anderen Text verwendeten
botonar deutlich unterscheidet. Der Vokal o, wie er in der Wendung flors
boton betont wird, bleibt in der Fassung R vorerst noch sekundär. Rhetorik
und Klanglichkeit des Textes in R folgen mithin einer anderen Ästhetik als
die Texte anderer Handschriften. Rhetorik und Klanglichkeit eines Textes
sind jedoch in einer Lyrik, deren Grundbausteine motz, so, razo (Wort,
Klang, Sinn) heissen, als Voraussetzungen für die musikalische Gestaltung
von grundsätzlicher Bedeutung. Der in der Handschrift R angebotene Text
lässt vermuten, dass er mit der nur in dieser Handschrift tradierten Melodie
zusammengedacht worden ist, da gerade diese Handschrift auch in vielen
anderen Liedern einzigartige Lesungen bietet. Ein weiterer Unterschied
zwischen den beiden Texten findet sich in den Versen 3/4. Die Version Appel
liest: „Und die Nachtigall erhebt ihre Stimme hell und klar und bewegt
ihren Gesang." Vers 3 stimmt in beiden Versionen überein, wogegen der
vierte sich in R durch die Verwendung eines einzigen Verbes statt deren
zwei unterscheidet: „sie erhebt ihre Stimme zum Gesang" statt „sie erhebt
ihre Stimme und sie bewegt ihren Gesang."

Die Verse 1 und 2 werden durch den Gebrauch des gleichen Substantivs
fuelh verhängt und die Melodie setzt die beiden Verse durch identischen
Anfangsaufstieg f-g-a in Beziehung. Im ersten Fall bewegt sich die Melodie
zum Grundton, im zweiten Fall zur Quinte a und öffnet sich (espandis) dann
zur Fortsetzung, welche die schon zweimal erklungene Anfangswendung
um eine Terz erhöht und zur Beschreibung des Vogels ansetzt, der eine
höhere Stufe der Natur darstellt als die Pflanzen und so ein erweiterndes und
bedeutendes Element des Natureingangs bringt. Über dem Wort rossinhol
wird der Hochton c zum ersten und einzigen Mal erreicht, danach bewegt
sich die Melodie über zwei Terzabstiege zur Wiederholung der ersten Zeile



48 Musik in Texten - Texte in Musik

hin. Diese spricht vom Erheben der Stimme zum Gesang. Es wäre jedoch
meiner Meinung nach verfehlt, das Ansteigen der Melodie mit dem Erheben

der Stimme in kausalen Zusammenhang bringen zu wollen, da sich
dieser Anstieg aus dem Gesamtzusammenhang der Melodie und nicht aus
dem Einzelwort erklären dürfte. Hingegen ist zum Textinhalt zu bemerken,
dass die Nachtigall des Dichters Inspiration ist, dass der Hochton also auf
jenem Wort erscheint, welches den Ursprung des Liedes symbolisiert. Die
sprachlich zusammenhängenden Zeilen 3 und 4 weisen starke melodische
Bezüge auf. Die Melodie liest den Text im Sinnzusammenhang statt ihn in
einzelne metrische Einheiten zu zerteilen. Nicht das Reimschema der Strophe

ist ausschlaggebend für die musikalische Form, sondern die sinnvolle
Lesung des Textes.

Während die ersten vier Verse der Melodie von Cant l'erba fresq' einen
grossen in sich gerundeten Bogen beschreiben, ändert sich die Formgebung
im zweiten Teil der Strophe ganz entschieden. Sowohl der Text als auch die
Melodie weisen eine auffallende Struktur auf. Zum einen heben sich die Zeilen
5/6 durch die rein syllabische Deklamation vom Kontext ab, zum anderen
bestehen die beiden identischen Melodien aus zwei Gliedern von je 4 plus
6 Silben (entsprechend den Verszäsuren), wobei das zweite Melodieglied eine
Erweiterung des ersten darstellt. Die Sekundgänge dieser beiden Verse führen
im Gegensatz zu den anderen Versen abwärts und enden auf dem Tiefton c,
danach pendelt sich die Melodie des siebten Verses in der Quinte d-a ein,
beginnend mit der einzigen Mehrtongruppe am Anfang eines Verses. Die
letzte Zeile betont die Finalis d durch Wiederholung des Tones am Anfang
und durch zweimaliges Kadenzieren am Ende. Durch diese doppelte d-Kadenz
wird der letzte Vers in Beziehung gesetzt zu den Versen 1 und 4, welche den
A-Teil einrahmen. Über den Worten des siebten Verses de totas paitz (von
allen Seiten) werden die gleichen Noten verwendet, die in Vers 6 über den
Worten de midons bzw. de mi stehen. Von allen Seiten ist der Liebende mit
joi umgeben, von seiner Dame und von ihm selbst.

Innerhalb der Strophe handelt es sich bei den Zeilen 5 und 6 um die Kernsätze

des Textes. Joi ist das vom Dichter angestrebte summum bonum, das
alle Qualitäten in sich schliesst. Das Wort erscheint in den beiden Versen
insgesamt dreimal. Das Gute kommt vom Vogel, von der Blume, vom Dichter
selbst und am meisten von midons, der Dame. Durch Text und Melodie
parallelgesetzt sind der Vogel und der Dichter (Vogel als Inspiration des Dichters),

beziehungsweise die Blume und midons (Topos der Dame als Blume). Die
beiden Verse enthalten den inneren Reim luy-mi. Bemerkenswert ist, dass die
Aufzeichnung der Handschrift R diese beiden Zeilen als vier Verse behandelt,
das heisst nach jedem Halbvers nicht nur im Text einen Punkt setzt, was in
der Regel das Versende bedeutet, sondern zusätzlich in der Notation die beiden
Versteile durch einen senkrechten Strich trennt.

Der innere Reim des Verses wird graphisch wie ein Endreim behandelt. Zur
Bedeutung des Reimes an der Zäsur und der dadurch entstehenden Teilung
des Verses in Halbverse weist Dominique Billy auf die Schwierigkeit hin zu
entscheiden, ob dabei eine Hierarchisierung oder eine Nebeneinanderstel-



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 49

lung von innerem und Endreim entsteht.51 Der Redaktor der Handschrift
scheint jedenfalls die inneren Reime als Struktur bildend wahrzunehmen.53
Die Handschrift R weist generell im notierten und im lyrischen Text
zahlreiche auffallende Interpunktionszeichen und Trennungsstriche auf, die für die
musikalische Analyse relevant sind und nicht unbeachtet bleiben sollten.54

Zur besonderen Gestalt der Verse 5 und 6 von Cant Verba fresq' äussert sich
Hendrik van der Werf wie folgt: „The parallel in syntax, content and melody

of verses 5 and 6 forms a remarkable and rare relation between text and
melody. However, there is no textual parallel between verses 5 and 6 of any
subsequent strophe."55 Hier wird die wichtige Frage nach dem Verhältnis von
Text und Musik im mehrstrophigen Lied angesprochen. Anzunehmen, dass
sich die spezielle Gestaltung des fünften und sechsten Verses in jeder Strophe
wiederholen sollte, würde einem Argumentieren aus präexistentem Schema
entsprechen, gespeist aus einem Normierungsbedürfnis, das den Dichtern des

Mittelalters möglicherweise fern lag. Ebenso wenig dürften alle Strophen auf
völlig identische Melodien gesungen worden sein, wie das zum Beispiel Leo
Treitler in seiner Besprechung von faufre Rudels Lanquan Ii jorn voraussetzt.56
Obwohl wir also über die Details der einzelnen melodischen Strophen nicht
informiert sind, da die Handschriften in den allermeisten Fällen nur die erste
Strophe mit Notation überliefern, muss dieses Problem bei der Analyse berücksichtigt

werden. Etwas Gültiges über das Text-Musik-Verhältnis eines Liedes

52 „L'introduction de la rime à la césure, gagnant progressivement en régularité et tendant à

créer des interférences avec le schéma rimique résiduel a progressivement libéré les hémistiches

de certains types de vers césurés de leur dépendance structurelle, si bien qu'il n'est
pas toujours aisé de savoir si l'on a réellement affaire à des éléments hiérarchisés ou à des

unités juxtaposées." „Die Einführung des Reimes an der Zäsur, die immer regulärer wird
und eine Tendenz hat, Interferenzen zu schaffen mit dem übrigen Reimschema, hat die
Versabschnitte gewisser unterteilter Reime nach und nach von ihrer strukturellen Abhängigkeit
befreit, sodass man nicht immer weiss, ob man es tatsächlich mit hierarchisierten Elementen
zu tun hat oder mit nebeneinander gestellten Einheiten." Dominique Billy, op. cit., 11.

53 „L'utilisation de ponctuation entre certains vers, voire entre les segments constitutifs du
décasyllabe, de barres sur les portées ou le regroupement de vers sur une même ligne par les
copistes montrent que le moyen âge était conscient d'une telle hiérarchie." „Die Verwendung

von Interpunktion zwischen gewissen Versen, das heisst zwischen den konstituierenden
Segmenten des Zehnsilblers, Striche im Notenliniensystem oder das Gruppieren von Versen
auf einer Zeile durch die Kopisten zeigt, dass sich das Mittelalter dieser Hierarchisierung
bewusst war." Dominique Billy, op. cit., 11/12.

54 Vgl. zur Interpunktion in dieser und vergleichbaren Quellen: Maria Careri, „Interpunzione,
manoscritti e testo", in: Roberto Antonelli (Hg.), Miscellanea dl studi in onore di Auielio
Roncaglia, Modena 1989, I, 351-369.

55 „Die Parallele in Syntax, Inhalt und Melodie der Verse 5 und 6 bildet eine auffallende
und seltene Beziehung zwischen Text und Melodie. Jedoch gibt es keine textliche Parallele
zwischen den Versen 5 und 6 der folgenden Strophen." Hendrik van der Werf, The Extant
Troubadour Melodies, Rochester 1984, 57.

56 Leo Treitler, „Once More, Music and Language in Medieval Song", in: Graeme M. Boone (Hg.),
Essays on Medieval Music in honor of David G. Hughes, Harvard University Department of
Music, Harvard University Press 1995, 464.



50 Musik in Texten - Texte in Musik

nur aufgrund der Analyse einer ersten Strophe aussagen zu wollen, scheint
gewagt, obwohl es sich in vielen Liedern klar zeigt, dass die erste Strophe für
die musikalische Gestaltung eine entscheidende Rolle spielt.

Im Fall von Cant l'erba fresq' stimmt, dass die weiteren Strophen des Textes
die jeweils 5. und 6. Verse etwas anders behandeln als das in der ersten Strophe
der Fall ist. So enthalten sie zum Beispiel keine reimende Zäsur, jedoch lässt sich
aus ihrer Anordnung eine bestimmte Reihung der Strophen ablesen, die wohl
nicht zu emendieren ist, wie Appel und seine Nachfolger es getan haben.

1,5 ioi ay de luy. le ioi ai de la floi.
6 ioi ai de mi. /e de mi dons maioi

- 11,5 pero ilh sap/mo mal e ma dolor.
6 e can Ii plai/fai mi ben et onor.

I 1 1
I

111,5 per deu - domna - pauc esplecham d'amor.
6 va s'en lo temps/e perdem lo melhor.

- IV,5 adoncx sai ieu/ que vira la melhor.
6 e sos bels huelhs/e sa fresca color.

V,5 per deu amors /be.m trobas vensedor.
6 ab pauc d'amicx. je ses aiudador.

Van der Werf ist insofern zuzustimmen, als die sprachliche Gestalt des ersten
Verspaares sich in den weiteren Strophen nicht exakt wiederholt. Vergleicht
man die fünf Verspaare, so lässt sich feststellen, dass alle eine klare Zäsur
nach der vierten Silbe aufweisen. Eine Ausnahme bildet der Vers 111,5, der an
zentraler Lage im Gedicht steht: per Deu - domna - pauc esplecham d'amor
mit der rhetorischen Hervorhebung der domna. In der II. und IV. Strophe wird
die je zweite Zeile des Verspaares durch die Konjunktion e mit dem davor
stehenden Vers verbunden. Diese beiden Verspaare weisen aber nicht nur
diese eine Parallele auf. In 11,5 steht: pero ilh sap (aber sie weiss) und in IV,5
an entsprechender Stelle: adoncx sai ieu (so weiss ich). In der zweiten Strophe
wird die Konjunktion e in beiden Versen zur Verbindung zweier je verwandter
Begriffe verwendet: mo mal e ma dolor beziehungsweise ben et onor. Der zweite
Vers des Paares II gliedert sich ausserdem durch die phonische Symmetrie Ii
play/fai mi in zwei Teile. Die Verspaare der Strophen III und V sind verwandt
durch die Nennung der domna in 111,5 einerseits und amors in V,4, andererseits
jeweils mit vorangestelltem per Deu (bei Gott). Die in den Versen 1,6, 111,6,

IV,6 und V,6 erscheinende Konjunktion e nach der Zäsur trägt ebenfalls zur
klaren Gliederung dieser Verse bei.

Die entsprechenden Verspaare weisen somit alle eine besondere Betonung der
jeweiligen Zäsur nach der vierten Silbe auf, und insofern ist die in der ersten
Strophe präsentierte melodische Gliederung in allen Strophen sinnvoll. Die
Verspaare setzen darüber hinaus die Strophen II und IV beziehungsweise III
und V in Beziehung. Solche Bezüge sprechen für eine bewusst gestaltete Stro-



IL Lesen - Verstehen - Interpretieren 51

phenfolge, welche auch eine rhetorisch wirksame Abfolge des Gedichtinhaltes
ergibt: Er liebt seine Dame, wagt aber nicht, sie um etwas zu bitten. Sie jedoch
kennt seinen Schmerz und hat es in der Hand ihm zu helfen. Er würde sie

gerne im Schlaf überraschen, denn dann würde er sich trauen, seine Liebe zu
gestehen. Und er wünscht, seine Nebenbuhler in harmlose Kinder verwandeln
zu können. Dann, ja dann würde er sie so küssen, dass man den Abdruck
einen Monat lang sehen könnte! Oh weh, er stirbt vor Sehnsucht und wendet
sich deshalb zum Schluss in rhetorisch wirksamer Weise an Amor mit der
Bitte, die Dame auch einmal entsprechend leiden zu lassen.

Aus dem Gesagten sollte zum einen deutlich geworden sein, dass die Lesung
des vollständigen lyrischen Textes für die musikalische Analyse bedeutsam
ist. Nur zu oft trifft das zu, was Albert d'Haenens in prägnanten Worten
kritisiert: „Le texte, l'historien, tout simplement, ne le lit pas. Il le traite comme
matière première et produit ainsi de l'histoire: traitement dont l'historien est
le ,traiteur'; la critique historique, le traité."57 Zum andern zeigt sich auch
nach sorgfältiger Lesung des Gesamttextes, dass die erste Strophe diejenige
ist, welche die musikalische Gestaltung am stärksten geprägt hat, was insofern

zu relativieren wäre, als wir nicht wissen, wie die Melodien der weiteren
Strophen im Detail ausgesehen haben könnten.

Was nun die musikalische Gestaltung der Verse 5 und 6 betrifft, so stellen
sie innerhalb der Bernart-Überlieferung der Handschrift R keinen Einzelfall
dar. Ein vergleichbares Beispiel ist Eras no vei luzir solelh P-C 70.7, wo die
Verse 1 und 3 ihrem inneren Reim entsprechend musikalisch in zwei identische
Hälften zerfallen, wie ich an anderer Stelle schon gezeigt habe.58

Notenbeispiel 2: Bernart de Ventadorn, Eras no vei luzir solelh, Versel/2 und3/4

-0 \i ^
* v * • m—* w—t

(jT) *—»—-—*
s 1. Je, - ras no vei

o

lu - zir so - leih. Tan me son es - clar-zit Ii ray.

y
~*Y * * —*—m» » »

s 3. t ges per ais - so no.m es - may. C'u - na clar-dat_ me so lel - ha

Im dritten Vers dieses Beispiels ist die Gestaltung besonders auffällig, weil
sich der innere Reim im Wortinneren verbirgt. Der für die Melodien in R
verantwortliche Redaktor oder derjenige seiner Vorlage schuf auf diese Weise
enge formale Zusammenhänge zwischen Text und Melodie. In beiden Fällen

(Cant l'erba fresq' und Eras no vei) werden die entsprechenden Zeilen
syllabisch deklamiert, was beim Vortrag die auffallende Gestalt dieser Verse
deutlich hervortreten lässt.

„Der Historiker liest den Text schlicht nicht. Er behandelt ihn als Rohstoff und produziert
so Geschichte, eine Behandlung, deren ,Traiteur' der Historiker ist und die historische Kritik
der Traktat" Das Wortspiel ist unübersetzbar! D'Haenens, op. cit., 32.

58 Nicoletta Gossen, „Musik und Text in Liedern des Trobadors Bernart de Ventadorn", Schweizer

Jahrbuch für Musikwissenschaft, Neue Folge 4/5 (1984/85), 32ff.



52 Musik in Texten - Texte in Musik

Zusammenfassend kann in Bezug auf Cant l'erba fresq' gesagt werden, dass
die musikalische Gestalt Merkmale aufweist, die sich in der Handschrift R
auch an anderen Bernart zugeschriebenen Werken finden lassen. Vergleiche
mit Versionen aus weiteren Handschriften sind in diesem Fall nicht möglich.
Was diese Version aber liefern kann, sind wertvolle Aufschlüsse über das
Musik-Text-Verhältnis in den Liedredaktionen der Handschrift R und über die
Dichtkunst Bernarts, weil sich die Formulierung des poetischen Textes trotz
aller Besonderheiten in den Hauptstrom der Bernartschen Textüberlieferung
einfügt. Das Lied ist ein aufschlussreiches Zeugnis der Melodierezeption von
Trobadorliedern im Languedoc des späten 13. oder frühen 14. Jahrhunderts,
einer Zeit also, in der die Kunst des trobar bereits weitgehend der Geschichte
angehört und symptomatisch für eine solche Situation in Florilegien antholo-
gisch aufgezeichnet wird.59 Weil die Handschriften vermutlich so gut wie nie
den Urtext eines bestimmten Autors, sondern lediglich eine Momentaufnahme
aus der Rezeptionsgeschichte wiedergeben, hat John Dagenais vorgeschlagen,
statt des Einzelwerkes jeweils den individuellen, einzigartigen Kodex zu
untersuchen, ein Verfahren, das sich gerade auch bei der Untersuchung musikalischer

Handschriften als sehr brauchbar erwiesen hat.60

Bei der Analyse des besprochenen Beispiels stellt sich einmal mehr die
fundamentale Frage, ob sich ein lyrischer Text in Verbindung mit einer
Melodie grundsätzlich von einem rein literarischen Text unterscheidet. Es wäre
denkbar, dass, wie oben bereits angedeutet, die eigene Rhetorik und
Klanglichkeit des Textes, die sich vom Rest der Überlieferung klar abheben, durch
den Umstand der beabsichtigten Melodieredaktion provoziert worden ist. Die
Wahl des Verbes espandir statt des Verbes botonar zum Beispiel ist eindeutig
als ästhetische Entscheidung und nicht als Fehlleistung des Aufzeichnenden
zu werten. Eine solche Betrachtungsweise setzt voraus, dass der Text nicht
nur kopiert, sondern redaktionell bearbeitet worden ist und dass die Melodie
einem entsprechenden redaktionellen Eingriff unterworfen wurde, wobei beide
Komponenten zu einem neuen TEXT gestaltet wurden. Die Handschrift R ist
bezeichnenderweise nicht nur die im Text häufig von anderen Formulierungen
abweichende Aufzeichnung, sie ist zugleich auch die umfassendste erhaltene
Sammlung von Trobadormelodien. Ausserdem wurde sie - und dieser Umstand
ist bei der Bewertung der lyrischen Texte nicht zu unterschätzen - im
Ursprungsgebiet der Trobadordichtung kopiert, was eine fahrlässige Behandlung
der Texte zumindest als unwahrscheinlich erscheinen lässt. Vorurteile der
Handschrift R gegenüber, welche aus dem Vergleich mit supponierten „Nor-

59 Elizabeth Aubrey erwägt als frühestes Entstehungsdatum der Handschrift 1286, als spätestes
1336. Elizabeth Aubrey, A study of the origins, history, and notation of the troubadour
chansonnier Paris, Bibliothèque Nationale f. fr. 22543, Diss. University of Maryland 1982,
89-91.

60 John Dagenais, „That bothersome residue: Toward a theory of the physical text", in: A.N.
Doane/Carol Braun Pasternack (Hg.), Vox Intexta, Orality and Textuality in the Middle Ages,
The University of Wisconsin Press 1991, 252.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 53

men" entstanden sind, müssten daher möglicherweise revidiert werden. Die
Analyseergebnisse beantworten letztlich nicht ausschliesslich Fragen nach
dem TEXT bei Bernart de Ventadorn, sondern Fragen nach der Überlieferung
einstimmigen weltlichen Gesangs um 1300. Da die Flandschrift R die einzige
musikalische Quelle für eine Anzahl Lieder des Dichters Bernart ist, werden
wir letztlich nie wissen, was der „Komponist" Bernart schrieb. Aus diesem
Unbehagen heraus argumentierte die Wissenschaft von der sicheren Plattform
der angenommenen Norm aus und deklarierte das Lied als Ausnahme und die
Handschrift als inkompetent.

Was sich aus der vorliegenden Analyse des Liedes Cant l'erba fresq' schliessen
lässt, gilt weit über das Trobadorrepertoire hinaus. Die erste grundsätzliche
Erkenntnis besteht darin, dass das metrische Muster und das Reimschema
entgegen gewisser Erwartungen nicht mit der musikalischen Form
übereinstimmen muss. So haben zum Beispiel in diesem ganz konkreten Fall - wie
in vielen anderen Fällen auch - Reimzäsuren oft mehr Form bestimmendes
Gewicht als die übereinstimmenden Versenden. Wohl beeinflusst die metrische
Gestalt die Melodieführung und die Platzierung von Kadenzen, das geschieht
aber nicht immer auf schnell erkennbare Weise. Daher muss bei der Analyse
in eine tiefere Ebene der metrischen Gestalt vorgedrungen werden. Nicht nur
Silbenzahl und Reim sind bestimmend, sondern, wie die melodische Gestaltung
der ersten vier Verse gezeigt hat, der Sinnzusammenhang der Verse. Melodie
kann trennen und zusammenfügen, kann Syntax nachzeichnen oder umdeuten,
kurz sie kann eine eigene Syntax entwickeln. In Cant l'erba fresq' verändert
sich die Ebene der Musik-Text-Beziehung nach den ersten vier Versen erheblich,
nämlich dort wo die spezielle Gestalt des Textes durch die spezielle Gestalt
der Melodie verstärkt wird und umgekehrt. Phonische, metrische, lexikalische
und syntaktische Elemente in Musik und Text verleihen den beiden Zeilen
eine ausserordentlich starke Wirkung. Und gerade solche auffallend gestalteten

Passagen erleichtern der Analyse den Zugang zu weniger lautstarken
Formulierungen, indem sie gewisse Schlüssel so offen präsentieren, dass sie
nicht mehr übersehen werden können.

Im Weiteren demonstriert das Beispiel, dass die Melodieführung Worte
hervorheben kann wie im Fall des Hochtons über rossinhol. Diese Tatsache ist
jedoch nicht als vordergründige Wortausdeutung zu verstehen. Die Kunst
besteht vielmehr darin, eine Melodieführung zu finden, die den modalen
und melodischen Erfordernissen der Gesamtmelodie genügt, zugleich aber so
angelegt ist, dass unter Umständen die Betonung eines wichtigen Wortes resultiert.

Text und Musik werden zusammengeführt, die eine Komponente bezieht
sich auf die andere, aber mit Ausnahme der Grossform in den sogenannten
formes fixes stellt die eine nur wenig konkreten Forderungen an die andere.
(Beibehaltung von Anzahl und Umfang der der Strophen und der Silbenzahl
der Verse). Das Erscheinen des Wortes rossinhol an sich ist kein Signal für
Hochton, Tiefton oder eine spezielle Verzierung. Es gibt meiner Erfahrung
nach nur sehr wenige Stellen im Lied des Mittelalters, an denen eigentliche
Wortausdeutung vorzuliegen scheint. Wenn Cerquiglini betont hat, dass die
Varianz nicht im einzelnen Wort, sondern im Satz oder im ganzen Text erfasst



54 Musik in Texten - Texte in Musik

werden kann,61 dann gilt das ebenso für das Text-Musik-Verhältnis. Einzelton
und Einzelwort sind nur im Kontext und auf das Ganze bezogen interpretierbar.

Jede gemachte Beobachtung der Analyse erhält ihren Stellenwert erst im
Dialog mit der textuellen Umgebung, zu welcher nicht nur das betreffende
Werk gehört, sondern grundsätzlich jeder sinnvoll vergleichbare TEXT.

Die Lösung von bestimmten Vorurteilen und Erwartungen erlaubt eine
umfassendere Sicht auf den TEXT. Im vorliegenden Fall gilt das ganz besonders
für die Haltung dem Problem der Strophenfolge und der Zuverlässigkeit der
Handschrift R gegenüber, im Hinblick auf das vermeintliche Fehlen einer
Korrespondenz von metrischer und musikalischer Form sowie dem Vorhandensein

einer „unüblichen" musikalischen Gestalt. Eine ganze Reihe von
Erwartungen werden in dieser Liedaufzeichnung nicht erfüllt, hingegen liefert
sie eine grosse Menge wertvoller Informationen und Kriterien, die weitere
Analysen voranbringen können.

II.2 Die exakte Textlesung

Wie oben gezeigt wurde, ist vorurteilsfreies Lesen erste Voraussetzung für
Analyse und Beurteilung eines Werkes. Der zweite wichtige Punkt ist das
exakte Lesen eines Textes, was durch die Tatsache, dass die Texte jener Zeit
alle in heute schwer zugänglichen Sprachen abgefasst sind, erschwert wird.
Musikwissenschaftler und Musiker werden wohl immer wieder auf die Hilfe
von Spezialisten angewiesen sein, sofern sie nicht die Möglichkeit haben, sich
alle in Frage kommenden Sprachen anzueignen. Die Beschäftigung mit dem
Text ist nicht nur im Hinblick auf die Untersuchung des Verhältnisses
zwischen Musik und Text oder im Zusammenhang mit Phänomenen der Intertex-
tualität von Bedeutung. Für die musikhistorische Einordnung eines TEXTES
und damit einhergehend eine vertretbare Interpretation des Werkes durch die
Praktiker kann das exakte sprachliche Verständnis des literarischen Textes
von grundlegender Relevanz sein, was das folgende Beispiel zeigen möge.

Das Beispiel schwieriger Textlesung, das hier näher betrachtet werden soll,
stammt von Magister Antonius dictus Zacharias da Teramo aus der Wende
vom 14. zum 15. Jahrhundert. Mehrere seiner Texte geben der Interpretation
Rätsel auf. Auch dort, wo das Einzelwort verständlich ist, was durchaus nicht
immer der Fall ist, lässt sich oft ein zusammenhängender Sinn nur mühsam
erschliessen. Zu diesen schwer interpretierbaren Texten gehört die Ballata
Un fior gentil m'apparse, welche - wenn auch fragmentarisch - im Codex
Lu, f.LVIIIr62 überliefert ist. Der C fehlt und vom T ist nur knapp derB-Teil
vorhanden, da das entsprechende Folio des Codex verloren ist. Dem Text der
Ballata scheint ausserdem ein piede zu fehlen. Aus der Instrumentalfassung
des Codex Faenza (Fa) ff. 82/82'63 und dem Gloria Un fior gentil, einem Paro-

61 B. Cerquiglini, op.cit., 111.
62 Lucca, Archivio di Stato, MS 184; Faksimile-Edition von John Nadas und Agostino Ziino,

The Lucca Codex, (Ars Nova 1), Lucca 1990.
63 Faenza, Biblioteca Comunale, MS 117, f. 82-82'.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 55

die-Messesatz von Zacara, der in Bologna Q1564 überliefert ist, kann der C der
Ballata rekonstruiert werden.65 Die nachfolgenden Überlegungen zu Zacaras
Ballata wurden von einer Studie Raymond Dittrichs66 angeregt.

Den rätselhaften, von Federico Ghisi als amoroso-popolaresco67 charakterisierten

Text dieser Ballata gebe ich im Folgenden so wieder, wie er in der
Handschrift unter der Ct Stimme steht, gefolgt von der mutazione, die als
Textblock nach der Musik aufgezeichnet ist. Ich übernehme die Anordnung und
die Interpunktion, beziehungsweise die Trennungsstriche der Handschrift:

Un fior gentil m'appar un fior gentil m'apaise//
O aspiratio prima bina/
ne va per rima poy duy cenquante prima e tosto sparse:

Angelicamente venne venne a repaiarse
Passiona passiona passiona passionato
stando a iudicar passionato stando a iudicarme.

Poy comença a donarme
de quel suo dolce fructo
ayme chel mundo tutto
tal fior non se trovera
a ben cercarse

Als Ballata müsste man den Text wie folgt ordnen:

Un fior gentil m'apaise, a 7

O aspiratio prima b 7

Bina ne va per rima, b 7

Poy duy cenquante prima e tosto sparse. all
Angelicamente venne a repaiarse al2 (hypermetrisch)
Passionato stando a iudicarme clO (hypometrisch)

[zweiter piede fehlt]

Poy comença a donarme c 7
De quel suo dolce fructo-, d 7

Ayme che'l mundo tutto d 7

Tal fior non se trovera a ben cercarse. ail
Un fior gentil

Die scheinbare Hypometrie des sechsten Verses lässt sich regulieren, wenn
man zwischen den Silben 6 und 7 keine Elision annimmt. Im letzten Vers

64 Bologna, Civico Museo Bibliografico Comunale, Q 15, ff.71'-73.
65 Edition der Ballata von G. Reaney, CMM 11.VI, 12-16.
66 Raymond Dittrich, „Textbezüge in den Ballata-Vertonungen von Antonio Zachara da Teramo

- Drei Beispiele", Mf 43(1990),15-30.
67 Federico Ghisi, „L'ordinarium missae nel XV secolo ed i primordi délia parodia", Atti del

congresso internazionale di musica sacra, Roma 1952, 310.



56 Musik in Texten - Texte in Musik

Notenbeispiel 3: Zacara da Teramo, Un fior gentil m'apparse, Faksimile Handschrift
Lucca

vr rtn-vno

~TI biyfiWßtn

ft ® ma Wi.til

r» e tor-tgr? ma jxn> 'ürj, fTm^iric prima c tofto ft-ir

'H.isitU.carnîst -t>Snt

^Tfftonn ^.iffïoiM tviffiarvitt fianbo .imbicrr

Ar J ÉLL •TV.-rn iv,*

jMffKnwioOsm^ Anibiiaï



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 57

hingegen müssen das a von trovera und das nachfolgende a elidiert werden,
da sonst Hypermetrie entsteht. Solcher Anisosillabismus (Unregelmässigkeit
im Bezug auf die Silbenzahl) ist in der Ballata und noch ausgeprägter in der
Lauda häufig anzutreffen. Meistens hängt die Unregelmässigkeit mit der
Behandlung des Hiatus (Spaltung eines Diphtongs in zwei einzelne Vokale) oder
Elisionsfragen zusammen.

Notenbeispiel 4: Zacara da Teramo, Un ßor gentil m'apparse

fr-0 1 k-i
2 ë L—J—

1. j. Un
k Poy

-X—n— s S: ^
-WÎ «-= * *—0 ±=0 £

1 S Tin
4 Pny

Tenor

—: *
fio - r(e)
com

=—0

gen
men

é b
til m'ap -

çaa do -

m

pa
na

r',
r,

-X- r« —(h *
5

< s-

§ JJJ
finr
com

;
0— é J -A J' é—m é

gen - til m'ap -

men - çaa do -
par',
nar,

<

—mL l—J 0

a

i=='j J J 0n*= -0L J L L

m 9#^
9

p. n S f-— » r—=—=^if 7 J J

At,.

J

0
UI

po

- - r

Y

fi
co

E
Dr gen - t
m - men-ça

—*=

il m'a -

jl do
p
n
ar
ar

^ J (tti-J

rH :

1=1

u
p

0

n

°y—
fi
co

4—
0 é

Dr gen - til m'a -
m - men-çaa do

par
nar

1=k ë
=6



58 Musik in Texten - Texte in Musik

13

kl r 7 T et i Lu C£££ëJ'1 LLrJTJ^1 J JJJ-

^ ^ J J ' J J "'"J i J.
' Jj i J jyj j

>|77 j,jjj ijJL-
77

pi 1-V-* m —&

se

m
,//
e//

—ÎM^-V
•—

o
de

a

qu

-Et=#1 #1 *
- spi - ra - ti

el suo dol - çe

3

y
pri -
frut

—kr-

J

se, II
me II

7 7

o
de

9
a

qu

ii.- spi - ra - ti
el suo dol - çe

3

«N
pri -
trut -

«
bH"=

-9

22

r^=ï 1=1 -
m
tc

^=i

/ 7 *

a, II bi -
>• // Ay

na ne v
me, che'l m

a p<

un - d
ir
0

m

ri
tut

9.

rr
tc

-VJ9
a,

l

II
II

m
tc

=»=

1. 7 7

a, II bi -
II Ay

na ne va p
me, che'l mun-d

ir
o

'ii iJ
ri
tut

M 9

n
t

13., II
o II

^ i " J
-4

£=r=H m—hkP=g
9



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 59

ijp -. > V FT H—dH
*^=F= m 0— —m 9 m t

—0 m
J é 1 J

poy duy cen- quan-te pri - mae to - sto spar
ta] fior non se tro-ve - raa ben cer-car

i'J 1 J'J 1 m
poy duy cen-quan-te pri - mae to-sto spar
ta! fior non se tro-ve - raa ben cer-car

-ta mm f
30

o •

se. //
se. //

2. An
3. C

; - Ii -ca-men - te

TT-
se. //
se. //

2. An
3.C

ge - Ii-ca-men - te

m è.
'

j. J to i ^
35

r t u"ir r ej
-y—y-

1



60 Musik in Texten - Texte in Musik

40

T.P
> i

2

- =É m m ^
2 2 2

r 1

2

TE=4
2

—

ÉË^
2

2

ff=T=

—J 4 -•M

2

y=

2

-*—S

ve

=F

I

n

—J—#•—

ne_a(d)

S

J

2

* J y y * \ *

2

^ J J

2

i-j
2

« 4
2 2

-4—

ve

M
n - ne

—é—

a(d)

s4 J

44

fF*=

J- * * J _
1

-4 -J J
«

Jw S—

V-

("

=#=
- P a- rar se, // pas sie - n a',

V

/

aas - s

S—

- o -

«•fr *
(*

=#=

4

P - r ar - se, //

#

P as

*3=-
sio - n

-C—Î7 S"

a', pas

5=

si c -

*
44 hg — #

—^ L #1 9 «— * Jv ' J

49

'ï*=\v H 1. t=lë _ _ —m — ^—
é é4.

na pas - si - o - na pas-si - o - na- to stan - doad iu - di

^ * J: * J ^
pas-si - o - na-to stan - doad iu - di -

JJJ JJ J N J J j ß

Y
na pas-si - o



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 61

53

üe
~w— —w— —— fP

pas - si - o - na - to

* d* d
car pas - si - o - na - to

V- —| s 1 7 F=^= —1 S

d 4 J[ 4 7 J
m

0 • J il J

57

o '

7eêee5

stan - do ad iu - di - car me. //

stan-do ad iu - di - car me. //

i i J 7 1 y
J 7 j J j'¥

Federico Ghisi hatte darauf hingewiesen, dass die vorliegende Ballata
Tanzliedern und Frottolen des späten 15. Jahrhunderts nahe steht.68 Das Stichwort
Frottola ist hilfreich für die Analyse dieses Textes. Als literarische Gattung,
die sich grundsätzlich von den Textformen der musikalischen Frottolen
unterscheidet, war die Frottola schon im 14. Jahrhundert verbreitet. Zu ihren
Merkmalen gehören: Reimpaare - Sieben-und Elfsilbler (in späterer Zeit wurde
die Frottola achtsilbig) - unregelmässige Verslängen - abrupte Übergänge von
einem Gedanken zu einem nächsten - innere Reime - moralisch/satirische
Inhalte. Zacaras Ballata-Text weist mehrere dieser Merkmale auf. Mit Blick auf
die literarische Frottola wäre daher zu fragen, ob dem Gedicht wirklich zwei
Zeilen fehlen, denn die Reime treten ausser dem ersten und dem letzten paarig
auf. Durch einen weiteren piede würde dieses Schema gestört. Das abrupte
Wechseln des Themas nach dem ersten Vers und der innere Reim prima im
vierten Vers sind ebenfalls frottolesk. Das Reimpaar rima /prima findet sich
unter anderem in der wahrscheinlich Petrarca zuzuschreibenden Frottola Di
ridere ho gran voglia und in mehreren seiner Gedichte im Canzoniere. In der

68 Federico Ghisi, „Bruchstücke einer neuen Handschrift der italienischen Ars Nova und zwei
unveröffentlichte Caccien der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts", AfMw 7 (1942.), 23.



62 Musik in Texten - Texte in Musik

Frottola wechseln Sieben- und Elfsilbler in unregelmässiger Folge, auch sind
manche der Elfsilbler hypermetrisch.69 Petrarca nennt den Ton seiner Frottola

chioccio, ein Wort, welches Dante im ersten Vers von Gesang XXXII des

Inferno im Zusammenhang mit den Möglichkeiten literarischen Ausdrucks
verwendet hat:

S'io avessi le rime aspre e chiocce Hätte ich die herben und rauen Reime,

come si convenebbe al tristo buco die dem traurigen Abgrund entsprechen.

Der von Petrarca erwähnte „raue" Ton seines Gedichtes entspricht möglicherweise

dem, was in der Sekundärliteratur zu mittelalterlicher Lyrik gerne mit
populaire, popolareggiante oder volkstümlich umschrieben wird. Es sind dies
allerdings reichlich missverständliche Bezeichnungen. Wenn Petrarca in seiner
Frottola Homer in einem Atemzug mit der Wertlosigkeit eines Eis oder einer
Kastanie erwähnt, dann ist die Erwähnung von Ei und Kastanie keine Anlehnung

an volkstümliche Literatur, was immer man darunter verstehen mag,
sondern satirisch gemeint. Es geht darum, dass er selbst als „neuer Homer"
bezeichnet worden war und feststellt, dass Schmeicheleien dieser Art kein Ei
und keine Kastanie wert seien. Solche Kontraste wie der zwischen Homer und
den Nichtigkeiten sind typisch für die Frottola. Neben Petrarca wäre unbedingt
auf Antonio da Tempos Bemerkungen zum motus confectus vulgariter dictus
frotola hinzuweisen. Da Tempo präzisiert, dass der Ausdruck Frottola durchaus
nicht adäquat sei, weil die Frottola die Worte von Rustici wiedergeben können,
während dem motus confectus wichtige Themen zugrunde liegen. Was die
Zeilenlängen betrifft, so schreibt Da Tempo: „Potest fieri motus confectus
undenarius et septenarius et duodenarius, et aliis multis modis." Es herrscht
also eine weitgehende Freiheit in der Wahl des Versmasses.

Zacaras Texte enthalten häufig Elemente, die man als chiocci bezeichnen
könnte, was ihre Übersetzung und Interpretation erschwert. Im Fall von Un
fior gentil erinnern Zeilenlängen, Paarreime und das schroffe Abbrechen des

Gedankenganges, sowie der innere Reim zwar an die Frottola, aber der Inhalt
des Gedichtes und einige formale Aspekte lassen eher an Da Tempos motus
confectus denken. Der Inhalt des Textes ist einiges ernster zu nehmen, als
eine erste Lesung vermuten lässt. Raymond Dittrichs Übersetzung ist insofern

korrekt, als er eine Sinnebene des Textes gelesen hat (allerdings unter
Auslassung der schwierigen Verse 2-4):

Eine zärtliche Blume erschien mir,/oh erste Sehnsucht,/[...]und bald verschwand
sie. // Wie ein Engel (Engelhaft) kam sie, um Schutz zu suchen, /leidenschaftlich mich
richtend (mich betrachtend). /[••]/[]// Dann fängt sie an, mir zu schenken / von (jener)
ihrer süssen Frucht. /Weh mir, da die ganze Welt/solch eine Blume nicht finden wird
und wenn sie noch so gut suchte.

69 Zu Petrarcas Frottola: Alessandro Pancheri, „Col suon chioccio" Per una frottola ,dispersa'
attribuibile a Francesco Petrarca, (Ente Nazionale Francesco Petrarca, Studi sul Petrarca 23),
Padova 1993.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 63

Der Text kann durchaus in diesem Sinne als Liebeslyrik verstanden werden.
Hingegen ist zu bedenken, dass die Verbalform sparse ein Perfekt von spar-
gere (verstreuen, verteilen) und nicht von sparire (verschwinden) ist, wie in
Dittrichs Übersetzung angenommen wird.70 Dies ändert den Sinn des Textes
erheblich, wie sich noch zeigen wird. Beginnen möchte ich mit den Versen,
hinter denen Dittrich „Unsinnspoesie" vermutet und die Reinhard Strohm in
origineller, aber anfechtbarer Weise aufzulösen versuchte.71 Ich möchte hier
eine andere Interpretation der rätselhaften Verse vorschlagen.

o aspiratio prima
bina ne va per rima
poy duy cenquante prima e tosto sparse

Die Handschrift gibt durch die Setzung eines Schrägstrichs nach bina einen
wichtigen Hinweis, der nicht übersehen werden darf, gerade weil dieser Strich
nicht am Versende steht:

o aspiratio prima bina /
ne va per rima
poy duy cenquante prima e tosto sparse

Eine Übersetzung könnte in etwa so lauten:

Oh erste Inspiration verdoppelt sich
und geht nicht nach dem Reim
und verteilt dann zuerst und bald danach zweimal fünfzig

Das Wort bina (von binare=verdoppeln) könnte sich vorerst auf den imitatorischen

Beginn der Oberstimmen beziehen. Wir wissen aber ausserdem, dass
die erste Inspiration (die Ballata) insofern von Zacara verdoppelt worden ist, als
er ein Gloria daraus gemacht hat, das zu den frühesten Parodiesätzen gehört.72
Es könnte also sein, dass der Schlüssel zum Text in jenem Gloria zu suchen
ist. Die Verdoppelung ihrerseits geht nicht nach dem Reim, da der Gloriatext
aus Prosa besteht. Nun bliebe noch zu klären, was mit den „zweimal fünfzig",

die „verteilt werden", gemeint sein könnte. Im nachfolgenden Beispiel
sind im entsprechenden Gloria die mit der Ballata exakt übereinstimmenden
Teile abgedunkelt:

70 Das Wort spargere ist in vergleichbaren Texten ungleich häufiger als sparire, das zu jener
Zeit ausserdem meist in der Form disparire auftritt.

71 R. Strohm, The Rise of European Music, Cambridge University Press, 1993, 102.
2 Überliefert in Bologna Q15, ff. 71 '—73. Vgl. dazu: Wolfgang Nitschke, Studien zu den Cantus-

Firmus-Messen Guillaume Dufays, Berlin 1968, 89-95.



64 Musik in Texten - Texte in Musik

Notenbeispiel 5: Zacara da Teramo, Gloria Un fior gentil

V-

^ Fr

h/ « s \—*—«= d 1
—J—J—- v- t < - r - -

Fr

A Tenor

in ter -

•
paX

-X- n —4h~*
Contratenor

5

O J71 < Ff4= N

$ JJj
in te

é—

r

J J
4

^ #L -J-2 2 J 9

pax

i
J-

ho

jt

1 j i J JJ=±-V-TJ—é

mi

J

ni -

<77
hi i s

l§), J •

Fr

j'1
in ter

rr^T-T S %T "f »—ff~
<-

§ 7 J J

tP V v:

» Î £=?=

ho - mi

h

=M=
-ni hi ic

^± 1 1 3—
Jfr J ^M Jk »J L —«—k

bo

J
ne vo

j-
ra

M
pax lio mi - ni

V-
ä ï='

DUS



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 65

13

V 1 m m T— p—«—f m m m m -m—fß—

4=

' £
b o - ne

m—m l w +

vo -

=#=

*—d
-

d
lun

J J

ta

/

d
tis

bo
ihJ *

7 7
d d—d—d

/6A

1 — — s l=N
lun

4^=
» '

ta

m ±ây 1

—S—m-

- tis.
d *
Lau

-4

-4-.

M -Jt J

n e

r - - é-

vo
=t^
- lun - ta

i
tis.

J- J
Lau

tf=--V\) * m
1

^—
da - mii.<;

—ö

te

^b

± : V

Lau -

-LJ J^
da - mus

^b ^ • j lf=yj J JJ 1

j'J i1
da - mus te Be-ne



66 Musik in Texten - Texte in Musik



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 67

38

VH?"= -p-= -)—

- g 1 - - Inus

*

ti

1

H=

b P rop -

-m-'—

ter

X
a

-f.-

*
g

1=

<

t=*
nus

"t7 r

ti

V"

- b

m-

>ro - ] )ter

•-1 b
G

44

0=

ra-ti - as

s

r «

a

Li *
- g

X-
m—L

- mus

-fc?

-£

ti -

J—-44—m'

)i pro -

Us

pt<ir ma

n

—l
na

I

# J±y
gna

— - *

m

N

»lo "

P-1—

ri am.

*

J
ti -

à
arr1.

nna gnam

il a m

glo-ri
^ J,
am

-è J

ti -

d
arr1.

U- *N*f= ^ |
gnam *lo - ri- am t 11

=3=#=
~C

arr

50

(d> -m w— m =£
D

£=
o-mi- ne de- US,

=T=

rex__ ce

=t=4
-le - st s,

J
de - us

m

P

J
a ter 0 -

>b *
D

#

o-m

—tf

i- ne de-

-J—

US,

1—

r

L-l

ex_

w

_ ce - le-stis,

M
de

r

J-
-US pa

J
te

h J *

r

D

J

o-m

-«

i- ne de- us, rex
~ë

c -

m
V
e -

#=#
stis, de

_r~l

US

*±=!=?
pa

J

- te r



68 Musik in Texten - Texte in Musik

54

'4=~ *
* m M

J

mni po ter s. E o mi-

«t>

i
«-J-

o - mni

J-J J—J

po -

J
te ns

V
é

Do-

o

jy
mni- po - tens

^ * J J
1 > #

D

1 r

o- mi-n

59

ne fi

»

J- y i \

ii

r p [jji
u - ni - ge - ni -

I

te, Je -

^-=

SU

"1 1-

mi-n

4
rTe fi -

d •

Ii
j
u - ni - ge ni

i-
te,

M j j-jjj1
u - ni - ge- ni- te,

r4=F^ *7
-kfd J S m—

Chri -

k i

t è

ste. D o - mi-ne de -

1—J

u

7 7

> a -

fff- 1

4

5u Chri ste D 0 -

«yj-i
mi- ne de -

i- J-

us, a

J

j< - SU Chri- ste.

mhHH
D 0 - mi-ne de -

'/7J- 1

us, a



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 69

69

-vâ —
t? J—«

gnns df

i > i i

#
i

- -j— 4—
_

fl - li- u

te
s pa - tris

(ni 1 m M
>^ J J

gnus_ de

t
i fi - li - us

H
p

M J'J J

a

^ b J' il J1 ^

gnus_ de

S

i

«
fi

NMi
- li - us p

H
a - tris Qtîi toi - lis

73

TT

Qui - toi- Iis

Qui

r i" if
pec - ca - ta_

o-
toi - lis pec - ca - ta

di,

1 a-
di,

w.¥

pec - ca

o
ta

79

F#= I h

^ *———*—*—s
#

m 1

—« S—
-fiL=

se

te
mi

te 3E

m 9^
se - re

bis.

i- W
mi - se

~w- ~w

no



70 Musik in Texten - Texte in Musik

83

Qui col-lis pec - ca -

bis.. Qui toi-lis pec - ca-

bis._ Qui toi-lis pec - ca-

ta mun - di, su - sei - pe de - pre - ca - ti-o - nem no- stram.

y 5 S—

%—• "E

ta mun - di, su - sei - pe de - pre ca - ti - o - nem_ no- stram.

Pf
ta mun - di, su - sei - pe

de-pre-ca-ti - o- nem no-stram._ Qui se-des ad dex-te - ram pa - tris, mi - se



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 71

97

w £
se - re-re no - bis.

* sr
re - re no bis.

Quo

Quo

ni - am

ni - am tu so

re-re-no - bis.

i f'j'd d2- d ^ 7 k

» P
Quo - ni - am tu so-

106

(NH ^ n,
nu

J

s. Ti SO

2_2_;__

us al - tis

k

si -

V), J

nu s.

0
Ti

4 J
so

J « L

us

T# *-

al - tis

1

- si -

nu

I==
s.

J

Ti SO

è=±=^j 7 7 ji
us al -

i7HJ
tis - si

=|H



72 Musik in Texten - Texte in Musik

111

é=r^ F=h
m

4=
LIS,

0
1

* d ^
su Chri st

_ : 3
c

m

4=
LIS,

# 0

V

1 J J J J

le - su

^ 4
mus,

0

le

0

si

fc=*0
Chri

^0=
ste Cum

* J J * * V

116

ri; ~f—F F f F m F

^,1,
Ciim

rr vT rrrr1
san - cto spi-ri

i _h j
tu, in g'

" 0 " '

o - ri - a

V J J

Chri -

7^ r

—6

St e.

0

Cum san cto

0

sp i - ri - tu, in

z
J —=W—1

san - - cto spi - n- tu,

121

r^=ï ^
%=i

a e -

0 tt
P a -

-ô

tr S.

*
g'

4=

- i-
o - ri

0

a

0 •

de
z

-G

ps -
i
tr
H
s.

4

1

hH 6 -Lt
~G

i
in glo- ri - a de - i pa tris. A



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 73

135

1 1 fJ=J: m * J J * ^ " S *

J fr +
/

W-' j jw

Y~

- J J

V

5=
é é •

kr '
J m



74 Musik in Texten - Texte in Musik

139

-y—y- 1 7 K :3=y=

f 7 7 E K: -y-y-

143

m f i r 7 7 p

j J17 7 i -y-y-

-y-y-

147

UV' " P T K
-f—f- jy J J.

3±-y—y- i
75/

r pr Mr"

i
7f I

o •

men.

XT-
men.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 75

Nimmt man als Schlusston des Glorias eine zweiwertige Longa an, ergeben
sich exakt 100 ms neues Material. Dies könnten möglicherweise die in der
Ballata erwähnten „zweimal fünfzig" sein. Man nimmt die erste Inspiration
und verteilt anschliessend hundert Mensuren neues Material bis der Satz
vollständig ist. Somit würden sich die kryptischen Verse der Ballata erklären.
Aber nicht nur das: Die Ballata ihrerseits enthüllt ihren Doppelsinn, nämlich
eine zweite Schicht des Textes, die wiederum in direktem Zusammenhang
mit dem Gloria steht, denn schon bei einer ersten Lesung des Textes fallen
im Vokabular der Ballata einige ungewöhnliche Ausdrücke auf, besonders die
Wörter passionato und iudicare. Dittrich übersetzt passionato im modernen
Sinn von leidenschaftlich, was seine Musik-Text-Interpretation stark beeinflusst.
Ferner bemerkt er zu Recht, dass iudicaie nicht nur „richten", sondern auch
„betrachten" heissen kann. Wie ich eingangs bereits erwähnte, kann der Text
tatsächlich als Liebeslyrik gelesen werden, dennoch ist zumindest das Wort
iudicaie in einem Gedicht mit Liebesthematik ungewöhnlich, auf passionato
komme ich weiter unten zurück.

Setzt man nun nicht nur die Musik, sondern auch die dazugehörigen Texte
der entsprechenden Teile von Gloria und Ballata nebeneinander, ergibt sich
folgendes Bild:
Et in terra pax hominibus bonae Un fior gentil m'aparse
voluntatis
Laudamus te. Benedicimus te. Adoramus

te. Glorificamus te. Gratias agimus
tibi propter magnam gloriam tuam.

Domine Deus rex coelestis,
Deus pater omnipotens.

Domine Deus agnus Dei, Alius patris,
qui tollis

Qui tollis peccata mundi, suscipe
deprecationem nostram. Qui sedes
ad dexteram patris, miserere nobis

Quoniam tu solus sanctus, tu solus
Dominus, tu solus altissimus

Die aspiratio prima erscheint parallel zum Agnus Dei, dem Lamm Gottes,
das sich für die Menschheit opfert. Die in der Musik auffallende kolorierte
Stelle (Ballata ms 40 ff., hohle rote Noten) entspricht im Gloria den Worten
Qui sedet ad dexteram patris. Der Beginn dieser Stelle liegt in der Mitte der
42 ms, welche auf die 18 ms der Exposition des ersten Verses folgen, also: 18 ms
bis zu den „schwierigen" Versen, dann 21 ms bis zur kolorierten Stelle und
weitere 21 ms bis zum Ende der Ballata. Nun erwecken die Worte qui sedet
ad dexteram patris bei jedem der Messetexte kundigen Hörer auch heute noch
unverzüglich die Assoziation zum entsprechenden Teil des Credos:

1 poy duy cenquanta prima e tosto sparse
2) tal fior non se trovera a ben cercarse

1) o aspiiatio prima bina ne va per rima
2) de quel suo dolce frutto ayme che'l

mundo tutto
Angelicamente venue a repararse

passionato stando a iudicarme



76 Musik in Texten - Texte in Musik

et incarnatus est de Spiritu Sancto ex Maria Virgine
et homo factus est
crucifixus etiam pro nobis sub Pontio Pilato passus et sepultus est,
et resurrexit tertia die secundum scripturas,
et ascendit in coelum, sedet ad dexteram patris,
et iterum venturus est cum gloria iudicare vivos et mortuos.

Das sind Worte, welche eindeutige Parallelen zum Ballatentext aufweisen.
Und so heisst denn auch passionato in jener Zeit nicht „leidenschaftlich",
sondern „gelitten habend" und damit dürfte sich eine tiefere Schicht des Bal-
latentextes enthüllen:

Eine edle Blüte ist erschienen -
oh ursprüngliche Inspiration -
wie ein Engel (oder durch den Engel angekündigt) hat sie Schutz gefunden,
nachdem sie gelitten hat, steht sie mich zu richten.
Dann beginnt sie mir von ihrer süssen Frucht zu schenken.
Weh, eine solche Blüte kann man auf der ganzen Welt nicht finden, auch wenn man
noch sosehr danach sucht.

Mit anderen Worten: Christus als eine edle Blüte (aus dem königlichen
Geschlecht Davids) ist durch die aspiratio (das Wirken des Hl. Geistes) erschienen
wie ein Engel (oder angekündigt durch einen Engel) und fand Schutz im Schoss
Mariens. Nachdem er gelitten hatte, weilt er jetzt zur Rechten des Vaters, von
woher er mich richten wird. Er beginnt mir von seiner süssen Frucht (der
Erlösung) zu schenken, das heisst, ich werde seiner Erlösung teilhaftig. Auf der
Welt aber kann ich eine solche Blüte nicht finden, das heisst ich muss mich
vorerst mit meiner condition humaine zufrieden geben.

So gelesen ist der Text der Ballata eine komprimierte Paraphrase der christlichen

Heilsbotschaft, die unterbrochen wird durch den Hinweis auf deren
Bearbeitung im Gloria, wobei das Wort aspiratio die Brücke bildet in seinem
Doppelsinn von Inspiration des Dichters und Inspiration des Geistes, der Maria
überschattet. Die Verse bekommen einen tiefen Sinn und enthalten zusätzlich
einen Hinweis auf das Kompositionsverfahren eines frühen Parodiesatzes.

Die Vermutung, dass in der Ballata die Komposition des Glorias angesprochen

wird, eröffnet neue Perspektiven für die Betrachtung früher Parodiesätze.
Es lässt sich - zumindest in diesem speziellen Fall - vermuten, dass Ballata
und Gloria nicht hintereinander, sondern in Beziehung zueinander konzipiert
worden sind. Es geht also offenbar nicht darum, in einem liturgischen Satz
aus einer Laune heraus ein irgendwann früher geschriebenes Lied, das an
sich nichts mit dem Messesatz zu tun hat, zu verarbeiten Es geht um eine
ernsthafte Auseinandersetzung mit dem gleichen Thema in zwei sehr
verschiedenen künstlerischen Formen. Der Autor fordert sich damit in höchstem
Masse heraus. Die Tatsache, dass die Worte aspiratio und iudicare lateinisch
im italienischen Text stehen, sind demnach wohl nicht als sprachlich-spielerische

Inkonsistenz zu werten, sondern eher als Hinweis des Autors auf die
tiefere Schicht des Textes. Nicht ein „makkaronischer" (Dittrich) Text liegt vor,
sondern ein lyrisches Gedicht, das bewusst Hinweise auf seinen liturgischen



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 77

Kontext enthält. Die Komplexität dieser unscheinbaren Ballata (mit fehlendem
piede?) ist erstaunlich, scheinen diese zehn Verse doch Liebeslyrik,
Glaubensbekenntnis und Hinweis auf das Parodieverfahren in einem zu sein.

Das Phänomen der Mehrsprachigkeit innerhalb eines Textes ist in jedem
Fall neu zu betrachten, da es offenbar verschiedene Gründe dafür geben kann.
Im zuletzt besprochenen Fall dürften die lateinischen Worte auf die sakrale
Schicht der Ballata verweisen. Andernorts wird die Mehrsprachigkeit etwas
anderes bedeuten; auch in diesem Bereich ist Verallgemeinerung nicht
angezeigt. Zum linguistischen Verständnis des Textes ist zu bemerken, dass
einzelne Ausdrücke (in diesem Fall zum Beispiel das Wort passionato) immer
auch auf ihre historische Bedeutung hin befragt werden müssen. Worte, die in
der heutigen Sprache noch üblich sind, verleiten häufig zu einer vorschnellen
Übersetzung, die in die Irre führen kann. So stützt sich denn Dittrichs
Interpretation des Musik-Text-Verhältnisses in Un ßor gentil auf die Vorstellung,
dass die Musik die „Leidenschaft" der beschriebenen Liebe ausdrücke, dabei
weist er unter anderem auf die Fragmentierung des Wortes passionato hin.
Nach der oben gegebenen Interpretation des Textes könnte man versucht sein,
diese Fragmentierung für die Illustration des Leidens in Anspruch zu nehmen,
was genauso fragwürdig wäre. Das Zerstückeln einzelner Wörter ist ein weit
verbreitetes Phänomen der italienischen Trecento-Musik, das schon im Codex
Rossi anzutreffen ist. Zacara benutzt es als ein Stilmittel unter anderen, neben
melismatischen und syllabischen Passagen, gedehnten emphatischen Noten,
also der ganzen Palette des Trecentostils und der rhetorischen Ausdrucksmittel
des frühen Quattrocento. Im Text vereint er ebenfalls verschiedene Stilelemente

und kreiert dadurch ein eigenwilliges Gebilde, dessen gattungsmässige
Einordnung schwer fällt.

Damit wird die dornige Frage nach den zahlreichen TEXTEN angeschnitten,
deren Texte fehlende Zeilen aufzuweisen scheinen. Ich erinnere hier an eines
der bekanntesten Beispiele: Hélas mon dueil von Guillaume Dufay. Vielleicht
wäre ernsthaft danach zu fragen, ob diesen TEXTEN tatsächlich ein Teil fehlt.
Hier und in anderen Fällen bilden die Texte ein sinnvolles Ganzes, soweit das

überhaupt beurteilt werden kann. Denn gerade bei Un fior gentil könnte man
wegen der abrupten Themenwechsel die Lakunen schon in der ripiesa vermuten.

Das Urteil, was „vollständig" ist, fällt deshalb äusserst schwer, und das
nicht nur im vorliegenden Fall. Es muss die Frage erlaubt sein, wie verbindlich
kodifizierte metrische Formen für damalige TEXTE waren. Es wäre durchaus
denkbar, dass metrische Modelle in den Dienst des musikalischen Ausdrucks
gestellt und dadurch verändert worden sind. Hier zwischen allfälligen Auslassungen

der Schreiber und gewollter Modifizierung zu unterscheiden, ist ein
schwieriges Unterfangen und wird wohl nie ganz eindeutig gelingen. Auffallend

ist jedenfalls, dass solche scheinbaren Lakunen relativ häufig auftreten,
so auch das Fehlen eines zweiten piede in der Ballata oder der zweiten tierce
im Virelai. Die Frage sollte auf jeden Fall im Blick behalten werden.



78 Musik in Texten - Texte in Musik

II.3 Exakte Textlesung und mehrfacher Schriftsinn

Das Beispiel von Zacara da Teramo hat, obwohl es in erster Linie als Exempel
für exakte Textlesung besprochen wurde, gezeigt, dass mittelalterliche Texte
mehr als eine Sinnebene umfassen können. Un ßor gentil scheint mindestens
drei Schichten zu enthalten: Liebeslyrik, religiöse Aussage, Hinweis auf die
Kompositionsarbeit. An einem weiteren Beispiel aus Zacaras Schaffen soll die
Mehrschichtigkeit im Text ausführlicher thematisiert werden. Es handelt sich
ebenfalls um ein gemischt sprachliches (lat.-ital.) Werk, dessen Text einige
Interpretationsschwierigkeiten bietet, die Rede ist von der Ballata Deus deorum
Pluto, überliefert in den Handschriften Lu, f. 5'/6 und TuBov, f.8.73

Federico Ghisi schrieb über den Text dieser Ballata er sei „bristling with those

terrible and barbarous names of satanic and cabalistic inspiration, taken
from the mythology and intended as an enthusiastic prayer to Pluto, king
of the demons."74 und W. Nitschke meint: „die Ballata ,Deus deorum Pluto'
stellt ein Beschwörungs- und Dankgebet an Pluto, den Gott der Unterwelt
dar Der exaltierte Tonfall ist durch eine Reihe von Wortwiederholungen
unterstrichen." Hier werden die Wortwiederholungen mit einer postulierten
Exaltiertheit des Textes erklärt, während Dittrich bei Un fior gentil versuchte,
diese Wiederholungen aus dem Stil einerseits und aus dem Wort passionato
anderseits zu erklären. Alle diese Feststellungen haben zum Teil ihre Berechtigung,

sie zeigen aber auch, wie unsicher der Boden ist, auf den man sich
bei derartigen Interpretationen begibt. Im weiteren wundert sich Nitschke
darüber, dass ausgerechnet dieses Lied in einem Credo verarbeitet worden
ist und fährt dann fort: „Man geht wohl nicht fehl, wenn man darin Spuren
einer gewissen Frivolität gegenüber christlich-kultischen Vorstellungen, einen
gewissen Hang zur Parodierung von Sakramentalien, Sakramenten und selbst
der Messe erblickt."75

Ich werde als ersten Interpretationsschritt versuchen, den auf den ersten
Blick kryptischen Text möglichst sorgfältig zu lesen und den einzelnen
Aussagen nachzugehen. Maria Caraci Vela hat in ihrer Deutung des Textes, die
sich in manchen Punkten, mit der meinen deckt, eine Reihe von Fragen offen
gelassen, die ich hier zu beantworten versuche.76 Selbstverständlich ist auch
diese Interpretation hypothetisch, da Zacaras Biographie nur sehr lückenhaft
nachvollziehbar ist.

73 Faksimile der Turiner Handschrift: Agostino Ziino (Hg.), II Codice T.III.2, Torino, Biblioteca
Nazionale Universitaria, (Ars Nova 3), Lucca 1994. Edition der Ballata: Gilbert Reaney (Hg.),
CMM 11:6, American Institute of Musicology 1977, 16-18.

74

„... starrend von diesen schrecklichen, harbarischen Namen satanischer und kabbalistischer
Inspiration, die aus der Mythologie stammen und als begeistertes Gebet an Pluto, den König
der Dämonen, gerichtet waren." Federico Ghisi, „Italian Ars-Nova Music", Journal of Renaissance

and Baroque Music 1 (1946), 185.
75 Nitschke, op. cit. 100.
76 Maria Caraci Vela, „Dall'arte allusiva all'intertestualitä ,fisiologica"', in: Francesco Zimei

(Hg.), Antonio Zacara da Teramo e il suo tempo, Lucca 2004, 187-211.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 79

Wortlaut der Handschrift Lucca:

Deus deorum Pluto or te rengratio
Mille merçe Cebelles demorgon
Non dirro piu barban barban aaron
Poy che so reintegrato et de luy satio

Sera in eternum el nostro laudatio
De la vendetta e de tanta iusticia

Or superete l'auro el topazio
Che per nessun commessa ce pigritia

Io so in possession a gran letitia
Servo sero de Cacus Radamanto
Rengratiando ognun tanto per tanto
Presta iusticia in pocho tempo et spatio

Gott der Götter, Pluto, nun danke ich dir,
tausend Dank, Demiurg von Cebelles!
Ich werde nicht mehr sagen, „barban Aaron"
denn ich bin wieder integriert und habe

genug von ihm.

Jetzt werdet ihr Gold und Topas übertreffen,
denn für keine Kommission gibt es Trägheit.

Ich bin im Besitz grosser Freude,
ich werde Diener sein von Cacus Radamantus,
jedem sehr dankend für so schnelle
Gerechtigkeit in wenig Zeit und Raum.

In Ewigkeit werden wir Lob sagen
für die Rache und so viel Gerechtigkeit!

Die ersten beiden Zeilen enthalten den Dank an den Gott der Götter, der Pluto
und Cebelles demorgon genannt wird. Am einfachsten entschlüsseln sich diese
Verse über den Begriff des Demiurgen.77 In der römischen Antike entspricht
der Demiurg einer ultimativen Gottheit, deren Name unaussprechlich ist. Er
ist der deus deorum oder der ordinator ceterorum numinum. In manchen
Texten wird er als der Schöpfergott bezeichnet, bei den Katharern entspricht
er dem Schöpferwesen, das alles Irdische (also alles Unvollkommene und
Schlechte) erschaffen hat, eine Art „Gegengott" oder negativer Schöpfer. Im
Wesentlichen ist er der Gott der Magier, ein Schöpfergott, den die Lychno-
mantie des Berliner Zauberpapyrus 5025 (4. Jhdt. n. Chr.) wie folgt anspricht:
„Urvater, sei mir gnädig, vor allen geboren, von selber entstanden...ich
beschwöre dich, der du (alles) bis in den Hades vernichtest". In der Genealogia
deorum gentilium (1350/65) beschreibt Boccaccio den „Demogorgon"78: Er ist
schrecklich anzuschauen, feucht und bleich. Er hält sich in einer stinkenden
Höhle auf und symbolisiert so die tiefste Tiefe menschlichen Bewusstseins.
(Es darf hier an die aussergewöhnlich tiefe Lage von Zacaras Ballata erinnert
werden.) Der Demiurg scheint auch zur Zeit Zacaras eine äusserst negative
Figur gewesen zu sein. Sein Aufenthaltort, die Unterwelt, ist identisch mit
demjenigen Plutos, dem er im Ballatentext gleichgesetzt wird.

Das Wort Cebelles (Schreibweise Lucca) könnte einerseits an die kaisertreue
Partei der Ghibellinen, andererseits an Dantes Mongibello aus dem Inferno
XIV, 56 erinnern. Es handelt sich um den 7. Höllenkreis, in welchem die Ge-

Vgl. dazu: Wolfgang Fauth, Demogorgon. Wanderungen und Wandlungen eines Deus Maximus
Magorum in der abendländischen Literatur (Nachrichten der Akademie der Wissenschaften
in Göttingen I. Philol. hist. Klasse 1987, Nr. 5), Göttingen 1987.

78 Es gab unter anderem auch die Vorstellung, dass die Parzen die Töchter von Demogorgon
und Chaos gewesen seien, wie es im Äneis Kommentar von Giovanni Fabrini da Figline et
alii, Venedig 1710, p.5 erwähnt wird.



80 Musik in Texten - Texte in Musik

walttätigen und Flucher dem Feuerregen ausgesetzt sind. Capaneo, einer der
sieben Könige Thebens, steht im Feuer, als würde ihm das nichts ausmachen.
Bei Lebzeiten hatte er sich für unbesiegbar gehalten, als Jupiter seinen Blitz
auf ihn schleuderte. Vulkan und seine Helfer arbeiteten im Mongibello (Aetna)
für Jupiter, aber Capaneo behauptete, er werde ihn nie besiegen können, auch
wenn seine Diener noch so hart arbeiteten, Jupiter würde keine vendetta allegra
haben. Capaneo sündigt also durch Nicht-Anerkennung der Gottheit.

Die Schreibweise in der Handschrift Torino ist cibelles, was an die Göttin
Kybele (ital. Cibele) erinnert. Dass diese Interpretation nicht so weit hergeholt
ist, wie es scheint, soll im Folgenden kurz ausgeführt werden. Die antiken
Autoren, welche Kybele als die Mutter der Götter beschrieben, weil sie ein
religiöses Interesse an ihrem Kult hatten, sind Ovid in seinen Fasten, Kaiser
Julian und Sallust. Ferner sind Hymnenfragmente aus der „Refutatio omnium
haeresium" des Hyppolytos (+235) erhalten. Profane und sogar blasphemische
Ansätze finden wir bei Lukrez, Catull, Juvenal, Martial und Lukian.79 Kaiser
Julian, der 361 nach Konstantin Kaiser wurde, schrieb eine Abhandlung über
Kybele als „die Mutter der Götter". Sein Zeitgenosse Gregor von Nazianz gab
ihm den Beinamen „Apostata", denn Julian war Christ gewesen und hatte
sich später wieder der alten Religion zugewandt. Im Mittelalter, als der Streit
zwischen Kaiser und Papst immer virulenter wurde, wurde Julian häufig als
schlechtes Beispiel zitiert. Diodorus von Sizilien (um 100 v. Chr.) beschreibt
Kybele als die Tochter eines gewissen Königs Maion, dem Herrscher von
Lydien und Phrygien. Da der grausame Vater keine Tochter wollte, setzte er sie
aus. Leoparden fanden das Baby und fütterten das Kind, bis eine Schäferin
sich seiner annahm. Kybele wuchs zu einer schönen und weisen Frau heran,
welche die Musikinstrumente erfand. Sie wird immer wieder als die grosse
Mutter bezeichnet. Ihr Bild wurde zu Scipios Zeiten nach Rom gebracht. Julian
beschreibt, wie sich alle Priester und Priesterinnen in Ostia versammelten, um
die Mutter der Götter zu empfangen. Kybele wurden im dritten und vierten
Jahrhundert viele Altäre in Rom errichtet - unter anderem an der Stelle des

heutigen Petersplatzes. Julian sagt von ihr, sie sei die Quelle der Götter und
deren Regentin, zugleich Mutter und Gattin des Zeus, die Herrscherin allen
Lebens. Sie ist die mutterlose Jungfrau, die alles erschafft und über allen Göttern

steht, eine dea deorum, das weibliche Gegenstück zum ursprünglichen
Demiurgen (cibelle demoigon).

Die nächsten beiden Verse der Ballata enthalten die Versicherung „ich werde
nie mehr sagen barban Aaion.80 Im Zusammenhang mit Pluto und jemandem,
der sinnlose Worte zu sprechen scheint, stellt sich eine weitere Assoziation

79 Vgl. zu Kybele: Britt-Mari Näsström, „O Mother of the Gods and Men". Some Aspects of
the Religious thoughts in emperor Julian's Discourse on the Mother of the Gods, Göteborg

1986.
80 Maria Caraci Vela erklärt diese Worte mit dem 132. Psalm, in dem es heisst sicut unguen-

tum in capite quod descendit in barbam, barbam Aaron. Das widerspricht meiner Erklärung
insofern nicht, als der Text von Deus deorum in höchstem Masse mehrdeutig ist und auch
an anderer Stelle eine Psalmstelle zitiert. Vgl. Fussnote 88.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 81

zu Dantes Hölle ein. Im 7. Gesang, Vers 1 schreit Pluto Papè Satàn aleppe!,
also Worte in einer unverständlichen (zumindest sicher nicht italienischen)
Sprache. Die Dante-Interpreten meinen Papè stehe für den Papst, Satàn für
Satan bzw. den Feind und aleppe für das hebräische aleph (eins). Zusammengenommen:

„erster Feind des Papstes". Der Sprechende in der Ballata scheint
ebenfalls unverständliche Worte zu sprechen, wenn er versichert, er werde nie
mehr barban Aaron sagen. Das Wort barban kann als „barbarisch" verstanden
werden, was aber wegen der Endung auf -n unwahrscheinlich ist. Es wären
aber auch andere Erklärungen möglich, so bezeichneten die Norditaliener
waldensische (der Lehre des Petrus Valdus, 1140-1206, folgende) Priester als
barban, was einerseits mit „bärtig" erklärt worden ist (von barba), andererseits
mit dem mittellateinischen Wort barbanus (Onkel). Jean Gerson warf den
Waldensern unter anderem vor, sie würden jegliche hierarchische Ordnung
korrumpieren, nicht nur die kirchliche. Daher hätten sie England geschwächt
und in Frankreich die Rebellion gegen die konstituierte Macht geschürt. Mit
dem Stichwort barban könnte der Text auf jemanden hinweisen, der sich der
kirchlichen oder weltlichen Macht nicht beugen will und / oder Häretikern
nahe steht.

Zur Nennung von Aaron ist auf die alchimistische Tradition hinzuweisen.
Eine arabische Legende besagt, dass Moses und Aaron von Gott die Kunst des
Goldmachens lernten, um die Arche der Thora mit Gold verkleiden zu können.81
Die ältesten Schulen hellenistischer Alchimie waren jüdisch. Im 13. Jahrhundert

behauptet Vincent von Beauvais, Adam sei der erste Alchimist gewesen
und Noah habe das Lebenselixier besessen. Die berühmte Alchimistin Maria
Hebraea dürfte im frühen 3. Jahrhundert gelebt haben. Arnaldus de Villanova
(1235-1315) nennt sie „die Tochter Plutos", allerdings nicht in negativem Sinn.
In späteren Schriften wird sie als Schwester von Moses und Aaron bezeichnet.

Ein jüdischer Alchimist, Abraham ben Simeon rühmt sich, die Päpste
Johannes XXIII. und Martin V. beraten zu haben. Im Zusammenhang mit
barban scheint auch das Wort Aaron den Grenzbereich zu Magie, Häresie und
Unbotmässigkeit bezeichnen zu sollen, da die blosse Nennung der biblischen
Gestalt Aaron hier wohl keinen Sinn machen würde. Der Sprechende beteuert,
dass er diese Worte nicht mehr aussprechen werde, da er „reintegriert" sei.
Vorerst sei noch dahingestellt, was damit gemeint sein könnte.

Vers 7: „Jetzt werdet ihr Gold und Topas übertreffen." Das Gold ist ein
alchimistisches und ein allgemeingültiges Symbol für das Reine, Strahlende,
Göttliche Der Topas von goldener Farbe wird zum Beispiel im „Buch der
Natur" von Konrad von Megenberg (Mitte 14. Jahrhundert) gleich vor dem Gold
besprochen.82 In der alchimistischen Lehrdichtung des Gratheus (zweite Hälfte
14. Jahrhundert) wird auf die similitudo (Ähnlichkeit) des Topas mit dem Gold

81 Für die Ausführungen zur Alchimie vgl. Raphael Patai, The Jewish Alchemists. A History
and Source Book, Princeton University Press 1994.

82 Konrad von Megenberg, Buch der Natur, Ed. Gerhard E. Sollbach, Insel Verlag, Frankfurt
a.M. 1990.



82 Musik in Texten - Texte in Musik

hingewiesen.83 Zur Befreiung der Auserwählten vom Antichristen sind Gold
und Silber dem Alchimisten nützlich. In dem Buch „De consideratione quin-
tae essentiae" weist der Franziskaner Johannes de Rupescissa (Mitte 14.

Jahrhundert) auf ein Verfahren hin, welches die edlen Metalle unedel aussehen
lässt, um sowohl die Tyrannen, als auch den Antichristen zu täuschen. Im
Ballatentext ist davon die Rede, dass Topas und Gold übertroffen, das heisst
wohl, dass eine aussergewöhnlich gute Arbeit geleistet wurde.

Für die Interpretation des Ballatentextes ist das Wort commessa (Kommission)

von Bedeutung, ein Ausdruck, der in einem Liedtext ausgesprochen
ungewöhnlich wenn nicht sogar unpassend ist. Bei der Besprechung von Un
fior gentil hatte ich bereits auf „ungewöhnliche" Wörter aufmerksam gemacht,
dass seltene Ausdrücke in den Liedtexten des Mittelalters besondere Aufmerksamkeit

verlangen, da in vielen Fällen gerade diese Formulierungen Indizien
für die verborgenen Schichten eines Textes sein können. Ich komme weiter
unten auf das Wort commessa zurück.

Schliesslich bedürfen noch die beiden in der letzten Strophe vorkommenden
Namen Cacus und Radamanto einer kurzen Erklärung. Vergil spricht von Caco
in der „Aenäis" (VIII, 193 ff. und 303 ff.) als einem Feuer spuckenden semihomo.
Ovid erwähnt ihn in den Fasten I, 571-574, der Beschreibung der römischen
Feiertage, welche schon weiter oben bei der Besprechung der Kybele erwähnt
wurden.84 Wie bei Vergil spuckt Caco auch in Ovids Szene Feuer. In Dantes
„Inferno" (XXV, 25-33) begegnen wir Caco im 8. Flöllenkreis bei den Betrügern
und Dieben. Er ist ein gewalttätiger und räuberischer Kentaur, mythischer Sohn
des Vulkan. Sein schlimmstes Verbrechen war, dass er Herkules einen Teil seiner

Herde stahl.85 Der „Roman de la Rose" spricht in einer Szene des Kampfes
zwischen Tugenden und Lastern über Caco, der feige vor Herkules floh.86

Radamanto (Radamantos, Rhadamantus etc.) schliesslich war ein kretischer
König, Sohn des Zeus und der Europa, der von seinen Untertanen wegen seiner
grossen Gerechtigkeit geliebt wurde. Nach seinem Tod wurde er von Zeus als
Richter der Unterwelt eingesetzt, wo er die Seelen nach strengen aber gerechten
Kriterien in den Tartarus oder ins Elyseum schickte.

Bevor aus dem bisher Gesagten weitere Schlüsse gezogen werden können, ist
es unumgänglich, den historischen Hintergrund Zacaras und seines Werkes
kurz zu beleuchten. Zacara da Teramo wurde von Bonifaz IX. (1389-1404)
zum päpstlichen Schreiber ernannt und diente danach den Päpsten Innozenz

VII. (1404-1406) und Gregor XII. (1406-1415). 1407 reiste Gregor mit einem
Gefolge von ca. 700 Mann, unter denen sich auch Zacara befunden haben

83 Helmut Birkahn, Die alchemistische Lehrdichtung des Gratheus filius philosophi in cod.
Vind. 2372. Zugleich ein Beitrag zur okkulten Wissenschaft im Spätmittelalter (Österreichische

Akademie der Wissenschaften. Philosophisch Historische Klasse, Sitzungsberichte,
591. Band), Wien 1992, 319.

84 Franz Börner (Hg.), Ovidius Naso, Die Fasten, Heidelberg 1957, 86/87.
85 Cacus ist halb Pferd und halb Mensch, vergleichbar dem polymorphen Pferde-König Fauvel

aus dem „Roman de Fauvel", der als Symbol für einen pervertierten Herrscher steht.
86 „Roman de la Rose", vv. 15577-15587.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 83

könnte, nach Cividale, 1408 weiter nach Lucca. Er war nicht willens, sich mit
dem avignonesischen Gegenpapst Benedikt XIII. zu einigen, daher verliessen
ihn in Lucca viele seiner Kardinäle. Gregor hatte die Absicht, ein Konzil
zur Lösung dieser Frage einzuberufen, welches dann im März 1409 in Pisa
abgehalten wurde. In der Folge des Konzils von Pisa wurde ein dritter Papst
gewählt, Alexander V., dem ein Jahr später Johannes XXIII. folgen sollte. Vom
Mai 1410 (Wahl von Johannes) bis zum September 1414 stand Zacara im Dienst
von Johannes XXIII. Am 1. Oktober reiste Johannes zum Konzil von Konstanz.
Wir wissen nicht, ob Zacara ihn dorthin begleitet hat. Am 28. Oktober 1414

traf Johannes mit dem eines Papstes würdigen Zeremoniell in Konstanz ein.
Mit-Initiant des Konzils war der designierte römische König Sigismund, der
am 8. November 1414 in Aachen gekrönt wurde und anschliessend, mit dieser

neuen Macht ausgestattet, nach Konstanz kam. Das Konzil beschäftigte
sich in erster Finie mit der Beseitigung des Schismas, in zweiter Linie mit
der Häresie des Jan Hus. Es ging darum, Johannes XXIII. und Benedikt XIII.
zu Verhandlungen zusammenzubringen. Dabei wurde viel intrigiert und die
Situation von Johannes wurde immer ungemütlicher, obwohl er bereits eine
Abdankungsrede gehalten und so seinen Willen zur Beendigung des Schismas
(wenigstens zum Schein) demonstriert hatte. Mittlerweile ging in Konstanz
das Gerücht um, Johannes wolle die Stadt heimlich verlassen. Dem Papst
gelang die Flucht und er begab sich nach Schaffhausen, worauf Sigismund die
Leitung des Konzils übernahm. Bis zum 29. Mai 1415 hielt man in Konstanz
die Fiktion aufrecht, Johannes sei der rechtmässige Papst. In Wahrheit war
der Prozess gegen ihn bereits beschlossene Sache. Der Text der Vorladung,
welche Johannes erhielt, bezichtigte ihn der Häresie, der Begünstigung des
Schismas, der Simonie und notorischen Verschleuderung von Kirchengut. Es
wurden die Mitglieder der Kommission bestellt, welche die Untersuchung
führen sollten. Die Anklageschrift wurde in einem Tag fertig gestellt. Wie
Walter Brandmüller vermerkt, wurde in „fast unanständiger Eile" verfahren.87
Am 16. Mai wurden 37 Zeugen vernommen, am 18. Mai sagten 11 Kardinäle
aus. Am 24. Mai trat die Untersuchungskommission wieder zusammen. Es
folgten scharfe Angriffe auf Johannes, unter anderem wurde er als Teufel in
Menschengestalt bezeichnet. Schliesslich warf man ihm die Leugnung von
Auferstehung und ewigem Leben vor, ein klarer Häresievorwurf, der zwar
nicht bewiesen werden konnte, aber fundamental war, weil die anderen
Anklagen nach und nach wegfielen und den Prozess nicht hätten rechtfertigen
können. Johannes wurde unter Bewachung gesetzt, lieferte Bullensiegel, Ring
und Register ab und man legte ihm nahe „in voller Freiheit" abzudanken. Die
Urteilsverkündung fand am 29. Mai in Anwesenheit Sigismunds statt; die
Absetzung wurde einstimmig angenommen. Damit war der Prozess gegen
Johann beendet. In seinem ganzen Verlauf war kein einziger Entlastungszeuge
zu Wort gekommen. Am 3. Juni wurde Johannes in die Burg Gottlieben am
Bodensee gebracht und am 5. Juni entliess man sein Gefolge.

87 Walter Brandmüller, Das Konzil von Konstanz 1414-1418, Band I, Paderborn 1991, Seite 288



84 Musik in Texten - Texte in Musik

Die Vermutung liegt nahe, dass Zacaras Text sich auf den Prozess gegen
seinen Herrn Johannes XXIII. bezieht. Der am Anfang der Ballata angesprochene

Deus deorum wäre dann identisch mit Sigismund, welcher den Titel
Rex romanoium trug. Zacara scheint sich in ironischer Weise an Sigismund
zu wenden: „Römischer König, ich danke dir, vielen Dank Demiurg, ich werde

nie mehr sagen baiban Aaion, (das heisst ich werde mich keiner Häresie
mehr schuldig machen), denn ich habe genug von ihm (genug von Johannes?).
Ich bin „reintegriert." Ich lobe die Rache und grosse Gerechtigkeit, (das heisst
den durchgeführten Prozess). Die eifrig tätige Kommission hat ihre Arbeit gut
gemacht und somit Topas und Gold übertroffen. „Ich werde Diener sein von
Caco Radamanto", das heisst Diener einer Person (hier wohl eines Papstes)
sein, die wie Caco einen Teil der Herde (der christlichen Gläubigen) gestohlen
hat und in den Augen des Autors zu Unrecht Papst sein wird und damit auch
Diener des Richters der „Unterwelt", der in Konstanz die Sentenz sprach. Und
zum Schluss die bissige Bemerkung: „Ich danke allen für so viel Gerechtigkeit
in so wenig Zeit und Raum", wohl als Anspielung auf die aussergewöhnlich
kurze Prozesszeit und den eingeschränkten Rahmen des Konzils, in dem das
Verfahren stattgefunden hat.

Hier wäre vielleicht auch noch auf den 49. Psalm Deus deoium, dominus
hinzuweisen88. „Unser Gott kommt und schweigt nicht, Feuer frisst vor ihm
her, um ihn stürmt es gewaltig" lässt an den Feuertod von Jan Hus in
Konstanz denken, oder: „Begreift es doch, ihr, die ihr Gott vergesst! Sonst zerreisse
ich euch und niemand kann euch retten" an den Prozess gegen Johann. Und
schliesslich könnte man im Satz „Wer Opfer des Lobes bringt, ehrt mich" die
aeteina laudatio der Ballata erkennen.

Der folgende Exkurs soll Fakten in Verbindung mit dem Konstanzer Konzil

beleuchten, welche meine Interpretation möglicherweise zu stützen
vermögen:

In fassbarem Zusammenhang mit dem Konstanzer Konzil und Kaiser Sigismund (und
damit, wie ich vermute, mit Zacaras Lied) steht die Entstehung des „Buch(es) der
Heiligen Dreifaltigkeit", eines mystisch-alchimistischen Traktates, wahrscheinlich
aus der Feder eines Franziskaners.89 Der Autor, der sich offensichtlich auf einer Reise
in der Gegend von Konstanz befand und seine Kapitel datierte, begann das Werk 1410
und beendete es 1419. Mehrmals ist Konstanz ausdrücklich als sein Aufenthaltsort
genannt. Der Autor kam möglicherweise wie viele andere, welche Bücher verkaufen
wollten, in der Hoffnung auf ein gutes Geschäft nach Konstanz.90 Thomas Prischuch
von Augsburg, ein Propagandist des Kaisers, widmet in seiner Lobrede auf Sigismund
der Alchimie längere Passagen und versichert, es seien viele Meister nach Konstanz

88 Kelly Landerkin, welche mich an den Psalm erinnerte, sei an dieser Stelle herzlich gedankt.
89 frühestes Manuskript: Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum Ms. 80061. Vgl. Barbara

Obrist, Les débuts de l'imagerie alchimique (XIVe-XVe siècles), Paris 1982.
90 Paul Lehmann, „Konstanz und Basel als Büchermärkte während der grossen

Kirchenversammlungen", in: Paul Lehmann, Erforschung des Mittelalters I, Stuttgart 1941 (Reprint:
1973], 253-279.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 85

gekommen, jedoch würden sie ihre Bücher gut verbergen.91 Das „Buch der Heiligen
Dreifaltigkeit" soll 1415 oder 1416 zumindest in einer Zusammenfassung Sigismund
überreicht worden sein. Auf f. 55 steht zu lesen: „Dieses buches ein uss geschrift hat
der römisch künig von Ungern keysser Sygmundus enpfangen zu Constancia in dem
heyligen concilio in seine hant von dem der von der iunckfrawn ort."92 Das Buch enthält
einen prophetischen Teil, in welchem Geburt, Untergang und Tod des Antichristen
vorausgesagt werden. Um materiell gegen diesen Feind vorgehen zu können, enthüllt
das Buch das Geheimnis der Gold- und Silberfabrikation. Der Antichrist hingegen
kämpft mit falschem Gold und Silber. Für den Autor wird der Antichrist durch die
am Konzil von Konstanz verurteilten Hussiten repräsentiert. Die Hussiten ihrerseits
hatten Sigismund als Antichristen bezeichnet.

Was die bildliche Königsdarstellung im „Buch der Heiligen Dreifaltigkeit" angeht,
so ist im Zusammenhang mit der Alchimie auf zwei Bilder von Hermaphroditen
hinzuweisen. Der erste (f. 99) steht auf zwei Felsen, auf denen je ein Baum mit den
Früchten des Goldes und des Silbers wachsen. Über dem doppelgesichtigen Haupt steht
die Inschrift: Rex noster dyademate coronatus. Sein Gegenstück ist der diabolische
Hermaphrodit (f. 100), sozusagen das Negativbild des Königs. Die linke, männliche
Seite des Monsters trägt eine Silberrüstung, der rechte weibliche Teil ein goldenes
Kleid. Der Mann hat ein wildes bärtiges Gesicht, er streckt die Hand aus, welche ein
Schwert hält, dessen Spitze nach oben zeigt, während die Frau eine Goldkrone emporhebt.

Über der Schwertspitze stehen die Worte contra justiciam. Der Autor sieht im
Antichristen die Inkarnation von Luzifer.93 Aus dem Gesagten lässt sich eine Gleichung
Hermaphrodit Luzifer oder Antichrist Sigismund ableiten. Zacaras Ballatentext
scheint aus diesem kulturellen Umfeld heraus entstanden zu sein, allerdings ist er so
verschleiert formuliert, dass der Autor keine Konsequenzen zu befürchten braucht.
Dem damaligen Leser/Hörer dürfte die Bedeutung aber klar gewesen sein.

Die oben dargelegte Textauslegung ist selbstverständlich erst diskutierbar,
wenn sie mit der Überlieferungssituation des Stückes verglichen wird. Die
Ballata ist in zwei Handschriften überliefert: Lu, f. LXH'-LIX und TuBov,
f. 8. Die Herausgeber des Codex Lucca sind zum Schluss gekommen, dass
die Handschrift in mehreren Etappen kopiert wurde, deren letzte in Florenz
um 1410 anzusiedeln wäre. Falls die oben dargestellte Texterklärung stimmt,
könnte der jüngste Teil der Handschrift, beziehungsweise die Ballata Zacaras,
die darin enthalten ist, erst nach dem Prozess gegen Johannes XXIII. entstanden

sein (Urteil: 29. Mai 1415). Da Zacara 1416 starb, wäre Deus deorum als
Spätwerk zu verstehen.

Was die Handschrift Turin angeht, so schliesst Agostino Ziino aus den
Texten der Stücke, dass das Manuskript im Umfeld von Papst Alexander V.

91 „Darnach so wurd darauss der stain philosophorum, den ich main, der stain ist gut für pe-
stelenz, man soll ihn finden ze Constenz" R. von Liliencron, Die historischen Volkslieder
der Deutschen, Leipzig 1865-69, I: 238vv. 693ff.

92 zitiert nach Obrist, op. cit., 121.
93 Für die Darstellung des Luzifer als Hermaphrodit gibt es eine längere Tradition. In einem ca. 1419

geschriebenen Traktat findet sich eine Darstellung, welche jener im „Buch der heiligen
Dreifaltigkeit" stark ähnelt. Der Traktat gegen die Missbräuche der Kirche (Adamas colluctantium
aquilarum) wurde von Wynandus de Stega geschrieben, der von 1419 an Sekretär Sigismunds war.



86 Musik in Texten - Texte in Musik

oder Johannes XXIII. entstanden sei. Einige Texte beziehen sich direkt auf
den Missstand des Schismas. In Filipoctus de Casertas Ballade Par les bons
Gédéon et Sanson wird zum Beispiel Clemens VII. statt bon pape (wie im
Manuskript Chantilly) antipape genannt. Das in der Handschrift enthaltene
Gloria von Hubertus de Salinis feiert das Ende des Schismas (1418) durch
die Wahl Martin V. zum Papst nach dem Konstanzer Konzil. Ziino nimmt
daher an, dass die im Manuskript aufgezeichneten Stücke zwischen 1409
und 1418 entstanden sein müssten. Die im verwendeten Papier erkennbaren
Wasserzeichen, gekreuzte Schlüssel und Stern über Ochsenkopf, sind ebenfalls
aufschlussreich. Die Schlüssel sind 1406-1416 und der Ochsenkopf 1404-1417
nachgewiesen. Geographisch lassen sich die Wasserzeichen in der Schweiz,
in Frankreich und Deutschland nachweisen, unter anderem auch in
Schaffhausen. Am 20. 3. 1415 floh Johannes XXIII. von Konstanz nach Schaffhausen
und reiste neun Tage später weiter nach Freiburg. Zwei Monate danach fand
die Urteilsverkündigung statt.

Agostino Ziino nimmt an, dass die Handschrift TuBov in einem Ambiente
zusammengestellt wurde, in dem Zacara gut bekannt und geschätzt war. Der
wahrscheinlichste Entstehungsort wäre seiner Meinung nach der Kreis um
Johannes XXIII. Als Entstehungsort nennt Ziino Städte wie Konstanz,
Schaffhausen, Freiburg oder Heidelberg, wohin Johannes nach dem Prozess geflohen
war.94 Er stellt auch fest, dass Deus deorum auf der ersten Seite einer Lage
und, da es nicht zum liturgischen Umfeld der Lage passt, vielleicht zu einem
späteren Zeitpunkt eingetragen wurde. Zusammenfassend lässt sich feststellen,

dass die Überlieferungssituation der Ballata nicht gegen, der Befund in
der Turiner Handschrift sogar eindeutig für die oben aufgestellte Hypothese
spricht, dass Deus deorum sich auf das Konstanzer Konzil bezieht. Der jüngste
Teil der Handschrift Lucca wäre dann allerdings von 1410 auf mindestens
zweite Hälfte 1415 zu datieren.

Zu den im Kontext von Schisma und Konzil stehenden oder funktionali-
sierten Texten in der Turiner Handschrift seien noch einige Bemerkungen
gestattet. Das erste Stück dieser fragmentarisch erhaltenen Handschrift ist die
Motette Plorans ploravi von Zacara, ein Stück das auch in Lu, f. LXI'-LXIF
überliefert ist. Es folgt die fragmentarische Ballata D'amor languire, suspirare
e piangere, ebenfalls von Zacara, welche das Material für seinen Parodiesatz
Patrem Scabroso geliefert hat. Besonders interessant im Hinblick auf Deus
deorum ist das nächste Stück, die Ballata Dirne, fortuna, poy che tu parlasti,
ein Unikum in der Turiner Handschrift. Der Text lautet wie folgt:

Dime, Fortuna, poi che tu parlasti,
à dicto o facto nulla contra de te?

De', parla, dime el vero, per tua fè
perché surgendo la rota voltastil

Sage mir Fortuna, nachdem du gesprochen hast,
habe ich etwas gegen dich gesagt oder getan?
Nun sprich, sag mir die Wahrheit, bei

deinem Glauben,
warum hast du im Aufstieg das Rad gedreht?

94 Agostino Ziino, .„Magister Antonius dictus Zacharias de Teramo': 1950-2000", in: Francesco
Zimei (Hg.), Antonio Zacara da Teramo e il suo tempo, Lucca 2004, 22.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 87

Di quel piofundo dove me lasciasti
i' era quasi per uscirne fore;

subito, falsa tufcjte recordasti,
videndome per trarme fuore,

de la promissione facta de cuore.
Se Alessandro a Roma gito fosse,
Fortuna, al tuo despecto uscia de fosse:

or scia maledicta, tanto mal pensasti.

Von jener Tiefe, in der du mich verlassen
hattest,

war ich dabei aufzusteigen,

als du dich plötzlich (meiner) erinnertest,
sehend, wie ich mich durch das von Herzen

gegebene

Versprechen herausziehe.
Wenn Alexander nach Rom gegangen wäre,
wäre ich dir zum Trotz aus dem Graben

gekommen.
Nun sei verflucht, dass du so schlecht

gedacht hast.

Diesen Text könnte man ohne weiteres Johannes XXIII. in den Mund legen.
Schon im ersten Vers fällt auf, dass Fortuna offenbar gesprochen hat. In den
lyrischen Fortuna-Texten jener Zeit spricht Fortuna nicht; sie begnügt sich
damit, ihr Rad zu drehen. Lediglich in epischen Gedichten kommt sie persönlich

zu Wort. Hier jedoch ist die Rede davon, dass sie gesprochen hat. Fortu-
nas Rede könnte den Richterspruch meinen. Sie wird aufgefordert „bei ihrem
Glauben" die Wahrheit zu sagen; offenbar vertritt sie die Seite des Glaubens.
Der Angeklagte ist sich keiner Schuld bewusst. Schon war er dabei, aus dem
Graben zu kriechen, aufzusteigen, als Fortuna sich seiner erinnert hat. Während

des Konzils versuchte Johannes, sich durch die freiwillige Abdankung
vor dem Prozess zu retten, durch das „von Herzen gegebene Versprechen",
wie es in der Ballata heisst. Wenn Alexander V. nach Rom gegangen wäre, das

heisst, wenn er rechtmässiger einziger römischer Papst geworden wäre, dann
wäre sein Nachfolger Johannes trotz Fortuna (trotz Konstanzer Konzil?) an
der Macht geblieben. Nun aber verflucht er Fortuna, da sie zu seinem Schaden

an ihn gedacht hat. Agostino Ziino äussert in seiner Faksimile-Ausgabe
des Turiner Manuskripts die Vermutung, Dime Fortuna könnte von Zacara
stammen.95 Diese Hypothese würde durch die obigen Ausführungen zu Deus
deorum gestützt.

Als nächstes Stück folgt im Turiner Manuskript das Rondeau Si ie ne suy
gay come soloie. Eine anonyme Ballade aus dem Codex Reina beginnt mit
den gleichen Worten, ist aber musikalisch unabhängig von dieser Chanson. Es
handelt sich um einen nicht besonders auffälligen Fortuna-Text. Interessanter
scheint das Stück zu sein, das auf Folio 7' steht, also unmittelbar vor Deus
deorum. Es handelt sich um eine anonyme französische Ballade:

Wo ist Liebe? Wo ist Süsse? Wo ist Courtoisie und Güte? Wo ist Schmerz?
Wo ist Wert? Wo ist perfekte Demut? Wo ist alles Gute? In Wahrheit werdet

ihr es zweifellos in meiner vornehmen beständigen Dame finden. Wenn
ich an sie denke, fühle ich keinen Schmerz im Herzen, noch irgendwelchen
Widerwillen. Ihr guter Sinn flösst mir die Furcht ein, etwas falsch zu
machen. In ihr findet man Güte. Edle Dame, ehrenvoll ergebe ich mich Euch in

55 Agostino Ziino, op. cit., 80 und 103



88 Musik in Texten - Texte in Musik

Freundschaft. Ich bin vorbehaltlos Euer Diener. Ich habe in Euch gefunden
Liebe, Mitleid, und habe wahrlich mein Herz und meine Hoffnung auf meine
vornehme beständige Dame gerichtet.

Der Text unterscheidet sich nur in einem auffallenden Punkt von vielen
vergleichbaren Texten der Zeit, nämlich im Wortlaut des Refrains: en ma noble
dame constante. Das Adjektiv constant/e gehört zu den selteneren Epitheta,

mit denen eine Dame bezeichnet wird. Zwar ist constantia während des

ganzen Mittelalters eine Tugend und sicher auch innerhalb des Liebescodex
des amour courtois von Bedeutung, allerdings wird sie dort meist als loyalté
bezeichnet. Dass just vor Deus deorum eine Ballade mit diesem Refrain steht,
könnte ein subtiler Hinweis auf Konstanz sein.

Unbedingt hinzuweisen ist auf die anonyme zweistimmige Motette in der
Turiner Handschrift ff. 24'/25 Le temps verra tantoust apres.96 Es geht um
das ersehnte Ende des Schismas. Unter anderem finden wir den Satz: „Er ist in
grossen Sorgen, nackt wie ein Baby, das im Winter geboren wird". Ein Hinweis
auf den seiner Insignien beraubten Papst Johannes? Erwähnenswert ist das

Wort rentegrer (wieder integrieren), das auch in Deus deorum vorkommt. Dass
sich dieses äusserst seltene und lyrischen Texten fremde Wort gleich zweimal
im gleichen fragmentarischen Codex findet, ist mehr als auffällig. Leider ist
es in diesem Rahmen nicht möglich, den ganzen, viele Fragen aufwerfenden
Text der Motette im Einzelnen zu besprechen. Der Exkurs über die Texte der
Turiner Handschrift sollte lediglich den Kontext erhellen, in welchem Deus
deorum entstand und überliefert wurde.
Auch anderswo von Zacara überlieferte Texte könnten Johannes XXIII. in
den Mund gelegt werden, so zum Beispiel der unvollständige Text der Ballata
Nuda non era aus der Handschrift Oxford, f. 100'.

Text:
Nuda non era, pres'altro vestito Sie war nicht nackt, nahm ein anderes Kleid;
spogliato sum da lei, ch'era vestito. Entkleidet bin ich von ihr, der ich bekleidet war.
Se per gran pianto voltasse la rota, Wenn sich wegen des grossen Weinens das Rad

gyamay non finiria de lacrimare. drehte, würde sie nie aufhören zu weinen.

Sie (die Kirche) war nicht nackt, aber sie nahm ein anderes Kleid. Das könnte
heissen, dass die Kirche einen Papst hatte, aber einen anderen einsetzte. Ich
bin ihrer, der kirchlichen Würde entkleidet, das heisst ich trage das Papstgewand

nicht mehr, obwohl ich vorher bekleidet war. Interessant ist, dass auch
hier das gedrehte Rad der Fortuna erscheint wie in Dimmi Fortuna poiché
tu parlasti. Auffallend ist auch das lateinische sum, das einmal mehr als
Hinweis auf Kirchliches verstanden werden kann. Es könnte sich um das
Entkleiden im Sinne einer Des-Investitur, eines rituellen Entkleidens von
der Würde, handeln.

96 Vgl. zu dieser Motette die Ausführungen in: Lucia Marchi/Elvira di Mascia, „Le temps verra
tamtoust après: una proposta di attribuzione ad Antonio Zacara da Teramo", Studi Musicali
30 (2002), 3-32.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 89

Zur Musik:

Die extrem tiefe Lage dieser Ballata sowie die sonderbar gesetzten Akzidentien
in der Handschrift Lucca, die interessanterweise in der Turiner Handschrift
fehlen, sind in der Musikwissenschaft bereits thematisiert worden und sollen
hier nicht Gegenstand der Betrachtung sein. Hingegen möchte ich wie bei Un
fior gentil kurz auf den Zusammenhang der Ballata mit dem dazugehörigen
Parodiesatz, dem Credo Deus Deorum (überliefert in Bologna Q15, ff. 73-76),
eingehen.

Notenbeispiel 6: Zacara da Teramo, Deus deorum

iy. n
©-=

44]
p »—m-\MnH m

J—2— *—ü .1 — 2^

1. 5. De
4. Io

us
so

de - o rum, Plu-to, or te ren
in gran pos - ses-si-on a gran le

') n _. H V-v^ |# m ^ ^ Q
I n— o4=^ / / m " /

é
O f— J—1— 4— **

m

1. 5. De
4. Io

us
so

de - o rum, Plu to. or te ren - gra
in gran pos - ses-si - on a gran le

gra
ti

o! //
a, //

Mi
ser

m

10

ti - o! //
ti - a, //

Mil
ser

m i s
le.)

vo,

m 11 $r
14

le, mil-le mer-
vo, ser-vo-se-

rfrr p
j j.

#=E=g=

m

mil-le mer-çe, Ge - bel - les de

ser-vo se - rö de Ca - eus Ra
mor - gon!
da - man - to; //

Non di - ro
ren - gra - tian-

çe,
rö

Ge- bel
de Ca

les

eus

de mor
Ra-da-man -

gon!
to; //

Non di - rö più,
ren - gra - tian-do,



90 Musik in Texten - Texte in Musik

18
S^— ^ 9— P~
J / =5=^= •T 3= r r » 7 /

più,
do,

non
ren - g

di - r
ra-ti

—h
ö più
an- do

Bar-ban, Bar-ban,
o - gnun tan - to,

\a
>er tan

44^ 5- 5- «r-j S— V- » —^—7 7 J— R=i^ 7 7 i» D F=dPH' * j -
> •

K Y Y — 4

non di - rö più Bar - ban, Bar- ban, Aa
ren-gra-tian - do o - gnun tan - to, per tan

22

m tfffffir
ron, //
to //

w

p°y>
pre-,
p '

m
ron, II
to II

poy,
pre-,

27
s
m

poy che so rein - te -

pre - sta iu - sti- ciain

l'y 7 7 S—« -T» f— •— •— ~r r r4!—— Lf K Ç f
poy che so rein
pre - sta iu - sti

te - gra - to
ciain po - cho

30
s ^ r p r p

M r-M m _PI r p p

gra - toet de luy sa

po - cho tem - poet spa

m F 11 \
et

tem
de

po
luy sa

et spa

34
y
m f f i f p p

ti - o. //
ti - o. //

2. Se

3. or
in e-ter-
pe- re- te

m £ mr
o. //
O. //

2. Se -
3. or

ra
su

ine- ter-num
pe- re - te



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 91

{& r ffr ffif > if ii" r irrrr p ir
num no-stra lau - da - - - - - - - - ti - o //
l'au-roè'lto - pa - - - - - - - - ti - o, //

*)' f T m f— m 9 9 9 rr Jru J-ï— r —r~L—r~^ -SH

el no-stra lau - da - - - - - - - - ti-o//
l'au- roè'l to - pa - - - - - - - - ti-o,//

45
y ÉÉÉÉ

de,
che,

m

5=V — ~7? Y-=fi=!— S ^ ^ ' «L"^J
de,
che,

49

m p ir P r M Iff f y
de la ven-det - tae de tan - ta iu - sti
che per nes-sun com - mes - sa c'è pi - gri

r p r p ir
de la ven-det - tae de tan-ta iu - sti
che per nes-sun com - mes - sa c'è pi - gri

53 a f ifrrrrrrf££i m Q--

w y y

m F
ti
ti

ti - a; //
ti - a. //

a; //
a. //



92 Musik in Texten - Texte in Musik

Notenbeispiel 7: Zacara da Teramo, Credo Deus deorum

Unus

m ÉÉÉ
Pa

r
Pa

9:

r *•

trem o - mm - po - ten - tem.

po

B Chorus

& ir r i r r r
Fa

Tenor

5=5m 7 7

S
Fa

Contratenor

r
Fa

13

:É=É
re vi

Ii et - ter-

et ter - re,

bi

I g

S
re, vi - si

vi - si

¥
bi - Ii

2 7 7

um o

bi Ii - um

ö '



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 93

17
y

m mm m

F

iïrw
et in - vi - si -

m r - 1 r

22

)i

* * *

um.

m

bi

*>:. - -

um.

^ P—P M~

^-"P-
Et in u - num

J. J.
—I

V *= ' Ir y T F1 rJ -

bi - li Et in u - num do

h-, r 0 5^
_ *7-J- r r

Et in u- num c o - mi - niim

HN=t
e - sl m CI

-M
iri

I— 'r *

stum,

' b

do ni niim
t±^t

Ie-s um cHhri -

V 4 1 LsL—

num le - sum Chri - - stum,



94 Musik in Texten - Texte in Musik

34
S
m r rrf hf if *r itifr g

_Q_-

fi - Ii- um de - i u m - tum.

s f l p m r
stum, fi - Ii- um de l u - m ni - tum.

m!jr J'r pu- "Pir gMP
fi - Ii- um de - m - tum.

39
c Unus

m r iCEftr
Et ex pa - tre na an - te o-mni-a se-cu-

m r r 'r w ilEt ex pa - tre na an - te o-mni-a se - cu-

45
s £ 7 7 n ip-y—y-

la. De- um de de lu - men de lu - mi- ne,

s 5

r 7 T g11 m f 1

F
-y—y-

la. De - um de de - o, lu- men de lu - mi - ne,

49s r ?ir*r if f ?if
de - um ve - rum de de - o ve - ro.

de - urn ve - rum de de



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 95

D Chorus

54

r f fr
Ge ni - tum non

y—

Ge tum non

s r t r r
Ge tum, non fa

58

con-sub-stan - ti - a - lern pa

k) r p r p 7 P

con - sub-stan - ti - a - lern pa per quern o-mni-

m
*-

sub - stan - ti - a - lern pa - - tri per quern o-

62

m
1+ -F- 1*- 1*- * Urrrpr r i f P

per quem o - mm - a fa - eta sunt. Qui pro - pter

p" r
fa eta sunt. Qui pro - pter nos

m r Î r 'r -m m—>—#

fa - eta sunt. Qui pro - pter



96 Musik in Texten - Texte in Musik

66

m

n

O: «

7 7

OS

v 17 Vi ^

2=
io -

2=-—
mi r

n

r
es

* m + w

et pro-pter n

„—-y
o - stram

S * L L J

ho - mi-nes

*i: o m—
m—
1—

et

p—r— «

pro- pter

f M

•=

no - stiam

r p ' 2 A » r J l=H
nos ho - mi-nes et pro - pter no - stram sa

69

f f r
lu de

p-= m——
r *— y-
lu de

lu tem, de

74

S(:en -

m m

d t
=M

de

o

C Iis.

n-J-—p r J JJ m'

dit

J P

de

3 4

c

Ä
u

- Iis.

y ^ °
dit de ce lis.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 97

E Unus

78
s
m f f if fr c r p iP~ r g

Et car - na - tus est de spi - ri tu san - cto

m r f r p if r
Et in car - na - tus est de spi - ri - tu san-cto

82

fr* r r NT >• ill;
ex Ma - ri - a vir - gi ne:

m

87

r if r
ex Ma - ri - a, vir gi - ne:

^—=— =—— -p-= -*7—
0 •

=Ë "p f -
ho fa - ctus Cru

s ÉÉ 3=^
ho

Cru

r r >. rIMl=f 1*"'

5=|X
ci fi

01 m~. r

xus

^

e

jp

ti

#-=—

am P ro

*-J
V

-1 5 M
e - ti am

%
pro

MMm '
R~~T—i*--f——oll 1,1 r r

no - bis: sub Pon - ti Pi - la

•>: M o n >
P 0 p—gg-, 0^

< iJ ^

no-bis: sub Pon ti - o Pi - la



98 Musik in Texten - Texte in Musik

100

\ms rirr rrr iffe
pas - sus, et

to pas - sus, et

pul - tus est.

rMr 'r
pul - tus est.

106 Chorus

m P r ip
Et

m
re - sur - re

-«M- -h-
Et re

r-
Et sur - re - xit

112

M
ti - a di

ti - a di

— oi=- # —J—J J
di e se-cun - dum

117

') 2

cun - dum

2

scn-ptu - ras.

dum sen - ptu Et a

»>:_« - - - i -)—m r— irr 1=1
[' * ' ' p=t H=^=t s-N •

ptu Et a - seen - dit



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 99

122

O '

Et a-scen-dit in ce - lum,

m m m
seen - dit

m
lum,

-6^-

128

m

lum,

3=r?r r~
det ad de-xte - ram pa

det ad de-xte - ram pa

ë r ?r pirü
det ad de - xte - ram pa

133

m
Unus

E£Ë3=É r r iT n
Et i - te-rum ven - tu-rus est cum elo - ri - a

s
Et î - te-rum ven - tu-rus-est cum ;lo - ri - a îu

137

iu - di - ca - re vi - vos et mor - tu - os:

m p ir *•

di vi - vos et mor - tu - os:



100 Musik in Texten - Texte in Musik

142

gm non e

«
gm non e

147

^— if r P" f fr r _Q_-

J
rit A nis.

H Chorus
151

o tfffrjir
Et spi - n - tum

m F
Et_ spi - n - tum

"S J. J P
m

w
Et_ in spi

158

m r M pifrfr nifTgg
san-ctum, do - mi - num et vi - vi - fi - can

a
san-ctum, do - mi-num vi - vi

m r t*ä '<r
san-ctum,do - mi- et vi - vi



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 101

163

m
qui ex pa-tre fi - Ii -

_ m— !>

./ ° Jrr r* -J^ 7 7 •é H* H H

m

qui ex pa tre fi - Ii - o - que pro

r Jr7" p-y—y- £
qui ex pa-tre fi - li - o- que

168

r r if if p r p

o - que pro - ce - dit. Qui pa

dit. Qui cum pa

r ' tpro ce - dit. Qui pa

173

—«-= T
P • p —t7—-J- i M M r -

m

si - mul

m
fi - li - o si mul

m m
fi - li - o si mul



102 Musik in Texten - Texte in Musik

179
« • - • ^ • * f r_ _J -H y y 2

a do ra tur et con - lo -

__ _ w • ^ ^' »• T 7-^1— £ •
a do

H
ra tur et con lo -

r—
ri -

•— Hilm-— » J. J.—*—^ 0^ S-1 0^ 0^—
do ra - tur et

184

m

con-glo - ri fi - ca -

pu r t 77f
fi - ca - tur: qui lo - eu - tus per

s—7 r j -Hp 7 7 ft J -7—7—V"

fi - ca - tur: qui lo

m
est per

7 7
!*• 77 p

qui lo - eu - tus est per

189

m P P
S=5

r r ' r
pro phe - tas.

192

F

pro phe

iy.— \—J %—« _ A o • U

pro - phe

m



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 103

[l"| Unus

m ^_ * 4

Ifo: r f f 1 4 h £ f f fff =4
Et

SX'
1

u - nam san- c

—f

/ /

tam_ ca

^ 1^

tho

f r f
- li -

=#4

*—
cam

nf- i

k

201

Et

-0-*
i

u

2
p

nam

"f f~~l

san-ctam ci

—m—

i- tho - i - ca

^

è

m

r^y

•>:

et

-o^ 1

a - po -

9- f
sto ii

m

cam

T" Ar¬

ec

y
V

208
s

•>:

et

P ' =4• f fr
po stc

h

- li - cana

^

Q_-

ec

e

ff-r—

/ y

si am.

y
k

K Chorus
2/4 L-J

c

— ^—

e

' ' • if—r—t7—

si

-m P-

im.

k):

Con

i

-

— A

fi - te

Mr *

or u

w.y

•):

-o-=

Con - fi - te

—

L^sb

or

hi -

4=
u

=4

yk 4=14=i=T « J|r [ <*>*•

Con - - - fi - te - or u



104 Musik in Texten - Texte in Musik

220
2.-

0 P âf 0 ,—fh?4f i i •

num ba - -

-irr-y}

'r
pu

P~
srna

r r *

num
r
ba

jS^

-

-0—0 M

L^b
pti

L ^ i==

1—<s

sm a

" 1-

¥=\
225

sH—

num )a

:?=-
>ti

9—

-

0

k
sm

è-

a

0—

in re-mis-. i c - lern pec -

in re-m
=+
is-si - 0

*=h=

r-—
ne m

t=
pec -

J — —^
n re -m

4»
is - s - 0 _

L-J-

ner

-—v—
n P

^=1
ec ca

211

»>: — f—^ 1—f#f=
m 1* 0 1

J-

*>:

ca - to ru n. Et
i

i_J U. _ _ <

T=

ca - to

J_0^

rum.

w

Et

—

e

—

K pe -

4=
to um.

h Ir
Et ex

J-k=*
pe

u —

237

Hl * Y- =ff=^Tf1f=t
ex -

v-

-l—

pe-c

i-
to XL - sur-re cti - o - nem mc)r - tu o-rum

Hl—

1=

to re sur - re cti -

*—0

0

Li J_Î_

- nem
IPPPHF

mor - tc -

k
cto rt sur r

k
et i o nem



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 105

242

Mtf#= AM #1 fr^ :
1X

\^= m*9 m~.

L

vi tam

J X—

D - - rurn

V"

;t vi

° - - -

tam

'<
mc

*—4

r - tu - c - rum

m -

it vi

— —-—L-0-~- —

tam

247

[W
9-' P ' 5- 1-

V m tu 'i se :u li.

i

y
V

4>: f

m - tu

—Lf
ri e

-& 1—

- :u

U

li.

1

k
V

B25V1

r«=(

m - tu

-—if

ri

=$4 0 —P^

*=
se

0

- :u li.

vP~

A -

1

Y—2-

1

tv
A -

Vi: " — 1

O' " r 1

1 V

k
A -

259

f n'—-—-• t-— p1—

*

i ^—t-

—É

p '

y

•V- *—

-1 k

—* ^—

-4 L

*7

£

—

—è a '

>• —— n

=t= -è-
*

k =4 -&-1



106 Musik in Texten - Texte in Musik

265 —
ifa: rrfffr^-f r iT p »

1

\^T~ 1

7

/ - —f-—^

ff j hi.

^

/ 7 4

k

270

=t=^

=^¥

PJ J|r

Lffm-pT^ —G^— -~r-x

\=
7 7 fca

m —~

l 1

m'— \ *

7 / r 1

./ /

+y.—r

7 =- =1= 1 /

,/k «u-

275

=4

—r~T—r—[f~

L

'

*l~-«h-

—

i

/
p ' ' J'l

Jö>/

7 7

rnen.

r <>" 1

p

O:

7 7 r |Jt

—m P0 i m m "J

1—

O ' «

men.

° 1
X /

k 7 - r 1

men.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 107

Stellt man die Texte der musikalisch übereinstimmenden Teile von Ballata
und Credo nebeneinander, ergibt sich folgendes Bild:

Deus deorum Pluto or te rengratio Factorem coeli et terrae visibilium
Mille mercè Gebelles demorgon Genitum non factum consubstantialem patri

per quem omnia facta sunt

Non dirö più barban barban Aaron Qui propter nos homines et propter nostram
salutem

poy in spiritum

poy che so reintegrato e de luy qui ex pâtre filioque procedi

satio est per pro (-phetas)

Sarà in eternum el nostro laudatio Et incarnatus est de Spiritu Sancto ex Maria
Virgine

de la vendetta e de tanta iusticia Et expecto resurrectionem mortuorum et vitam

(nur der erste Textdurchgang der Ballata berücksichtigt)

Aus dieser Gegenüberstellung ergeben sich einige bemerkenswerte Zusammenhänge.

Wie oben erwähnt, ist der Demiurg besonders im Weltbild dualistischer
Religionen der Schöpfer der sichtbaren Dinge, also der visibilia, die
Übereinstimmung schliesst das nachfolgende invisibilium nicht ein. Sowohl Kybele als
auch der Demiurg sind ungeborene Schöpfergötter. Die Gegenüberstellung setzt
sie parallel zu genitum non factum consubstantialem patri per quem omnia
facta sunt (gezeugt nicht erschaffen, wesensgleich mit dem Vater, durch den
alles erschaffen wurde). Zu seinem Heil propter nostram salutem wird er nicht
mehr sagen barban Aaron. Vendetta und iusticia haben ihre Parallele im Satz
des Credos et expecto resurrectionem mortuorum et vitam (Ich erwarte die
Auferstehung der Toten und das [ewige] Leben"), die Fortsetzung venturi saeculi
fehlt in der Parallele, was insofern interessant ist, als ein wichtiger Vorwurf des
Konzils gegen Papst Johannes war, er glaube nicht an das ewige Leben.

Wie im Falle von Un fior gentil scheinen Lied und Parodiesatz nicht nur in
musikalischer Hinsicht in Beziehung zueinander gesetzt zu sein. Die Parodie

besteht offenbar nicht nur in der Verwendung musikalischen Materials,
sondern bezieht darüber hinaus die Inhalte der entsprechenden Texte mit ein.
Nicht nur hat Zacara, falls die oben gegebene Interpretation stimmt, seinen
Ballatentext in extremer Weise verschlüsselt, er hätte zusätzlich durch die
Bearbeitung im Credo Einzelheiten aus dem Konstanzer Prozess unterstrichen.
Es ist zu vermuten, dass sowohl die Literatur- als auch die Musikwissenschaft
erst an der Oberfläche derartiger Texte gekratzt haben und dass hier noch sehr
viel zu entdecken bleibt.

Die bis hierher betrachteten Werke sind von der Musikgeschichte alle in
irgendeiner Weise als Ausnahmen bezeichnet worden. Bernarts Lied Cant
l'erba fresq' wurde von Stevens als untypisch, weil nicht der Normalform
zugehörig, eingestuft. Zacaras Un fior gentil, dem ein piede zu fehlen scheint,
wurde wegen seiner zwei rätselhaften Zeilen nie vollständig übersetzt und in



108 Musik in Texten - Texte in Musik

der Folge fragwürdig interpretiert. Deus deorum galt wegen des Textes, der
tiefen Lage und der skurrilen Akzidentien in der Handschrift Lucca immer als
Sonderfall. Es ist nicht meine Absicht, in diesem Buch nur Ausnahmen von
einer anfechtbaren Regel zu besprechen. Vielmehr drängt sich die Frage auf,
wie sinnvoll es ist, jedes Lied gleich von Anfang an in ein Regelraster zwingen

zu wollen. Je näher ein Stück betrachtet wird, desto mehr zeigt sich, dass
das Raster nur für die Oberfläche taugt. Aber auch dieses wird immer wieder
durchbrochen, wie zum Beispiel im Fall von Un fior gentil. Wer sagt uns mit
Gewissheit, dass das Lied jemals einen zweiten piede besass, nachdem der
Text der literarischen Frottola nahe steht? Warum sollte es unmöglich sein,
gleichsam eine Mischform, so etwas wie eine Frottolen-Ballata zu schreiben?
Es wäre denkbar, dass gerade die musikalische Form hier grössere Freiheiten
gewährt als die rein literarische. Selbstverständlich scheint Zacara - und das

geht ganz deutlich aus all seinen Texten hervor - eine besondere Schwäche für
ausgefallene Formulierungen gehabt zu haben. Andererseits verlangt vielleicht
ein aussergewöhnlicher Text nach einer aussergewöhnlichen musikalischen
Form. In diesem Sinne ist das nächste Beispiel zum Thema mehrfacher Schriftsinn

zu verstehen, auch das wieder eine Ausnahme in mehrer Hinsicht.

Aquila altera von Jacopo da Bologna ist eines der seltenen dreitextigen Madrigale

des Trecento. Vergleichbar einer französischen Motette trägt jede Stimme
einen eigenen Text. Das Werk ist in vier Trecentohandschriften überliefert.
FP, 91'/92; Pit, 2'73; Sq, 8'/9, PR, 2'/397

Es folgen die drei Texte im Wortlaut der Handschrift Reina, welche Nino
Pirrotta als Grundlage für seine Edition gedient hat,98 und meine eigene
Übersetzung (Apostrophe, Akzente und Interpunktion sind ergänzt):

Aquil'altera ferma en su la veta Stolzer Adler, hefte das tapfere Auge
De l'alta mente l'occhio valoroso, auf den Gipfel des Geistes,
dove toa vita prende so riposo. wo dein Leben Ruhe findet.
R.: La è'1 parère, la l'eser beato. R.: Dort ist der Schein, dort die Seligkeit.

II
Czeatura gentil, animal degno, Edle Kreatur, würdiges Tier, deine Natur
salire en alto e rimiiar nel sole will ausschliesslich in die Höhe steigen
sengularmente toa natura vole. und die Sonne wieder sehen.
R.: La è l'immagine e la perfezione. R.: Dort ist das Abbild, dort die Vollendung

III
Ucel de Dio, insegna de iustizia, Vogel Gottes, Symbol der Gerechtigkeit,
tu ai principalmente chiara gloria dir eignet besonders heller Ruhm, denn
Perché ne el grand'opre tu a' vittoria. in den grossen Werken siegst du.
R.: La vidi l'umbr'e la vera esenza. R.: Dort sah ich den Schatten und die wahre

Essenz.

97 Für die Handschriften siehe Handschriftenverzeichnis.
98 CMM VIII/4, 1963, 1.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 109

Das Madrigal gilt als Preislied auf einen Fürsten beziehungsweise auf ein
Ereignis aus dessen Leben. Geneviève Thibault" hat vorgeschlagen, es in
Zusammenhang mit der Hochzeit von Gian Galeazzo II. Visconti und Isabelle
de France im Jahre 1360 zu lesen. Sie begründet das mit den Wappen der
Viscontis, die den im Madrigaltext angesprochenen Adler und den uccello di Dio,
die weisse Taube, enthalten. Dem ist grundsätzlich zuzustimmen, daneben
gibt es aber Indizien, die darauf hinweisen, dass der Text mindestens eine
weitere Sinnebene enthält. Die drei Texte werden im Folgenden mit I (Cantus),
II (Contratenor) und III (Tenor) bezeichnet. Der Gesamttext besteht aus dreimal

vier elfsilbigen Versen im Reimschema abbc. Die gesamte Silbenzahl ist
somit 132, die metrische Mitte liegt nach den Silben 65/66 entsprechend dem
Wort sole, (die Sonne war ein Emblem der Viscontis), wenn man die drei Texte
wie drei Strophen eines Gedichtes betrachtet. Alle drei Texte beginnen mit
einer Anrede an den Adler, dem Symbol der Sonne, aber nicht nur die drei
Anreden setzen die drei Texte in Parallele, auch weitere sprachliche Elemente
tragen dazu bei. So findet sich in allen drei Texten jeweils ein Adverb, wobei
es sich im ersten Text um ein „falsches" Adverb (bestehend aus Adjektiv und
Substantiv) handelt:

I del alta mente
II sengulaimente
II principalmente

Eine weitere Parallelisierung der Texte ergibt sich aus der Verwendung
weiblicher Substantive in Kombination mit Possessivpronomina:

I tua vita
II tua natura
III tu a' vittoria (unechtes tua aus tu + (h)a(i)

Die erwähnte metrische Mitte sole könnte nicht nur als Hinweis auf das
Haus Visconti, sondern auch als Schlüssel für eine tiefere Schicht der drei
Madrigaltexte verstanden werden. Der Vers aus Text II salire in alto e rimirare'l
sole, das wieder Aufsteigen ins Licht, weckt Assoziationen zu den berühmten
letzten Versen des Inferno in Dantes „Divina Commedia", wo vom Aufstieg
aus der Hölle und dem wieder erlangten Ausblick auf den Himmel die Rede
ist. Die im Folgenden fettgedruckten Wörter heben lexikalische und sinngemässe

Übereinstimmungen des Dante-Textes mit dem Madrigaltext Jacopos
hervor:

Inf. XXXIV, 133-139
Lo duca e io per quel cammino ascoso
intrammo a ritornar nel chiaro mondo;
e senza cura aver d'alcun riposo
salimmo su, el primo e io secondo,

Text I
Text II salire in alto

99 Geneviève Thibault, „Emblèmes et devises des Visconti dans les oeuvres musicales du Tre¬

cento", in: L'Ars Nova italiana del trecento, Certaldo 1969, 131 ff.



110 Musik in Texten - Texte in Musik

tanto ch'i' vidi delle cose belle Text III
che porta'l ciel, per un pertugio tondo-,
e quindi uscimmo a riveder le stelle. Text II rimirare'l sole

Der Führer (Vergil) und ich traten in jenen verborgenen Durchgang ein, um in die
helle Welt zurückzukehren. Und ohne Verzug stiegen wir höher, er voraus und ich
als zweiter, so weit, dass ich durch ein rundes Loch die schönen Dinge sah, die der
Himmel trägt. Und dann traten wir hinaus, um die Sterne wieder zu sehen.

Der Madrigaltext II lässt ausserdem an den Beginn des Purgatorio denken:
Purg. I, 4-6:

e canterö di quel secondo regno
dove l'umano spirito si purga Text I (mente statt spirito)
e di salire al ciel diventa degno Text II

Und ich werde singen von jenem zweiten Reich, wo der menschliche Geist sich reinigt
und würdig wird, in den Himmel aufzusteigen.

Am Anfang von Jacopos Text steht die Aufforderung: Stolzer Adler, hefte Deinen
Blick auf den Gipfel des hohen Geistes, das heisst auf das höchste Licht, die
höchste Erkenntnis. Der Tradition nach ist der Adler das einzige Wesen, das

in die Sonne blicken kann ohne zu erblinden. Fixiere deinen Blick in diesem
Höchsten, denn dort kommst du zur Ruhe, zur beatitudine. Im 33. Gesang
des „Paradiso" heisst es:

Par. XXXIII, 82-84:

O abbondante grazia ond'io presunsi
ficcar lo viso per la luce eterna
tanto che la veduta vi consunsi!

Oh wie überfliessend war die Gnade, dass ich es wagte, meinen Blick in das ewige
Licht zu bohren, sodass sich mein Blick darin erschöpfte.

Der Dichter erreicht hier das, was nach der Tradition nur der Adler tun kann:
Er blickt direkt und unverwandt in die ewige Sonne der Erkenntnis. Dieses
Sich fixieren wird auch in den Versen 97-99 angesprochen, die als Motto für
das vorliegende Buch gedient haben:

Cosi la mente mia, tutta sospesa,
mirava fissa, immobile e attenta,
e sempre di mirar faciesi accesa.

So betrachtete mein Geist, ganz gespannt, unbeweglich und aufmerksam, unverwandt,
und wurde immer begieriger zu betrachten.

Im Madrigaltext II ist die Kreatur offenbar würdig aufzusteigen und die Sonne,

von der sie einst ausging, wieder zu sehen. Das Initialwort creatura weist
darauf hin, dass es hier wahrscheinlich nicht nur um den Adler, sondern auch
um den Menschen und seine Bestimmung geht. Der Adler wird im 29. Gesang
des „Paradiso" ausführlich beschrieben, vv. 1-21: Vor Dante erscheint ein Adler



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 111

mit ausgebreiteten Flügeln, der aus den Seelen der Seligen, die Gott schauen,
besteht. Er spricht als einer für alle zu Dante. Die creatura könnte also durchaus

alle jene meinen, die aufzusteigen würdig sind. In diesem Abschnitt wird
der Adler ausserdem als image bezeichnet, was im Ritornello von Text II als
l'immagine erscheint. Der Adler ist die Verkörperung der würdigen Kreatur,
des erschaffenen Menschen, der zum Licht zurückkehrt.

Im Text III werden eterna gloria und vittoria errungen. Der 33. Gesang des

„Paradiso" beginnt mit einem Gebet des Hl. Bernhard an Maria, in dem er
sagt, dass der Mensch, der Gnade erlangen will und sich nicht an Maria wendet,

gleichsam ohne Flügel fliegen will. Dante ist bei der somma luce, dem
höchsten Licht angekommen. Der letzte Gesang schildert seine Vision der
drei Lichtkreise, die Vater, Sohn und Hl. Geist symbolisieren. Die Verse 67ff.,
die mit o somma luce beginnen, scheinen einen weiteren Schlüssel für den
Madrigaltext zu bieten:

Par. XXXIII, 67-75:
O somma luce che tanto ti levi
da' concetti moitali alla mia mente
ripresta un poco di quel che parevi,
e fa la lingua mia tanto possente,
ch'una favilla sol délia tua gloria
possa lasciare alla futura gente-,
che, per tornare alquanto a mia memoria
e per sonare un poco in questi versi,
più si conceperà di tua vittoria. Text III

Oh höchstes Licht, das Du Dich so hoch erhebst über sterbliche Konzepte, gib meinem
Geist etwas von dem zurück, das Du schienst, und mach meine Zunge so mächtig,
dass ich einen einzigen Funken Deines Ruhmes den Zukünftigen hinterlassen kann,
damit sie mehr von Deinem Sieg verstehen mögen, wenn ich aus dem Gedächtnis in
diesen Versen klingen kann.

Die drei Ritornelli von Jacopos Madrigal enthalten je einen Begriff des Scheins
und des Seins:

Là è'1 parère, là Vesser beato
Là è l'immagine e là la perfezione
Là vidi l'ombra, là la vera essenza

Là ist ein Begriff, der sich schon in der Trobadorlyrik als Chiffre für das

Jenseits, das Ideal und in greifbarerem Kontext auch für das Heilige Land
oder die unerreichbare Dame findet (lai).100 Dort auf dem Gipfel, der in Text I

100 Zu sai und lai bei den Trobadors vgl. Michel Zink, „Ici et là", in: Luciano Rossi (Hg.), Can-
tarem d'aquestz trobadors. Studi occitanici in onore di Giuseppe Tavani, Alessandria 1995,
235-241. Zum gleichen Thema im Ramen des altfranzösischen Romans: Georges M. Vois-
set, „Ici, ailleurs, au-delà: topographie du réel et de l'irréel dans le „Chevalier au Lion", in:
Mélanges de langue et littérature françaises offerts à Pierre Jonin, (Sénéfiance 7), Aix-en-
Provence 1979, 705-715.

Text I
Text I (parère)

Text III



112 Musik in Texten - Texte in Musik

angesprochen ist, ist der Schein, der Abglanz, das, was der Mensch von der
Göttlichkeit erhaschen kann. Dort ist aber auch das selige Sein, bei Dante
symbolisiert in der Figur der Beatrice, der Seligmacherin. Ritornello I drückt
das durch die Verben parere bzw. esseie aus. Im Ritornello II ist die Rede vom
Abbild (immagine) und der Vollendung (perfezione). Der Mensch ist Abbild,
Gott ist das Vollendete und nur im Mysterium der Inkarnation Christi
verbinden sich beide. Dieses Mysterium wird Dante im „Paradiso" gezeigt. Ich
zitiere mit Absicht ausführlich:

Par., XXXIII, 115-132:

Nella piofonda e chiara sussistenza
dell'alto lume parvermi tre giri
di tre colori e d'una contenenza-,
e l'un dall'altro come iri da iri
parea riflesso, e'l terzo parea foco
che quinci e quindi igualmente si spiri.
Oh quanto è corto il dire e come fioco
al mio concetto! e questo, a quel ch'i' vidi,
è tanto, che non basta dicer „poco".
O luce etterna che sola in te sidi,
sola t'intendi, e da te intelletta
e intendente te ami e arridi!
Quella circulazion che si concetta
pareva in te come lume reflesso,
dalli occhi miei alquanto circunspetta,
dentro da sé, del suo colore stesso,
mi parve pinta della nostre effige,
per che'l mio viso in lei tutto era messo.

In der tiefen und klaren Substanz des Hohen Lichtes erschienen mir drei Kreise in
drei Farben, aber gleichem Gehalt. Und der eine schien vom anderen reflektiert wie
Iris von Iris (Regenbogen), und der dritte schien von Feuer, das sich da und dort glei-
chermassen ausatmet. Oh wie kurz ist das Sagen und wie schwach im Vergleich zu
meiner Wahrnehmung. Und es ist verglichen zu dem, was ich sah, doch viel, sodass es
nicht adäquat ist zu sagen „wenig". Oh Ewiges Licht, das Du nur in Dir selber ruhend
Dich erkennst und von Dir selbst verstanden Dich liebst und Dir zulächelst! Jener
Kreis, der so konzipiert ist, schien in Dir wie reflektiertes Licht, von meinen Augen
ebenso umfassend erblickt; und in ihm schien mir aus identischer Farbe unser Abbild
aufgemalt zu sein, deswegen war mein Blick ganz in jenen Kreis vertieft.

Diese Verse enthalten den Kern der scholastischen Trinitätslehre von der
consubstantialitas (Wesensgleichheit) der drei göttlichen Personen. Das
Mysterium der Inkarnation des Sohnes wird durch das menschliche Antlitz
dargestellt, das im zweiten Kreis erscheint. Die drei Kreise unterscheiden sich
durch die Farbe, aber nicht durch die Substanz. Thomas von Aquin erklärt
sussistenza wie folgt: „quod per se existit et non in alio, vocatur subsistentia"
(das was für sich existiert und nicht in etwas anderem nennt man subsistentia,

Summa Theologiae 1,29,2). In der sussistenza erscheint die effige, das

Abbild, das Antlitz des erlösten Menschen. Bei Jacopo finden wir statt effige



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 113

und sussistenza immagine und vera essenza, was das gleiche bedeutet. Das
Wort imago erscheint übrigens auch bei Dante etwas später, kurz nach der
letztzitierten Stelle:

Par. XXXIII, 137/138

veder volea come si convenue
l'imago al cerchio e come vi s'indova-,
ma non eian da cià le proprie penne

Ich wollte geziemend das Abbild im Kreis sehen und wo es seinen Platz hat, aber
meine Federn genügten dafür nicht.

Die Federn des Menschen genügen nicht, um so hoch zu fliegen; es ist ihm
unmöglich, das Geheimnis der Inkarnation bis ins Letzte zu erfassen. Non
potest per rationem naturalem evidenter sciri vel demonstrari, quod Incarnatio
sit possibilis (Über den natürlichen Verstand kann man nicht sicher wissen
noch beweisen, dass die Inkarnation möglich ist, Thomas von Aquin III sent,
dist. 2,a.l). Unsere Federn genügen nicht, nur mit der Kraft des Adlers ist die
letzte Erkenntnis möglich.101

Das letzte Ritornello des Madrigals stellt der wahren Essenz den Schatten
gegenüber. Im „Purgatorio" XXV, 88 ff. findet sich die Beschreibung der Schatten,

die das Fegefeuer bevölkern. Sobald die Seele am Ufer eines der beiden
Flüsse Acheronte (Verdammnis) oder Tevere (Heil) angekommen ist, strahlt
sie die gleichen Informationen aus, die sie zu Lebzeiten des Körpers
charakterisierten. Die Luft bildet nun um sie herum einen entsprechenden Körper,
durch den die Seele sichtbar wird. Dieses Gebilde heisst man Schatten. Die
Schatten der Unterwelt sind somit Abbilder der physischen Menschen. Das
könnte der immagine in facopos zweiter Strophe entsprechen, der Schatten
ist nur der Schein des wahren Seins. In allen drei Refrains findet sich das

Begriffspaar Sein und Schein. Im ersten Text wird es durch die Verben essere
und parere ausgedrückt. Im zweiten Text stehen dafür die Substantive
immagine und perfezione. Das Abbild ist nach scholastischer Theologie durch
die Erlösungstat Christi in die Vollendung eingeschlossen. Im dritten Text
schliesslich werden Schein und Sein durch die Begriffe ombra und vera essenza

dargestellt.102 Ritornello III enthält ausserdem ein Wort, das die Beziehung

101 Die darauf folgenden Verse bei Dante, die zu den letzten der „Divina Commedia" gehören,
scheinen bei Jacopo in den Texten I und II reflektiert zu sein:
Par. XXXIII, 140/141
se non che la mia mente fu percossa
da un fulgore in che sua voglia venne
Mein Geist wurde von einem heftigen Lichtblitz erschüttert, so dass er erreichte, was er
wollte.
Im Text I bei Jacopo findet la mente Ruhe im Höchsten Licht; im Text II wird das Wollen,
das Streben der Kreatur nach ihrem Ursprung (tua natura vuole) angesprochen.

102 Vgl. dazu auch das Madrigal Se premio di virtù e solo honore von Bartolino da Padova, des¬

sen Ritornello lautet: Si che'l priva e fuor d'ogni schiença, seguendo l'ombra et non la vera
essençia. (Wer dem Schatten folgt statt der wahren Essenz, entbehrt jeglicher Weisheit).



114 Musik in Texten - Texte in Musik

des Madrigaltextes zur „Divina Commedia" zu bestätigen scheint: Vidi, „ich
sah", provoziert die Frage nach dem sehenden Subjekt. Im Madrigaltext gibt
sich das poetische Ich, obwohl der Adler zu Beginn direkt angsprochen wird,
nicht zu erkennen. Einer aber hat gesehen - Dante - und er benutzt das stets
wiederkehrende vidi.

Betrachtet man die drei Madrigaltexte als Ganzes, lassen sie sich mit den drei
Lichtkreisen des Trinitäts-Geheimnisses in Dantes „Paradiso" vergleichen:

Text I Vater, Höchster Geist, dort findet man Ruhe und Seligkeit

Text II Sohn, Kreatur, die würdig ist aufzusteigen, Abbild des Menschen und zugleich
Perfektion, wahrer Mensch und wahrer Gott

Text III Vogel Gottes, Taube des Hl. Geistes; sein Wirken zeigt sich in den grossen
Werken, er ist die wahre Essenz Gottes

So scheint hier in komprimierter Weise der 33. und letzte Gesang des „Paradiso"

paraphrasiert zu sein. Jeder der drei Texte besteht jeweils ohne Ritornello
aus 33 Silben. „Paradiso" und „Purgatorio" umfassen bei Dante je 33 Gesänge.
Der vollständige Text des Madrigals hat 132 Silben, an der metrischen Mitte
steht, wie oben erwähnt, das Wort sole. Die zweite Texthälfte beginnt daher
mit Silbe 67. Die Stellen des „Paradiso", auf die der Madrigaltext hinzuweisen

scheint, beginnen bei Vers 67 des 33. Gesangs mit den Worten o somma
luce. Die Mensur 33 der Musik setzt die Worte esser und imagine (Sein und
Abbild) übereinander.

Aber nicht nur Dante und eine gewisse Zahlensymbolik dürften bei der
Entstehung dieses Textes eine Rolle gespielt haben, auch die Alchimie ist
durch mindestens drei Begriffe präsent:

aquila weisser Zwischenzustand des Materials, Symbol für volatilen Stoff
giand'opre das alchemistische „grosse Werk" der coincidentia oppositorum

(Vereinigung der Gegensätze)
veia essenza Quintessenz103

Der Madrigaltext spricht vom Spannungsfeld zwischen Schöpfer und Erschaffenem,

zwischen perfezione und immagine. Diese Dualität findet unter
anderem einen Ausdruck in der Gegenüberstellung der ungeraden Zahl 3 mit
der geraden Zahl 4. Das ganze Gedicht besteht aus 3 mal 44 Silben - 3 steht
traditioneller Weise für das Göttliche, 4 für das Materielle. Jeder Text zählt
ohne Ritornello 33 und mit Ritornello 44 Silben.

103 Es soll nicht unerwähnt bleiben, dass auf der betonten Silbe des Wortes essenza zwischen den
Oberstimmen die Quinte cis-gis als einzige im Stück in voller perfekter Semibrevislänge
erscheint, ohne am Anfang einer Phrase platziert zu sein.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 115

Notenbeispiel 8: Jacopo da Bologna, Aquila altera

s o * 3JJ7JJ-JJ]2x|

PR

L I
U

s
quil' al - te fer - ma en_

m
Cre gen - til, a - ni - mal

eel de Dio, gna de iu

ma=ï f
su la ve ta De_

m3=—ï idi gno, Sa - li

-1——• 0 F 0 _p
7 r 7



116 Musik in Texten - Texte in Musik

10

13

f$= — *
«

— 1 i

1 J

so,

1— ~1

—©

Do

<•>1 jj

7 j ^ «w#
hff—fi—

% J i
—p * T m ff—

"O"

le

M M ü f ' -Ï fc-i-f
ài prin-ci- pal - men - techia - ra glo - ri - - a

F£= — —— — —
r "i

-

^ i J' 4 J

^= > mm

Sen -

Per



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 117

18

a ph= J J J J F-

¥
V

4=

—i *"* J.' é
p m - a

—J J—
vi - ta

«

pren

J- « « * «

de .so

LJ—J—
ri

j—

1

gu - lar -

1

T—O-

men - te toa na - tu - ra

20

Ü Hl h-H 1 K 7 HT
1

P
^ ** J

0 -

1 J^ JT] J—1 m 1 n
- -

V

—

—
o -

r rf r r

* ' * d * -J—

h >

1 * » J * J. Ji
1— 1

m P my—
V

cl

22

[fif=

è ne le gra

^

r p

nd' opre tu à vit

jij

H=
to

_

-

7 * m ».—«vj.

—^==

- * J M J J JJJ J J1

^ V—
l ' ^ ' J ;

I l 1

A J

i

« »
- i

L J

1

rP=f r ——%—



118 Musik in Texten - Texte in Musik

30

F#=§ J * J- J J- ïN -i j. ' J J'J
pa

i x 5=
1

SN? Ê * é J J

•V— > r r i ilL> ^ r - r



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 119

32
y f)

1̂ -&

re - re, là l'e be

&
Tim e la per fe - zi

s f r r r f3EEEm
vi - di Tum - br'e la

35

mo •

3EÉ ö; 3T3:

3S 12.

o
to.

XT
ne.

r~^ p-

o
ne.

mm



120 Musik in Texten - Texte in Musik

Einige Sachverhalte der musikalischen Gestalt von Aquila altera scheinen
die aus der Analyse des Textes gewonnenen Erkenntnisse zu bestätigen. Jede
der drei Madrigalstimmen ist textiert, wodurch bestimmte Textstellen gleichzeitig

deklamiert werden, so zum Beispiel aquila altera und ucel de Dio im
Anfangsmelisma, dann in den ms 10/11 alta mente und alto in der
gegenläufigen Quinte a-d. Im Takt 32 begegnen sich parere, immagine und umbra,
die alle für das selbe Phänomen stehen. In 33/34/35 ist das esser beato zur
perfezione homorhythmisch gesetzt mit parallelen Sexten zwischen C und T
(m34) und Terzklang in der Länge einer perfekten Brevis auf der betonten Silbe
des Wortes perfezione. Die Dreitextigkeit des Madrigals erlaubt eine äusserste
Komprimierung des Textes, welche bei strophischer Anordnung nicht möglich
wäre. An der Stelle, an der immagine und ombra zusammenkommen, reiben
sich die Stimmen in wiederholter Dissonanz zwischen e und f oder f und g.
Die melodische Figur der Mittelstimme aus m32 kehrt in Form von Parallelen
zwischen C und T in m34 wieder, setzt also gleichsam imago und perfectio
in Beziehung. Vergleichbar ist die in Sekundschritten von a nach e fallende
Melodie der Mittelstimme in m33, die sich in m34 wiederholt. So wird das
Abbild zum Vorboten der wahren Perfektion.

Liest man neben der Ebene des Preisliedes eine tiefere Schicht des Textes,
wird die Dreitextigkeit des Madrigals zum Symbol, jedoch nicht zum platten
bedeutungsleeren Zahlensymbol an sich, sondern zum Textdeutungsmittel in
der Interpretation des Dreifaltigkeitsmysteriums - zur Möglichkeit, den bei
Dante schon bewundernswert gerafften Text zusätzlich zu komprimieren, so
dass einerseits die Parallelität der göttlichen Personen, von denen keine der
anderen überlegen ist, und andererseits die Parallelität von immagine und
perfezione dargestellt werden kann. Selbstverständlich ist nicht anzunehmen,
dass die Polytextualität dieses Madrigals nur mit der tieferen Symbolik des
Textes zu erklären ist. Der Einfluss der französischen mehrtextigen Motette
sowie der französischen Musik ganz allgemein auf die Meister des Trecento
(siehe ouvert/clos am Ende des Ritornello) ist eine musikhistorische Tatsache;

das Vorhandensein anderer dreitextiger Madrigale im Trecentorepertoire
eine weitere. Insofern ist Aquila altera wohl nicht wegen seines Textinhalts
dreitextig. Vielmehr ist das dreitextige Madrigal eine, wenn auch selten
verwendete, Form des Trecentorepertoires, die sich in diesem speziellen
Textzusammenhang anbietet. Die Preisliedfunktion von Aquila altera ist keineswegs
zu bestreiten. Das Preislied bildet in der Form des dreitextigen Madrigals
gleichsam die äussere Hülle des Kunstwerks, welches bei näherer Betrachtung
weitere Sinnebenen preisgibt.

Als letztes Beispiel für den mehrfachen Schriftsinn möchte ich noch kurz das

Madrigal Per quella strada lactea del cielo von Johannes Ciconia104 besprechen,
dessen Text ebenfalls Merkmale von Dante-Rezeption erkennen lässt.

104 Es ist in den Handschriften Lucca, Archivio di Stato 184, f,13und Perugia, Biblioteca Comu-
nale „Augusta" Ms. 3065, f.4' überliefert. Edition in: Margaret Bent /Anne Hallmark, The
Works of Johannes Ciconia, PMFC XXIV, 123-125.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 121

Der Text nach der Handschrift Lu lautet wie folgt:
1

Per quella strada lactea del cielo Über jene Milchstrasse des Himmels
de belle stelle ov'è'l seien feimato, der schönen Sterne, wo der Himmel stille
vedeva un cano andar tutto abrasato. steht,

sah ich einen ganz verbrannten (oder
brennenden) Wagen fahren.

4

Copeito a drappi rossi de fin oro, Er war bedeckt mit roten Tüchern aus
tendea el timon verso anzoli cantando, feinem Gold,
el carro tiiumfal vien su montando. er wandte seine Deichsel den singenden

Engeln zu;
der Triumphwagen steigt auf.

7

De verdi lauri coione menava, Er führte Kränze aus grünem Lorbeer mit,
che d'alegreçça el mondo veideçava. da die Welt in Fröhlichkeit ergrünte.

Margaret Bent hat in Übereinstimmung mit anderen Forschern festgehalten,
dass der genannte Wagen ein Hinweis auf das Wappen der Familie Carrara
sein dürfte. Es wäre denkbar, dass das Madrigal 1367 entstand, als Francesco
Carrara, der Herr von Padua, kaiserlicher Vikar wurde. Wie im Fall von Aquila
altera ist hier die vordergründige Verbindung des Stücks mit dem Fürstenhaus
nicht zu bestreiten, allerdings scheint der Text damit noch nicht erschöpft zu
sein. Eine weitere Sinnebene des Textes liegt im Topos des Sonnenwagens, der
mit dem triumphalen Aufstieg des Herrschers verglichen wird. Dazu passen
die Lorbeerkränze, von denen im Ritornello die Rede ist. Der Text enthält
aber - so wie Aquila altera - gewisse Bilder, welche an die „Divina Comme -

dia" erinnern. Gegen Ende des „Purgatorio" findet sich in der Beschreibung
des Irdischen Paradieses (zuoberst auf dem Berg des Purgatorio) eine Szene,
welche im zentralen Ereignis der Wiederbegegnung Dantes mit Beatrice gipfelt
und in Bildern und Begriffen an den Madrigaltext Ciconias denken lässt. Die
Textstelle beginnt im 28. Gesang des „Purgatorio". Dante befindet sich in
einem Wald und gelangt an den Fluss Lethe, an dessen Ufer er eine singende
Frau Blumen pflücken sieht. Er bittet sie, näher ans Ufer zu treten, damit er
die Worte ihres Gesangs besser verstehen kann. Sie tritt näher und gibt ihm
einige Erklärungen zur Beschaffenheit des Irdischen Paradieses. Im darauf
folgenden 29. Gesang geht die Frau flussaufwärts und singt dazu: „Beati quorum
tecta sunt peccata - Selig, wem die Sünden vergeben werden". Dante folgt der
Frau auf seiner Seite des Flusses. Sie gehen Richtung Osten und es erscheint
ein sehr helles Licht, ähnlich einem Blitz und una melodia dolce correva per
l'aere luminoso, eine süsse Melodie strömte durch die leuchtende Luft.

Purg. IXXX,34-36:
Dinanzi a noi, tal quale un foco acceso, Vor uns wurde die Luft einem ent

zündeten Feuer gleich
ci si fè l'aere sotto i verdi rami; unter den grünen Zweigen,



122 Musik in Texten - Texte in Musik

e'l dolce suon per canti era già inteso. und der süsse Klang konnte schon als
Gesang wahrgenomm werden

Es erscheinen sieben riesige Kandelaber (laut Exegese die sieben Sakramente
oder die sieben Gaben des Hl. Geistes symbolisierend), die sehr helle Lichter
tragen. Im dazu erklingenden Gesang kann das Wort Osanna verstanden werden,

was auf Engelsgesang hindeutet. Das Licht der Kandelaber ist heller als
der Vollmond um Mitternacht per sereno di mezzanotte. Dante verwendet hier
und anderswo im Kontext das Wort sereno für Himmel, vergleiche Vers 2 des

Ciconia-Textes. Hinter den Kandelabern folgen 24 weiss gekleidete Männer,
welche Lilien tragend ein Marienpreislied singen. Dahinter folgen vier grün
bekränzte (vgl. Vers 7 im Ciconia-Text) Tiere mit je sechs Flügeln, die mit
Augen bedeckt sind (Anlehnung an Ezechiel bzw. die Apokalypse). Zwischen
diesen Tieren fährt ein Wagen:

vv. 106ff.:
Lo spazio dentro a lor quattro contenne
un carro, in su due rote, triumfale,
ch'al collo d'un grifon tirato venne.
Esso tendea in su l'una e l'altra ale

Zwischen den vier befand sich
ein zweiräderiger Triumphwagen,
der am Hals eines Greifs gezogen wurde.
Dieser streckte beide Flügel in die Höhe

(Die fett gedruckten Wörter kommen im Ciconia-Text vor)

Der Greif (Symbol für Christus) ist golden, weiss und rot. Der Wagen ist
schöner als jener von Augustus, ja schöner als der Sonennwagen selbst. Drei
Frauen tanzen auf der rechten Seite des Wagens. Die erste ist rot, sodass man
sie kaum vom Feuer unterscheiden kann, die zweite ist grün wie Smaragd
und die dritte weiss wie Schnee. Sie stehen für Glaube, Hoffnung und Liebe.
Der Wagen bleibt mit einem Donner vor Dante stehen. Danach beginnt der
30. Gesang des „Purgatorio". So wie einer das Steuerruder wendet, um den
Hafen zu erreichen, so bleibt der Wagen stehen. An dieser Stelle verwendet
Dante das Wort temon (Deichsel oder Steuerruder) das auch in Ciconias Text
erscheint.

Die Farben Weiss, Rot und Grün bestimmen die beiden Strophen sowie das
Ritornello des Madrigals: Milchstrasse für Weiss, rote Tücher auf dem Wagen,
Grün des Lorbeers. Die drei Farben erscheinen bei Dante gleich nach der Stelle
mit dem Wagen nochmals in den wichtigen Versen, in denen Beatrice in einer
Wolke von Blumen, die von Engeln gestreut werden, erscheint. Sie trägt einen
weissen, von einem Olivenzweig bekränzten Schleier, einen grünen Mantel
und ein Kleid von der Farbe lebendiger Flammen. Wenig später gibt sich
Beatrice Dante zu erkennen und die Engel singen „In te Domine speravi". Die
im fünften Madrigalvers bei Ciconia genannten singenden Engel, denen der
Wagen die Deichsel zuwendet, können schwerlich mit dem Inhalt des
vordergründigen Preisliedes erklärt werden. Die Farbensymbolik, die Wortwahl und
der Inhalt des Gedichtes legen eine Beziehung mit den Gesängen 28-30 des

„Purgatorio" nahe. Das vedeva des dritten Verses wäre in modernem Italienisch
dritte Person singular, in der alten Sprache (gerade auch bei Dante) wird diese
Form auch für die erste Person Singular verwendet. Das entspräche somit



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 123

dem vidi in Jacopos Aquila altera. Die Assoziation zur Dante-Stelle führt das

Madrigal auf Umwegen zur vordergründig nicht erkennbaren Liebesthematik,
da der Moment angesprochen ist, in dem Dante Beatrice zum ersten Mal seit
ihrem frühen Tod wieder sieht. Vergil kommentiert denn auch, er sehe die
alte Flamme erwachen. In diesem Sinn erhält das Gedicht, über eine mögliche
Inspirationsquelle interpretiert, eine weitere, liebeslyrische Ebene, die explizit
nicht angesprochen ist. So gelesen würde der Text mindestens vier Sinnebenen
enthalten: 1) Preislied auf das Haus Carrara, 2) allgemeines Preislied auf den
glänzenden Aufstieg eines Fürsten, 3) Paraphrase einer bedeutenden Stelle der
„Divina Commedia", 4) Liebeslied, das allenfalls durch den zweiten Vers des
Ritornellos angedeutet sein könnte.

Bei dieser Deutung des Textes ergibt sich allerdings eine Schwierigkeit: der
Madrigaltext spricht von der Milchstrasse beziehungsweise dem Fixsternhimmel

seien fermato, was Dantes achtem Himmelskreis entspräche, während die
Szene der „Divina Commedia" im Irdischen Paradies angesiedelt ist. Dieser
Widerspruch lässt sich nicht auflösen. Die Parallelen zum Dante-Text
deswegen nicht in Betracht zu ziehen, scheint aufgrund der lexikalischen und
symbolischen Analogien dennoch nicht unbedingt geboten. Vielmehr darf
angenommen werden, dass der Madrigaltext verschiedene Vorbilder rezipiert
und verarbeitet hat.

Für die Musiker stellt sich nun die Frage, ob die Wahrnehmung des mehrfachen

Schriftsinns auf der Grundlage exakter Textlesung, wie sie hier dargelegt
wurde, aufführungspraktische Konsequenzen hat. Im Fall von Aquila altera
ist dies mit Bestimmtheit der Fall. Wird die Dreitextigkeit nicht nur als eine
zufällige Wahl des Komponisten verstanden, sondern als bewusst eingesetztes
Kunstmittel im Dienste einer tieferen Textebene, dann stellt sich für den
Praktiker die Frage nach rein vokaler oder vokal / instrumentaler Ausführung
mit allem Nachdruck. In der tieferen Ebene gelesen, müsste das Madrigal rein
vokal aufgeführt werden, weil sonst ein grosser Teil der Information verloren
geht. Liest man hingegen die vordergründige Textebene des Preisliedes, kann
man eher eine vokal/instrumentale Aufführung wählen. Und schliesslich
findet sich das Madrigal später auch als instrumentale Bearbeitung im Kodex
Faenza, wodurch das Stück zum rein musikalischen Phänomen wird, das sich
von seinem Text gelöst hat und dadurch in einem neuen Licht erscheint.

Die Lesung des mehrfachen Schriftsinns ist aber nicht nur im Kontext der
Wahl der Besetzung interessant, sondern ebenso im Hinblick auf die Platzierung

in einem Programm. Einen als theologische Exegese verstandenen Text
wird man anders integrieren als ein Preislied oder ein virtuoses Instrumentalstück.

In einem Programm, welches die Darstellung von Tieren zum Inhalt
macht, hätte dieses Madrigal zum Beispiel trotz Adler und Taube wohl kaum
etwas zu suchen, da die Tiere ausschliesslich als Wappenembleme oder Symbole

für höhere Realitäten verstanden sind. Hingegen könnte man es sich in
einem der beliebten Dante-Programme vorstellen, in denen meist willkürlich
irgendwelche Stücke des Trecento gespielt werden, die mit Dante nur sehr



124 Musik in Texten - Texte in Musik

wenig oder gar nichts zu tun haben. Ferner wäre es auch im Visconti-Kontext
unterzubringen, da es gerade bei Jacopo einige Stücke gibt, die sich auf das
Haus Visconti beziehen und viele weitere Kompositionen, die in engerem oder
weiterem Zusammenhang mit diesem Fürstenhaus stehen, überliefert sind.
Das Bemühen um ein tieferes Verständnis eines musikalischen Textes ist,
wie man sieht, von den Musikern keineswegs zu vernachlässigen. Mit dem
Durchdringen der verschiedenen Textebenen ergeben sich für den Praktiker
sogar neue Perspektiven. Deus deorum von Zacara da Teramo könnte so
nicht nur als Kuriosum oder als eines unter vielen Werken des Komponisten
aufgeführt werden, sondern zum Beispiel auch im Kontext des Konstanzer
Konzils und seines kulturellen Umfelds. Un fior gentil böte sich als Liebeslied
an, aber auch im Zusammenhang mit der Parodiemesse und nicht zuletzt als
religiöser Text. Das Feld der Möglichkeiten wird durch die Arbeit am Text
nicht eingeschränkt, sondern beträchtlich erweitert.

Schliesslich wird das Wissen um die Mehrschichtigkeit solcher Werke das

Verhältnis des Ausführenden zum Werk grundlegend verändern. Die Tatsache,
dass sich solche komplexen Sachverhalte in den Quellen vollkommen unspektakulär

präsentieren, dass sowohl den Stücken, als auch der äusseren Gestalt der
Niederschrift in der Handschrift jegliches Pathos fehlt, hat dazu geführt, dass
die Musik des Mittelalters häufig durch die Aufführungen banalisiert worden
ist. Man hat unter anderem die problematische Gleichung Mittelaltermusik
Volksmusik für viele Aufführungen zum ästhetischen Fundament gemacht.
Dabei wurde die Komplexität dieser scheinbar harmlosen Kleinformen
übersehen. Ein Werk wie Aquila altera ist ein Musterbeispiel an Abstraktion, an
Komprimierung gewichtiger Inhalte auf das Minimum. Diese Fähigkeit zur
Konzentration weist das Mittelalter auch in der bildenden Kunst auf. Hat der
Musiker die hohe Komplexität solcher Werke erst erkannt - wobei die sorgfältige
Lesung des Textes nur ein Element unter vielen ist, die ihm bei dieser Erkenntnis

helfen können - wird er sich ihnen in einer ganz anderen Haltung nähern
und dementsprechend zu anderen musikalischen Ergebnissen kommen.

Selbstverständlich gibt es im Mittelalter auch vordergründig harmlose bis
obszön-banale Lieder. Neben äusserst raffiniert konzipierten Gedichten der
hohen Minne schreibt zum Beispiel ein hermetischer Dichter wie Arnaut Daniel
auch derb profane Verse. Es soll hier nicht der Eindruck entstehen, dass hinter
jedem Vokalstück mindestens eine Dante-Paraphrase steckt. Aber gerade im
Bereich des Obszönen verbirgt sich oft eine atemberaubende Virtuosität des

Doppelsinns. Das Erkennen all dieser Sinnebenen wird Konsequenzen für die
Aufführung haben müssen.

II. 4 Parodierender Doppelsinn oder der Zerfall des höfischen Ideals

Im vorangegangenen Kapitel wurde versucht, dem mehrfachen Schriftsinn in
musikalischen Texten näher zu kommen. Dabei entpuppten sich die
vordergründig als Preislieder (Aquila altera, Per quella strada lactea) oder
unverständliche Satire (Deus deorum) erscheinenden Texte als äusserst tiefsinnige
und eine weitgehende Bildung ihrer Autoren verratende Werke.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 125

Eine sehr grosse Zahl von Chansons des 12. bis 15. Jahrhunderts wird in
der Musikgeschichte mit dem Markenzeichen „höfisch" versehen, was in den
meisten Fällen gerechtfertigt ist, da die entsprechenden Texte aus dem Sprach-
Fundus der höfischen Minne schöpfen. Bei näherem Hinsehen offenbaren jedoch
viele dieser Texte, dass das höfische Vokabular als eine Art Staffage gebraucht
wird, die es dem Dichter erlaubt, andere Inhalte zu kaschieren. Gerade im
15. Jahrhundert wird der Kanon des amoui courtois oft mit Augenzwinkern
angewandt. Es sei hier erlaubt, ein Beispiel zu betrachten, bei dem die „tiefere
Schicht" die vordergründige Aussage nicht ergänzt, sondern in Frage stellt:

C'est assez pour morir de dueil, Rondeau von Gilles Binchois, musikalisch
vollständig nur in EscA ff.34-35; Text auch in Jard, f.95' und Roh, f.88'10S

Text nach EscA:

C'est assez pour morir de dueil
Qui sommes ung coeur et ung vueil
Ma dame et moy,
Quant mille foys je ne la voy
Que Dangiers n'y ayt l'ueil.

Jamais il n'eslonge le seul
Du lieu ou remaint Bel Acuel,
Dieux, quel anoy.
C'est assez

S'il avait ce que Je ly veul
Sans avoir aultre receul
Fors que de soy,
Gary seroy(e), en bonne foi,
Des maulx que j'ai plus que ne seul.

Es ist genug, um vor Schmerz zu sterben,
die wir sind ein Herz und ein Wille,
meine Dame und ich,
wenn ich sie nie sehe, ohne dass

Dangier immer ein Auge darauf wirft.

Wenn er das hätte, was ich ihm wünsche
ohne andere Zuflucht
als sich selber,
wäre ich wahrhaftig geheilt von den Leiden,
die jetzt zahlreicher sind als früher.

Niemals weicht er von der Schwelle
des Ortes, wo Bei Acueil wohnt,
Gott, was für ein Ärger!
Es ist genug

Dieser Text kann vordergründig als tieftrauriges amour courtois Lied gelesen
werden, jedoch hat der Autor mit den Kurzversen auf -oy einen Ohrwurm
eingebaut, der unter Umständen für freche Assoziationen beim Hörer sorgt. Der
jeweils dritte Strophenvers ist ein Viersilbler auf -oy und die jeweils vierten
Verse der Aussenstrophen sind Achtsilbler, die aus zwei gleichen Hälften
bestehen, die auf -oy enden. Bedingt durch die Rondeau-Form, hört man die
Kombinationen: ma dame et moy - Dieux quel anoy oder quant nulle foys
je ne la voy - gary seroy(e), en bonne foi, jeweils begleitet von der gleichen
Musik. Besonders deutlich ist dies am Ende des A-Teils mit den Kurzversen
ma dame et moy - Dieux quel anoy, „meine Dame und ich, Gott welche
Langeweile"

105 Für die Quellen vgl. Handschriftenverzeichnis, fard Jardin de Plaisance, vgl. Bibliographie,
Primärtexte.



126 Musik in Texten - Texte in Musik

Notenbeispiel 9: Gilles Binchois, C'est assez pour morir de dueil

a I.TT. i
1

i» > m —p W ' w 5=
-^9—^^—*—

A-m -r

r * r
C'est as - ez

*
pour

- J. J

no

P-»—

A \f 3 r * p—

—J—
i J

r i»

—J

r?
-*

"

m f

S*

2

=0
* 9 mHt* r r 11 U J l

F#= "
- V —*— hl m ti-m =-

« ï m n *r- H
de dueil Qui som - mes ung cœur et ung_

w
m H n ï=i

IL

ï
vueil, Ma - dame et rnoy, Quant nulle_ foys_

S.

m

V P p r p

«.]

Lr|J Lr
8

16

mm r

je ne_ voy Que dan

m
iMÊfi

i 1

S



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 127

Und so verkehrt sich dann die Aussage des Liedes aufgrund des Höreindrucks
in ihr Gegenteil. Dass ein solches Spiel mit dem Laut intendiert gewesen sein
kann, ist durchaus vorstellbar, wenn man zum Beispiel an die Art und Weise
denkt, mit der die Dichterin Christine de Pisan (1365-1431) ihren Namen
in manchen Verszeilen verborgen hat. Das Rätsel funktioniert nur auf einer
phonetischen Ebene. Erst wenn man die von ihr angegebenen Silben hintereinander

ausspricht, sie erklingen lässt, begreift man den Namen, der gemeint
ist. So zum Beispiel im „Dit de la Rose", wo man cry (Schrei) mit dem Ende
von aoust (August) und yne (als phonetischem Element ohne eigenen Sinn)
aneinanderreihen muss, um den Namen Christine zu erhalten. „Christine
creates a ,new orality', thogh born of textuality, the written text forces the
reader into orality: to utter her name."106

Die Unterhöhlung des Höfischen in der Chanson des Spätmittelalters möge an
einem weiteren Beispiel illustriert werden: Matteo da Perugias Ballade Pres
du soleil déduisant, ModA, f. 16.107

Sie ist im Manuskript ModA, der Handschrift, von der vermutet werden kann,
dass der Komponist an der Kompilation beteiligt war, überliefert. Die Ballade
ist französisch textiert, wobei die Orthographie die italienische Herkunft der
Aufzeichnung verrät. Matteo steht an der Wende vom 14. zum 15. Jahrhundert

als ein Repräsentant Jener Musikergeneration, die einerseits aus dem
Vergangenen schöpfen, andererseits auf den Chansonstil des 15. Jahrhunderts
voraus weisen. Er bedient sich souverän verschiedener Stile, indem er einmal
im Ars Subtilior Stil schreibt und dann wieder ein französisches Rondeau im
Stil einer italienischen Ballata des Trecento vertont.

Hatte sich schon im 14. Jahrhundert mit dem Entstehen der mehrstimmigen
Chanson eine Werteverschiebung im Vergleich zum einstimmigen Lied des

106 Laurence de Looze, „Signing off in the middle Ages: Medieval textuality and strategies of
authorial self-naming", in: A.N. Doane and Carol Braun Pasternack (Hg.), Vox Intexta, Orality

and Textuality in the Middle Ages, The University of Wisconsin Press, 1991, 173.
107 Musikalische Edition, Willy Apel (Hg.), French secular compositions of the fourteenth

century, CMM 53, 1-3, Nr. 52.



128 Musik in Texten - Texte in Musik

12. und 13. Jahrhunderts vollzogen, so beginnt sich am Anfang des 15. Jahrhunderts

das höfische Ideal vollends aufzulösen. Guillaume de Machaut schöpfte
als einer der Letzten aus dem Fundus des amour courtois und erweckt
zumindest den Anschein, das Ganze noch einigermassen ernst zu nehmen. Das
Musik-Text-Verhältnis ist bei ihm in höchstem Masse komplex, während die
Komponisten des ausgehenden 14. Jahrhunderts, die im so genannten Stil der
Ars Subtilior schreiben, der Musik eindeutig Priorität über das Wort verleihen.
Dem ausgeklügelten, rhythmisch höchst manierierten Stil der Stücke, wie sie
sich zum Beispiel im Chantilly-Manuskript finden, haben sie im Text nichts
Ebenbürtiges entgegenzuhalten, ausserdem leidet die Textverständlichkeit
unter den durch Melismen sehr stark gedehnten Versen. Inhaltlich sind diese
Texte meist der Tradition verpflichtet und zelebrieren das höfische Ideal nicht
sehr überzeugend weiter. Dazu kommen allegorische Figuren und die Häufung
von Vergleichen aus der Welt der Antike.

Matteos Text, den ich nachstehend mit Übersetzung wiedergebe, lässt sich,
wie zu zeigen sein wird, intertextuell in die Tradition einbetten, signalisiert
aber zugleich eine Umdeutung der alten Werte.

Pres du soloil deduissant s'esbanoye
D'eulx ententis un redouté fauchon,
Sur la rivière plus riche que soye
De maint osiaux d'une et d'aultre façon;
Close est d'un beaux rosier de par viron.
Dont s'il ne sont bien preux, jeune et veglarde,
Meschant*) cely que le fauchon regarde!

Chesciun se doubte et ne scet que fer'doye
fors que d'esmay trayre do lo sayson
Sans plus, tout prest en leure si s'employe;
Piuseurs autres aylent vers les buissons,
Aucun demeure, aucun tome en ront,
Simple de euer sans chault de faire garde,
Meschant cely que le fauchon regarde!

Quar noblesse et vigour si le convoyé,
Désir, espoir, sagacité, rayson
A son porpois tout brief qu'il s'envoloye
L'oysel qu'aten hurter des artiglon.
D'aultre ne quier sy donra coulps felon
Pour definer, fache qui veult sa garde;
Meschant cely que le fauchon regarde!

*von meschanger= zum Bösen wenden, nicht im modernen Sinn von méchant böse

Nahe der labenden Sonne vergnügte sich
wachsamen Auges ein gefürchteter Falke
über dem Bach, der so reich wie kein anderer ist
an vielen Vögeln jeglicher Art.
Umgeben ist der Bach (Quelle?) von einem schönen Rosenstock.
Wenn sie also nicht sehr tapfer, jung und aufmerksam sind:
Wehe dem (Vogel), den der Falke erblickt!



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 129

Jeder fürchtet sich und weiss nicht was tun,
ausser sich voller Angst zu bemühen,
der Gewalt zu entgehen; schnell sucht er das Weite.
Manche anderen fliegen in die Büsche,
manche verharren, manche drehen im Kreis,
einfältigen Herzens ohne sich in Acht zu nehmen:
Wehe dem, den der Falke erblickt!

Denn Adel und Kraft
Verlangen, Hoffnung, Weisheit und Überlegung
leiten ihn in seiner Absicht, so schnell der Vogel,
den er mit seinen Fängen schlagen will, auch davonfliegen mag.
Nur das ist sein Verlangen. So wird er ihm böse
Schläge zufügen, um ihn zu töten, -

soll nun wachen wer will:
Wehe dem, den der Falke erblickt!

Dieser Text beschreibt eine Szene, die in manchen Punkten vertraut, in anderen
neuartig ist. Das Initium spricht von der Sonnen-Nähe, in der sich der Falke
befindet. Dies erinnert unter anderem an Texte wie jenen des Madrigals Aquila
altera von Jacopo da Bologna. Nur handelt es sich hier nicht um einen Adler,
sondern um einen Falken, was von grundlegender symbolischer Bedeutung
ist. Der Adler aus Aquila altera ist ein positives, fürstliches und göttliches
Symbol. Der Falke hingegen steht für Jagd, manchmal auch für Lüsternheit,
da er gierig ist nach Beute, so wie wir ihn im „Jeu de Robin et de Marion"
von Adam de la Hale dargestellt finden. Von vornherein ist somit durch die
Wahl des Tieres ein semantisches Feld abgesteckt.

Schon am Anfang des zweiten Verses werden die wachsamen Augen
erwähnt, also an der metrischen Stelle, an der seit der Poesie der Trobadors
ein wichtiges Wort zu stehen pflegt. Diese wachsamen Augen sind die
gefährlichste Waffe des Falken, der bekanntlich seine Beute aus sehr grosser
Entfernung erkennen kann. Der Falke fliegt drohend über eine Szene, die
hinlänglich vertraut ist. Vier Begriffe stehen für die bekannte Szenerie mit
Rosenstrauch und Quelle, wo sich viele Vögel aufhalten: rivière (in anderen
Texten oft fontaine), close (vgl. Machaut: où ma rose est enclose) rosier und
osiaux. Der Falke bedroht dieses Idyll und wenn sich die Vögel nicht als
tapfer erweisen, werden sie seine Beute werden,- davor warnt der Refrain. Die
zweite Strophe spricht denn auch von der Angst der Vögel, die der Situation
hilflos ausgeliefert sind und höchstens noch die Möglichkeit haben, sehr
wachsam zu sein und im richtigen Augenblick zu fliehen. Sie sind simple de
euer, ohne Hinterlist und Schlauheit und daher als Opfer in grösster Gefahr,
was der Refrain nochmals unterstreicht. Denn - die dritte Strophe schliesst
mit der Konjunktion quar an - der Falke vereint in sich alle Eigenschaften,
die ihn letztlich zum Ziel führen müssen: Adel (Überlegenheit), Kraft, das
Verlangen und die Hoffnung erfolgreich zu sein, die Weisheit (er weiss, wie
er vorgehen muss) und Verstand dienen seinen Zwecken. Der Vogel kann
noch so schnell davonfliegen, es wird ihm letztlich nichts nützen. Der Falke
verlangt nach nichts anderem, als danach, den Vogel zu vernichten: definer.



130 Musik in Texten - Texte in Musik

In diesem Augenblick nützt auch die Wachsamkeit nichts mehr: fache qui
veult sa garde.

Es ist zu vermuten, dass dieser Text politisch zu deuten ist. So wie der

„Roman de Fauvel" den verhassten Steuereintreiber des Königs, Enguerran de

Marigny, als korrupten Eselmenschen karikiert und vernichtend kritisiert, so
könnte man sich unter dem Falken bei Matteo einen dem König (près du soleil)

nahe stehenden Beamten vorstellen (oder vielleicht das Haus Visconti mit
dem Emblem der Sonne im Wappen?). Diese Frage muss wohl unbeantwortet
bleiben. Die einfältigen Vögel wären dann die Untertanen, die keine Macht
haben sich zu verteidigen, sondern dem Adel, der Gier und der Schlauheit des

Herrn ausgeliefert sind. Wenn der Falke fest entschlossen ist, jemanden zu
vernichten, wird er es tun, ohne auf Widerstand zu stossen.

Was verbindet nun diesen Text mit jenen des amour courtois? Hier ist auf
die bekannten Versatzstücke ritterlich-höfischer Literatur hinzuweisen, die
in dieser Ballade erscheinen. Zuerst das Bild vom Garten, über dem der Falke
schwebt, belebt von den Vögeln, die preus sein müssen, eine Eigenschaft, die
üblicherweise für Ritter kennzeichnend ist. Die Aufzählung der Verhaltensweisen

der Vögel in der zweiten Strophe erinnert an Caccien des 14. Jahrhunderts,
in deren Jagd- oder Fischereiszenen jeder seiner Beschäftigung nachgeht. Die
Strophe bei Matteo bedient sich aber nicht der üblichen Caccien-Termino-
logie, sondern braucht seltene Wörter und - was noch bemerkenswerter ist
- täuscht durch den Gebrauch eines Wortes wie sayson übliche Pfade vor, die
längst verlassen sind. Saison ist seit den einstimmigen Liedern des 12. und
13. Jahrhunderts ein Topos des Natureingangs und bezeichnet meist die schöne

Jahreszeit, den Frühling, manchmal aber auch eine andere Jahreszeit oder
eine gewisse Zeitspanne im Allgemeinen. Hier nun wird das Wort mehrdeutig

équivoque gebraucht. Es handelt sich nicht um das geläufige Substantiv
saison als Jahreszeit, sondern um das substantivierte Verb sayson von saisir
(ergreifen) und bedeutet das Ergreifen, im weiteren Sinn dann auch Gewalt.
So verliert das Wort seine Unschuld, obwohl ihm in der dritten Strophe das

häufige und übliche Reimwort rayson folgt.
In der dritten Strophe schliesslich werden wohlbekannte Tugenden aufgelistet.

Man könnte an eine complainte für einen verstorbenen Gönner oder an
ein Preisgedicht denken. Hier jedoch vereinen sich alle diese Tugenden, um
den Vogel zu vernichten, sie werden pervertiert. Diese Perversion geht weit
über jene eines Fauvel hinaus. Dort kämpfen Tugenden und Laster gegeneinander,

in diesem Text wirken die Tugenden zusammen im Blick auf das zu
vernichtende Opfer. Der Falke ist nur durch die vereinigten Anstrengungen
aller Tugenden fähig zum Sieg. Es zeigt sich, dass der Dichter dieses Textes
mehrere Mittel geschickt einsetzt, um Bekanntes gleichsam zu untergraben.
Durch den Gebrauch wohlbekannter Topoi führt er den Leser zuerst in die Irre.
Das Wort preus im Zusammenhang mit Vögeln lässt dann allerdings schon in
der ersten Strophe aufhorchen. Die zweite Strophe häuft Begriffe, die in der
höfischen Lyrik unvertraut oder selten sind: sayson (mit anderer Bedeutung),
leure oder ayler. Und die dritte Strophe scheint zuerst alles wieder ins Lot zu
bringen mit einer stereotypen Aufzeichnung von Tugenden, wie man sie schon



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 131

unzählige Male gelesen hat. Erst die Fortsetzung verrät die Pervertierung und
erwähnt den grausamen Ausgang der Geschichte.

Nicht nur die höfischen Versatzstücke erinnern an die Lieder des amour
courtois. Auffälligstes Signal für die intertextuelle Einbettung dieses
Gedichtes in eine höfische Tradition ist die Refrainzeile, denn zwei Werke der
Ars Subtilior benutzen eine vergleichbare Endzeile, die allerdings positiv
formuliert ist. Sie lautet in beiden Fällen gleich: Resjouis est quiconques la
regarde - erfreut ist jeder, der sie betrachtet. Das erste Vergleichsbeispiel ist
eine zweistimmige Ballade von Grimace, welche in der Handschrift Bern,
Burgerbibliothek A 421, mit einer Lakune im Tenor überliefert ist. Der Text
spricht vom ymage der Dame im Herzen des Liebenden und erinnert im Detail

stark an Formulierungen Guillaume de Machauts. Hier der Vergleich der
Texte von Matteo und Grimace:
Pres du soloil deduissant s'esbanoye
D'eulx ententis un redouté fauchon,
Sur la rivière plus riche que soye
De maint osiaux d'une et d'aultre façon;
Close est d'un beaux rosier de par viron.
Dont s'il ne sont bien preux, jeune et

veglarde,
Meschant cely que le fauchon regarde!

Chesciun se doubte et ne scet que fer'doye
Fors que d'esmzy trayre do lo sayson
Sans plus, tout prest en leure si s'employe-,
Piuseurs autres aylent vers les buissons,
Aucun demeure, aucun torne en ront,
Simple de euer sans chault de faire garde,
Meschant cely que le fauchon regarde!

Quar noblesse et vigour si le convoyé,
Désir, espoir, sagacité, rayson
A son porpois tout brief qu'il s'envoloye
L'oysel qu'aten hurter des artiglon.
D'aultre ne quier sy donra coulps felon
Pour definer, fache qui veult sa garde;
Meschant cely que le fauchon regarde!

Dedans mon euer est pourtrait un ymage
Qu'il n'est nulz hom qui peust ymaginer
La grant beauté de son tresdoulz vysage
Qu'amours y a voulu configurer.
Le dieu d'amours a fu au deviser,
Qui nuit et jours songneusement la

garde:
Resjouis est quiconques la regarde.

Si ne me quier partir de son servage
Tant com vivray, mais adès sans fausser
La vueil servir de tout le mien courage.
De trestout ce que je porray finer:
Car c'est celle qui mes maulz fait finer.
Pour de li ay donné mon euer en garde:
Resjouis est quiconques la regarde.

Si la doy bien servir et faire homage,
Quant Nature si la daigna fourmer
Dedans mon euer, qui demeure en hostage,
A tousjours mais tout sien sans decever,
Car il n'est nulz qui peust adeviner
Que qui la voit que près lui son euer

n'arde:
Resjouis est quiconques la regarde.

Reimschema:
alO' blO alO' blO blO clO'
Reime: -oye, -on, -arde

Reimschema:
CIO' alO' blO alO' blO blO clO' CIO'

Reime: -age, -er, -arde

Die Reimschemata sowie der Reim -arde sind identisch. Die Beziehungen
zwischen den Texten reichen aber weiter als die Gestalt der äusseren Form.
Beide erste Strophen beginnen mit einer Ortsbestimmung: près du soleil
beziehungsweise dedans mon euer. In Matteos Strophe ist in der zweiten Zeile
von den aufmerksamen Augen des Falken, bei Grimace davon die Rede, dass
der Mensch sich das wunderbare Bild der Dame nicht vorstellen kann. Ein



132 Musik in Texten - Texte in Musik

optisches Unvermögen steht gegen ein sehr scharfes Auge. Bei Matteo wird
der Reichtum des Baches gepriesen, bei Grimace an der entsprechenden Stelle
die physischen Vorzüge der Dame. Ebenso lassen sich der Rosenstock und
Amor in Parallele setzen. Der Liebesgott bewacht die Dame Tag und Nacht
(Grimace), die Vögel müssen auf sich selber aufpassen (Matteo). Es entsteht
eine Gegenüberstellung von geschütztem Rahmen der höfischen Liebe und
ungebändigter Natur im Kampf des Stärkeren gegen den Schwächeren. Die
Strophen enden folgerichtig mit den ähnlich lautenden Refrains in konträrer
Bedeutung.

In der zweiten Strophe setzt sich der Gegensatz fort. Bei Grimace wird
beteuert, dass man sich keinesfalls aus der Knechtschaft hinausbegeben will,
bei Matteo versuchen die Vögel möglichst schnell zu fliehen. Sie sind simple
de euer, der amant bei Grimace will dienen sans fausser, also auch mit
einfältigem reinen Herzen, welches er der Dame in Obhut gibt, en garde.

Die dritte Strophe zählt bei Matteo eine Reihe von Tugenden auf, bei Grimace
wird nur die Allegorie Nature genannt. Erstere endet in einem dramatischen
Höhepunkt, während der zweite Text in sehr konventioneller Weise abschliesst.
Neben den inhaltlichen finden sich auch lexikalische Übereinstimmungen,
die ich durch Fettdruck herausgehoben habe. Der Formulierung tant que
vivray bei Grimace entspricht das reimende fors que d'esmay bei Matteo,
jeweils in der zweiten Zeile der zweiten Strophe. Die Parallelen sollen hier
lediglich aufgezeigt werden, ohne eine direkte Abhängigkeit des einen Textes
vom anderen zu postulieren.

Ein weiteres Vergleichsbeispiel zu Matteos Text ist die Ballade von Trebor
aus dem Codex Chantilly (Ch) f. 21 Passerose de beauté, la noble flour. Zuerst
nachfolgend ein Vergleich der Texte von Matteo und Trebor:

Pres du soloil deduissant s'esbanoye
D'eulx ententis un redouté fauchon,
Sur la rivière plus riche que soye
De maint osiaux d'une et d'aultre façon;
Close est d'un beaux rosier de par viron.
Dont s'il ne sont bien preux, jeune et

veglarde,
Meschant cely que le fauchon regarde!

Chesciun se doubte et ne scet que
fer'doye

fors que d'esmay trayre do lo sayson
Sans plus, tout prest en leure si

s'employe;
Piuseurs autres aylent vers les buissons,
Aucun demeure, aucun torne en ront,
Simple de euer sans chault de faire garde,
Meschant cely que le fauchon regarde!

Passerose de beauté, la noble flour
Margarite plus blanche que nul cygne,
Dont Jupiter l'espousa, par sa valour
Ens Engaddy la precieuse vigne,
Car du printemps a tous moustre la

douçour
Pour esbaudir euer qui vray amour garde
Resjouis est quiconques la regarde

En son cler vis sont trestuy li gay séjour:
Plaisance, odour, honnesté très benygne,
Car Nature en la produyre mist vigour,
Quant la fourma y tint sa droyte ligne,
Son dir', compas, mesure et playsant

labour
En faytis corps droyt comme lance et

darde.
Resjouis est quiconques la regarde.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 133

Quar noblesse et vigour si le convoyé,
Désir, espoir, sagacité, rayson
A son porpois tout brief qu'il s'envoloye
L'oysel qu'aten hurter des artiglon.
D'aultre ne quier sy donra coulps felon
Pour definer, fache qui veult sa garde
Meschant cely que le fauchon regarde!

Humble mayntieng, son doulz renon,
son atour,

Son noble pris, sa redoubtée ensigne
Ne porroit nulz raconter, ne la auctour
Fleytrir ne puet par froidure que vigne.
Tous biens en ly sont composés sanz

descours,
Soyt tant tempre, vespre, main, heure tarde:
Resjouis est quiconques la regarde.

Reimschema: all blO' all blO' all clO'
CIO'

Reime: -our, -igne, -arde

Das Reimschema unterscheidet sich von den beiden anderen, indem es den
in der französischen Lyrik ungebräuchlichen Elfsilbler in Kombination mit
dem weiblichen Zehnsilbler verwendet. Lexikalisch hat der Text nur wenig
mit dem Text bei Matteo gemeinsam. An Stelle des Falkens finden wir die
noble flour mit Namen Margarita Perle), die so weiss ist, dass sie sogar den
von Jupiter geliebten Schwan übertrifft. Vergleichbar sind die Aufzählungen
in der dritten Strophe. Bei Trebor wird dort das Wort redoubtée im Sinn von
respektiert verwendet, welches bei Matteo am Anfang als Charakterisierung
des gefürchteten Falkens erscheint. Beide sind nobel, adlig, edel, jedoch
missbraucht der Falke diese Tugenden.

Die Texte von Grimace und Trebor haben untereinander ebenfalls Bezüge,
was die folgende Gegenüberstellung ihrer Texte zeigen möge:

Dedans mon euer est pourtrait un ymage
Qu'il n'est nulz horn qui peust ymaginer
La grant beauté de son tresdoulz vysage
Qu'amours y a voulu configurer
Le dieu d'amours a fu au deviser,
Qui nuit et jours songneusement la garde.
Resjouis est quiconques la regarde.

Si ne me quier partir de son servage
Tant com vivray, mais adès sans fausser
La vueil servir de tout le mien courage
De trestout ce que je porray finer:
Car c'est celle qui mes maulz fait finer.
Pour de li ay donné mon euer en garde:
Resjouis est quiconques la regarde.

Passerose de beauté, la noble flour
Margarite plus blanche que nul cygne,
Dont Jupiter l'espousa, par sa valour
Ens Engaddy la precieuse vigne,
Car du printemps a tous moustre la

douçour
Pour esbaudir euer qui vray amour garde
Resjouis est quiconques la regarde.

En son cler vis sont trestuy li gay séjour:
Plaisance, odour, honnesté très benygne,
Car Nature en la produyre mist vigour,
Quant la fourma y tint sa droyte ligne,
Son dir', compas, mesure et playsant

labour
En faytis corps droyt comme lance et darde.
Resjouis est quiconques la regarde.



134 Musik in Texten - Texte in Musik

Si la doy bien servir et faire homage,
Quant Nature si la daigna fourmer
Dedans mon euer, qui demeure en hostage
A tousjours mais tout sien sans decever,
Car il n'est nulz qui peust adeviner
Que qui la voit que près lui son euer

n'arde:
Resjouis est quiconques la regarde.

Humble mayntieng, son doulz renon,
son atour,

Son noble pris, sa redoubtée ensigne
Ne porroit nulz raconter, ne la auctour
Fleytrir ne puet par froidure que vigne.
Tous biens en ly sont composés sanz

descours,
Soyt tant tempre, vespre, main, heure

tarde:
Resjouis est quiconques la regarde.

In beiden Texten geht es um Nature, welche die Schönheit erschafft. Bei Trebor
werden sogar ihre Werkzeuge, Zirkel und Lot, erwähnt. Der Rahmen des amour
courtois wird nicht überschritten, das Vokabular entspricht demjenigen von
Machaut. Beide Balladen gehören offenbar zu einer vergleichbaren Textfamilie.
All dies ist nicht aussergewöhnlich. Matteos Ballade setzt die Tradition dieser
Textfamilie scheinbar fort, bildet ein Glied in der Kette, interpretiert aber
zugleich das Bekannte radikal um. Der höfische Inhalt verschwindet und ein
nur notdürftig mit einem mehr als durchsichtigen Schleier von Caccien-Ter-
minologie verhülltes politisches Lied entsteht. Durch den Gebrauch gewisser
Wendungen aus dem höfischen Repertoire wird ein Gehalt vorgetäuscht, der
nicht mehr vorhanden ist. Die höfische Lyrik hatte sich einen sehr umfangreichen

Kodex von metrischen, phonischen, lexikalischen und syntaktischen
Formen eigens für ihre Zwecke geschaffen. Die Formen werden weiterhin
verwendet, sie entsprechen aber nicht mehr unbedingt dem Inhalt der Texte.
Matteo bedient sich nicht nur in der Musik französischer Stilmittel und wählt
das Französische für den Text (oder greift auf einen präexistenten französischen
Text zurück, das lässt sich nicht klären). Die Ballade wird darüber hinaus in
einen ganz bestimmten französischen Traditionsstrang von Texten eingefügt;
das Ideal der Tradition hingegen wird gestürzt. Das höfische Lied wird von
innen her ausgehöhlt. Dieses Phänomen finden wir durchaus nicht nur bei
Matteo. Die Wende zum 15. Jahrhundert bringt eine ganze Anzahl Chansons
hervor, bei denen Form und Inhalt nicht mehr übereinstimmen. Die Lieder
„entminnen" sich zusehends, aber Vokabular und äussere Form bleiben oft
vordergründig gleichsam als Fassaden stehen.

II. 5 Text als literarisches Phänomen und als Komponente des TEXTES

Die Überlieferungssituation der Vokalwerke des Mittelalters bringt es mit
sich, dass sich Texte oft von Handschrift zu Handschrift in je anderer Form
präsentieren. Der Praktiker wird lernen müssen, mit dieser Vielfalt umzugehen.
Nachdem in den vorangegangenen Kapiteln das Lesen und Verstehen der Texte
aus verschiedenen Blickwinkeln beleuchtet wurde, soll nun eine weitere Frage
gestellt werden. Ist ein Text mit Musik grundsätzlich verschieden von einem
Text ohne Musik und wie ist die Sache zu beurteilen, wenn der gleiche Text
je nach Quelle einmal mit und einmal ohne Musik aufgezeichnet ist? Besteht
ein Unterschied zwischen Poesie, die lediglich in einem literarischen Kontext



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 135

erscheint, und Dichtkunst, die entweder absichtsvoll für eine bestehende
Melodie konzipiert oder zur Vertonung angelegt, oder als schon bestehendes

sprachliches Artefakt einer Melodie unterlegt wird? Ein zeitgenössischer
französischer Dichter, Pierre Alféri (*1963), sagte einmal im Hinblick auf die
Vertonung eigener Texte: „Je participe à la dé- respectivement ré-composition
du texte par la musique".108 Der Dichter erlebt, dass sein Text durch die Musik
zunächst dekomponiert wird und anschliessend in neuer Art im Musikwerk
weiterlebt. Es darf vermutet werden, dass dieses Phänomen in irgendeiner
Weise auf jeden musikalischen Text zutrifft, daher ist zu fragen, ob Texte, die
sowohl in musikalischen als auch in rein literarischen Handschriften überliefert
sind und deren Wortlaut weitgehend übereinstimmt, tatsächlich das Gleiche
sind. Welchen Einfluss nimmt die Musik auf die Gestalt des Textes, falls sie
überhaupt Einfluss nimmt? Die grundsätzliche Variabilität des mittelalterlichen

Textes lässt hier vermutlich weiter gehende Anpassungen zu, als dies
bei einem neueren Text der Fall ist. Die Berücksichtigung des TEXTES als
Einheit, als Kombination von Musik und einem bestimmten Text aus der Fülle
der Möglichkeiten im Traditionsstrang ist dort von besonderer Bedeutung, wo
die musikalische Handschrift einen mangelhaften oder unvollständigen Text
vorzulegen scheint und man geneigt ist, diesen durch einen entsprechenden
aus einer literarischen und daher als „korrekt" beurteilten Quelle zu ersetzen,
obwohl die Kombination des Textes mit Musik und seine eventuelle Anpassung
kein Beweis für dessen Korrumpierung ist. Die im Folgenden besprochenen
Beispiele von Gilles Binchois und Guillaume Dufay sollen eine erste
Annäherung an diesen umfassenden Fragenkomplex erlauben.

Nachstehend als erstes Beispiel die Texte des Rondeaus Triste plaisir von
Gilles Binchois auf einen Text von Alain Chartier in der Schreibweise der
Handschrift Oxford (Ox) und in jener des Liederbuches des Kardinals von
Rohan (Roh), einer Sammlung literarischer Texte ohne Musik:

Text nach Ox, f. 56':

Tiistie plaisir et douleureuse a 10'

yoie
Aspre doulceur reconfort ennuyeulx b 10

Ris en plourant souvenir oblieux b 10

M'accompagnent combien que a 10'

seule soye.

Enbuchies sont affin que ne les a 10'

voye
Dedens mon euer en ombre de b 10

mes yeulx.
Tristre plaisir

Trauriges Vergnügen und schmerzliche
Freude,

bittere Süsse, lästiger Trost,
weinendes Lachen, vergessliches Gedenken
begleiten mich, obwohl ich

allein bin.

Sie liegen im Hinterhalt, damit ich sie
nicht sehe,

in meinem Herzen, im Schatten meiner
Augen.

108 Ich zitiere nach Notizen aus einer Sendung des französischen Radiosenders France Culture
vom 2. Oktober 1999. „Ich nehme an der De- bzw. Re-Komposition des Texts durch die Musik
teil."



136 Musik in Texten - Texte in Musik

C'est mon trésor, c'est toute ma a 101

monnoye,
Pouvre Dangier est sur moy b 10

envieux, b 11

Bien seroit il s'il me veroit a 10

avoir mieux
Quant il me het pour ce

qu'Amours m'envoye.

Das ist mein Schatz, das ist all mein
Geld*),

der arme Dangier beneidet mich,
noch mehr täte

er es, wenn er sähe, dass es mir
besser geht,

wenn er mich schon hasst für das,
was Amor mir schickt.

*) Geld im übertragenen Sinn

Text nach Roh:

Triste plaisir et doulloureuse joye a 10'

Aspre doulceur reconfort ennuyeux b 10

Ris en plorant souvenir oublieux b 10

Si m'accompagnent combien que seul je soye. ail'
Embuchez sont affin qu'on ne les voye a 10'
Desdens mon euer en l'ombre de mes yeux b 10

Triste plaisir...

Ce sont les biens dont je fais ma monioie a 10'
De quoy Dangier est encore envieux. b 10

Bien le sera s'il me voit avoir mieulx, b 10

Quant il a dueil de ce qu'Amours m'envoye. a 10'

Die Unterschiede zwischen den beiden Texten beginnen im vierten Vers,
den die Version Roh mit einem si einleitet, das im Versmass überzählig ist.
Der bedeutendere Unterschied besteht aber darin, dass in Ox das poetische
Subjekt weiblich zu sein scheint: combien que seule soye. Die Verwendung
der weiblichen Endung -e im Adjektiv war zu jener Zeit bereits weitgehend
konstant. Diese Form darf also ernst genommen werden, umso mehr als der
Text - obwohl in Italien geschrieben - in korrektem Französisch abgefasst
ist. In der Handschrift I-Fl, Ashb. 51, f. 18 scheint das Gedicht ebenfalls ein
weibliches lyrisches Subjekt zu haben.109 Wenn also eine Frau spricht, erinnert
das unweigerlich an andere Texte von Alain Chartier, in welchen von unglücklichen

Frauen die Rede ist, zum Beispiel an das „Livre des quatre dames". In
diesem Buch geht es darum, dass vier Damen sich über den Krieg beschweren,
der ihnen Mann oder Geliebten durch Tod oder Gefangenschaft entrissen hat.
Jede der vier postuliert, die Unglücklichste von allen zu sein. Alle sind triste
oder dolente und wünschen sich den Tod. Diese Frauen wurden nicht einfach
von ihren Geliebten verlassen, sondern die politischen Umstände sind Schuld
an ihrem Unglück. Gegensatzpaare, wie sie sich in Triste plaisir finden,
erscheinen auch im „Livre des quatre dames" (Verse 2320/2321):

i°9 vgl. Angaben bei David Fallows, A Catalogue of Polyphonic Songs, 1415-1480, Oxford
1999,391.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 137

courtois Dangier
mortel plaisir
foible vigueur

höfischer „Dangier"
tödliche Freude
schwache Kraft

Im Rondeau heissen die Oxymora

triste plaisir
douloureuse joye
aspre doulceur
reconfort ennuyeux
ris en plourant
souvenir oublieux

traurige Freude
schmerzliche Freude
bittere Süsse
mühsamer Trost
Lachen im Weinen
vergessliches Erinnern

Dangier, der im „Livre des quatre Dames" paradoxerweise als courtois bezeichnet

wird, erscheint im Rondeau in der dritten Strophe. Die Version Ox gibt
ihm das Epitheton pauvre bei, was nicht nur paradox, sondern sogar zynisch
klingt. In diesem Licht gelesen, wird das Detail des weiblichen lyrischen
Subjektes in der Rondeau-Fassung von Ox unter Umständen zum Ausdruck eines
tieferen Verständisses von Chartiers Text, zum Nachweis, dass der Redaktor
dieser Textversion mit Chartiers Werken sehr vertraut ist.

Tristeplaisir hat eine lange Wirkungsgeschichte gehabt. Eines der bekanntesten
Beispiele dieses Fortwirkens ist das Zitat bei Jean Regnier in seinem „Livre
de la Prison", einem autobiographischen Bericht über seine Gefangenschaft in
Beauvais 1432 /33. Dieser Bericht ist durchsetzt mit lyrischen formes fixes. Das
Gedicht des Dichterkollegen Alain Chartier erscheint an jener Stelle im Text,
wo Regnier aus dem Gefängnis entlassen wird. Würde man in einer solchen
Situation eher ein politisch motiviertes oder ein von höfischer Minne
inspiriertes Lied singen? Die Frage ist leider nicht zu entscheiden, da für Regnier die
Entlassung aus der Gefangenschaft auch das ersehnte Wiedersehen mit seiner
Frau bedeutete. Das „Livre de la Prison" wurde von Gaston Paris als „document

humain de premier ordre" bezeichnet, da es sehr persönlich gehaltene
Klagen über das schwere Los des Gefangenen Jean Regnier enthält. Nun weist
Patrizio Tucci110 mit Recht darauf hin, dass das „Livre de la Prison" nicht nur
als Unikum eines subjektiven Erlebnisberichtes gesehen werden darf, sondern
dass dieses Werk sich ständig auf die klar definierte höfische Kultur bezieht.
Konventionen des Ausdrucks und Wendungen höfischer Herkunft erscheinen
besonders auffallend an Stellen, an denen es der Stoff am wenigsten zuzulassen
scheint. So wird zum Beispiel das grief martire, das im Turm erduldet wird,
mit den konventionellen Ausdrücken des Liebesleidens versehen. Wenn also
ein autobiographisch-politischer Text jener Zeit durchdrungen ist von den
konventionellen Wendungen des amour courtois, ist anzunehmen, dass sich
in den lyrischen Texten ebenfalls mehrere Ebenen durchdringen. In einer Zeit
politischer Wirren und Kriege, wie sie Frankreich im 15. Jahrhundert erlebte,
kann die Liebeslyrik kaum getrennt vom politisch-sozialen Umfeld betrachtet

110 Patrizio Tucci, „J. Regnier, A. Chartier e il triste piacere", Museum Patavinum IV (1986), 293



138 Musik in Texten - Texte in Musik

werden, daher ist zu vermuten, dass zahlreiche vermeintliche amour courtois
Chansons auch in einem anderen Schlüssel gelesen werden können. Die
Musikhandschrift Ox würde uns in einem solchen Fall mit ihrer Version einen
wichtigen Hinweis liefern, woraus im Weiteren der Schluss zu ziehen wäre,
dass die Textredaktionen der Musikhandschriften ernster zu nehmen sind,
als das bisher häufig der Fall war. Der Rondeau-Text in Ox unterscheidet sich
nicht nur durch das Geschlecht des poetischen Subjekts von der allgemeinen
Überlieferung des Gedichtes. In der zweiten und dritten Strophe finden sich
darüber hinaus signifikante Unterschiede, die zeigen, dass diese Version
persönlicher und prägnanter ist im Ausdruck und weniger gebunden an stehende
Formeln des amour courtois als die Version in Roh.

Am stärksten weichen die beiden Fassungen in der dritten Strophe voneinander
ab:

Ox 111,1,2:

C'est mon trésor, c'est toute ma monnoye
Pauvre Dangier est sur moi envieux

Das ist mein Schatz, das ist all mein Geld,
der arme Dangier ist neidisch auf mich

Die Strophe beginnt in Ox mit zwei selbständigen Aussagen, während in Roh
die Strophe mit zwei grammatikalisch zusammenhängenden Versen, bestehend
aus zwei Relativsätzen, anfängt:

Ce sont les biens dont je fais ma monoie Das sind die Güter, aus denen ich mein Geld
De quoy Dangier est encore envieux mache, auf das Dangier neidisch ist.

Der erste Vers in der Fassung Ox ist rhetorisch und phonisch einprägsamer durch
die parallele Ausdrucksweise c'est mon trésor - c'est toute ma monnoye111 und
der darauf folgenden Ironie des pauvre Dangier. Die ganze Formulierung ist
markanter als diejenige in Roh, wo die beiden Verse mit dem schwerfälligen
doppelten Nebensatz beinahe wie Prosa anmuten. Im Vergleich fällt ferner
auf, dass der Text in Ox das lyrische Subjekt stärker betont als in Roh:

c'est mon trésor, c'est toute ma monnoye/pauvre Dangier est sur moi envieux.

Dem steht in Roh nur ein einziges je gegenüber. Hier ist zu bemerken, dass
der Text der Gesamtausgabe Alain Chartiers folgenden Wortlaut enthält: c'est
mon trésor, ma part et ma monjoie. Der Vers ist in der Überlieferung
offensichtlich instabil. Montjoie hat ein grösseres Bedeutungsfeld als monoie und
schliesst Assoziationen zu Orten der Heilwerdung, wie zum Beispiel bestimmte
Stationen auf dem Weg nach Santiago de Compostela, mit ein.

111 Eine vergleichbare Zeile steht in Nicolas Grenons Virelai La plus belle et doulce figure (Co¬
dex Reina f. 114'—115): c'est tout mon bien, c'est ma déesse.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 139

Nun zu den letzten Versen beider Fassungen:

Ox Roh

Bien seroit il s'il me veroit avoir mieux,
Quant il me het pour ce qu'amours m'envoyé

Noch neidischer wäre er, wenn er sähe,
dass es mir noch besser geht, wenn er
mich schon hasst für das, was Amor mir
schickt.

Bien le sera s'il me voit avoir mieux,
Quant il a dueil de ce qu'amours m'envoye

Noch neidischer wird er sein, wenn er
sieht, dass es mir besser geht, wenn er in
Trauer ist über das, was Amor mir schickt.

Die Version Roh und auch der Text der Gesamtausgabe geht mit den Zeiten
freier um, indem ein Futur (sera) und ein Präsens (voit) dort erscheinen, wo
in Ox zwei gleich klingende Konditionalformen (seroit, veroit) verwendet werden.

Es zeigt sich eine Tendenz zu Parallelisierung und markanter phonischer
Gliederung durch den inneren Reim der beiden Konditionale.

Am interessantesten ist aber wohl der letzte Vers, in welchem Roh eines
der beliebtesten Stereotype verwendet (quant il a dueil), während in Ox die
viel persönlichere und emotionalere Formulierung quant il me het steht. Das
Verb „hassen" ist im Gegensatz zu dueil in solchen Kontexten relativ selten.
Die Ästhetik, die hinter den beiden Formulierungen steht, scheint nicht die
gleiche zu sein. Während die Version Ox eine Tendenz zur klaren Gliederung
und Parallelisierung zeigt und das weibliche lyrische Subjekt hervortreten lässt,
ist die Version Roh weniger klar in der Gliederung und den Konventionen
stärker verhaftet. Man kann daher die beiden Texte durchaus als eigenständig
betrachten, als Glieder in der intertextuellen Kette der Überlieferung.
Selbstverständlich handelt es sich im heutigen Verständnis um das gleiche Gedicht,
jedoch scheint die Version, welche mit Musik tradiert ist, mehr Wert auf klare
Gliederung der Verse zu legen (c'est mon trésor, c'est toute ma monnoie oder
bien seroit il s'il me veroit avoir mieulx).

Es ist nicht mehr nachzuvollziehen, wie es zu der Textversion in Ox kam,
da unbekannt ist, welche Vorlage dem Schreiber dieser FFandschrift zugänglich

war. Festzuhalten ist jedoch, dass der Text in der Musikhandschrift nicht
besser oder schlechter ist als andere Versionen im FFauptstrom der Überlieferung

- er ist lediglich anders. Es ist daher zu überlegen, ob Lyrik in Verbindung
mit Musik als eigene Gattung zu verstehen wäre, die eigenen ästhetischen
Kriterien folgt. Es wäre durchaus denkbar, dass präexistente Texte, die
vertont wurden, den Bedürfnissen der Musik entsprechend abgeändert wurden.
Daher soll im Folgenden die Frage aufgenommen werden, wie sinnvoll es ist,
den Text eines musikalischen Werkes in einer für ungenügend befundenen
Quelle durch den vermeintlich korrekten Text einer literarischen FFandschrift
zu ersetzen. Als Beispiel diene das Rondeau Je triomphe de crudel dueil von
Guillaume Dufay.



140 Musik in Texten - Texte in Musik

Notenbeispiel 10: Guillaume Dufay, Je triomphe de crudel dueil

1 m
Je tri - om

Contra

Tenor

ü j M
phe

I 1

de del

-fr— 5

Je triomphe

> PT C-T§
Je triomphe de crudel dueil

dueil; Mal

I J J' i i -i
gous

L J

g r g

7 J =F h —i—*— j j j§ J J i1^— * j- »
4 •!. w

seux est mon cueil Et tout mon ben*3mm Mr p

12
•S.

m
par - fait mar - tir

s
re;
•S.

1 1 m
m
s.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 141

Die Musikhandschrift Porto 714 (Por) überliefert diese Chanson lediglich mit
einer Textstrophe. David Fallows hat darauf hingewiesen, dass sich ein
vergleichbarer, ausführlicherer Text in Roh findet, eine Tatsache, welche lange
Zeit übersehen wurde, weil die Initialzeilen der beiden Fassungen nicht gleich
lauten, woraus Fallows den Schluss zog, dass die musikalische Quelle die ersten
Zeilen des Gedichts unkorrekt wiedergibt. Seiner Meinung nach beweist der
Text in Roh „the extreme corruption of the text in the Oporto Manuscript,



142 Musik in Texten - Texte in Musik

which was copied in Italian lands, probably in Ferrara".112 Der Text in Roh
enthält am Anfang der zweiten Zeile die Worte Dueil angoisseux und am
Anfang der zweiten Strophe die Worte Triste plaisir. Diese beiden Wortpaare
entsprechen je dem Anfang eines bekannten Gedichtes von Christine de Pisan
beziehungsweise Alain Chartier, welche beide von Gilles Binchois in Musik
gesetzt wurden. David Fallows folgert daher - und es sei zugegeben, dass der
Gedanke bestechend ist - dass Je triomphe de crudel dueil eine Totenklage
Dufays auf den Tod des Freundes Binchois sei. Vom Befund der musikalischen
Überlieferung ausgehend, sollen hier einige Präzisierungen folgen, welche dazu
beitragen mögen, einerseits das Bild vom korrupten Text im Musikmanuskript
zu modifizieren und andererseits die überlegene Qualität des Textes in der
rein literarischen Sammlung Roh in Frage zu stellen.

In der einzigen musikalischen Quelle für dieses Lied (Por) fehlt im zweiten
Vers das „Zitat" dueil angoisseux, statt dessen steht hier mal angousseux
und die zweite Strophe fehlt ganz. So bleibt unklar, ob diese Textredaktion
das zweite auffallende Wortpaar Triste plaisir enthalten hätte. Da die beiden
Gedichte zu den bekanntesten ihrer Zeit gehören, kann man sich fragen, ob
die Zitate vom zweifellos gebildeten Kompilator der Handschrift Roh oder
allenfalls vom Verfasser dessen Vorlage eingefügt wurden. Weiterhin stellt
sich die Frage, ob sich Dufay bei der Komposition seines Liedes nicht
vielleicht einer anderen Textquelle bedient haben könnte, wobei wiederum offen
bleiben muss, was Dufay als Vorlage gedient hat. In der Tat wissen wir nichts
darüber. Um auf etwas festeren Boden zu gelangen, sollen beide Texte und die
Melodie näher betrachtet werden.

Es folgt der Text in der Originalgraphie von Por:

Je triumphe de crudel duel, Ich triumphiere in grausamem Schmerz,
Mal angousseux est mon acueil quälendes Weh ist mein Hort
Et tout mon ben parfait martirre. und all meine Schätze vollständiges Martyrium.
Je ne scaroy mon mal descripre Ich könnte meinen Schmerz nicht beschreiben
Ne dire, adont ie me dueil. noch sagen, daher leide ich.

Syntaktisch gliedern sich die fünf Verse klar in 3+2, die jeweils durch das
Wort je eingeleitet werden. Wie schon erwähnt, findet sich im zweiten Vers
in Por mal angousseux an Stelle von dueil angoisseux im Text von Roh. Dieses
mal wird im vierten Vers als persönliches mon mal wieder aufgenommen,
was wiederum im Gegensatz zu mon ben im dritten Vers steht.113 Der Text
ist in sich schlüssig, klar gegliedert und korrekt im Sprachlichen. Wie im
Folgenden detailliert gezeigt werden soll, handelt es sich wohl nicht um den

112 „Die extreme Korruption des Textes im Oporto Manuskript, das in Italien, wahrscheinlich in
Ferrara, kopiert wurde." David Fallows, „Two more Dufay songs reconstructed", Early Music
3 (1975), 358.

113 Die Schreibarten crudel und ben können als Italianismen des Schreibers verstanden werden.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 143

unzulänglichen Versuch eines italienischen Schreibers, einen anspruchsvollen
französischen Text abzuschreiben.114

Der letzte Vers von Je triomphe scheint in Por statt acht nur sieben Silben
aufzuweisen, dies jedoch nur, wenn man zwischen dire und adont elidiert,
was dann in Besselers Ausgabe zu einer widerborstigen Textdeklamation führt
und ihn dazu veranlasste ein nul einzufügen, das nicht im Original steht.
Trennt man hingegen die beiden Wörter dire und adont, wie ich das durch die
Interpunktion angezeigt habe, ergibt sich eine gute musikalische Deklamation

(vgl. das Notenbeispiel), die dem Text entspricht, da der fünfte Vers einen
inneren Reim zum vierten enthält, der durch die musikalische Gestaltung
unterstrichen wird:

Je ne scaroy mon mal descripre
Ne dire, adont ie me dueil.

(Die Schreibweise von descripre soll dabei nicht verwirren, es handelt sich um den Reim -ire)

Damit dieser innere Reim hörbar wird, darf nicht elidiert werden. In der
Handschrift Porto wird die Elision auch an anderer Stelle auffällig frei behandelt.
David Fallos weist auf das Fehlen der Elision im ersten Stück der Handschrift
O fallaze e ria fortuna von Robertus de Anglia hin. Er vermutet, dass das Lied
ursprünglich einen englischen Text hatte und später mit dem italienischen
Text unterlegt worden ist.115 In Je triomphe de crudel dueil unterstreicht das
Fehlen der Elision den inneren Reim und ist daher nicht unbedingt als Un-

114 Zur Zuverlässigkeit des Porto Manuskriptes möchte ich Manfred Bukofzer zitieren, welcher
in seiner Dunstable-Edition im kritischen Kommentar zu O rosa bella schreibt: „The text
established in this edition is based primarily on the best reading of the words in a musical
source (Porto) in conjunction with the version of the early print." in: Musica Britannica 8,
London 1953, p. 187. David Fallows attestiert der Handschrift Porto in seinen Ausführungen
zu O fallaze e ria fortuna sorgfältige Redaktion im Hinblick auf Textunterlegung: „If the song
had been preserved anonymously in a less careful manuscript.. .it might have been difficult to
identify the English characteristics.", vgl. David Fallows, „Robertus de Anglia and Oporto",
in: Songs and Musicians in the Fifteenth Century, Collected Studies Series, Aldershot 1996,
II, 118.

115 „The details of the text underlaid in the Manuscript are unusually clear throughout the song:
they flout all the conventions of Italian scansion. The second eight-syllable line, for instance,
is expanded to ten syllabales: elisions are not taken, or to put it more correctly, there are two
cases of hiatus". (Die Details des im Manuskript unterlegten Textes sind durch die ganze
Chanson ungewöhnlich klar: sie laufen allen Konventionen italienischer Textdeklamation
entgegen. Die zweite achtsilbige Zeile zum Beispiel ist auf zehn Silben erweitert: Elisionen
werden nicht beachtet, oder um es klarer auszudrücken, es gibt zwei Fälle von Hiatus.) Die
Erklärung dafür wäre, dass ein italienischer achtsilbiger Vers auf eine musikalische Linie
passen muss, welche ursprünglich für zehn englische Silben konzipiert gewesen war. Es soll
hier nicht bestritten werden, dass dieses Lied möglicherweise ursprünglich englisch textiert
war; für das Fehlen der Elisionen hingegen Hessen sich noch andere Gründe denken, welche
in der Deklamation des Textes liegen. Hier ist nicht der Ort dieses Beispiel auszuführen.
Wichtig ist lediglich die Tatsache, dass das Fehlen der Elision in Porto auch an anderer Stelle
vorkommt.



144 Musik in Texten - Texte in Musik

geschicklichkeit zu werten. Die Musik unterstützt den inneren Reim durch
vergleichbare Kadenzen in den Takten 19 / 20 und 21 / 22. Der Sinn des Textes
ist folgender: „Ich kann mein Weh weder beschreiben noch benennen, daher
trauere ich." Das Verb dire hat im Mittelfranzösischen unter anderem die
Bedeutung von benennen, erwähnen, sprechen, beschreiben, rezitieren.
Der Text von Roh unterscheidet sich in einigen Punkten von jenem in Por:

En triumphant de cruel dueil,
Dueil angoisseux est mon accueil,
Et tout mon bien n'est que martire,
Et ne saroie mon mal descripre,
Ne dire ce dont je me dueil.

In dieser Fassung wird der innere Reim im fünften Vers weniger deutlich, weil
aufgrund der syntaktischen Ordnung im Vers das Wort ce unmittelbar nach
dire gehört wird. Die letzten beiden Verse heissen übersetzt: „Ich könnte mein
Weh nicht beschreiben, noch das benennen, woran ich leide." Beim ersten Lesen
der beiden Texte ist man geneigt, die Formulierung in Roh für die klarere zu
halten, schon deshalb, weil in der Musikausgabe des Liedes und ebenso bei
flüchtigem Lesen der letzte Vers in Porto folgendermassen aussieht:

Ne dire a dont je me dueil, was in dieser Form wenig sinnvoll erscheint. Die
Musik und der innere Reim legen es jedoch nahe, den Text wie oben angegeben

zu lesen: je ne scaroy mon mal descripre ne dire, adont je me dueil. Das
Adverb adont oder adonc ist im Mittelfranzösischen sehr häufig. Es steht für
alors oder en ce cas („daher" oder „in diesem Fall"). Diese Adverbien haben die
Rolle, die Vollendung eines Prozesses in Beziehung zu einem anderen Prozess
anzuzeigen oder ihn im Bezug zum Augenblick des Ausgesagten zu situieren;
oder aber sie spezifizieren seinen durativen Aspekt, ohne ihn in der Zeit zu
situieren. Das Adverb adont steht hier vollkommen korrekt.

Bei der Textanalyse wurde festgestellt, dass die Version Por den Text klar in
3+2 Verse gliedert, wobei jeder dieser Abschnitte mit je eingeleitet wird. Diese
Gliederung entspricht den musikalischen Teilen A und B der Chanson. Die
Textversion Roh überspielt diese starke Zäsur, da die Verse 3 und 4 durch die
Konjunktion et verbunden sind. In dieser Hinsicht entspricht der Text von Por
der musikalischen Gliederung bedeutend besser. Der vierte Vers Je ne scaroy
mon mal descripre beginnt nach Generalpause den B-Teil im Gegenklang
in einer dem zweiten Vers Mal angousseux est mon acueil vergleichbaren
Führung. Dadurch werden die beiden Verse, die das Wort mal enthalten, in
Beziehung gesetzt. Ausserdem wird über mon mal (Vers 4) im Cantus der punktierte

Rhythmus von mal (Vers 2) übernommen. Und wenn über mal parallele
Dezimen zwischen Cantus und Tenor stehen, so finden sich über mon mal
descripre parallele Sexten zwischen diesen beiden Stimmen, die zur Kadenz
auf a führen (m8 bzw. m20). An der Stelle, die das Nicht-Vermögen ausdrückt
[je ne scaroy), bleibt der Tenor erst einmal auf der Terz zum Cantus liegen.
Ein solches harmonisches Innehalten über Textstellen des Unvermögens lässt
sich auch in anderen Chansons nachweisen. Dann erweitert sich das Rahmenintervall

durch die Bewegung des Cantus zur Sext, die dann parallel bis zur



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 145

Kadenz geführt wird. Durch die ganze musikalische Gestaltung der beiden
Verse 2 und 4 wird mal zum persönlichen mon mal gesteigert. Da Dufays
Komposition nur in dieser einen Handschrift überliefert ist, gibt es absolut
keine Hinweise darauf, wie seine Textvorlage ausgesehen haben mag. Das
Einzige, was sich mit Bestimmtheit sagen lässt, ist, dass die in Por stehende
Musik mit dem in Por stehenden Text erstaunlich übereinstimmt. Obwohl
in Roh ein vollständiger Text eines entsprechenden Gedichtes steht, ist es
nicht ratsam, jenen Text unter die Musik von Por zu legen, da sich daraus
einige Probleme ergeben.

Notenbeispiel 11: Guillaume Dufay, Je triomphe de crudel dueil mit Text aus Roh

mEr

'

i

t

1

'i

m
um

H
ph - an

* *'
m

T=

—1v-
—S

de
-=f

cru

t

- el

— s—

8

Jl ^ r

w

~w i*

i=
9

9

—• w—

9 —J—i

m d

^ «

=4——J / M j*

Contra

Tenor

M m T
ÉIÉ ËÈ

dueil; Dueil gous

L J

£

m m
seux est cueil Et tout mon bien

m
m \ lr JT P



146 Musik in Texten - Texte in Musik

12

r >r fi i[_
n'est que mar - ti

IL
re;
$.

m

4=m—

1

m
I

-& =^= s

*—to=| L-S r

16

g pgipr
Et ne sca - roy mon mal des - crip

j
re Ne

-t—-J J)J =f

-£~1

F dT

di
1

J- «

—»—

m 7 ä +

re ce

—' J—J ê J -J- y *

J
%=

8

4=
=P^P —

m M S

Li"^ J J—J- m -J m

24

w
dont

m J3J JJXP1 J 11

dueil.

m



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 147

Im ersten Vers fällt der Nasal -ant auf das Melisma, wobei nicht gesagt werden
kann, ob das in jener Zeit als Nachteil empfunden wurde. Positiv zu bewerten
ist, dass die betonte Silbe des Wortes triumphant ebenfalls auf das Melisma
fällt, was in der Version Por nicht der Fall ist. Die Hochtöne des dritten Verses
würden in der Fassung Roh auf que martire fallen, statt wie in Por auf parfait

martire, sie würden also eines Teils ihrer Wirkung beraubt. Schliesslich
ist, wie schon erwähnt, die starke musikalische Abgrenzung zwischen den
Versen 3 und 4 bei der Verwendung des Textes aus Roh weniger plausibel,
und das Raffinement des inneren Reimes zwischen Vers 4 und 5 wird weniger
ausgekostet als in Por. Diese Tatsachen sprechen dafür, den Text von Por als
Chansontext, der zur überlieferten Musik gehört, ernst zu nehmen. Er erfüllt
andere Bedingungen als der Text in der literarischen Sammlung.

Nun noch einige kurze Bemerkungen zur Hypothese, das Lied sei eine Klage
Dufays über den Tod seines Freundes Binchois. In der ersten Strophe hält der
Dichter fest, dass er sein Leiden nicht beschreiben kann und ihm nichts anderes
übrig bleibt, als zu leiden. Eine Totenklage würde möglicherweise den Grund
der Trauer erwähnen. Fallows weist auf die Tatsache hin, dass das Verschleiern
von Sachverhalten im amour courtois üblich ist. Solche Verschleierung bezieht
sich aber normalerweise auf eine Liebesgeschichte, die nicht bekannt werden
darf. Bei einer Totenklage für einen sehr berühmten und geachteten Freund
wäre eine solche Verschleierungstaktik nicht angezeigt. Nun bleibt aber die
Frage nach den beiden im Text von Roh enthaltenen „Zitaten". Sie sind
allerdings zu auffällig, als dass man sich darüber hinwegsetzen könnte. Beide sind
Anfänge sehr bekannter Gedichte und ausserdem häufig verwendete Wortpaare,
besonders im Fall von dueil angoisseux, die sich an vielen Beispielen belegen
liessen. Die beiden Zitate sind wahrscheinlich in der damaligen Zeit nicht
in erster Linie mit der Person von Gilles Binchois assoziiert worden, sondern
eher mit den Gedichten von Christine de Pisan und Alain Chartier. David
Fallows führt jedoch auch musikalische Gründe ins Feld. Seiner Meinung
nach hat sich Dufay in seinem Hommage an Binchois nicht auf die Zitate
beschränkt, sondern auch auf Merkmale der entsprechenden Kompositionen
von Binchois zurückgegriffen. Einen Hinweis darauf sieht er in der Verlangsamung

des harmonischen Rhythmus nach m 15. Er verweist dabei auf die
Binchois-Chansons Dueil angoisseux und Adieu jusque je vous revoye. Im
ersten Fall ist nach dem sehr langen clos-Melisma des A-Teiles allerdings ein
harmonisches Innehalten über euer douloureux zu erkennen. Die Stelle hat ihre
Entsprechung im Schlussvers, der in der Ballade jede Strophe beschliesst und
die Grundaussage des Gedichtes, et si ne puis garir ne morir („und so kann ich
weder gesunden noch sterben") enthält. Der unbestimmte Zustand wird durch
die Musik augenfällig illustriert. In diesem Fall wäre es sicher möglich, dass
sich Dufay auf die Chanson von Binchois bezieht, umso mehr, als von dem
Unvermögen, etwas zu tun, die Rede ist. Im Fall von Adieu jusque je vous
revoye lässt sich aber keine entsprechende Verlangsamung des harmonischen
Rhythmus am Anfang des B-Teiles erkennen. Hingegen ist festzuhalten, dass
die Verlangsamung in anderen Chansons von Dufay anzutreffen ist, so zum
Beispiel in der italienischen Ballata Invidia nimica und in den französischen



148 Musik in Texten - Texte in Musik

Chansons Belle veuilles moy retenir (m21/22) oder J'atendray tant qu'il
vous playra (m 8). Auch bei anderen Komponisten lässt sich dieses Phänomen
finden. Ich zitiere nur zwei Beispiele: das Virelai Se je souspir parfondement
von Guillaume de Machaut und Je ne requier de ma dame von Nicolas Gre-
non. Es handelt sich also hier um eine musikalische Tradition, die man in
dem bescheidenen Umfang, in welchem sie in Je triomphe vorkommt, nicht
unbedingt als Hinweis auf Binchois verstehen muss.

Anstoss zu Zweifeln gibt auch die Wortwahl in diesem Text. Das Wort
triumpher ist generell sehr selten verwendet worden und dann meist nicht in
lyrischem Kontext. Das Partizip triumphant erscheint etwas häufiger, so zum
Beispiel in der Chronik von Jean Molinet (nach 1485) in der Beschreibung der
Begegnung Kaiser Friedrichs III. mit seinem Sohn Erzherzog Maximilian oder
bei Michault Taillevent in der „Prise de Luxembourg" (1443), Strophe XXIX, im
Aufruf sich über den Triumph Burgunds über Luxemburg zu freuen (triumphe
triumphant), also jeweils in einem gesellschaftlich politischen Zusammenhang.

Das Substantiv triomphe findet sich unter anderem in einem Traktat
über die Erziehung eines jungen Adligen „Le Jouvencel" (1461-1466) von Jean
de Bueil. Dort geht es um grosse Taten, die der junge Mann vollbringt. Auch
andere Stellen belegen, dass das Wort fast ausschliesslich für kriegerische und
historische Szenen verwendet wird, aber kaum in der Lyrik. So wäre jedoch
zu fragen, wer hier eigentlich spricht. Ein Vergleich des Textes aus Roh mit
lexikalisch und hinsichtlich der Reimendungen verwandten zeitgenössischen
Texten kann dabei aufschlussreich sein.

Das erste Vergleichsbeispiel stammt von Montbeton:

1. Strophe:

Qui est plus cause de mon dueil, Was ist mehr Ursache meines Schmerzes,
La bouche ou bien le regart d'oeil der Mund oder der Blick des Auges
De vous, par qui tant sueffre d'ire! von Euch, durch die ich so heftig leide?

Auquel de ces deux doy je dire: Wem von beiden muss ich sagen:
C'est par vous que tant fort me dueil! Deinetwegen leide ich so sehr?

(Die zweite Strophe entfällt für den Vergleich, da sie keine Ähnlichkeit hat mit der zweiten
Strophe von En triumphant.)

3. Strophe:

Vostre bouche, ce que plus vueil,
Me reffuse, dont je recueil
Plus mal qu'on ne saroit lire,
Es si ne scay lequel eslire
De tous ces deux, mon doux acueil:
Qui est plus cause de mon dueiH

Euer Mund, das was ich am meisten begehre,
verweigert sich mir, daher ernte ich mehr
Schmerz als man lesen kann,
und so weiss ich nicht, wen ich wählen soll
von den beiden, mein doux Acueil:
Wer ist mehr Ursache meines Schmerzes?

Metrisches Schema und Reime der ersten und dritten Strophe der beiden
Gedichte sind gleich. Eine Gegenüberstellung soll die Ähnlichkeiten der Texte
aufzeigen:



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 149

Qui est plus cause de mon dueil
La bouche ou bien le regart d'oeil
De vous, par qui tant sueffre d'irei
Auquel de ces deux doy je dire
C'est pour vous que tant fort me dueill

En triumphant de cruel dueil,
Dueil angoisseux est mon acueil
Et tout mon bien n'est que martire,
Et ne saroie mon mal descripre
Ne dire ce dont je me dueil.

Vostre bouche, ce que plus vueil,
Me reffuse, dont je recueil
Plus mal qu'on ne saroit lire,
Et si ne scay lequel eslire
De tous ces deux, mon doux acueil:
Qui est plus cause de mon dueill

Das Lied von Montbeton ist zweifellos
jedoch alles, was das Gedicht eindeuti

La mort sera mon seul escueil,
Maiz que je soie en ung sercueil
Prestement bouté, sans plus dire;
N'autre ne quiers je avoir pour mire,
Pour m'avancer ce que plus vueil,
En triumphant de cruel dueil.

in Liebeslied. En triumphant vermeidet
als Liebeslied charakterisieren könnte.

Ein weiterer vergleichbarer Text stammt von Anthoine:

Fortune veut le rebours de mon vueil,
Car elle veult ce que point ne vueil,
C'est d'eslonger ce qu'aprouchier

vouldroye,
Et veoir ce que voulentiers ne verroye,
Dont elle acroist de jour en jour mon

dueil.

Soupirs, regrés, dueil engoisseux plain
d'ire

A un chaqun me fait compter et dire
Tous les griefz maulx qu'en mon las

euer j'amasse;

Ma dame m'a servy de l'escondire,
A ma requeste a vollu contredire,
Dont bref mourir que vivre mieulx

j'amasse.

Je n'ay pas tort se je me plains et dueil,
Car one homme ne toisist avuec dueil
Plus douloureux que je le suis ou que

je soye.
Or regardes comment m'esjoiroye:
Quant je n'eux oncq de dame ung

douz recueil;

Fortuna will das Gegenteil meines Willens,
denn sie will das, was ich keinesfalls will,
nämlich mir das fernhalten, dem ich

mich nähern will
und das sehen, was ich nicht sehen
möchte. So verstärkt sie täglich meinen

Schmerz.

Seufzer, Reue, tiefer Schmerz voll Zorn,
einzeln lässt sie mich alle grossen
Schmerzen aufzählen, die ich in meinem

Herzen aufgehäuft habe.

Meine Dame hat mir geholfen, es zu
verbergen.

Meiner Anfrage wollte sie widersprechen,
daher möchte ich lieber bald sterben

als leben.

Ich habe nicht Unrecht, wenn ich mich
beklage und trauere,

denn kein Mann schweigt mit solchem
Schmerz

als der Unglückliche, der ich bin oder
sein soll.

Nun schaut, wie könnte ich mich freuen,
wenn ich von der Dame niemals eine

süsse Aufnahme gefunden habe.

Fortune veut le rebours de mon vueil Fortuna will das Gegenteil meines Willens



150 Musik in Texten - Texte in Musik

Die Reime -ueil und -ire, sowie einige andere Ähnlichkeiten erlauben den
Vergleich dieses Textes mit En triumphant. Ganz besonders auffällig ist das

Wortpaar dueil angoisseux im ersten Vers der zweiten Strophe gefolgt von
einem -ire Reim. Es werden hier im Gegensatz zu En triumphant alle schlimmen

Dinge genannt, wie ausdrücklich erwähnt wird, einzeln aufgezählt. Das
Gedicht von Anthoine steht mit seiner Behauptung, kein Mensch schweige
in solchem Schmerz, in krassem Gegensatz zu En triumphant. Der Anfang
der zweiten Strophe zeigt deutlich, dass das Wortpaar dueil angoisseux eine
feststehende Wendung ist, die in verschiedenen Kontexten erscheinen kann.

Im Vergleich von En triumphant, mit anderen Gedichten lässt ein Text
besonders aufhorchen. Es handelt sich um die zweite Strophe einer Complainte
von Charles d'Orléans, in welcher der Zustand des Königreiches Frankreich
beklagt wird, und zwar richtet sich die Klage direkt an die personifizierte
France:

Scez tu dont vient ton mal, a vray parler!
Congnois tu point pourquoy es en

tristesse!
Conter le vueil, pour vers toi m'acquiter,
Escoutes moi tu fera sagesse.

Weisst du in Wahrheit woher dein Übel
kommt?

Weisst du nicht, warum du so traurig
bist?

Ich will es dir erzählen, um meine
Pflicht dir gegenüber zu erfüllen.

Höre mir zu und du wirst etwas
Weises tun.

Stellt man sich vor, dass das poetische Subjekt in En triumphant France
wäre, dann Hesse sich das Gedicht als Klage des Königreiches verstehen, das
sich nicht bewusst ist, warum es leidet. In der Tat ist das Triumphieren im
Schmerz eine bitter-ironische Ausdrucksweise. Frankreich triumphiert nur
noch im Feid, da es zahlreiche Niederlagen erfährt. In verschiedenen
zeitgenössischen Klagen über die Zustände in Frankreich wird immer wieder gesagt,
dass die wahren Gründe für die Misstände nicht erkannt werden. France weiss
effektiv nicht, warum sie so unglücklich ist. Wenn dieses Gedicht also weder
ein Minnelied noch eine Complainte auf den Tod eines Freundes ist, sondern
eine zeitkritische Aussage enthält, dann ist auch die Verwendung des Verbs
triumpher viel plausibler als im höfischen Register. Es spricht einiges dafür,
hier zumindest einen Doppelsinn anzunehmen.

Zusammenfassend lassen sich als Entgegnung auf David Fallows Hypothese von
der Totenklage folgende Punkte, die sich aus der textlichen und musikalischen
Analyse von Je triomphe de crudel dueil aus Porto und aus der Textanalyse
der Version aus der Handschrift Rohan ergeben, festhalten:

1. Der Text in Por ist möglicherweise unvollständig, das Vorhandene ist jedoch
in korrektem Französisch aufgezeichnet und klar gegliedert.

2. Die in Por zu diesem Text überlieferte Musik passt besser zu diesem Text
als zu jenem von Roh. Es empfiehlt sich daher nicht, den Rohan-Text zur
Musik von Porto zu singen.



II. Lesen - Verstehen - Interpretieren 151

3. Der Text in Por kommt der musikalischen Interpretation entgegen durch
klare Gliederung, Parallelsetzung kleinerer Textabschnitte und phonischer
Details.

4. Die beiden zur Debatte stehenden Zitate sind nicht mit der Musik
zusammen überliefert. Sie sind Topoi jener Zeit und zugleich Anfänge sehr
berühmter Gedichte grosser Dichter. Ihr Erscheinen in der Version Roh
kann verschiedene Gründe haben. Bei der Deutung des Liedes Je triomphe
de crudel dueil von Guillaume Dufay als Hommage an den verstorbenen
Gilles Binchois ist daher Vorsicht geboten.

Diese kurzen Ausführungen haben zeigen wollen, dass im Umgang mit Texten
musikalischer Chansons viele Faktoren zu beachten sind. Vor allem der Frage
nach dem Unterschied zwischen musikalischen Texten und Texten rein
literarischer Handschriften ist die nötige Beachtung zu schenken. Alberto Gallo
hat darauf hingewiesen, dass im frühen Trecento „gleiche" Texte in musikalischen

und rein literarischen Handschriften nicht gleich tradiert wurden.
Die Unterschiede reichen von Einzelworten bis zur Änderung der metrischen
Struktur. Entweder wurde der literarische Text für die Vertonung angepasst
oder der musikalische Text wurde abgeändert, um Teil einer literarischen
Überlieferung zu werden.116 Was für das Trecento gilt, könnte auch für andere
Repertoires von Bedeutung sein. Vor allem aber ist darauf hinzuweisen, dass
die Wahl des auf den ersten Blick „korrekter" erscheinenden Textes aus der
literarischen Handschrift nicht immer zum besten Ergebnis führt und dass
Texte der Musikhandschriften nicht immer so verderbt sind, wie sie gelegentlich

zu sein scheinen.

116 F. Alberto Gallo, „The musical and literary tradition of fourteenth century poetry set to
music", in: Ursula Günther /Ludwig Finscher (Hg.), Musik und Text in der Mehrstimmigkeit des
14. und 15. Jahrhunderts (Göttinger Musikwissenschaftliche Arbeiten 10), Kassel 1984, 60.




	Lesen - Verstehen - Interpretieren

