
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 29 (2005)

Artikel: Usus organorum & horum sonus : Anmerkungen zum Gebrauch der
Kirchenorgeln um 1500

Autor: Körndle, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


93

USUS ORGANORUM & HORUM SONUS.
ANMERKUNGEN ZUM GEBRAUCH DER KIRCHENORGELN UM 1500

von Franz Körndle

Die Welt der spätmittelalterlichen Orgel muss bis heute als wenig erschlossen

gelten. Von den einst reich vorhandenen Instrumenten sind im Lauf der
Jahrhunderte fast alle verloren gegangen. Nur gelegentlich kommen
überraschenderweise neue Informationen oder sogar Reste von Pfeifen zum
Vorschein. Bis vor wenigen Jahren galt etwa die Orgel in der kleinen Kirche von
Ostönnen (Nordrhein-Westfalen) als ein im Grunde barockes Instrument, das
Johann Patroclus Möller 1721/22 aus der Kirche Alt St. Thomae in Soest nach
Ostönnen versetzt hat.

Abb. 1: Ostönnen, Gesamtansicht der Orgel, Prospektgestaltung 18. Jahrhundert
(Foto: Verfasser).

Spätestens seit der von der Orgelbaufirma Paul Ott im Jahr 1963 durchgeführten

Instandsetzung war bekannt, dass die Orgel Pfeifen enthält, die als
wesentlich älterer Bestand zu gelten haben. Die jüngste Restaurierung in den



94 Franz Körndle

Jahren 2000 bis 2003 erbrachte die Gewissheit. Große Teile des Instruments,
die Windlade und 326 der erhaltenen Pfeifen stammen keineswegs aus dem
18. Jahrhundert, sondern müssen bereits vor 1500 gefertigt worden sein. Schon
die Ornamente über und neben der Spielanlage weisen auf einen Bau aus der
Spätgotik. Merkmale vieler Pfeifen lassen sich ebenfalls dieser Zeit zuordnen,1

und schließlich entspricht die Machart der Windlade als Bohlenlade
aus einem Holzblock, in den die Kanzellen hineingebohrt sind, den frühesten
bekannten Bauweisen.

Abb. 2: Ostönnen, Spätgotische Bohlenlade mit gebohrten Kanzellen
(Foto: Verfasser).

Dendrochronologische Untersuchungen an verschiedenen Teilen des Gehäuses
und der Windlade erbrachten den Befund, dass die dazu verwendeten Bäume
zu Beginn des 15. Jahrhunderts gefällt worden sein müssen. Selbst wenn man
einräumt, dass Orgelbauer auch damals ihr Holz mehrere Jahre einlagerten,
bevor sie es verbauten, dürfen wir mit hoher Wahrscheinlichkeit annehmen,
dass wir es in Ostönnen mit einer Orgel zu tun haben, die bisher in größtem
Umfang Substanz aus jener Zeit enthält.2

1 Dazu können Vergleiche mit anderweitig erhaltenen Pfeifen aus der Gotik dienen.
Abbildungen finden sich etwa bei Maarten A. Vente, Die brabanter Orgel. Zur Geschichte der
Orgelkunst in Belgien und Holland im Zeitalter der Gotik und der Renaissance, Amsterdam
1963, 36-37.

2 Die Informationen zur Orgel in Ostönnen basieren auf einem Besuch im Herbst 2005. Der
Organistin, Frau Erika Strelow, sei an dieser Stelle ebenso herzlich gedankt wie Herrn
Orgelbaumeister Rowan West, der mit der Restaurierung beauftragt war. Einen Überblick zu den
Daten des Instruments bietet die Internet-Enzyklopädie Wikipedia. Auf der Internetseite
www.ost0nnen.delkirchelorgelstart.htm findet sich ein - offenbar anderweitig nicht
publizierter - Bericht zur Restaurierung von Helmut Fleinghaus und zahlreiche Bilder.



USUS ORGANORUM & HORUM SONUS 95

Das in Ostönnen immer noch vorhandene Material aus der ersten Hälfte des
15. Jahrhunderts ist in seiner Qualität, aber auch Quantität als sensationell
anzusprechen. Der Erbauer muss ein Meister seines Faches gewesen sein.
Das Metall für die Pfeifen ist aus einer Legierung gefertigt, bei der Blei mit
Kupferzusätzen gehärtet ist. Darüber hinaus garantiert die außerordentliche
Stärke der Wandungen eine überwältigende Stabilität und Langlebigkeit. Die
Perfektion der Lötnähte zeigt, dass der Orgelbauer über eine reiche handwerkliche

Erfahrung verfügt hat.

Abb. 3: Ostönnen, Prospektpeife vor der Restaurierung (Foto: Orgelbau West).

Als diese Orgel hergestellt wurde, muss es also schon viele vergleichbare
Instrumente gegeben haben. In den meisten Dom- und Stiftskirchen sowie in
den Klöstern standen damals bereits Orgeln. An dem Instrument in Ostönnen
lässt sich nun auch ein wenig zu seiner Geschichte ablesen. Ursprünglich als
Blockwerk konzipiert, in dem ständig das volle Werk angespielt wurde, muss
unsere Orgel um 1500 soweit umgestaltet worden sein, dass man seither
einzelne Pfeifenreihen als Register heranziehen konnte, womit unterschiedliche
Klangfarben, vor allem aber ein Laut und Leise möglich wurden. Damals ist
auch der Tastatur-Umfang, der beim großen H begonnen hatte, bis zum großen
F hinab erweitert worden; dabei kamen die vier Töne F, G, A und B hinzu. Die
dafür nötigen Pfeifen konnten aus den tiefliegenden Pfeifenreihen (16'-Lage) des

aufgelösten Blockwerks gewonnen werden, so dass die neu zusammengestellten
Pfeifenreihen immer noch einen einheitlichen Bau aufweisen. Im Jahre 1586

reparierte ein Meister Bartholdus die Orgel. Vermutlich ergänzte er die kurze
Oktave bis groß C und ersetzte außerdem Reihen aus dem alten Hintersatz
durch Gedackt 8' und Trompete 8'. Für das Gedackt benützte Bartholdus ältere
Prinzipalpfeifen, die er kürzte und mit Hüten versah.



96 Franz Körndle

Um die Kanzellen gegeneinander winddicht zu halten, waren sie vom Erbauer
recht großzügig in weiten Abständen nebeneinander in die Bohlen gebohrt worden.

Das ermöglichte beim Erweitern die Unterbringung zusätzlicher Kanzellen
teilweise zwischen den bereits vorhandenen. Eine Reorganisation der
Pfeifenaufstellung dürfte die Folge gewesen sein. Vermutlich musste daraufhin auch
das Gehäuse erstmals neu konzipiert werden, um Platz für die großen Pfeifen
zu schaffen. Eine grundlegende Untersuchung, die den Umgestaltungsprozess
aufhellen könnte, steht noch aus. Daraus wären Aufschlüsse zu erwarten, wie
die ursprüngliche Aufstellung der Pfeifen gewesen sein kann und wie man
sich die unterschiedlichen Phasen des Erweiterns vorzustellen hat.

Ähnlich wie dem Ostönnener Instrument ist es wohl vielen Orgeln um 1500

ergangen. So wurde etwa im Jahr 1501 die Orgel in der Kölner Ratskapelle
nicht nur renoviert, sondern auch erweitert:

Item meyster Dederich dem waelen de orgell yn unser Heren cappellen zu reformeren
ind andere pyffen dar yn zu machen ouch de bellige renouerenn geguen.3

Die von Ingeborg Rücker 1940 publizierten Dokumente über den Orgelbau
am Oberrhein um 1500 bestätigen die aus den Beobachtungen abgeleitete
Vermutung.4 Vielfach kam es eben nicht zu einem Neubau, sondern nur zu
einem Um- und Erweiterungsbau. Die Maßnahmen waren aber schon wegen
der teilweise an die Grundsubstanz gehenden Eingriffe ziemlich umfangreich,
meist mussten ja die Gehäuse verändert und ganz neue Spielanlagen eingebaut
werden. Wenn uns ein solches Verfahren heute unrentabel erscheint, sollten
wir uns klarmachen, dass damals der Zeitfaktor unerheblich war, das Material

aber kostbar. Vor allem zeigte man echten Respekt vor der Leistung der
alten Meister und betrachtete die Veränderungen als ein Anpassen an die sich
wandelnden Bedürfnisse.

Natürlich ging die Entwicklung nicht in synchron verlaufenden Schüben
vor sich. So kam es vor, dass man sich an einem Ort gerade vom gotischen
Blockwerk verabschiedete und die Pfeifenreihen einzeln als Register an- und
abschaltbar einrichtete, an anderen Orten aber bereits eine größere Differenzierung

der Klangmöglichkeiten mit Flöten oder Gedackten sowie den reizvollen
Zungenstimmen erfolgte - so etwa in Nördlingen 1505, Rothenburg/Tauber 1510
oder St. Gallen 1511. Dafür waren sicher oft auch die finanziellen Verhältnisse
verantwortlich. Beim St. Gallener Orgelbau ist erwähnt, dass das Pedal nicht
mehr angehängt, sondern selbständig gebaut werden sollte. Außerdem erfahren
wir von einem Umfang, der in der Bassregion bis zum F reichte. Die Angaben
enthalten sogar das Detail, der Orgelbauer solle das Pfeifenmaterial auch auf
der Seite hobeln, die bei den Pfeifen innen erscheine.5 Erhaltene Dokumente
aus der Zeit um 1500 belegen auch für andere Orte, wie sehr die Entwicklung

3 Hans Nelsbach, „Die Orgelbauer des Kölner Domes", Gregorius-Blatt. Organ für katholische
Kirchenmusik 50 (1926) 69-74; hier: 69.

4 Ingeborg Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein um 1500, Freiburg im Breisgau 1940.
5 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 122 f.



USUS ORGANORUM & HORUM SONUS 97

des Orgelbaus voranschritt und welches Interesse auch die Auftraggeber daran
zeigten. In Konstanz erreichte es der Organist Rupertus im Jahr 1507, dass der
Reparaturauftrag zur Orgel des Domes abgeändert wurde: „solle lassen etlich
principal wyter dann vor angesehen ist machen." Ob dabei tatsächlich mehrere
Register mit weiterer Mensur versehen worden sind und wie dieser Auftrag
umgesetzt wurde, lässt sich nicht feststellen. Immerhin kostete die Maßnahme
40 fl.6 In Überlingen sollte der Orgelbauer beim Stimmen weder die „pfeiffen
aufzerren noch zutrucken. Noch ob die pfeiffen zu vil wind hetten, löcher in
die füß stechen vnd die pfeiffen allenthalben in die lad wol inreyben."7

So wie die Auftraggeber höchstes Interesse an den Tag legten, damit sie
wirklich gute und dem aktuellen Stand der Orgelbaukunst entsprechende
Instrumente erhalten konnten, konzentrierte sich nach der Anschaffung die
Aufmerksamkeit auf das Orgelspiel und seinen Einsatz im Gottesdienst. Wie
wir uns den Gebrauch der Orgeln in dieser Zeit vorzustellen haben, wird erst
allmählich in Umrissen erkennbar. Dazu können wir Bilddokumente, Liturgika
und sonstige Archivalien, etwa Organistenverträge, heranziehen.8

Erhaltene Abbildungen von Instrumenten des 15. und 16. Jahrhunderts zeigen
in der überwiegenden Zahl Flügel, mit denen sich die Schauseite, der Prospekt
einer Orgel, verschließen ließ. Selbstverständlich hatten diese Türen eine
Schutzfunktion. Darüber schreibt Arnolt Schlick im 9. Kapitel seines Spiegel
der Orgelmacher und Organisten von 1511:

Item die flügell so das werck fornen vnd die pfeifen vor staub / mücken / vnd
andern bedecken. Des gleichen vor fledermeuß vnd fögel so in die kirchen kommen
vff die pfeiffen. auch in die mundtlöcher fliegen vnnd schmeyssen mögen / sollen
nit schwer oder blöchet sein das sie sich vndersich sencken.9

Schon hundert Jahre vor Schlick galt für den Organisten des Frankfurter
Bartholomäus-Stiftes die Verpflichtung, sein Instrument sorgfältig zu verschließen.

Und noch 1625 weist die Praxis Caeremoniarum des Andreas Piscara de
Castaldo dem Organisten diese Aufgabe zu:

Ut Organum concinnè ornatum bene custodiatur, ac clausum maneat, nec nisi
diebus festis, quibus eo utendum est, aperiatur.
(Dass die schön verzierte Orgel wohl gehütet und verschlossen bleiben und nicht
geöffnet werden soll, außer an Festtagen, an denen sie gebraucht wird).10

6 Die Protokolle des Konstanzer Domkapitels. 4. Lieferung Juli 1504-Dezember 1509, bearbeitet von
Manfred Krebs, 1955 Beihefte zur Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 103; NF 64) 86.

7 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 156.
8 Franz Körndle, ,„Usus' und .Abusus organorum' im 15. und 16. Jahrhundert", in: Acta Orga-

nologica 17 (2000) 223-240 Tagungsbericht Stendal 1998, hg. von Franz Körndle).
' Arnold Schlick, Spiegel der Orgelmacher und Organisten, Speyer 1511; Faksimile-Neudruck

nebst einer Übertragung in die moderne deutsche Sprache und Erläuterungen herausgegeben
von Paul Smets, Mainz 1959, Blatt f [iv].

10 Lib. I. Sect. VI, Cap. II. 3. Weitere Ausgaben erschienen in Neapel 1645, Venedig 1681 und
Sulzbach 1715. Der Text ist vollständig mit Übersetzung im Anhang meines Beitrags „.Usus'
und .Abusus orgnorum'" wiedergegeben.



98 Franz Körndle

Es ist immer wieder darüber spekuliert worden, ob man das Öffnen und
Schließen der Türen mit der Handhabung eines spätgotischen Flügel-Altars
vergleichen könne. Erst vor einigen Jahren hat sich Johan Eeckeloo etwas
systematischer mit dieser Angelegenheit befasst.11 Seine Beurteilung mahnt zur
Vorsicht, da er keinerlei historische Belege für einen solchen Vergleich finden
konnte. Freilich darf dieses Fehlen auch nicht überbewertet werden. Hätte
in der damaligen Zeit jemand eine Orgel mit zwei Türen in Beziehung zum
Altar gebracht, hätte er damit dem Instrument - und wohl auch der Kirchenmusik

insgesamt - einen Rang eingeräumt, der von der kirchlichen Obrigkeit
zu keiner Zeit zugestanden werden konnte. Die musikalische Gestaltung der
Gottesdienste ist seitens der Kirche immer als Musik zur Liturgie verstanden
worden, nicht als Bestandteil der Liturgie.

Es gibt dennoch Anhaltspunkte, die darauf schließen lassen, dass das Öffnen
und Schließen der Orgelflügel aus Gründen der Praxis in ähnlicher Weise wie bei
Altären geschah, denn die Orgeln sollten in den Fastenzeiten nach kirchlicher
Vorschrift nicht gespielt werden, und folglich blieben die Flügel zugeklappt.
Genauso präsentierten sich die Altäre. In der Regel setzte man die Orgel an
Sonntagen und an den höheren Festen ein.12 Das belegen Dokumente aus
Tongern, Paris, Frankfurt, Regensburg oder auch aus St. Gallen und Basel.13 Die
Zahl dieser Tage variierte etwa zwischen 20 und 70. Dazu kamen allerdings
meist noch die Votivmessen an den Jahrestagen Verstorbener. Die Stiftungen
zu den Anniversarien finanzierten dabei den Organisten und bestimmten
auch das zu spielende Programm. In dem hochinteressanten Vertrag, den das

Kloster St. Gallen 1505 mit dem Organisten Valentin Negelin schloss, sind
neben den regelmäßigen Diensten an den kalendarisch festgehaltenen Tagen
diese zusätzlichen Tätigkeiten explicit festgehalten:

Er sol och zu allen zitten, so man das begert schlachen, und ob man votiva hatt in
organis, und allwegens ordenlich und wol erfarn, was er schlachen soll.14

Da die Kaiendarien des 15. und 16. Jahrhunderts voll sind mit solchen gestifteten

Jahrestagsmessen, müssen wir mit sehr viel mehr Orgelspiel rechnen,
als es nach einem Blick in die Organistenverträge und Libri Ordinarii den
Anschein haben könnte, also auch in der Fastenzeit. Dabei wird allerdings zu
berücksichtigen sein, dass nicht bei jeder Jahrestagstiftung automatisch auf
Orgelspiel zu schließen ist.

11 Johan Eeckeloo, „Orgelflügel: Liturgie und Aufführungspraxis", in: Stichting Organa Historica
(Hg.), Die bemalten Orgelflügel in Europa, Rotterdam 1997, 28-33.

12 Luigi F. Tagliavini, „Le rôle liturgique de l'organiste des origines à l'époque classique", Actes
du Troisième Congrès International de Musique sacrée, Paris 1957, 367-372. Rudolf Pacik,
„Zur Stellung der Orgel in der Katholischen Liturgie des 16. Jahrhunderts", in: Orgel und
Orgelspiel im 16. Jahrhundert. Tagungsbericht Innsbruck 9.-12.6.1977, hg. v. Walter Salmen,
Neu-Rum bei Innsbruck 1978 Innsbrucker Beiträge zur Musikwissenschaft, hg. v. Walter
Salmen, Bd. 2), 120-143.

13 Körndle, ,„Usus' und „Abusus organorum'", 225-227. Pacik, „Zur Stellung der Orgel", 120 f.
14 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 165.



USUS ORGANORUM &. HORUM SONUS 99

Von Ort zu Ort variierte auch die Beteiligung der Bruderschaften. In Trier
wirkte 1501 ein Organist bei den Gottesdiensten der Johannesbruderschaft
im Dom mit.15 Der Kölner Johanniter-Bruder Hupert von Heinsberg stiftete
1463 eine Marienmesse. Die Orgel dazu sollte auf Kosten der Bruderschaft
geschlagen werden. Diese Verpflichtung bestand noch 1488.16 Bei der Kölner
Maria-Magdalena-Bruderschaft war das Orgelspiel bereits 1444 in die Statuten

aufgenommen worden, bei der Salve-Regina-Bruderschaft an St. Maria im
Capitol ist es zwar erst 1507 dokumentiert, jedoch vermutlich schon lange
üblich gewesen. Es sind kalendarisch sogar die Fest-Tage aufgeführt, die mit
Orgelspiel ausgestaltet worden sind. 1496 beteiligte sich die Bruderschaft mit
der nicht geringen Summe von 100 Gulden an der Reparatur der Orgel.

In Celle stiftete 1471 die Priesterbruderschaft Geld, von dem auch der Organist
für das Spielen bei Gottesdiensten für Verstorbene bezahlt werden sollte. Es

genüge aber, heißt es dort, wenn er wegen der angemessenen Bescheidenheit
auf der kleinen Orgel spiele („Et sufficit, ut cantus dumtaxat pro humilitate
nostra exhibenda in minoribus fiat organis").17 Ähnlich wie in Köln beteiligte
sich 1493 die Kaiandbruderschaft in Oschatz (Sachsen-Anhalt) finanziell am
Neubau der Orgel.18 Diese Aufzählungen ließen sich fortführen. Es sei jedoch
auch auf die Statuten des Stiftes St. Sixtus in Merseburg (Sachsen/Anhalt)
verwiesen, in denen von kirchlicher Seite die Pflichten des Organisten genauestens

festgelegt waren. Dabei war es dem Organisten ausdrücklich verboten,
an anderen Stellen oder Gelegenheiten zu spielen.19 Freilich musste das nicht
heißen, dass hier allein das Stift zuständig war. Das Verbot kann geradezu
notwendig geworden sein, weil der Organist Aufträge von außen, also etwa
von Bruderschaften angenommen hatte. Damit dies künftig unterbliebe, wurde
die Bezahlung des Organisten vom Kapitel sogar erhöht.20 Vielfach erfolgte die
Anstellung eines Organisten gar nicht durch die Kirchenbehörden, sondern
generell durch den Bürgermeister und Rat einer Stadt wie 1515 in Celle.21

15 Bernhard Schneider, Bruderschaften im Trierer Land. Ihre Geschichte und ihr Gottesdienst
zwischen Tridentinum und Säkularisation, Trier 1989, 344 Trierer Theologische Studien

48).
16 Klaus Militzer (Bearb.), Die Kölner Laienbruderschaften vom 12. Jahrhundert bis 1562/63,

4 Bde., Düsseldorf 1997, 1999 und 2000, Bd. 2, 686 und 689.
17 Dieter Brosius (Bearb.), Urkundenbuch der Stadt Celle, Hannover 1996, 245 Lüneburger

Urkundenbuch, 17. Abt.; Veröffentlichungen der Historischen Kommission für Niedersachsen

und Bremen 37; Quellen und Untersuchungen zur Geschichte Niedersachsens im Mittelalter

20).
18 Johannes Rautenstrauch, Luther und die Pflege der kirchlichen Musik in Sachsen (14.-19.

Jahrhundert). Ein Beitrag zur Geschichte der katholischen Brüderschaften, der vor- und nachre-
formatorischen Kurrenden, Schulchöre und Kantoreien Sachsens, R Hildesheim-Wiesbaden
1970, 34.

19 Urkundenbuch des Hochstifts Merseburg. Erster Theil. (962-1357), hg. v. d. Historischen
Commission der Provinz Sachsen. Bearbeitet von P. Kehr, Halle 1899, 965 Geschichtsquellen

der Provinz Sachsen und angrenzender Gebiete Bd. 36).
20 Ebenda.
21 Brosius, Urkundenbuch der Stadt Celle, 454 f.



100 Franz Körndle

Wie es scheint, war der Gebrauch der Orgel gut und sinnvoll geregelt. Dazu

gehörte, dass desto mehr Musik gemacht wurde, je höher der Rang eines
Sonn- oder Festtages im Kirchenjahr eingestuft war. Zu den höchsten Festen
gehörten selbstverständlich überall Weihnachten, Ostern, Pfingsten und Christi
Himmelfahrt sowie das Fest (oder die Feste) der lokal verehrten Heiligen. Von
diesem obersten Rang gab es dann weitere Abstufungen, die sich etwa ablesen
lassen an der Anzahl der liturgischen Lesungen, die in der Matutin vorgetragen
wurden (drei, sechs oder neun). Als Bezeichnungen für den Rang der Feste
findet man in zeitgenössischen Kaiendarien gelegentlich recht anschaulich die
Zahl der aufgesteckten Kerzen oder konkrete Kategorien wie „totum duplex",
„duplex", „semiduplex" oder „simplex". Ganz unten in diesen Rangordnungen
standen die einfachen Werktage, die üblicherweise weder mit mehrstimmiger
Musik noch mit Orgelspiel bedacht waren. Höherrangige Tage erhielten mit
der Musik eine spezielle Auszeichnung. Wenn man also die zunehmende
Ausstattung von vielen Werktagen mit Orgelspiel annimmt, könnte - zumal
durch die ständig weiter wachsende Zahl der Votivgottesdienste - eine Art
klanglicher Nivellierung der eigentlich abgestuften Ordnung der Feste im
Kirchenjahr eingetreten sein. Dieser Eindruck musste sich fast zwangsläufig
einstellen, weil nun die Hochfeste auch nicht mehr Musik aufwiesen als
Werktage, die aufgrund einer Stiftung reichlich mit Musik versehen wurden.
Die Unterschiede zwischen einfachen Tagen und Festtagen mussten nun auf
andere Weise gewährleistet werden. Als Anzeichen dafür wären etwa die
Kriterien zu werten, die man hinsichtlich der Festtagseinteilung in den
Anstellungsverträgen der Organisten in St. Gallen von 1505 und 1515 eingeführt
hat. Je nach Rang eines Festes hatten verschiedene Würdenträger des Klosters
die Messe zu lesen. Wenn etwa - an höheren Festtagen - der Abt oder der
Dekan zelebrierte, sollte langsamer gespielt werden als wenn ein Mönch aus
dem Konvent die Messe las. An solchen Tagen waren dann auch mehrere
Teile des Stundengebets mit Orgelmusik ausgestattet. An Festen mit „totum
duplex"-Auszeichnung sollten alle Register gebraucht werden, beim „duplex
maius"-Rang musste der Organist

etlich register dann lassen styl stahn, wenn es aber duplex minus ist, [...] so soll
er uff das alls minst register brachen Wenn man aber zu der münstermeß inn
die orgla haist schlahen so sol er ganz cursarie schlahen und die register uff
das allerschlechtest brachen.22

Das bedeutet nicht mehr und nicht weniger, als dass man die
Trennungsmöglichkeit in unterschiedliche Register um 1500 nicht nur als eine
musikalische Angelegenheit betrachtete, sondern die klanglichen Lautstärkegrade
zur Charakterisierung des Festtag-Ranges wirken ließ. Weiterhin war auch
die Geschwindigkeit geregelt, mit der zu spielen war:

22 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 166. Pacik, „Zur Stellung der Orgel", 123



USUS ORGANORUM &. HORUM SONUS 101

Es sol och ain underscheid haben, under den festen und so min genediger Her singt,
langsamer und flißiger zu schlachen, Och so ain techan singt von des fests wegen
änderst dann so ainer von denm Convent singt.23

Diese Abstufung entspricht dem, was wir von der Choralpraxis her kennen.
Conrad von Zabern etwa empfiehlt, „differencialiter" zu singen, dass man
nämlich

yn hochtziglichen festen gar langcksam singt, An den schlechten suntagen vnd
an den cleynen festen der heiligen mittellmessige mensur, An den wercktagen
kürtzer mensur24

halten solle, wie das auf dem Konzil von Basel festgesetzt worden sei. Vor
allem solle man an den „Werckeltagen" rasch singen, damit die Gottesdienste
nicht zu lang würden, denn die Priester und die Laien hätten noch mancherlei
Wichtiges zu arbeiten. Schließlich würde ansonsten auch der Kirchenbesuch
darunter leiden.

Wenn also an hohen Festtagen langsamer gespielt werden musste, brachte
das zugleich die Verpflichtung mit sich, „flißiger" zu schlagen, d.h. „löff-
lin" zu machen, wie es an anderer Stelle im St. Gallener Vertrag von 1515
formuliert ist.25 Höherer Rang implizierte damit mehr Verzierungen, mehr
Umspielungen. Wir haben uns daher das liturgische Orgelspiel um 1500 so
vorzustellen, wie es seit den frühen Fundamentbüchern gelehrt wurde. Den
Choral übernahm der Tenor, dazu setzte der Organist mit der rechten Hand
improvisierend die trainierten Formeln und Läufe. Aus diesem Grund enthalten
noch die Augsburger Orgelbücher aus der Zeit von 1511-1518 ausschließlich
die Choralmelodien, freilich ohne Textunterlegung, denn diesen konnte der
Organist nicht wiedergeben.26

Es wäre freilich merkwürdig, wenn es immer und überall so ordentlich
vonstatten gegangen wäre. Auf Grund der aufgeführten Dokumente sind wir bei
einigen wenigen Orten über die dortigen Gepflogenheiten sehr gut unterrichtet,
über viele andere Kirchen wissen wir dagegen bisher wenig oder gar nichts. Es
kann also der liturgische Registergebrauch in St. Gallen ein singuläres Beispiel
sein oder wenigstens von vorübergehender und kurzfristiger Gültigkeit. Es hat
zwar als wahrscheinlich und naheliegend, jedoch durchaus nicht als sicher zu
gelten, dass sich der Organist tatsächlich an die Regelungen gehalten hat.

Anderswo ging es ohnehin weniger gesittet zu. In dem schon genannten
Frankfurter Dokument von 1411 wird nämlich auch die Forderung
ausgesprochen, es solle nichts Unnötiges gespielt werden. Von Spottliedern und
weltlichen Gesängen solle der Organist vollkommen lassen, weil daraus eine

23 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 166.
24 Karl-Werner Gümpel, Die Musiktraktate Conrads von Zabern, Wiesbaden 1956, 143.
25 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 166.
26 Leo Söhner, Die Geschichte der Begleitung des gregorianischen Chorals, Augsburg 1931,

1-9.



102 Franz Körndle

Verhöhnung Gottes, eine Verwirrung des Klerus, Andachtslosigkeit der
Gemeinde und häufig eine Gefährdung des Instrumentes erwüchsen.27 Offenbar
hat sich an der Tradition in den nächsten Generationen nichts geändert. 1495

untersagte die Synode von Schwerin das Musizieren von weltlichen Gesängen.

Gerade die von den Organisten wohl gern eingesetzten nicht-geistlichen
Lieder bereiteten dem Klerus Probleme. Im Vertrag des Valentin Negelin in
St. Gallen von 1505 ist ein Passus enthalten, er dürfe kein

weltlich lied das man uff der gassen singt schlachen sonder mütteten stück [=
Motetten] oder der glichen und das coral.28

Es ist allerdings nicht ganz einfach, diesen Texten immer Glauben zu schenken.

Möglicherweise wiederholte man die Vorwürfe sicherheitshalber
regelmäßig. Allerdings sei doch auf die Häufigkeit hingewiesen, mit der solche
Kritiken auftreten. So merkte Erasmus von Rotterdam in seinem Kommentar
zum 1. Korintherbrief (14. Kapitel) an, man könne in der Kirche Liebeslieder
abscheulicher Art hören, zu denen Huren und Schauspieler tanzten. Durch
solche Bräuche nährten sich die Orgelkünstler mit üppigen Gehältern.29

Heinrich Agrippa von Nettelsheim, Archivrat der Margarete von Österreich,
formuliert in seinem 1531 gedruckten und zahlreichen weiteren Auflagen
europaweit verbreiteten Traktat De incertitudine et vanitate scientiarum seine
Kritik an diesen Zuständen so:

Hodie vero tanta in ecclesijs musicae licentia est, vt etiam vna cum missae ipsius
canone obscoenae quaeque cantiunculae interim in organis pares vices habeant,
ipsaque diuina officia & sacrae orationum preces, conductis magno aere lasciuius
musicis, non ad audientium intelligentiam, non ad Spiritus eleuationem.30
(Heutiges Tages aber ist in den Kirchen der Music wegen eine Licentz und Freyheit
/ dass auch bey dem Sang der messe / garstige Lieder auf der Orgel geschlagen
werden / und also / dass sie das Gebet und heilige Amt nicht in Ehren halten).

Lassen wir einmal dahingestellt sein, wie oft tatsächlich weltliche Musik
mit den Kirchenorgeln veranstaltet worden ist. Ich will dazu aber noch eine
Überlegung formulieren. Wenn der St. Gallener Organist Valentin Negelin
verpflichtet war, „Mütteten stück oder derglichen" zu schlagen,31 dann erklangen

diese Kompositionen als Intavolierungen ebenso ohne Text wie der Choral

27 Jacques Handschin, „Orgelfunktionen in Frankfurt a. M. im 15. und 16. Jahrhundert", ZfMw 17

(1935) 108-110; hier: 109.
28 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 165. Pacik, „Zur Stellung der Orgel", 126.
29 Nach Martin Gerbert, De Cantu et Musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad praesens

tempus, St. Blasien 1774, Bd. II, 222. Hierzu: Helmut Fleinghaus, Die Musikanschauung des
Erasmus von Rotterdam, Regensburg 1984, 102-108 Kölner Beiträge zur Musikforschung 135);

dagegen aber 111: „Die Orgel wird so gut wie nicht erwähnt."
30 Heinrich C. Agrippa von Nettesheim, De incertitudine et vanitate scientiarum, 1531. Cap.

XVII. De Musica. Übersetzung: Henrici Cornelii Agrippae, Ungewißheit und Eitelkeit aller
Künste und Wissenschaften, Cölln 1713, 95.

31 Rücker, Die deutsche Orgel am Oberrhein, 165.



USUS ORGANORUM & HORUM SONUS 103

oder auch weltliche Chansons und Lieder. Gerade in den verzierten
Orgelbearbeitungen ist kaum herauszuhören, ob es sich um eine geistliche oder eine
weltliche Vorlage handelt. Diese schwere Unterscheidbarkeit der klanglichen
Resultate mag manchen Organisten bewogen haben anzunehmen, es sei nicht
mehr von Relevanz, welche Musik er spiele, da das Entscheidungskriterium,
der Text nämlich, nicht vorgetragen werde.

Dieser Auffassung trat Kardinal Kajetan in seinem 1517 und öfter gedruckten

Kommentar zur Summa des Thomas von Aquin mit Entschiedenheit
entgegen.

Sed occurrit hic dubium, an pulsare in organis inter officia ecclesiastica sonos
secularium uanitatum, sit peccatum mortale. Et est ratio dubii, [...] quia sonus
abstrahit à materia hac uel illa, &. sonus qui ab uno applicatus est, ad materiam
uanam, potest ab altero applicati ad materiam spiritualem, ut patet.32
(Es begegnet aber dieser Zweifel, ob nämlich das Spielen von nichtigen weltlichen
Klängen auf der Orgel während des Gottesdienstes eine Todsünde sei. Und der
Grund für den Zweifel ist der, [...] weil ja der Klang von diesem oder jenem Inhalt
abstrahiert [wird], und der Klang, der von Einem zu nichtigem Inhalt verwendet
wird, von einem Anderen zu geistlichem Inhalt verwendet werden kann, was
offenkundig ist).

Es komme nun beim Orgelspiel im Gottesdienst mit weltlichen Klängen
darauf an,

Hoc est ex intentione ingerendi illa uana, &. non ex intentione ingerendi illa uana,
sed tantummodo sonum illum. Et primo quidem modo, si res illae sunt non solum
uanae, sed prouocatione ad impudicitiam & huiusmodi, manifeste est peccatum
mortale: non solum inter ecclesiastica, sed extra: quia hoc est mortale ex suo
généré, & tanto grauius quanto etiam inter diuina.
([...] ob man jenes Nichtige mit Absicht oder ohne Absicht hineinbringt, also allein
den Klang. Und zwar erstens, wenn jene Sachen nicht allein nichtig sind, sondern
zu Schamlosigkeit und dergleichen provozieren, dann ist es offensichtlich eine
Todsünde, nicht allein in der Kirche, sondern auch außerhalb. Weil es von sich aus
eine Todsünde ist, dann wiegt es umso schwerer, wenn man es im Gottesdienst
macht].

Es sei - wie er weiter ausführt - die Absichtlichkeit, die das Spielen von Schlechtem

oder Nichtigem im Gottesdienst zu einer Todsünde macht. Wenn dennoch
einer nicht bedenke, dass er dem Gottesdienst dadurch Unrecht widerfahren
lässt, sondern aus derartiger Unwissenheit Nichtiges aus schierer Vergnügung
spiele, sei es danach zu beurteilen, ob die Musik aus einem Theatergesang oder
einer Tragödie kommt, denn wegen dieser Verwendung seien diese Gesänge
in der Kirche verboten. Um die Folgen ginge es aber, wenn wegen der Musik

32 Dieses Zitat und die folgenden nach: Secvnda secvndae partis svmmae sacrosanctae theolo-
giae sancti Thomae Aquinatis, doctoris angelici *** Reuerendiss. Domini THOMAE A'VIO,
CAIETANI, tituli sancti Xisti, Presbyteri Cardinalis Commentarius illustrata. Lyon 1558,
336.



104 Franz Körndle

die Herzen der Zuhörer zu Schlechtem oder Nichtigem angehalten werden.
In einem solchen Fall könne es zu einer Todsünde kommen.

Kajetans Text beleuchtet nicht nur sehr schön das Phänomen der Orgelbearbeitung

von weltlichen Stücken, sondern indirekt auch, wie man die Kontrafaktur

verstand. In jedem Fall geht eindeutig daraus hervor, dass verantwortliche

Kirchenleute sich sorgfältig Gedanken zu dieser Sache gemacht haben.
Einkalkuliert wird hier nämlich die semantische Ebene einer musikalischen
Komposition. Entscheidend ist demnach, welche inhaltlichen Vorstellungen
sich mit der Musik verbinden. Und für den Musiker gab es kaum ein Entrinnen

vor der Sünde, wenn er bewusst weltliche Melodien in den Gottesdienst
einbrachte. Allein schon Dummheit war in diesem Zusammenhang als - wenn
auch lässliche - Sünde einzustufen. Dies galt aber sicher nicht nur in der Zeit
um 1500.

Anhang

Einen guten Einblick in die Technik- und Sozialgeschichte des Orgelbaus um
1500 geben die wenigen erhaltenen Verträge. Außer den im Text des Beitrages
bereits zitierten findet sich eine recht umfangreiche Urkunde zum Orgelneubau

der Erfurter Marienkirche aus dem Jahr 1480 im Erfurter Bistumsarchiv.
Als Ergänzung sei der Text hier erstmals komplett als Transkription
veröffentlicht.33

Einführung:

Im Dezember 1480, am Vorabend des Festes Mariae Empfängnis, schloss das

Kapitel der Marienkirche in Erfurt mit dem Orgelbauer Stefan Kaschendorfer34
einen Vertrag über den Bau einer neuen Orgel ab. Auf diesen Vertrag machte
erstmals Siegfried Orth in den Jahren 1968 und 1970 aufmerksam.35 Allerdings
verwendete er dabei nur kurze Auszüge aus dem Originaltext als Zitate, der
komplette Wortlaut wurde bisher nicht publiziert.

Kaschendorfer dürfte um 1425 geboren sein und ist nach dem 4. Februar
1499 verstorben.36 Als er die Erfurter Orgel gemeinsam mit seinen Söhnen
baute, war er also bereits ein sehr erfahrener Meister in seinem Beruf. Über

33 Für seine Hilfe bei der Arbeit an der Übertragung des Textes und die Erlaubnis zur Publikation

sei dem Leiter des Bistumsarchivs Erfurt, Herrn Dr. Michael Matscha an dieser Stelle
herzlich gedankt.

34 Die Namensschreibweise variiert. An anderen Orten erscheint „Kaschendorff[er]"oder „Kasten¬
dorf". In Anlehnung an die Schreibweise der Urkunde erfolgt hier die Wiedergabe als „Kaschendorfer".

35 Siegfried Orth, „Das Wirken des Breslauer Orgelbauers Stephan Kaschendorff in Erfurt
1480-1484", AfMw 15 (1968) 148-150 sowie ders., „Zur Geschichte der Erfurter Domorgeln",
BzMw 12 (1970) 60-68.

36 Franz Krautwurst, „Das Wirken des Breslauer Orgelbauers Stephan Kaschendorff in Nördlin-
gen (1464) 1466-1483 (1496)", Jahrbuch für fränkische Landesforschung 24 (1964) 145-165.



USUS ORGANORUM &. HORUM SONUS 105

das Instrument hatte bereits Michael Praetorius in der Organographia seines
Syntagma Musicum von 1619 berichtet.37 Auf diese Äußerungen scheint sich
Orth mehr verlassen zu haben, als auf den nicht immer leicht zu lesenden
„Dingezeddel und Brieff", der Praetorius ebenfalls vorgelegen hatte. Demnach
befand sich die Orgel über dem Marienaltar an der Ostwand des nördlichen
Querhauses. Bis heute hat sich dort eine Galerie erhalten, die in einer
Ausbuchtung auch dem Organisten Platz bieten kann.

Allerdings gibt es Unstimmigkeiten zwischen den bei Praetorius und Orth
gegebenen Informationen und der originalen Urkunde von 1480. Orth benennt
den Umfang pauschal mit drei Oktaven „vom a beginnend".38 Bei Kaschendorfer
ist dagegen formuliert, „an den naturaln vnden an zcuheben am gam[m]aut
vnnd obin uß excellent[es] uff daß höchste ff faut". Die unterste Taste
(wenigstens der Manuale, vermutlich aber auch des Pedals) war also groß G; da

von „naturaln" die Rede ist, dürften die Töne Gis und wohl auch B nicht
vorhanden gewesen sein. Oben reichte die Klaviatur bis zum f" im Bereich der
wieder nach alter Terminologie benannten „excellentes", womit annähernd
drei Oktaven ausgebaut waren. Wenn wir Praetorius folgen, muss das Tafelmaß

und damit die gesamte Klaviatur breiter gewesen sein, nämlich „fast
ein Clavis größer und weiter in den Octaven", „also das sie schwer zugreifen,
tief hinunter gefallen und zähe zu schlagen gewesen."39 Praetorius lernte die
Erfurter Kaschendorfer-Orgel etwa 130 bis 135 Jahre nach ihrer Fertigstellung
kennen. Wieweit in der Zwischenzeit Veränderungen vorgenommen worden
waren, wissen wir nur in Umrissen,40 aber vermutlich entsprach der Befund
etwa dem Erbauungszustand, der vor allem durch den Verschleiß und mehrere

einschlägige Reparaturen, aber ohne gravierende Eingriffe beeinträchtig
gewesen sein dürfte.

Da der Manual-Umfang bei „Gammaut", also mit G begonnen hatte, erstaunt
die Angabe im Vertrag, „die groste phife die man daß Bdur nen[n]et" sei etwa
elf Ellen lang. „Bdur" bezeichnet den Ton H in der großen Oktave, der also
zwei Ganztöne über dem „Gammaut" erscheint. Für diese Differenz zwischen
der Untergrenze der Klaviaturen und dem H als größter Pfeife sehe ich zwei
Erklärungen. Entweder hatten Manuale und Pedal eben doch unterschiedlichen
Umfang, also Manuale ab G, Pedal ab H, oder die unterhalb des H liegenden
Töne waren nicht als offene Pfeifen, sondern gedeckt gebaut, womit sie nur
ungefähr die halbe Länge in Anspruch genommen hätten. Denkbar wäre hier
eine Bauweise in Holz. Die angesprochene Pfeife H maß mit ihren elf Ellen
ungefähr 4, 50 Meter, wenn man für eine Elle das Erfurter Maß von 40,3
cm zugrunde legt. Regional konnte die Länge freilich bis zu 70 cm betragen.
Aber selbst mit 4,50 Metern entspricht das H Kaschendorfers beinahe einer
offenen Prinzipalpfeife 16' bezogen auf den Ton C. Auch ohne die genaue
Registerzahl zu kennen, erhalten wir mit diesem Vergleich eine Vorstellung

37 Michael Praetorius, Syntagma Musicum II. De Organographia, Wolfenbüttel 1619, lllf.
38 Orth, „Zur Geschichte", 62.
39 Praetorius, Organographia, lllf.
40 Orth, „Zur Geschichte", 63.



106 Franz Körndle

von der immensen Dimensionen der Erfurter Orgel, deren Klangbereich bis
in die 32'-Region hinabreichte.

Die im Vertrag als Entlohnung festgelegten 500 rheinischen Gulden waren
für das Instrument sicher angemessen. Als Garantieleistung verpfändete Ka-
schendorfer Haus und Hof. Ob wir aus dem Passus, dass auch seine Söhne und
Erben diese Gewährleistung übernehmen sollten, ein bereits fortgeschrittenes
Alter des Orgelbaumeisters herauslesen dürfen, muss offen bleiben. Zu Abnahme

sollte das Instrument von „redelich[e]n meistern vnnd persone[n] gute[n]
organiste[n] wol v[er]sucht vnnd besunge[n]" werden. In dem Wort „besingen"
ist das lateinische „cantare in organis" zu erkennen, mit dem traditionell
Orgelspiel gemeint ist.41

Für den Bau der Orgel zog Kaschendorfer nach Erfurt, wo er Unterkunft und
Verpflegung erhielt. Nach Vertragsabschluss im Dezember 1480 sollte die
Fertigstellung „vff die nechstkomenden phingisten ader Trinitatis vngeuerlich[e]n"
erfolgen, eine in ihrer Kürze kaum glaubhafte Bauzeit. Vermutlich konnte sie
nicht eingehalten werden. Kaschendorfer erhielt die letzte Rate von 50 Gulden
am 29. Mai 1484. Allerdings dürfte dies der Termin der Abnahme gewesen
sein, denn bereits für die Jahre 1482 und 1483 belegt die thüringisch-erfurtische

Chronik des Konrad Stolle Musik bei der Fronleichnamsprozession
„uff der großen nuwen orgeln".42 Demnach hätte Kaschendorfer immerhin
ein spielfertiges Instrument vor Fronleichnam 1582 aufgestellt. Die zeitliche
Differenz zwischen Abnahme und letzter Rate der Bezahlung würde sich dann
aus Nachbesserungen im Rahmen der Gewährleistung erklären.

Vertrag zwischen dem Orgelmacher Stefan Kaschendorfer und dem Kapitel
der Marienkirche zu Erfurt, 7. Dezember 1480 (Erfurt, Bistumsarchiv,
Urkunde 1207)

Ich Steffanus Casschendorffer Burger zu Swydenitz jetzunt wonhafftig zu
Dreßen Wergmeister Orgiln zcu machen Bekenne mit dissem myne[m] vffin
vorbrugchen briue vor mich myne erbin vnnd erbnemen daß Ich vff huthe
datum disses briues eyner Rechten vnnd redelich[e]n vortracht eyns word[en]
byn mit den wirdigen unnd Erbarn Herrn Dechand[en] Schulmeister Buwmeis-
ter vnnd den and[ere]n Her[r]n deß Capitels vnßer liebin frawen Kirchen zcu
Erffurt vmb eyn groß Orgelwergh In die obg[e]nante yre Kirchen zcu machen
vnnd nemlichen eyn wergh da yre kirche vnd sie mit bewart synt mit sechtzen
balgen vnd daruff phifen alß vil ßo sich von rechte uff sulche balge geboret /
vnd sunderlich[e]n daß die groste phife die man daß Bdur nen[n]et / Eylff eile
lang / ader nahe darbie habe vnnd behalde mit volkomendem gute[m] luthe
hofelichin Stymmen / wolgemachten phifen von lutterm ziehne volkomelichin

41 Franz Körndle, Das zweistimmige Notre-Dame-Organum „Crucifixum in carne" und sein
Weiterleben in Erfurt, Tutzing 1993, 173 Münchner Veröffentlichungen zur Musikgeschichte

49).
42 Konrad Stolle, Memoriale, thüringisch-erfurtische Chronik von Konrad Stolle, bearbeitet

von Richard Thiele, Halle 1900, 293 und 502 (»Geschichtsquellen der Provinz Sachsen und
angrenzender Gebiete, hg. v. d. Historischen Kommission der Provinz Sachsen 39).



107

aller sach[e]n / myner handhalbin vnwandelbar nach achtunge yrer kirchen an
die Stadt zcu setzen die sie mir über dem Marien bilde bewißet habin Szo breit
vnnd wyt von eynem philer biß an den andern / alß daß vffinberlich wißet
wol geziret mit gesnytze vff daß hofelichste an allen Sachen als vorbereit ist.
Vnnd alßo guth alß ich daß gemachin kan / darzcu sullen sie mir schigke
alle materialia vnnd bereitschafft / zcyen, bly, ledder / drot / holtz / leym
nayle / vnnd waß darzcu gehöret / keynerley vßgeslossen vnsumelich[e]n vnnd
sunderlichm daß gehuße / lade balge vnnd eyn guth posityff an der brüst deß
werkis mit guten sty[m]men der kirchin vnnd deme wercke beqweme Sal ich
selber vff daß hofelichste mach[e]n / Sundern die vorguldunge vnnd maheln
sullen sie darane vßrichten vnnd mach[e]n laßin daß andere waß deß ist /
darane zcu mach[e]n Sal Ich allis mach[e]n ader zcu machen bestellen. Vnnd
sal daß zcu machen anheben vff die nechstkomenden phingisten ader Trinitatis

vngeuerlich[e]n nach datu[m] diß briues. Unnd mich daran mit myne[n]
knechten vnsumelich[e]n halde vnnd getzuwelich[e]n erbeite bye myne[n] eigen
koste[n] spiße vnnd trancke nach myner beqwemelichkeit vnnd nutze / dartzu
sullen sie mir eyn hueß vnnd beqweme stad vnnd herberge schicken vnnd
halden wu sie daß vff daß beqwemste erkennen dar Inne ich sulche arbeit
wintt[ers] vnnd somer volkomelichin verbringe mage vnnd darvmb sullen sie
mir zulone vnnd vor koste geben funffhu[n]dert Rinische guldjen] an golde
vber myner erbeit / wan ich deß bedarff entzaln nach myner notdorfft darbie
ich geerbeiten mag daruff ßo rede vnnd gelobe ich obg[enan]nter Steffanus
Kasschendorffer bie myne[r] ware[n] truwen eren vnnd redelichkeit vor mich
vnnd myne erbin daß ich solcher vortracht vnnd gedinge gnug thun vnnd
guten Hern und Capittele In yre Kirch[e]n an die bewißete Stadt Eyn schoen
guth Orgelwerg ßo ich vorbestymet / vnnd benant ist mit gute[m] herlichen
luthe alßo yier Kirchen suget guten wolgemachte[n] phifen bestendigen stymen
posityffe zcwegen Registraturen Clauyrn guten balgen vnnd nemlich[e]n an
dem Clauiger vnnd phifen an den naturaln vnden an zcuheben am gam[m]aut
vnnd obin uß excellent[es] uff daß höchste ff faut / allis uff daß bestendigste
vnnd hofelichste machen vnnd alßo ußrichten mit gotis hulffe Sie vnnd die
Kirch[e]n alßo zcubeware[n] daß sie mir deß danken sullen vnnd daß ich als
ich hoffe darvon gelobit geeret vnnd gefurdert werde vnnd ich wil yn eyn sulch
ogelwerg mit gotis hülfe mach[e]n daß se[i]n gliche an sulcher große vnnd werde

hie hundert mylen / umb erffurt nicht stehen sol vngeuerlich vnnd wan[n]
ich daß gemacht vnnd wol bereit habe vnnd mit redelich[e]n meistern vnnd
persone[n] gute[n] organiste[n] wol v[er]sucht vnnd besunge[n] wirdt Bekendten
dan die obg[e]n[ann]ten h[err]n und die selbien p[er]son[en] die daß besunge[n]
vnnd versucht hab[e]n daß ich sulche sum[m]e gulden nicht wol verdient / sie
vnnd die Kirche nicht wol beward hette Szo sullen sie mir nach erkentniß
eynes Erbarn raths zcu Erffurt vnnd der organiste[n] die daß besungen habin
mynie gebin ader ich will daß alß vil besser nach erkentniß der obg[e]n[ann]ten
vnnd aller ander[en] fromer luthe myn loen volkomelich[e]n zcu verdiene[n]
vnnd ap ich vber sulchjer] arbeit vorstorbe deß mich goth friste nach synem
gothlich[e]n willen vnnd sie hete[n] mir vber myne erbeit dye ich gehan hette
etwaß an gelde vberley gegebin vnnd gethan Sulcher summe geldis sullen sie



108 Franz Körndle

sich an Caspar melchior vnnd michael myne[n] Soenejn] vnnd erbin erhole[n]
vnnd daß an alle mynejn] hußrathe huße vnnd hofe zcu der Swidenitz vnnd
zcu dreßen warte[n]de daß yn allis sal ve[r]phendt sien / die selben myne Sone
solden dan[n] sulch werg mit ginist rathe wille[n] vnnd wisse[n] der H[err]n deß

Capittels volbrenge ader zcu volbrenge[n] bestelle mit dem besten meister den
sie gehabe ad[er] bekome[n] mohgte[n] ap daß der h[err]n wille wirde ader sullen
dem Capittel sulich my[n] uffgehabin vnnd vnv[er]dient gelt widder kere vnnd
bezcale ane allegeuerde Sunderlichen daß balghuß vnnd waß zcym[m]erluthe
angehöret / geruste vnnd grobholtz balgstange[n] vnnd ander dergleichen] vnnd
vier holtzer da ma[n] die großen phifen vber boiget Sal eyn zcym[m]erma[nn]
mache daß sulle[n] sie zcu mach[e]n bestellen Rede vnnd gelobe auch In gute[r]
truwen eyns sulch[e]n obg[e]n[ann]ten werghs von myne[n] hende[n] alßo gemacht
zcuwerhne vor mich vnnd die obg[e]n[ann]ten myne Sone die wile ich vnnd
sie leben vngeu[er]lichen alßo daß das sust anderley wiße nicht v[er]warloßet
werde / Vnnd wan daß eyn ader zwey Ire wol besungen gebrucht vnnd wol
v[er]sucht hat / d[ü]ngken den die obg[e]n[ann]ten h[err]n vnnd Capittel daß iß
yn am lute nicht behaget zu scharff/ zcu starg / schriend ader zcu tu[n]ckel
vnnd zcu schwach sie nach achtu[n]ge yrer Kirch[e]n Szo will yn daß wandele
vnnd and[er]wert stym[m]e nach yr[er] behegelichkeit / vmb den obgenannten
Ion vnnd uff myne koste vngeu[er]lichen vnnd darüber uff suliche myne erbeit
habin sie mir bereith gegebin zehen gute rinische guld[en] an golde darvmb
sehend will ich holtz zcu dem gehuße zcu thurmen posse[n] semsen vnnd
waß mich nothdu[n]chet sien / zcu dießen schryben daß selbe holtz sullen
sie alher keyn Erffurt schicke[n] vnnd fure[n] lassen uff yre kost vnnd fuerlon
anegeu[er]de Hiebei sint gewest / die Ersame[n] vnnd wiße[n] Er. hans fu[n]cke
vnnd Er. H[er]man Brugslegel deß Ratisfrunde zcu erffurt / Darzcu gebetin
die daß alßo zcwischen den h[err]n vnnd mir i[n]verdingt hab[e]n vnnd deß

zcu orkunde daß sulch v[er]tracht / von mir vnnd myne sone stete vnnd gantz
sal gehalden werde habe ich yn dissejn] versigilten brieff mit mynejm] eigen
Insigil vor mich die obg[e]n[ann]ten myne sone vnnd erbin hie an gehangen
vor Sigilt gegeben Nach Cristi vnßers h[err]n Vierziehnhundert Jar darnach In
dem achzcigstin Jahre vff darnstagk vigilia conceptionis virginis gloriose


	Usus organorum & horum sonus : Anmerkungen zum Gebrauch der Kirchenorgeln um 1500

