Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der

Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 29 (2005)

Artikel: Bildbetrachtung : Matthias Grinewald: Das "Engelskonzert" vom
Isenheimer Altar (vor 1516 vollendet)

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

_ BILDBETRACHTUNG
MATTHIAS GRUNEWALD: DAS ,ENGELSKONZERT* VOM
ISENHEIMER ALTAR (VOR 1516 VOLLENDET)

Die Anmut der musikalischen Zusammenklinge
vermehrt die Freuden der Seligen. Musikinstrumente
bedeuten ja geradezu das Glick seliger Geister. |[...]
Daher stellen auch die Maler, wenn sie die Freuden der
Seligen ausdriicken wollen, Engel dar, die

verschiedene Musikinstrumente spielen. Dies wiirde
die Kirche nicht zulassen, wenn sie nicht glauben
wirde, dass die Freuden der Seligen durch Musik
vermehrt werden.

Johannes Tinctoris, Complexus effectuum musices.

Der 29. Band des Basler Jahrbuches fiir Historische Musikpraxis geht auf ein
Symposion zuriick, das die Schola Cantorum Basiliensis vom 1. bis 3. Dezember
2005 zum Thema ,,Musikinstrumente um 1500% veranstaltet hat. In diesem
Themen-Zusammenhang ist auch das Titelbild zu sehen.

Wahrscheinlich gehoren die Bildtafeln des Isenheimer Altars zu den bekanntes-
ten und berithmtesten sakralen Kunstwerken schlechthin, wobei die mittlere
der insgesamt drei Darstellungsebenen, deren Zentrum das Engelskonzert und
die in den Anblick ihres Kindes versunkene Madonna zeigt, Kunsthistorikern
und Musikologen immer wieder Ritsel aufgab und immer noch aufgibt.

Der Altar, der Gottesmutter Maria geweiht, wurde fiir den Antoniterkon-
vent Isenheim im Elsass geschaffen. Die Antoniter waren ein Hospitalorden,
der sich auf den dgyptischen Eremiten Antonius berief. Entsprechend zeigt
der Altarschrein eine von dem elsidssischen Kiinstler Nicolaus Hagenauer (ca.
1472 — vor 1538) geschnitzte Gruppierung des als Abt im Zentrum thronenden
Heiligen, rechts und links flankiert von den Heiligen Hieronymus und Augus-
tinus. Auf dem linken Altarfliigel ist — von der Hand resp. aus der Werkstatt
des Matthias Griinewald stammend' — der Besuch des Heiligen Antonius beim
Heiligen Paulus, auf dem rechten Flugel die Versuchung des Heiligen durch
Teufel und Didmonen dargestellt. Diese Bildebene wurde dem Kirchenvolk nur
ein Mal im Jahr gezeigt: am 17. Januar, dem Festtag des Heiligen Antonius.

Wurde der Schrein mit den Fliigeln verdeckt, so erschien das Weihnachts-
bild, flankiert wiederum von zwei Fliigeln, deren linker die Verkiindigung

! Der richtige Name des Kiinstlers ist nicht bekannt. Die Benennung Matthias Griinewald

kam im 17. Jahrhundert zustande und wird hier, obgleich sie unrichtig ist, um der Uber-
sichtlichkeit willen beibehalten. Die einzige bekannte Signatur nennt den Maler ,[M]athis®,
wobei in der entsprechenden Quelle von einer anderen Hand ,,[...|Mathis von Ossenburg [...]¢
(= Aschaffenburg) hinzugefiigt ist; vgl. Horst Ziermann, Matthias Griinewald, Miinchen etc.
2001, 16ff.



VIII DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

zeigt, wihrend auf dem rechten der triumphierend auferstehende Christus
dargestellt ist. Diese Bildfolge wurde an den beiden wichtigsten Festen des
Kirchenjahres — Weihnachten und Ostern — gedffnet.

Verschloss man das Weihnachtsbild seinerseits mit den Fliigeln, so erschien
die Ansicht, die in der Klosterkirche fiir den grofien Rest des Kirchenjahres zu
sehen war: In der Mitte der gekreuzigte Christus mit Maria, Maria Magdalena,
dem Jiinger Johannes und Johannes dem Taufer, auf den Fliigeltafeln flankiert
von den Heiligen Sebastian und Antonius. Auf der Pridella ist der tote Christus
dargestellt, beweint von Maria, Maria Magdalena und dem Jiinger Johannes.

Das Programm der drei Schauebenen ist aufs engste miteinander verwoben,
aber ich werde mich hier der ikonographischen Todstinde des Eklektizismus
schuldig machen und meine Betrachtung, um den Vorwortcharakter dieses
Beitrages zu wahren, auf das Weihnachtsbild beschrinken.?

Auf dem Verkiindigungsbild des linken Seitenfliigels ist vor dem Hintergrund
einer gotischen Kapelle oder Kirche tiberlebensgrofd der Erzengel Gabriel mit
wallendem Gewand und herrschermifiigem Begriiffungsgestus dargestellt,
wihrend sich Maria, die eben noch die Brevierstelle aus dem Propheten Jesa-
ja ,,Siehe, eine Jungfrau ist schwanger und wird einen Sohn gebiren“ gebetet
hat,® mit geblendetem Gesichtsausdruck abwendet. Offensichtlich zeigt der
Kiinstler sie im ersten von insgesamt finf biblisch kanonisierten Empfindungs-
zustinden, die sie wihrend der Verkiindigung durchlebt, der ,,conturbatio®,
der dngstlichen Verwirrung und Aufregung, heifd3t es doch bei Lukas 1, 28:
,uUnd der Engel kam zu ihr und sprach: ,Sei gegriif3t, Du Begnadete! Der Herr
ist mit Dir!¢ Sie aber erschrak tiber die Rede und dachte: Welch ein Gruf ist
das?** Im Hintergrund ist, gestaltet als durchsichtig schimmernde Taube, der
heilige Geist zu erkennen.

Auf dem gegenuberliegenden Fliigel ist der auferstandene und zum Himmel
fahrende Christus in einer Gloriole dargestellt, die sich mit ihrem transpa-
rentblauen Aurakreis strahlend hell gegen den umgebenden Nachthimmel
abhebt. Die Gesichtsziige des Auferstandenen sind nicht mehr diejenigen eines
Menschen, sondern sie scheinen aus flieflender, leuchtender Sonnenmaterie
gestaltet zu sein. Majestitisch hebt er — gekleidet in ein goldgelb- und pur-
purfarbenes Gewand — die Handflichen mit den feurig roten Wundmalen dem
Betrachter entgegen. Der Farbdreiklang von Rot, Blau und Goldgelb verweist
auf den Triumph der Liebe, des Himmels und des Géttlichen. Beide Bilder, die

2 Von denjenigen kunsthistorischen Publikationen tiber den Isenheimer Altar, die mir bekannt

sind, scheint mir das Buch von Richard Scheja, Der Isenheimer Altar, Kéln 1969 am tiberzeu-

gendsten, weil der Autor seine Deutungen mit klaren und einleuchtenden Zeugnissen aus

Kunst, Literatur und Theologie absichert. Abgesehen von der Ikonographie der musizierenden

Engel, die ihm nur einen Absatz wert ist, folge ich ihm in den wesentlichen Punkten.

Jesaja 7, 14: ,Ecce virgo concipiet, et pariet filium. Et vocabitur nomen eius Emmanuel .

4 Die funf Zustiande, die Maria wahrend der Verkiindigungsszene durchlebt, sind: conturbatio
(Verwirrung), cogitatio (Uberlegung), interrogatio (Nachfragen), humiliatio (Unterwerfung)
und meritatio (Verdienst); vgl. Michael Baxandall, Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei und
Erfahrung im Italien der Renaisscance, Berlin 1999, 67.



Das ,,ENGELSKONZERT® IX

Verkiindigung wie die Auferstehung, driicken das aus, was den ganzen Altar
bestimmt: die Vereinigung des Menschen mit Gott; in der Verkiindigung sind
es die Engel und der Heiliger Geist, durch deren Zusammenwirken der Mensch
Maria Gottes Sohn empfingt, und in der Auferstehung ist es Christus, der
Mensch geworden ist und nun als gottliche Lichtgestalt in die himmlische
Seligkeit zurtickkehrt.

Der Schliissel zum Verstindnis der mittleren Bildtafel, die der Kunstge-
schichtsschreibung viele Ritsel aufgegeben hat,® ist gleichfalls das Ineinan-
derflieffen der himmlischen und der irdischen Sphire. Hierfiir gibt es einen
Zeugen, der den Altar zu einer Zeit besucht und beschrieben hat, zu der er
noch an seinem angestammten Ort im Kloster zu Isenheim Gegenstand der
Anbetung war. Bevor die in reichem Schnitzwerk gearbeitete Altarbekrénung
im Revolutionsjahr 1793 zerstort und die Bildtafeln nur mit knapper Not
nach Colmar gerettet werden konnten, deutete Franz Lerse, ein Straflburger
Jugendfreund Goethes,® das Werk so:

Die Jungfrau Maria sitzt mit dem Jesuskind in einer Landschaft, die etwas wohl
gelitten, aber noch schone Theile und wohlgewihlte Lagen hat. Mit dem Ausdruck
der zirtlichsten Liebe blickt die Mutter auf das Kind herab, das in jeder Riicksicht
meisterhaft gemalt ist. Gerne vergifit man den verzeichneten Hals und Schulter
bei ihrem im grofiten Geschmack drapierten Gewand und bei dem herrlichen
Gedanken, den Kopf des Kindes, ohne ihm einen Schein zu geben, so glinzend zu
machen, dafy er wie ein leuchtender Korper alles, was um ihn ist und besonders die
Fingerspitzen der Mutter auf das kiinstlichste erhellt und ganz durchsichtig macht.
Uber der Jungfrau siecht man in der groften Entfernung hoch in den Wolken Gott
den Vater mit dem ganzen Himmelsheere. Gegeniiber wird ihr [der Madonna] wie
in einem Gesicht die kiinftige Verehrung und Herrlichkeit, die sie zu gewarten
hat, gezeigt. In einem reich geschmiickten Saal von sehr schoner Architektur,
sogenannter gothischer Bauart, stimmen die Himmelsbewohner mit allen musi-
kalischen Instrumenten begleitete Lobgesinge zu Ehren der hl. Jungfrau an, die
in verschiedenen Gestalten angebetet und verehrt wird.’

Das sogenannte ,Engelskonzert® auf der linken Bildhilfte mitsamt der kleinen,
in rot-goldener Aura erstrahlenden Madonna ist also ein ,,Gesicht®, eine Vision,
die die rechts dargestellte junge Mutter — versunken in die Betrachtung des
heiligen Kindes — von ihrer kiinftigen Erhabenheit als Himmelskénigin hat.
Beide Bildhilften sind nicht nur durch ihre ganz unterschiedlichen Proporti-
onen und Farbgebungen deutlich voneinander getrennt, sondern auch durch
einen dunklen Vorhang, der freilich aufgezogen ist und damit seinerseits das
Zusammenwirken beider Tafeln im Sinne der gottlich-menschliche Durch-
dringung veranschaulicht.

> Vgl. etwa die Zusammenfassung bei Ziermann, op. cit., 122ff.

¢ Goethe hat ihm im Goetz von Berlichingen als treuem Gefolgsmann des Ritters ein Denkmal
gesetzt und ihm das berithmte Schlusswort ,Wehe der Nachkommenschaft, die dich [G. v. B.]
verkennt“ in den Mund gelegt.

Zitiert nach Scheja, op. cit., 46.



X DacMAR HOFFMANN-AXTHELM

Abb. 1: Die Weihnachts- und Ostertafeln mit Verktindigung, Engelskonzert, Mutter-
und Kind-Szene und Auferstehung.®

Die rechte Bildhilfte, dominiert von der auf einer Steinbank sitzenden Maria
mit ihrem Kind, wirkt auf den ersten Bild mit ihren Alltagsgegenstinden und
der anmutigen Landschaft eher realistisch, ist aber gleichwohl hochsymbolisch
ausgestaltet: zuallererst natiirlich durch die Himmelsdarstellung des auf einer
sonnengoldenen Wolke thronenden und mit unziahligen gefliigelten Himmels-
bewohnern umschwebten Herrgottes, dessen Licht auf die Mutter und das
Kind herabstromt und beide in hellschimmernden Glanz taucht. Mit Zepter
und Reichsapfel trigt er die Insignien des hochsten Herrschers, die langen
Haare und der zweigeteilte Bart verleihen patriarchalische Wiirde, und die
golddurchwirkte Transparenz vermittelt die notwendige spirituelle Dimension.

§ Alle Reproduktionen vom Isenheimer Altar: Musée d’Unterlinden, Foto Octave Zimmer-

mann.



DAs ,ENGELSKONZERT XI

Im mittleren Bildhintergrund sind zwei bartige Engel mit machtigen Fliigeln
und wallenden Gewindern herabschwebend dargestellt, von denen der éltere
in himmelsblauer Gewandung auf die visionire Madonna, der jingere, in die
Farbe der Morgenrote gekleidet, auf die ,,irdische Madonna zu deuten scheint.
Die tiberdimensionalen, gleichwohl schemenhaften Menschengestalten am
Berghang werden als die Hirten des Lukas-Evangeliums gedeutet, — geblendet
vom strahlenden Licht der die Christgeburt verkiindenden Engel.

Im Schein der gottlichen Lichtflut leuchten Mutter und Kind im Bildvor-
dergrund. Die beiden sind in erhabener Zweisamkeit — ohne Ochs’ und Esel,
ohne Joseph oder anbetende Konige — in einer von einer Mauer umschlossenen
Landschaft dargestellt, einem ,hortus conclusus®, der fiir die Reinheit der
unbefleckte Empfingnis steht. Diesen Symbolgehalt driicken auch das im
Hintergrund sichtbare Kloster, das zarte, mit Wasser oder Weifwein gefiillte
Glasgefifl sowie der Feigenbaum aus, von dem man traditionell meinte, er



XII DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

briachte seine Friichte ohne Bliitenbefruchtung hervor.” Ebenso deutet die Rose
am Weiher gemif dem Offertorium der Rosenkranzmesse auf diesen Sinnge-
halt hin: ,,Gleich einem Rosenstrauch gepflanzt am Utfer der Fliisse habe ich
Friichte gebracht“ (Eccl. 39,17).

Fiir die Wochenbettgegenstinde im Vordergrund — Wiege, Schopfgefafy und
Badezuber -, die sich aus der gingigen Marieologie heraus nicht deuten las-
sen, schliagt der Kunsthistoriker Georg Scheja eine ikonographische Deutung
aus der Tradition des Klosterlebens vor: Im Spitmittelalter war es vor allem
in Nonnenklostern tblich, kleine Christuspuppen anzubeten, zu wickeln,
zu waschen, in die Wiege zu legen und aufzunehmen, um bei diesem Tun
die Menschwerdung Christi kontemplativ nachzuerleben. Auf der Altartafel
prafiguriert die Gottesmutter all diese Titigkeiten und fordert damit Klos-
terbewohnerinnen und -bewohner auf, sich an ihrem gottgeweihten Ort der
mystischen Vereinigung von Gott und Mensch durch titiges Nacherleben
dieses Mysteriums stets aufs Neue bewusst zu werden.

Wenn damit das Thema dieser Bildhilfte die mystische Vereinigung Gottes —in
Christus — mit dem Menschen ist, so erzahlt die linke Hilfte die mystische
Vereinigung des Menschen mit Gott — in Maria. Maria ist der Mensch, der
von der himmlischen Dreifaltigkeit fiir wiirdig befunden worden ist, schon
vor dem Tag des Jungsten Gerichts in den Himmel erhoben zu werde — der
erste und bislang einzige Mensch, dessen irdischer Korper sich vor der End-
zeit zu gottlicher Substanz vergeistigt. In der Vision der jungfriulichen Mut-
ter ist diese Vergeistigung mit denselben Mitteln veranschaulicht, die schon
beim triumphierenden Christus angesprochen wurden: Das Gesicht hebt sich
mit seinen zartschimmernden Ziigen kaum von der umgebenden goldgelben
Gloriole ab. Konturen bewirken zum einen der purpurne, wie die Aura des
Auferstandenen gestaltete Lichtkreis und die gleichfalls rote, gefiederte Kro-
ne, die wohl als leuchtende himmlische Lichtsubstanz zu verstehen ist. Die
Arme sind zum Gebet erhoben, und der Blick ruht auf dem Christuskind der
wirdischen® Madonna, wihrend von oben zwei Engel heranschweben und sich
anschicken, der Himmelskonigin die Krone aufs Haupt zu setzen.

Das Ganze findet in einer leichten, luftigen Architektur statt, einer wohl hexa-
gonal gemeinten offenen Halle, deren gotische Bogen auf goldschimmernden,
grazilen Sdulen aufruhen. Diese miinden in reich ornamentierte Kapitelle, aus
denen Figuren des ,,Alten“ und des ,,Neuen Bundes® gleichsam wie Pflanzen
herauswachsen: links Moses mit den Gesetzestafeln, in der Mitte wohl der
Prophet Ezechiel mit Judenhut und um die Taille geschlungenem Haarkranz
(Ezechiel 5, 1-3) im Gesprich mit einem weiteren Propheten - vielleicht
Jeremias,'” und ganz rechts Johannes der Tiufer, erkennbar an eben jenem

In diesem Sinne verglich Augustinus die Gottesmutter mit einem Feigenbaum, ,da auch
bei ihr Blite und Frucht, Jungfriaulichkeit und Mutterschaft das Gleiche® sei; vgl. Scheja,
op: eit., 51:

Ziermann, op. cit., 124. Allerdings gibt der Autor weder fiir diese Deutung noch fiir diejeni-
ge, die unter den beiden Diskutanten stehende Gestalt sei Jakob, eine ikonologische Begriin-
dung.



Das ,,ENGELSKONZERT® XIII

Demonstrations-Gestus, mit dem
er auch auf der Kreuzigungstafel
dargestellt ist. Das Ganze ist von
einer geradezu uberbordenden Le-
bendigkeit; allenthalben wichst
aus der schwingenden Architektur
Blatt- und Rankenwerk, und dieses
imaginare Flimmern setzt sich im
Innern der Tempelhalle unterhalb
eines schweren, roten Baldachins
fort. Dort quellen aus einer in
dunklem Blau fluktuierenden
Rundform - vielleicht einer Art
rOhrenférmigen Verbindungska-
nals zwischen der himmlischen
und der irdischen Welt, wie wir Fs -
ihn aus der Tafel der aufsteigenden Abb 2: Der herabwirbelnde Engelschor
Seelen von Hieronymus Bosch ken-
nen?"! — unzihlige immaterielle Fliigelwesen hervor, die, je ndher sie kom-
men, desto deutlichere farbliche und physiologische Konturen gewinnen. Den
fasslichsten Ausdruck haben die beiden vorderen Gambenengel, der eine in
ein rotes, der andere in ein zwischen weifs und rosa changierendes Gewand
gekleidet, wahrend der machtige, ganz in ein graugriines Federkleid gehtillte
und mit einem Schweif aus Pfauenfedern gekronte dritte Musikanten-Engel
in seiner Fremdheit der numinosen Schar der heranstiirmenden Pedergelster
zuzugehoren scheint. |

Diese merkwurdlge Engelsgestalt wurde als ,,Fiirst der Finsternis“ oder auch
als ,griner“ Hoffnungsengel (neben dem ,weiffen“ Engels des Glaubens und
dem ,roten® der Liebe), meist aber als Cherub oder Seraph gedeutet.!> Hierftir
spricht, dass die griine Vogelgestalt ihr Menschengesicht dem Schwarm der
aus dem Uberirdischen herabbrausenden Himmelsgeister zuwendet, und hier
wohl im Besonderen deren zentraler Erscheinung — einem mit vier Fliigeln und
Federkrone seinerseits als hoch in der Engelshierarchie stehend gekennzeich-
netem Wesen. Diese Figur scheint es zu sein, auf deren Geheifd zwei Engel
im Begriff sind, die kleine, visiondre Mariengestalt zu krénen. Dass man im
frihen 16. Jahrhundert die Erhabenheit von Engeln durch Vogelgestalt und
Pfauenfedern symbolisierte, zeigt sich an einer gleichfalls aus dieser Zeit
stammenden anonymen Federzeichnung, auf der Anna ihre kleine Tochter
Maria im Singen nach Noten unterweist. Unterstiitzt wird sie dabei von vier
singenden Cherubim mit kronendem Pfauengefieder, von denen einer mit
seinen Krallenfiiffen dafiir sorgt, dass der Rotulus nicht wegrutscht.

' Venedig, Dogenpalast; Abb. z.B. bei Charles de Tolnay, Hieronymus Bosch, Baden-Baden 1973,
LIS

Diese Deutungen sind bei Ziermann, op. cit., 124f. und Scheja, op. cit., 55 referiert und bi-
bliographiert.

12



XIV DacmAR HOFEMANN-AXTHELM

Abb. 3: Maria, Anna und vier Vogelengel
(Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum).!?

Cherubim und Seraphim werden im tibrigen in der Kunst des Mittelalters
hiufiger als Vogelwesen dargestellt,'* und diese Bildformel hat mit den als

13 Nach: Ernst Buschor, Die Musen des Jenseits, Miinchen 1944, 35; vgl. auch Reinhold Ham-
merstein, Die Musik der Engel, Bern 1962, 236.

4 Vgl. z.B. die Himmelschore im Psalter aus Gloucester (13. Jh.), publiziert bei Hammerstein,
op. cit., Abb. 56.



DaAs ,,ENGELSKONZERT® XV

Menschenvogel dargestellten Sirenen der griechischen Antike bis ins 6. vor-
christliche Jahrhundert zurtickreichende Wurzeln.'®

Wie bereits erwdhnt, ist der Blick des musizierenden Vogelengels auf das
gleichfalls federngekronte Engelswesen — sicher auch ein Cherub - in der
blauschimmernden Aureole gerichtet, was den Musikengel mit der Gruppe
der niederschwirrenden Himmlischen verbindet, wihrend der ,rote“ Engel,
lisst man sich durch Farbgebung und Blickrichtung leiten, der Sphire der
Marienvision zugehort. Der ,weifie” Engel erscheint trotz seiner Fliigel am
irdischsten; als einziger der Musizierenden ist er auflerhalb der ,Heiligen
Halle“ im Vordergrund platziert, und sein freundlich-biuerliches Buben- (oder
Midchen-?)Gesicht! ist der ,irdischen* Madonna und dem Kind zugewandt.

Vergegenwirtigt man sich das Thema der mittleren Altar-Tafeln: die Ver-
menschlichung des Gottlichen und die Vergottlichung des Menschlichen,
dann sind diese Zuweisungen der Engel in unterschiedliche Sphiren sehr
sinnreich, denn sie erlauben, eine direkte Verbindung zu der Engels- und
Menschen-Hierarchie des Pseudo-Dionysios Areopagita herzustellen. Die Lehre
dieses syrischen Monches aus dem 6. Jahrhundert, dem von der Legende als
Grablege die Kirche St. Denis bei Paris zugesprochen wurde, hatte im Mit-
telalter geradezu , kanonische Geltung“."” In seiner Hierarchia caelestis lehrt
Pseudo-Dionysios, dass die Verbindung zwischen Himmel und Erde durch
drei Engelschore zustande kommt, deren jeder seinerseits dreigeteilt ist. Die
vornehmste und Gott niheste Hierarchie ist der Chor der Seraphim, Che-
rubim und Throne; die zweite Hierarchie wird aus den Dominationes, den
Virtutes und den Potestates gebildet und die dritte aus den Principatus, den
Archangeli und den Angeli. Die erste Hierarchie erstrahlt im reinsten, hells-
ten Gotteslicht, das sie an den mittleren Chor weitergibt, der es wiederum
dem niedersten Engelschor vermittelt. Allmihlich abgeschwicht und so dem
menschlichen Fassungsvermogen vertriglich, gelangt das gottliche Licht zu
den drei irdischen Hierarchien, zuerst zu den Predigern, von dort aus zum
Adel und schliefilich zu den Bauern, wo es am schwichsten leuchtet. Von dort
aus nimmt es — bei wieder stetig zunehmender Substanz — seine Riickkehr

15 Buschor, op. cit. Ein bekanntes hochmittelalterliches Glied in dieser Traditionskette ist die
Darstellung von Odysseus und den Sirenen auf f. 221 des Hortus deliciarum, einem reich
mit Miniaturen versehenen Lehrbuch, das die Abtissin Herrad von Landsberg um die Mitte
des 12. Jahrhunderts fiir die Nonnen ihres Klosters im elsdssischen Hohenburg (Odilien-
berg) angelegt hat: Die Miniatur zeigt drei gefliigelte weibliche Wesen mit Krallenfiifien,
die Odysseus und seine Gefihrten mit Gesang, Traversospiel und Harfe dazu zu verfithren
bemiiht sind, ihr Segelschifflein ans Ufer zu steuern; vgl. Rosalie Green et alii (Hg.), Herrad
of Hohenbourg, Hortus deliciarum. Reconstruction and commentary, London etc. 1979, 365
(= Studies of the Warburg Institute 36).

16 Ich verzichte hier auf eine Auseinandersetzung mit dem Aufsatz von Mary Rasmussen, ,,Viols,
violists and Venus in Griinewald’s Isenheim Altar®, Early Music 29 (2001) 60-74. Dieser Bei-
trag ist von einem liberraschenden Subjektivismus geprigt, der es der Autorin z.B. gestattet,
in diesem Engel eine junge Frau zu erkennen, die mit dem Streichbogen demonstrativ auf
ihre Vagina deutet — mit daraus sich ableitenden Konsequenzen fiir die Deutung der gesamten
Bildtafel.

7 Hammerstein, op. cit., 26.



XAV DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

tiber die menschlichen und die himmlischen Hierarchien zuriick zu Gott.

Vor diesem Hintergrund liegt die Deutung nahe, dass die drei Gambenengel
das allmaihliche Herabsinken der gottlichen Erleuchtung vom Himmel auf
die Erde symbolisieren: Der gefiederte Engel als Repriasentant der hochsten
Hierarchie, der ,rote” Engel als Mitglied der mittleren und der ,,weifle“ Engel
als Vertreter der niedersten Hierarchie.

Hierbei ist es nicht wichtig, ob genau dieser Bedeutungshintergrund gemeint
ist, sondern allein, dass eine Bewegung ,,von oben nach unten®* — von Gott
zu den Menschen — ins Bild gesetzt ist. Denn ohne tiberspitzen Formalismus
liefle sich auch ein anderes, dem Mittelalter zutiefst vertrautes hierarchisches
Modell mit der Darstellung verbinden — das artistische Konzept von Musi-
ca mundana, Musica humana und Musica instrumentalis, das freilich die
wunderbare Beweglichkeit und Durchlissigkeit des Programms von Pseudo-
Dionysios entbehrt: Der fremde, mit den himmlischen Genien verbundene
Vogelengel gehorte in dieser Betrachtungsweise der Musica mundana als der
menschlichen Ohren unzuginglichen Musik an, wie sie im himmlischen
Jerusalem erklingt; der der Himmelskonigin zugeordnete ,,rote“ Engel sym-
bolisierte Musica humana im Sinne der Harmonie zwischen den Menschen
als Abbildern Gottes, und der der irdischen Maria zuspielende ,,weif3e“ Engel
versinnbildlichte Musica instrumentalis als die irdische, der Musica mundana
ahnungsweise nacheifernde Musik.

Ebenso offenkundig wie die Verschiedenheit der Engel im Sinne der unter-
schiedlichen hierarchischen Zugehorigkeit ist die im Bild betonte Gemein-
samkeit des Handelns: Alle drei haben gedffnete Miinder — sie verbinden also
wohl Instrumentalspiel mit Gesang; und alle drei spielen das gleiche, lediglich
unterschiedlich mensurierte Instrument: die Gambe in Diskant-, wahrscheinlich
in Tenor- und in Basslage. Bedenkt man, dass der fritheste Beleg fiir einen Satz
Gamben aus dem Jahr 1495 stammt'® und das fritheste dreistimmige Gamben-
konsort in Deutschland 1501 am Hofe des Erzbischofs von Kéln bezeugt ist,"’
dann ist Griinewalds Engelskonsort, das vor 1516 fertiggestellt wurde, zu seiner
Zeit von geradezu sensationeller Aktualitit. Zwar hat die Form der dargestell-
ten Gamben mit ihren bis zum Griffbrett hin eingezogenen C-Biigeln Zweifel
daran geweckt, ob diese Instrumente wirklich existierten und spielbar waren,>®
oder ob mit ihrer Einschniirung, fiir die es in diesem Ausmaf} bislang keinen
weiteren ikonographischen Beleg gibt,?! nicht eher die Exorbitanz der Himmels-

William Prizer, ,Isabella d’Este and Lorenzo da Pavia, ,master instrument maker‘, in: EMH
2 (1982) 87-127; Peter Holman, Four and twenty fiddlers. The violin at the English court,
1540-1690, Oxford 1993, 15ff,; vgl. auch ders., ,What did violin consorts play in the early
sixteenth century?*; in diesem Band, 55.

Keith Polk, German instrumental music of the late Middle Ages. Players, patrons and per-
formance practice, Cambridge 1992, 33; vgl. auch ders., ,Jnstrumental music ¢ 1500: players,
makers, and musical context, table 2; in diesem Band, 27.

20 Vgl. etwa Ian Woodfield, The early history of the viol, Cambridge 1984, 101.

2 Wohl aber ist die in Deutschland - im Gegensatz zu Instrumenten italienischer Proveni-
enz — auszumachende Tendenz zu tiefer eingezogenen C-Biigeln bemerkt worden; vgl. etwa
Keith Polk, op. cit. 1992, 35.



DAs ,ENGELSKONZERT® XVII

musik veranschaulicht werden sollte. Gleichwohl hat der Instrumentenbauer
Wolfgang Wenke mit seinem Nachbau bewiesen, dass dieses Instrument nicht
nur bau-, sondern auch spiel- und horbar ist.?

Der Maler hatte sein Ohr sichtlich auch am Puls der Musik seiner Zeit — den
drei- und vierstimmigen Chansons der Komponistengeneration um Josquin
des Préz mit ihrer hiufig durchimitierenden Stimmfiihrung, die das Klang-
spektrum dreier Oktaven nutzte; einer Musik, die in ihrer weit ausschwin-
genden Klanglichkeit nun, wo die verfeinerte Technik des Instrumentenbaus
die Entwicklung von Instrumentenfamilien mit Repriasentanten fiir Diskant-,
Alt/Tenor- und Basslage zulief, wahlweise vokal, instrumental oder vokal-
instrumental auffiithrbar war.

Naturlich heift das nicht, der Maler oder seine Auftraggeber hitten beim
Betrachter des Altargemaldes Assoziationen dieser Art wecken wollen; aber es
ist evident, dass das iibergeordnete Thema der Tafeln — die Durchdringung des
Weltlichen mit dem Gottlichen — bis in das Detail der Musikinstrumente und
ihrer Spieler verfolgt wird. Die Engel verweisen mit ihren fiir die Polyphonie
der Zeit disponierten Instrumenten sicherlich auf den alten, seit der Entstehung
der Mehrstimmigkeit immer wieder formulierten Gedanken des ,,Concentus
concorditer dissonans®,?® des ,eintrichtig auseinanderklingenden Zusammen-
klangs®, dessen rhythmische und intervallische Vielfalt einem strengen, den
Umgang mit den Dissonanzen kontrollierenden Regelwerk unterworfen ist. Als
solches ist die Polyphonie klingendes Sinnbild fiir die Harmonie, in der der
Weltenschopfer den Kosmos angelegt hat und irdischer Spiegel fiir die Engels-
musik, wie sie im himmlischen Jerusalem erklingt; in jener Gottesstadt, von
der Johannes Tinctoris (c. 1435-1511), ein etwas dlterer Zeitgenosse Griinewalds,
in seinem Complexus effectuum musices das Augustinus-Wort zitiert: ,Der
wohlproportionierte und abgemessene Zusammenklang verschiedener Tone
verkiindigt die eintrichtige Vielfalt des wohlgeordneten Gottestaates.“**

Johannes von Pathmos hatte in seiner in der Apokalypse niedergeschriebenen
Vision prophezeit, diese Gottesstadt werde am Tag des Jiingsten Gerichtes auf
die Erde herabschweben, die Gerechten dazu einladend, gemeinsdm mit Gott
und den Engeln in ihr zu wohnen (Apokalypse 21,1-3). Ob diese Vorstellung
vom singend und klingend herabschwebenden himmlischen Jerusalem hier
gemeint ist, darf dahinstehen. Deutlich aber ist, dass die Himmelsmusik
visionir auf der Erde ertont. Menschliche, wirkliche Musikinstrumente er-
klingen in den Hinden der von Gott gesandten Engel, um das menschliche,
von Gott gesandte Christuskind und seine Mutter zu loben — aber wohl kaum
mit einer dreistimmigen Chanson, sondern mit einer allenfalls fiir die Got-

2 Vgl. den Beitrag von Wolfgang Wenke in diesem Band.

% So in der Musica enchiriadis; vgl. Hans Schmid (Hg.), Musica et Scolica Enchiriadis una
cum aliquibus tractatulis adiunctis, Miinchen 1981, 37 (= Bayerische Akademie der Wissen-
schaften, Veroffentlichungen der Musikhistorischen Kommission 3).

# Diversorum sonorum rationabilis moderatusque concentus concordi varietate compactam
bene ordinate civitatis dei insinuat unitatem.“ Vgl. Thomas A. Schmid, ,,Der Complexus
Effectuum Musices des Johannes Tinctoris®, in: BJbHM 10 (1986) 146f.



XVIII DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

tesmutter und ihr Kind hoérbaren Himmelsmusik. So ist die vieldiskutierte
Bogenfiihrung des im Vordergrund musizierenden Gambenengels zu erkliren,
denn mit dieser tbers Kreuz gefiihrten Armhaltung liasst sich in der real
existierenden Gambenpraxis nicht sinnvoll musizieren.?® Und so ist auch ein
Detail erklarbar, das sich der Betrachterin und dem Betrachter nur angesichts
des Originals erschliefit: Die Bogen der drei Engelsmusikanten sind mit Blatt-
gold belegt, Blattgold aber behilt der Maler auf seinen Altartafeln konsequent
der Sphire des Uberirdischen vor. Weder in der Kreuzigungstafel noch auf
den Fligeln mit den Szenen aus dem Leben des Heiligen Antonius finden
sich Spuren von Gold, und die Darstellung der Madonna mit dem Jesuskind
kommt mit einigen winzigen Tupfern aus.?* Demgegeniiber ist das Visions-
bild mit dem Engelskonzert geradezu in Gold getaucht. Golden schimmern
die Sdulen, Kapitelle und Bogen des Baldachins, goldbetupft sind die Kronen
des vornehmsten, gefiederten Gambenengels und des herabschwebenden Ge-
nius’, golden glianzen die jeweils drei Fingerringe der Musikantenengel sowie
der Halsschmuck des ,roten“ und des ,weiflen* Engels. Und schlief8lich sind
Wirbelkasten und Griffbrett des gefliigelten Engels sowie die Bogen aller drei
Gambenengel in Gold gefasst.

Die Musik von Griinewalds Gambenengeln ist ,golden® — sie kommt vom
Himmel. Uber die Griinde, warum dieser Symbolgehalt hier gerade in das
eben erst erfundene Gambenkonsort gelegt ist, ldsst sich fruchtbar speku-
lieren: Ein Grund koénnte mit dem Element des ,Neuen® gegeben sein. Das
Thema ,Musikinstrumente um 1500% ist ja unter anderem deswegen so in-
teressant, weil um diese spezielle Jahrhundertwende in offenbar sehr rasch
aufeinander folgenden Entwicklungsschritten absolut neue Klang-, Spiel- und
Horerfahrungen moglich wurden. Die Asthetik der Zeit verlangte nach der
Ausweitung des instrumentalen Klangraumes dem Muster des menschlichen
Stimmregisters entsprechend, und die Instrumentenbauer waren diesem An-
spruch zunehmend gewachsen. Der Ambitus der Tasteninstrumente wurde
in die Tiefe und in die Hohe ausgedehnt, alt eingesessenen, etwa in Altlage
disponierten Instrumenten wie Flote, Schalmei und Laute gesellte man Dis-
kant- und Tenor-Register hinzu, neue Instrumente wie Geige, Gambe und
Krummhorn wurden vielleicht bereits als Familien konzipiert und Instrumente
wie das Rebec und die Fidel, auf die sich die neuen technischen Anspriiche
nicht tibertragen lieflen, starben aus.

In ihrer technischen und klanglichen Perfektion wurden die neuen Musik-
instrumente nun auch in dem Sinne hoffidhig, dass sie Einlass in Kirche und
Gottesdienst fanden und dort mit ihren nie gehorten klanglichen Dimensionen
den Glaubigen die Ohren 6ffneten.

Auch die Imagination ndhrt sich aus der Realitit, selbst dann, wenn es um

25 Mein herzlicher Dank gilt dem Mittelaltergambisten Randall Cook, dem Instrumentenbauer
Richard Earle sowie den Musikologen Thomas Drescher und David Fallows, die das ,,Engels-
konzert* ausfiithrlich unter auffihrungpraktischen Aspekten mit mir diskutiert haben.

%6 Dabei handelt es sich um die Spange, die den Mantel der Madonna zusammenhailt und die
Perlen des Rosenkranzes, den das Kind der Mutter entgegenhilt.



DAs ,,ENGELSKONZERT® XIX

die Veranschaulichung des Numinosen geht. Wenn also ein Maler kurz nach
1500 im Rahmen eines den ,Neuen Bund“ darstellenden Gemildes ein Symbol
fir numinose Himmelsmusik finden sollte, dann mag sich seine Phantasie an
dem entzundet haben, was das musikalische Faszinosum seiner Zeit war: die
neuen Musikinstrumente und das gleichberechtigte Zusammenklingen von
menschlicher und instrumentaler Stimme als in der lebendigen Gegenwart
erklingendes Symbol des Zusammenstimmens von Himmels- und Erdenmusik
im Sinne des ,,concentus concorditer dissonans®.

Zum Schluss bleibt mir die schone Aufgabe, Dank zu sagen: der Maja Sacher-
Stiftung, deren groflziigige Zuwendung uns ein Mal mehr ermoglicht hat, die
ebenso wichtige wie schone Tradition unserer Schola-Symposien weiterfithren
zu konnen; unserem Wissenschaftlichem Beirat, der helfend und unterstiitzend
die Planung und Entstehung auch dieses Bandes begleitet hat; den Autoren, die
durch ihre vielfiltigen Beitrige diesen Band erst erméglicht haben; unserem
langjiahrigen Verleger, Herrn Bernhard Piuler; den Kolleginnen und Kollegen von
der Forschungsabteilung, die die Entstehung des Buches mit Rat und Tat — zum
Beispiel mit enorm zeitraubenden Ubersetzungsarbeiten — begleitet haben; und
unserer Forschungssekretidrin Claudia Scharli, die — wie stets —unermiudlich die
notwendigen Kommunikationsfiden zwischen den vielen Menschen gekntipft
hat, die zum Gelingen dieses 29. Jahrbuches beigetragen haben.

Basel, im Oktober 2006 Dagmar Hoffmann-Axthelm






	Bildbetrachtung : Matthias Grünewald: Das "Engelskonzert" vom Isenheimer Altar (vor 1516 vollendet)

