
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 29 (2005)

Artikel: Bildbetrachtung : Matthias Grünewald: Das "Engelskonzert" vom
Isenheimer Altar (vor 1516 vollendet)

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

BILDBETRACHTUNG
MATTHIAS GRÜNEWALD: DAS „ENGELSKONZERT" VOM

ISENHEIMER ALTAR (VOR 1516 VOLLENDET)

Die Anmut der musikalischen Zusammenklänge
vermehrt die Freuden der Seligen. Musikinstrumente
bedeuten ja geradezu das Glück seliger Geister. [...]
Daher stellen auch die Maler, wenn sie die Freuden der
Seligen ausdrücken wollen, Engel dar, die
verschiedene Musikinstrumente spielen. Dies würde
die Kirche nicht zulassen, wenn sie nicht glauben
würde, dass die Freuden der Seligen durch Musik
vermehrt werden.

Johannes Tinctoris, Complexus effectuum musices.

Der 29. Band des Basier Jahrbuches für Historische Musikpraxis geht auf ein
Symposion zurück, das die Schola Cantorum Basiliensis vom 1. bis 3. Dezember
2005 zum Thema „Musikinstrumente um 1500" veranstaltet hat. In diesem
Themen-Zusammenhang ist auch das Titelbild zu sehen.

Wahrscheinlich gehören die Bildtafeln des Isenheimer Altars zu den bekanntesten

und berühmtesten sakralen Kunstwerken schlechthin, wobei die mittlere
der insgesamt drei Darstellungsebenen, deren Zentrum das Engelskonzert und
die in den Anblick ihres Kindes versunkene Madonna zeigt, Kunsthistorikern
und Musikologen immer wieder Rätsel aufgab und immer noch aufgibt.

Der Altar, der Gottesmutter Maria geweiht, wurde für den Antoniterkon-
vent Isenheim im Elsass geschaffen. Die Antoniter waren ein Hospitalorden,
der sich auf den ägyptischen Eremiten Antonius berief. Entsprechend zeigt
der Altarschrein eine von dem elsässischen Künstler Nicolaus Hagenauer (ca.
1472 - vor 1538) geschnitzte Gruppierung des als Abt im Zentrum thronenden
Heiligen, rechts und links flankiert von den Heiligen Hieronymus und Augustinus.

Auf dem linken Altarflügel ist - von der Hand resp. aus der Werkstatt
des Matthias Grünewald stammend1 - der Besuch des Heiligen Antonius beim
Heiligen Paulus, auf dem rechten Flügel die Versuchung des Heiligen durch
Teufel und Dämonen dargestellt. Diese Bildebene wurde dem Kirchenvolk nur
ein Mal im Jahr gezeigt: am 17. Januar, dem Festtag des Heiligen Antonius.

Wurde der Schrein mit den Flügeln verdeckt, so erschien das Weihnachtsbild,

flankiert wiederum von zwei Flügeln, deren linker die Verkündigung

1 Der richtige Name des Künstlers ist nicht bekannt. Die Benennung Matthias Grünewald
kam im 17. Jahrhundert zustande und wird hier, obgleich sie unrichtig ist, um der
Übersichtlichkeit willen beibehalten. Die einzige bekannte Signatur nennt den Maler „[Mjathis",
wobei in der entsprechenden Quelle von einer anderen Hand „(...jMathis von Ossenburg [...]"

Aschaffenburg) hinzugefügt ist; vgl. Horst Ziermann, Matthias Grünewald, München etc.
2001, 16 ff.



VIII Dagmar Hoffmann-Axthelm

zeigt, während auf dem rechten der triumphierend auferstehende Christus
dargestellt ist. Diese Bildfolge wurde an den beiden wichtigsten Festen des

Kirchenjahres - Weihnachten und Ostern - geöffnet.
Verschloss man das Weihnachtsbild seinerseits mit den Flügeln, so erschien

die Ansicht, die in der Klosterkirche für den großen Rest des Kirchenjahres zu
sehen war: In der Mitte der gekreuzigte Christus mit Maria, Maria Magdalena,
dem Jünger Johannes und Johannes dem Täufer, auf den Flügeltafeln flankiert
von den Heiligen Sebastian und Antonius. Auf der Prädella ist der tote Christus
dargestellt, beweint von Maria, Maria Magdalena und dem Jünger Johannes.

Das Programm der drei Schauebenen ist aufs engste miteinander verwoben,
aber ich werde mich hier der ikonographischen Todsünde des Eklektizismus
schuldig machen und meine Betrachtung, um den Vorwortcharakter dieses
Beitrages zu wahren, auf das Weihnachtsbild beschränken.2

Auf dem Verkündigungsbild des linken Seitenflügels ist vor dem Hintergrund
einer gotischen Kapelle oder Kirche überlebensgroß der Erzengel Gabriel mit
wallendem Gewand und herrschermäßigem Begrüßungsgestus dargestellt,
während sich Maria, die eben noch die Brevierstelle aus dem Propheten Jesa-

ja „Siehe, eine Jungfrau ist schwanger und wird einen Sohn gebären" gebetet
hat,3 mit geblendetem Gesichtsausdruck abwendet. Offensichtlich zeigt der
Künstler sie im ersten von insgesamt fünf biblisch kanonisierten Empfindungs-
zuständen, die sie während der Verkündigung durchlebt, der „conturbatio",
der ängstlichen Verwirrung und Aufregung, heißt es doch bei Lukas 1, 28:
„Und der Engel kam zu ihr und sprach: ,Sei gegrüßt, Du Begnadete! Der Herr
ist mit Dir!' Sie aber erschrak über die Rede und dachte: Welch ein Gruß ist
das?"4 Im Hintergrund ist, gestaltet als durchsichtig schimmernde Taube, der
heilige Geist zu erkennen.

Auf dem gegenüberliegenden Flügel ist der auferstandene und zum Himmel
fahrende Christus in einer Gloriole dargestellt, die sich mit ihrem
transparentblauen Aurakreis strahlend hell gegen den umgebenden Nachthimmel
abhebt. Die Gesichtszüge des Auferstandenen sind nicht mehr diejenigen eines
Menschen, sondern sie scheinen aus fließender, leuchtender Sonnenmaterie
gestaltet zu sein. Majestätisch hebt er - gekleidet in ein goldgelb- und
purpurfarbenes Gewand - die Handflächen mit den feurig roten Wundmalen dem
Betrachter entgegen. Der Farbdreiklang von Rot, Blau und Goldgelb verweist
auf den Triumph der Liebe, des Himmels und des Göttlichen. Beide Bilder, die

2 Von denjenigen kunsthistorischen Publikationen über den Isenheimer Altar, die mir bekannt
sind, scheint mir das Buch von Richard Scheja, Der Isenheimer Altar, Köln 1969 am
überzeugendsten, weil der Autor seine Deutungen mit klaren und einleuchtenden Zeugnissen aus
Kunst, Literatur und Theologie absichert. Abgesehen von der Ikonographie der musizierenden
Engel, die ihm nur einen Absatz wert ist, folge ich ihm in den wesentlichen Punkten.

3 Jesaja 7, 14: „Ecce virgo concipiet, et pariet filium. Et vocabitur nomen eius Emmanuel."
4 Die fünf Zustände, die Maria während der Verkündigungsszene durchlebt, sind: conturbatio

(Verwirrung), cogitatio (Überlegung), interrogatio (Nachfragen), humiliatio (Unterwerfung)
und meritatio (Verdienst); vgl. Michael Baxandall, Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei und
Erfahrung im Italien der Renaisscance, Berlin 1999, 67.



Das „Engelskonzert" IX

Verkündigung wie die Auferstehung, drücken das aus, was den ganzen Altar
bestimmt: die Vereinigung des Menschen mit Gott; in der Verkündigung sind
es die Engel und der Heiliger Geist, durch deren Zusammenwirken der Mensch
Maria Gottes Sohn empfängt, und in der Auferstehung ist es Christus, der
Mensch geworden ist und nun als göttliche Lichtgestalt in die himmlische
Seligkeit zurückkehrt.

Der Schlüssel zum Verständnis der mittleren Bildtafel, die der
Kunstgeschichtsschreibung viele Rätsel aufgegeben hat,5 ist gleichfalls das
Ineinanderfließen der himmlischen und der irdischen Sphäre. Hierfür gibt es einen
Zeugen, der den Altar zu einer Zeit besucht und beschrieben hat, zu der er
noch an seinem angestammten Ort im Kloster zu Isenheim Gegenstand der
Anbetung war. Bevor die in reichem Schnitzwerk gearbeitete Altarbekrönung
im Revolutionsjahr 1793 zerstört und die Bildtafeln nur mit knapper Not
nach Colmar gerettet werden konnten, deutete Franz Lerse, ein Straßburger
Jugendfreund Goethes,6 das Werk so:

Die Jungfrau Maria sitzt mit dem Jesuskind in einer Landschaft, die etwas wohl
gelitten, aber noch schöne Theile und wohlgewählte Lagen hat. Mit dem Ausdruck
der zärtlichsten Liebe blickt die Mutter auf das Kind herab, das in jeder Rücksicht
meisterhaft gemalt ist. Gerne vergißt man den verzeichneten Hals und Schulter
bei ihrem im größten Geschmack drapierten Gewand und bei dem herrlichen
Gedanken, den Kopf des Kindes, ohne ihm einen Schein zu geben, so glänzend zu
machen, daß er wie ein leuchtender Körper alles, was um ihn ist und besonders die
Fingerspitzen der Mutter auf das künstlichste erhellt und ganz durchsichtig macht.
Über der Jungfrau sieht man in der größten Entfernung hoch in den Wolken Gott
den Vater mit dem ganzen Himmelsheere. Gegenüber wird ihr [der Madonna] wie
in einem Gesicht die künftige Verehrung und Herrlichkeit, die sie zu gewarten
hat, gezeigt. In einem reich geschmückten Saal von sehr schöner Architektur,
sogenannter gothischer Bauart, stimmen die Himmelsbewohner mit allen
musikalischen Instrumenten begleitete Lobgesänge zu Ehren der hl. Jungfrau an, die
in verschiedenen Gestalten angebetet und verehrt wird.7

Das sogenannte „Engelskonzert" auf der linken Bildhälfte mitsamt der kleinen,
in rot-goldener Aura erstrahlenden Madonna ist also ein „Gesicht", eine Vision,
die die rechts dargestellte junge Mutter - versunken in die Betrachtung des

heiligen Kindes - von ihrer künftigen Erhabenheit als Himmelskönigin hat.
Beide Bildhälften sind nicht nur durch ihre ganz unterschiedlichen Proportionen

und Farbgebungen deutlich voneinander getrennt, sondern auch durch
einen dunklen Vorhang, der freilich aufgezogen ist und damit seinerseits das
Zusammenwirken beider Tafeln im Sinne der göttlich-menschliche
Durchdringung veranschaulicht.

5 Vgl. etwa die Zusammenfassung bei Ziermann, op. cit., 122ff.
6 Goethe hat ihm im Goetz von Beilichingen als treuem Gefolgsmann des Ritters ein Denkmal

gesetzt und ihm das berühmte Schlusswort „Wehe der Nachkommenschaft, die dich [G. v. B.]
verkennt" in den Mund gelegt.

7 Zitiert nach Scheja, op. cit., 46.



X Dagmar Hoffmann-Axthelm

Die Weihnachts- und Ostertafeln mit Verkündigung, Engelskonzert, Mutter-
und Kind-Szene und Auferstehung.8

Die rechte Bildhälfte, dominiert von der auf einer Steinbank sitzenden Maria
mit ihrem Kind, wirkt auf den ersten Bild mit ihren Alltagsgegenständen und
der anmutigen Landschaft eher realistisch, ist aber gleichwohl hochsymbolisch
ausgestaltet: zuallererst natürlich durch die Himmelsdarstellung des auf einer
sonnengoldenen Wolke thronenden und mit unzähligen geflügelten
Himmelsbewohnern umschwebten Herrgottes, dessen Licht auf die Mutter und das
Kind herabströmt und beide in hellschimmernden Glanz taucht. Mit Zepter
und Reichsapfel trägt er die Insignien des höchsten Herrschers, die langen
Haare und der zweigeteilte Bart verleihen patriarchalische Würde, und die
golddurchwirkte Transparenz vermittelt die notwendige spirituelle Dimension.

Alle Reproduktionen vom Isenheimer Altar: Musée d'Unterlinden, Foto Octave Zimmermann.



Das „Engelskonzert" XI

Im mittleren Bildhintergrund sind zwei bärtige Engel mit mächtigen Flügeln
und wallenden Gewändern herabschwebend dargestellt, von denen der ältere
in himmelsblauer Gewandung auf die visionäre Madonna, der jüngere, in die
Farbe der Morgenröte gekleidet, auf die „irdische" Madonna zu deuten scheint.
Die überdimensionalen, gleichwohl schemenhaften Menschengestalten am
Berghang werden als die Hirten des Lukas-Evangeliums gedeutet, - geblendet
vom strahlenden Licht der die Christgeburt verkündenden Engel.

Im Schein der göttlichen Lichtflut leuchten Mutter und Kind im
Bildvordergrund. Die beiden sind in erhabener Zweisamkeit - ohne Ochs' und Esel,
ohne Joseph oder anbetende Könige - in einer von einer Mauer umschlossenen
Landschaft dargestellt, einem „hortus conclusus", der für die Reinheit der
unbefleckte Empfängnis steht. Diesen Symbolgehalt drücken auch das im
Hintergrund sichtbare Kloster, das zarte, mit Wasser oder Weißwein gefüllte
Glasgefäß sowie der Feigenbaum aus, von dem man traditionell meinte, er



XII Dagmar Hoffmann-Axthelm

brächte seine Früchte ohne Blütenbefruchtung hervor.9 Ebenso deutet die Rose

am Weiher gemäß dem Offertorium der Rosenkranzmesse auf diesen Sinngehalt

hin: „Gleich einem Rosenstrauch gepflanzt am Ufer der Flüsse habe ich
Früchte gebracht" (Eccl. 39,17).

Für die Wochenbettgegenstände im Vordergrund - Wiege, Schöpfgefäß und
Badezuber -, die sich aus der gängigen Marieologie heraus nicht deuten
lassen, schlägt der Kunsthistoriker Georg Scheja eine ikonographische Deutung
aus der Tradition des Klosterlebens vor: Im Spätmittelalter war es vor allem
in Nonnenklöstern üblich, kleine Christuspuppen anzubeten, zu wickeln,
zu waschen, in die Wiege zu legen und aufzunehmen, um bei diesem Tun
die Menschwerdung Christi kontemplativ nachzuerleben. Auf der Altartafel
präfiguriert die Gottesmutter all diese Tätigkeiten und fordert damit
Klosterbewohnerinnen und -bewohner auf, sich an ihrem gottgeweihten Ort der
mystischen Vereinigung von Gott und Mensch durch tätiges Nacherleben
dieses Mysteriums stets aufs Neue bewusst zu werden.

Wenn damit das Thema dieser Bildhälfte die mystische Vereinigung Gottes - in
Christus - mit dem Menschen ist, so erzählt die linke Hälfte die mystische
Vereinigung des Menschen mit Gott - in Maria. Maria ist der Mensch, der
von der himmlischen Dreifaltigkeit für würdig befunden worden ist, schon
vor dem Tag des Jüngsten Gerichts in den Himmel erhoben zu werde - der
erste und bislang einzige Mensch, dessen irdischer Körper sich vor der Endzeit

zu göttlicher Substanz vergeistigt. In der Vision der jungfräulichen Mutter

ist diese Vergeistigung mit denselben Mitteln veranschaulicht, die schon
beim triumphierenden Christus angesprochen wurden: Das Gesicht hebt sich
mit seinen zartschimmernden Zügen kaum von der umgebenden goldgelben
Gloriole ab. Konturen bewirken zum einen der purpurne, wie die Aura des
Auferstandenen gestaltete Lichtkreis und die gleichfalls rote, gefiederte Krone,

die wohl als leuchtende himmlische Lichtsubstanz zu verstehen ist. Die
Arme sind zum Gebet erhoben, und der Blick ruht auf dem Christuskind der
„irdischen" Madonna, während von oben zwei Engel heranschweben und sich
anschicken, der Himmelskönigin die Krone aufs Haupt zu setzen.

Das Ganze findet in einer leichten, luftigen Architektur statt, einer wohl
hexagonal gemeinten offenen Halle, deren gotische Bögen auf goldschimmernden,
grazilen Säulen aufruhen. Diese münden in reich ornamentierte Kapitelle, aus
denen Figuren des „Alten" und des „Neuen Bundes" gleichsam wie Pflanzen
herauswachsen: links Moses mit den Gesetzestafeln, in der Mitte wohl der
Prophet Ezechiel mit Judenhut und um die Taille geschlungenem Haarkranz
(Ezechiel 5, 1-3) im Gespräch mit einem weiteren Propheten - vielleicht
Jeremias,10 und ganz rechts Johannes der Täufer, erkennbar an eben jenem

9 In diesem Sinne verglich Augustinus die Gottesmutter mit einem Feigenbaum, „da auch
bei ihr Blüte und Frucht, Jungfräulichkeit und Mutterschaft das Gleiche" sei; vgl. Scheja,

op. cit., 51.
10 Ziermann, op. cit., 124. Allerdings gibt der Autor weder für diese Deutung noch für diejeni¬

ge, die unter den beiden D'iskutanten stehende Gestalt sei Jakob, eine ikonologische Begründung.



Das „Engelskonzert" XIII

Demonstrations-Gestus, mit dem
er auch auf der Kreuzigungstafel
dargestellt ist. Das Ganze ist von
einer geradezu überbordenden
Lebendigkeit; allenthalben wächst
aus der schwingenden Architektur
Blatt- und Rankenwerk, und dieses
imaginäre Flimmern setzt sich im
Innern der Tempelhalle unterhalb
eines schweren, roten Baldachins
fort. Dort quellen aus einer in
dunklem Blau fluktuierenden
Rundform - vielleicht einer Art
röhrenförmigen Verbindungskanals

zwischen der himmlischen
und der irdischen Welt, wie wir
ihn aus der Tafel der aufsteigenden
Seelen von Hieronymus Bosch
kennen?11 - unzählige immaterielle Flügelwesen hervor, die, je näher sie kommen,

desto deutlichere farbliche und physiologische Konturen gewinnen. Den
fasslichsten Ausdruck haben die beiden vorderen Gambenengel, der eine in
ein rotes, der andere in ein zwischen weiß und rosa changierendes Gewand
gekleidet, während der mächtige, ganz in ein graugrünes Federkleid gehüllte
und mit einem Schweif aus Pfauenfedern gekrönte dritte Musikanten-Engel
in seiner Fremdheit der numinosen Schar der heranstürmenden Federgeister
zuzugehören scheint.

Diese merkwürdige Engelsgestalt wurde als „Fürst der Finsternis" oder auch
als „grüner" Hoffnungsengel (neben dem „weißen" Engels des Glaubens und
dem „roten" der Liebe), meist aber als Cherub oder Seraph gedeutet.12 Hierfür
spricht, dass die grüne Vogelgestalt ihr Menschengesicht dem Schwärm der
aus dem Überirdischen herabbrausenden Himmelsgeister zuwendet, und hier
wohl im Besonderen deren zentraler Erscheinung - einem mit vier Flügeln und
Federkrone seinerseits als hoch in der Engelshierarchie stehend gekennzeichnetem

Wesen. Diese Figur scheint es zu sein, auf deren Geheiß zwei Engel
im Begriff sind, die kleine, visionäre Mariengestalt zu krönen. Dass man im
frühen 16. Jahrhundert die Erhabenheit von Engeln durch Vogelgestalt und
Pfauenfedern symbolisierte, zeigt sich an einer gleichfalls aus dieser Zeit
stammenden anonymen Federzeichnung, auf der Anna ihre kleine Tochter
Maria im Singen nach Noten unterweist. Unterstützt wird sie dabei von vier
singenden Cherubim mit krönendem Pfauengefieder, von denen einer mit
seinen Krallenfüßen dafür sorgt, dass der Rotulus nicht wegrutscht.

11 Venedig, Dogenpalast; Abb. z.B. bei Charles de Tolnay, Hieronymus Bosch, Baden-Baden 1973,
111.

12 Diese Deutungen sind bei Ziermann, op. cit., 124 f. und Scheja, op. cit., 55 referiert und bi-
bliographiert.

Abb. 2: Der herabwirbelnde Engelschor.



XIV Dagmar Hoffmann-Axthelm

Abb. 3: Maria, Anna und vier Vogelengel
(Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum).13

Cherubim und Seraphim werden im übrigen in der Kunst des Mittelalters
häufiger als Vogelwesen dargestellt,14 und diese Bildformel hat mit den als

13 Nach: Ernst Buschor, Die Musen des Jenseits, München 1944, 35; vgl. auch Reinhold
Hammerstein, Die Musik der Engel, Bern 1962, 236.

14 Vgl. z.B. die Himmelschöre im Psalter aus Gloucester (13. Jh.), publiziert bei Hammerstein,
op. cit., Abb. 56.



Das „Engelskonzert" XV

Menschenvögel dargestellten Sirenen der griechischen Antike bis ins 6.
vorchristliche Jahrhundert zurückreichende Wurzeln.15

Wie bereits erwähnt, ist der Blick des musizierenden Vogelengels auf das

gleichfalls federngekrönte Engelswesen - sicher auch ein Cherub - in der
blauschimmernden Aureole gerichtet, was den Musikengel mit der Gruppe
der niederschwirrenden Himmlischen verbindet, während der „rote" Engel,
lässt man sich durch Farbgebung und Blickrichtung leiten, der Sphäre der
Marienvision zugehört. Der „weiße" Engel erscheint trotz seiner Flügel am
irdischsten; als einziger der Musizierenden ist er außerhalb der „Heiligen
Halle" im Vordergrund platziert, und sein freundlich-bäuerliches Buben- (oder
Mädchen-?)Gesicht16 ist der „irdischen" Madonna und dem Kind zugewandt.

Vergegenwärtigt man sich das Thema der mittleren Altar-Tafeln: die
Vermenschlichung des Göttlichen und die Vergöttlichung des Menschlichen,
dann sind diese Zuweisungen der Engel in unterschiedliche Sphären sehr
sinnreich, denn sie erlauben, eine direkte Verbindung zu der Engels- und
Menschen-Hierarchie des Pseudo-Dionysios Areopagita herzustellen. Die Lehre
dieses syrischen Mönches aus dem 6. Jahrhundert, dem von der Legende als
Grablege die Kirche St. Denis bei Paris zugesprochen wurde, hatte im
Mittelalter geradezu „kanonische Geltung".17 In seiner Hieiaichia caelestis lehrt
Pseudo-Dionysios, dass die Verbindung zwischen Himmel und Erde durch
drei Engelschöre zustande kommt, deren jeder seinerseits dreigeteilt ist. Die
vornehmste und Gott näheste Hierarchie ist der Chor der Seraphim,
Cherubim und Throne,- die zweite Hierarchie wird aus den Dominationes, den
Virtutes und den Potestates gebildet und die dritte aus den Principatus, den
Archangeli und den Angeli. Die erste Hierarchie erstrahlt im reinsten, hellsten

Gotteslicht, das sie an den mittleren Chor weitergibt, der es wiederum
dem niedersten Engelschor vermittelt. Allmählich abgeschwächt und so dem
menschlichen Fassungsvermögen verträglich, gelängt das göttliche Licht zu
den drei irdischen Hierarchien, zuerst zu den Predigern, von dort aus zum
Adel und schließlich zu den Bauern, wo es am schwächsten leuchtet. Von dort
aus nimmt es - bei wieder stetig zunehmender Substanz - seine Rückkehr

15 Buschor, op. cit. Ein bekanntes hochmittelalterliches Glied in dieser Traditionskette ist die

Darstellung von Odysseus und den Sirenen auf f. 221 des Hortus deliciarum, einem reich
mit Miniaturen versehenen Lehrbuch, das die Äbtissin Herrad von Landsberg um die Mitte
des 12. Jahrhunderts für die Nonnen ihres Klosters im elsässischen Hohenburg (Odilien-
berg) angelegt hat: Die Miniatur zeigt drei geflügelte weibliche Wesen mit Krallenfüßen,
die Odysseus und seine Gefährten mit Gesang, Traversospiel und Harfe dazu zu verführen
bemüht sind, ihr Segelschifflein ans Ufer zu steuern; vgl. Rosalie Green et alii (Hg.), Henad
of Hohenbourg, Hortus deliciarum. Reconstruction and commentary, London etc. 1979, 365

Studies of the Warburg Institute 36).
16 Ich verzichte hier auf eine Auseinandersetzung mit dem Aufsatz von Mary Rasmussen, „Viols,

violists and Venus in Grünewald's Isenheim Altar", Early Music 29 (2001) 60-74. Dieser
Beitrag ist von einem überraschenden Subjektivismus geprägt, der es der Autorin z.B. gestattet,
in diesem Engel eine junge Frau zu erkennen, die mit dem Streichbogen demonstrativ auf
ihre Vagina deutet - mit daraus sich ableitenden Konsequenzen für die Deutung der gesamten
Bildtafel.

17 Hammerstein, op. cit., 26.



XVI Dagmar Hoffmann-Axthelm

über die menschlichen und die himmlischen Hierarchien zurück zu Gott.
Vor diesem Hintergrund liegt die Deutung nahe, dass die drei Gambenengel

das allmähliche Herabsinken der göttlichen Erleuchtung vom Himmel auf
die Erde symbolisieren: Der gefiederte Engel als Repräsentant der höchsten
Hierarchie, der „rote" Engel als Mitglied der mittleren und der „weiße" Engel
als Vertreter der niedersten Hierarchie.

Hierbei ist es nicht wichtig, ob genau dieser Bedeutungshintergrund gemeint
ist, sondern allein, dass eine Bewegung „von oben nach unten" - von Gott
zu den Menschen - ins Bild gesetzt ist. Denn ohne überspitzen Formalismus
ließe sich auch ein anderes, dem Mittelalter zutiefst vertrautes hierarchisches
Modell mit der Darstellung verbinden - das artistische Konzept von Musi-
ca mundana, Musica humana und Musica instrumentalis, das freilich die
wunderbare Beweglichkeit und Durchlässigkeit des Programms von Pseudo-
Dionysios entbehrt: Der fremde, mit den himmlischen Genien verbundene
Vogelengel gehörte in dieser Betrachtungsweise der Musica mundana als der
menschlichen Ohren unzugänglichen Musik an, wie sie im himmlischen
Jerusalem erklingt; der der Himmelskönigin zugeordnete „rote" Engel
symbolisierte Musica humana im Sinne der Harmonie zwischen den Menschen
als Abbildern Gottes, und der der irdischen Maria zuspielende „weiße" Engel
versinnbildlichte Musica instrumentalis als die irdische, der Musica mundana
ahnungsweise nacheifernde Musik.

Ebenso offenkundig wie die Verschiedenheit der Engel im Sinne der
unterschiedlichen hierarchischen Zugehörigkeit ist die im Bild betonte Gemeinsamkeit

des Handelns: Alle drei haben geöffnete Münder - sie verbinden also
wohl Instrumentalspiel mit Gesang; und alle drei spielen das gleiche, lediglich
unterschiedlich mensurierte Instrument: die Gambe in Diskant-, wahrscheinlich
in Tenor- und in Basslage. Bedenkt man, dass der früheste Beleg für einen Satz
Gamben aus dem Jahr 1495 stammt18 und das früheste dreistimmige Gambenkonsort

in Deutschland 1501 am Hofe des Erzbischofs von Köln bezeugt ist,19
dann ist Grünewalds Engelskonsort, das vor 1516 fertiggestellt wurde, zu seiner
Zeit von geradezu sensationeller Aktualität. Zwar hat die Form der dargestellten

Gamben mit ihren bis zum Griffbrett hin eingezogenen C-Bügeln Zweifel
daran geweckt, ob diese Instrumente wirklich existierten und spielbar waren/0
oder ob mit ihrer Einschnürung, für die es in diesem Ausmaß bislang keinen
weiteren ikonographisehen Beleg gibt,21 nicht eher die Exorbitanz der Himmels-

18 William Prizer, „Isabella d'Este and Lorenzo da Pavia, ,master instrument maker'", in: EMH
2 (1982] 87-127; Peter Holman, Four and twenty fiddlers. The violin at the English court,
1540-1690, Oxford 1993, 15 ff.; vgl. auch ders., „What did violin consorts play in the early
sixteenth century?"; in diesem Band, 55.

19 Keith Polk, German instrumental music of the late Middle Ages. Players, patrons and
performance practice, Cambridge 1992, 33; vgl. auch ders., „Instrumental music c 1500: players,
makers, and musical context", table 2; in diesem Band, 27.

20 Vgl. etwa Ian Woodfield, The early history of the viol, Cambridge 1984, 101.
21 Wohl aber ist die in Deutschland - im Gegensatz zü Instrumenten italienischer Provenienz

- auszumachende Tendenz zu tiefer eingezogenen C-Bügeln bemerkt worden; vgl. etwa
Keith Polk, op. cit. 1992, 35.



Das „Engelskonzert" XVII

musik veranschaulicht werden sollte. Gleichwohl hat der Instrumentenbauer
Wolfgang Wenke mit seinem Nachbau bewiesen, dass dieses Instrument nicht
nur bau-, sondern auch spiel- und hörbar ist.22

Der Maler hatte sein Ohr sichtlich auch am Puls der Musik seiner Zeit - den
drei- und vierstimmigen Chansons der Komponistengeneration um Josquin
des Préz mit ihrer häufig durchimitierenden Stimmführung, die das
Klangspektrum dreier Oktaven nutzte; einer Musik, die in ihrer weit ausschwingenden

Klanglichkeit nun, wo die verfeinerte Technik des Instrumentenbaus
die Entwicklung von Instrumentenfamilien mit Repräsentanten für Diskant-,
Alt/Tenor- und Basslage zuließ, wahlweise vokal, instrumental oder
vokalinstrumental aufführbar war.

Natürlich heißt das nicht, der Maler oder seine Auftraggeber hätten beim
Betrachter des Altargemäldes Assoziationen dieser Art wecken wollen; aber es
ist evident, dass das übergeordnete Thema der Tafeln - die Durchdringung des
Weltlichen mit dem Göttlichen - bis in das Detail der Musikinstrumente und
ihrer Spieler verfolgt wird. Die Engel verweisen mit ihren für die Polyphonie
der Zeit disponierten Instrumenten sicherlich auf den alten, seit der Entstehung
der Mehrstimmigkeit immer wieder formulierten Gedanken des „Concentus
concorditer dissonans",23 des „einträchtig auseinanderklingenden Zusammenklangs",

dessen rhythmische und intervallische Vielfalt einem strengen, den
Umgang mit den Dissonanzen kontrollierenden Regelwerk unterworfen ist. Als
solches ist die Polyphonie klingendes Sinnbild für die Harmonie, in der der
Weltenschöpfer den Kosmos angelegt hat und irdischer Spiegel für die Engelsmusik,

wie sie im himmlischen Jerusalem erklingt; in jener Gottesstadt, von
der Johannes Tinctoris (c. 1435-1511), ein etwas älterer Zeitgenosse Grünewalds,
in seinem Complexus effectuum musices das Augustinus-Wort zitiert: „Der
wohlproportionierte und abgemessene Zusammenklang verschiedener Töne
verkündigt die einträchtige Vielfalt des wohlgeordneten Gottestaates."24

Johannes von Pathmos hatte in seiner in der Apokalypse niedergeschriebenen
Vision prophezeit, diese Gottesstadt werde am Tag des Jüngsten Gerichtes auf
die Erde herabschweben, die Gerechten dazu einladend, gemeinsam mit Gott
und den Engeln in ihr zu wohnen (Apokalypse 21,1-3). Ob diese Vorstellung
vom singend und klingend herabschwebenden himmlischen Jerusalem hier
gemeint ist, darf dahinstehen. Deutlich aber ist, dass die Himmelsmusik
visionär auf der Erde ertönt. Menschliche, wirkliche Musikinstrumente
erklingen in den Händen der von Gott gesandten Engel, um das menschliche,
von Gott gesandte Christuskind und seine Mutter zu loben - aber wohl kaum
mit einer dreistimmigen Chanson, sondern mit einer allenfalls für die Got-

22 Vgl. den Beitrag von Wolfgang Wenke in diesem Band.
23 So in der Musica enchiriadis; vgl. Hans Schmid (Hg.), Musica et Scolica Enchiriadis una

cum aliquibus tiactatulis adiunctis, München 1981, 37 Bayerische Akademie der
Wissenschaften, Veröffentlichungen der Musikhistorischen Kommission 3).

24 „Diversorum sonorum rationabilis moderatusque concentus concordi varietate compactam
bene ordinate civitatis dei insinuât unitatem." Vgl. Thomas A. Schmid, „Der Complexus
Effectuum Musices des Johannes Tinctoris", in: BfbHM 10 (1986) 146 f.



XVIII Dagmar Hoffmann-Axthelm

tesmutter und ihr Kind hörbaren Himmelsmusik. So ist die vieldiskutierte
Bogenführung des im Vordergrund musizierenden Gambenengels zu erklären,
denn mit dieser übers Kreuz geführten Armhaltung lässt sich in der real
existierenden Gambenpraxis nicht sinnvoll musizieren.25 Und so ist auch ein
Detail erklärbar, das sich der Betrachterin und dem Betrachter nur angesichts
des Originals erschließt: Die Bögen der drei Engelsmusikanten sind mit Blattgold

belegt, Blattgold aber behält der Maler auf seinen Altartafeln konsequent
der Sphäre des Überirdischen vor. Weder in der Kreuzigungstafel noch auf
den Flügeln mit den Szenen aus dem Leben des Heiligen Antonius finden
sich Spuren von Gold, und die Darstellung der Madonna mit dem Jesuskind
kommt mit einigen winzigen Tupfern aus.26 Demgegenüber ist das Visionsbild

mit dem Engelskonzert geradezu in Gold getaucht. Golden schimmern
die Säulen, Kapitelle und Bögen des Baldachins, goldbetupft sind die Kronen
des vornehmsten, gefiederten Gambenengels und des herabschwebenden
Genius', golden glänzen die jeweils drei Fingerringe der Musikantenengel sowie
der Halsschmuck des „roten" und des „weißen" Engels. Und schließlich sind
Wirbelkasten und Griffbrett des geflügelten Engels sowie die Bögen aller drei
Gambenengel in Gold gefasst.

Die Musik von Grünewalds Gambenengeln ist „golden" - sie kommt vom
Himmel. Über die Gründe, warum dieser Symbolgehalt hier gerade in das
eben erst erfundene Gambenkonsort gelegt ist, lässt sich fruchtbar spekulieren:

Ein Grund könnte mit dem Element des „Neuen" gegeben sein. Das
Thema „Musikinstrumente um 1500" ist ja unter anderem deswegen so
interessant, weil um diese spezielle Jahrhundertwende in offenbar sehr rasch
aufeinander folgenden Entwicklungsschritten absolut neue Klang-, Spiel- und
Hörerfahrungen möglich wurden. Die Ästhetik der Zeit verlangte nach der
Ausweitung des instrumentalen Klangraumes dem Muster des menschlichen
Stimmregisters entsprechend, und die Instrumentenbauer waren diesem
Anspruch zunehmend gewachsen. Der Ambitus der Tasteninstrumente wurde
in die Tiefe und in die Höhe ausgedehnt, alt eingesessenen, etwa in Altlage
disponierten Instrumenten wie Flöte, Schalmei und Laute gesellte man
Diskant- und Tenor-Register hinzu, neue Instrumente wie Geige, Gambe und
Krummhorn wurden vielleicht bereits als Familien konzipiert und Instrumente
wie das Rebec und die Fidel, auf die sich die neuen technischen Ansprüche
nicht übertragen ließen, starben aus.

In ihrer technischen und klanglichen Perfektion wurden die neuen
Musikinstrumente nun auch in dem Sinne hoffähig, dass sie Einlass in Kirche und
Gottesdienst fanden und dort mit ihren nie gehörten klanglichen Dimensionen
den Gläubigen die Ohren öffneten.

Auch die Imagination nährt sich aus der Realität, selbst dann, wenn es um

25 Mein herzlicher Dank gilt dem Mittelaltergambisten Randall Cook, dem Instrumentenbauer
Richard Earle sowie den Musikologen Thomas Drescher und David Fallows, die das
„Engelskonzert" ausführlich unter aufführungpraktischen Aspekten mit mir diskutiert haben.

26 Dabei handelt es sich um die Spange, die den Mantel der Madonna zusammenhält und die
Perlen des Rosenkranzes, den das Kind der Mutter entgegenhält.



Das „Engelskonzert" XIX

die Veranschaulichung des Numinosen geht. Wenn also ein Maler kurz nach
1500 im Rahmen eines den „Neuen Bund" darstellenden Gemäldes ein Symbol
für numinose Himmelsmusik finden sollte, dann mag sich seine Phantasie an
dem entzündet haben, was das musikalische Faszinosum seiner Zeit war: die
neuen Musikinstrumente und das gleichberechtigte Zusammenklingen von
menschlicher und instrumentaler Stimme als in der lebendigen Gegenwart
erklingendes Symbol des Zusammenstimmens von Himmels- und Erdenmusik
im Sinne des „concentus concorditer dissonans".

Zum Schluss bleibt mir die schöne Aufgabe, Dank zu sagen: der Maja Sacher-
Stiftung, deren großzügige Zuwendung uns ein Mal mehr ermöglicht hat, die
ebenso wichtige wie schöne Tradition unserer Schola-Symposien weiterführen
zu können,- unserem Wissenschaftlichem Beirat, der helfend und unterstützend
die Planung und Entstehung auch dieses Bandes begleitet hat; den Autoren, die
durch ihre vielfältigen Beiträge diesen Band erst ermöglicht haben; unserem
langjährigen Verleger, Herrn Bernhard Päuler,- den Kolleginnen und Kollegen von
der Forschungsabteilung, die die Entstehung des Buches mit Rat und Tat - zum
Beispiel mit enorm zeitraubenden Übersetzungsarbeiten - begleitet haben; und
unserer Forschungssekretärin Claudia Schärli, die - wie stets - unermüdlich die
notwendigen Kommunikationsfäden zwischen den vielen Menschen geknüpft
hat, die zum Gelingen dieses 29. Jahrbuches beigetragen haben.

Basel, im Oktober 2006 Dagmar Hoffmann-Axthelm




	Bildbetrachtung : Matthias Grünewald: Das "Engelskonzert" vom Isenheimer Altar (vor 1516 vollendet)

