
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 28 (2004)

Heft: [1]

Artikel: Sprache als Idee : die französische Sprache als zivilisatorisches
Phänomen im französischen Klassizismus

Autor: Millet, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


187

SPRACHE ALS IDEE:
DIE FRANZÖSISCHE SPRACHE ALS ZIVILISATORISCHES PHÄNOMEN

IM FRANZÖSISCHEN KLASSIZISMUS*

von Olivier Millet

Im Verlauf des 17. Jahrhunderts hat sich das Französische kontinuierlich zu
einer internationalen Sprache entwickelt, die sogar zeitweilig - zwischen 1680
und 1780- dazu tendierte, das Lateinische als Sprache der kultivierten
Verständigung zu verdrängen. Sein Erfolg als Exportprodukt begleitet denjenigen

anderer französischer „Produkte", die alle im Zusammenhang mit dem
Aufschwung der materiellen, sozialen und kulturellen Zivilisation stehen.
Erwähnt seien hier im Sinne materieller Erzeugnisse jene, die zum Luxushandwerk

gehören, wie die Kleidermoden oder die sogenannten articles de Paris,
jedoch auch die Bildenden Künste und allgemein Kunstgegenstände, Moden
und Geschmacksvorlieben im Zusammenhang mit einer Lebensführung, die
die Konversation, die Galanterie, den architektonischen und häuslichen
Rahmen, die Lektüre von Literatur und Zeitschriften, privates und städtisches
Theater etc. beinhalteten.

Es ist bekannt, dass die Musik innerhalb dieses Prozesses eine besondere
Stellung innehatte, da die Verbreitung der französischen Musik im damaligen
Europa - die die Universität Basel dieses Jahr untersucht - im Vergleich zu
jener der bildenden Künste und des sprachlichen Einflusses aus dem Reich der
Bourbonen nur begrenzte Verbreitung fand. Anderseits hatte die italienische
Sprache als Kultursprache einen wichtigen Status inne, sowohl in Frankreich
wie auch im internationalen Rahmen - besonders am Habsburger-Hof in Wien.
Im Rückblick erscheint gesamthaft betrachtet gleichwohl die klassische
französische Sprache als wichtiger Faktor für die Ausbreitung des französischen
„Modells" im Europa des Klassizismus und der Aufklärung.

Zu diesem Phänomen möchte ich einige Gedanken beitragen. Ich werde
zuerst einige den Sprachhistorikern bekannte Angaben zur Konstituierung der
klassischen französischen Sprache bezüglich ihres historischen Hintergrundes
machen und dann deren Kriterien und Akteure präsentieren, um schließlich
einige Überlegungen zum soziopolitischen Status dieser Sprache im Kontext
der absoluten Monarchie und der zeitgenössischen französischen Gesellschaft
zu formulieren.

Der klassische Bruch. Situation und Chronologie des Phänomens: eine
Neuschaffung

Das klassische Französisch hat sich zwischen 1630 und 1650 als Sprache der
Kultur und der Konversation konstituiert. Es diente seit diesem Zeitpunkt als

Ich danke herzlich Madeleine Kern, Assistentin am Romanischen Seminar, und Rachel Müller,
Studentin am selben Seminar, für die Hilfe bei der deutschen Übersetzung dieses Textes.



188 Olivier Millet

Instrument jener Schriftsteller, die man später die „Klassiker" nennen sollte,
und damit der literarischen Generation, die um 1660 in Erscheinung trat.
Diese Sprache erobert zwischen 1660 und 1680 Europa, im Norden beginnend,
bevor sie sich dauerhaft und - mit einigen seltenen Ausnahmen - als Sprache
der Verständigung und der Konversation bei der Aristokratie und den europäischen

Eliten durchsetzen kann. Zuerst möchte ich die Rahmenbedingungen
beschreiben, innnerhalb derer sich die klassische französische Sprache
entwickelt hat, und an gewisse wichtige Eigenschaften erinnern.

Das klassische Französisch des 17. Jahrhunderts stellt durch seine
Grundvoraussetzungen, durch seine ästhetischen und sozialen Eigenheiten sowie
allgemein durch den gesellschaftlichen Voluntarismus, der seiner Konstituierung

vorhergeht, einen Bruch in der Geschichte der französischen Sprache dar.
Im 16. Jahrhundert war diese Gegenstand eines ehrgeizigen Reformprogramms
von Schriftstellern und Grammatikern gewesen. Dies in Frankreich, wo die
französische Sprache als Sprache des Königs von Frankreich in einem Land galt,
in dem die Bevölkerung auch andere Sprachen und Dialekte sprach. Hauptziel

dieser Reformen war die Etablierung der französischen Sprache im Sinne
einer nationalen Kultursprache gewesen. Dieses gänzlich neue Ideal erklärt
sich durch die zunehmend wichtige Rolle der zeitgenössischen Formen der
monarchistischen Machtausübung in allen Sektoren des öffentlichen Lebens.
Man wollte der französischen Sprache mit dem Ziel eines politisch-kulturellen
Prestiges eine neue Reichhaltigkeit verleihen, im Besonderen mittels noch nie
dagewesener literarischer Neuschöpfungen. Die Reformer der Generation um
1550 hielten diese Reichhaltigkeit für realisierbar, dachten jedoch, sie sei in
den aus dem Mittelalter vererbten sprachlichen und literarischen Traditionen
nie systematisch erarbeitet worden. Das ideale Modell einer reichhaltigen
Sprache - sowohl auf lexikalischer wie auch auf syntaktischer und
stilistischer Ebene - stellte das Griechische dar, das die Humanisten der Renaissance

in seiner ganzen Tragweite wiederentdeckt hatten. Einige der wichtigen
französischen Humanisten waren hervorragende Hellenisten, wie Guillaume
Budé (1467-1540) und Jules-César Scaliger (1484-1558), später Henri Estienne
(1531-1598), dem wir den Thesaurus Graecae linguae verdanken und Isaac
Casaubon (1549-1614). Die griechische Sprache stellt in dieser Epoche oft eine
bedeutende Bezugsebene sowie eine Basis für französische Ideen bezüglich
der Idealsprache dar.

Erinnern wir uns auch daran, dass in dieser Epoche - nicht weniger als
im 17. Jahrhundert - die Sprache als pures linguistisches Phänomen noch
nicht von der Sprache als kultureller und literarischer Erscheinung mit ihrer
ästhetischen Bedeutung getrennt war. Das Ziel der Autoren des 16. Jahrhunderts,

im Speziellen der Dichter und Theoretiker, war es, mittels literarischer
Neuschöpfung von Gattungen und Stilen eine neue französische Sprache zu
formen. Dies erfolgte mit dem Zweck, diese neue Sprache zu „illustrieren".
Die in diesem Kontext so reichhaltig und originell entstandenen Werke (die
sogenannte französische Literatur der Renaissance) wurden jedoch seit 1630

vom „klassischen" 17. Jahrhundert mehrheitlich verurteilt, bevor sie von der
Romantik des 19. Jahrhunderts wiederentdeckt wurden.



Sprache als Idee 189

Wodurch erklärt sich dieses Verwerfen und Vergessen? Die Sprache ist für die
Schriftsteller des 16. Jahrhunderts Objekt eines individuellen Voluntarismus.
Unter den grossen Autoren prägten zum Beispiel Rabelais, Ronsard und
Montaigne in ihren jeweiligen Werken eine unglaublich reichhaltige, jedoch
eigentümliche Sprache. Dies gilt im Speziellen für Rabelais, der für seine Romane,
die die Gesamtheit der Welt darstellen, eine eigene „Weltsprache" erfindet, die
sich durch ihre Reichhaltigkeit, bezogen auf alle Ressourcen des Französischen
(und anderer Sprachen), z.B. historische, zeitgenössische und etymologische
Quellen sowie Dialekte und Neologismen, auszeichnet. Die im 17. Jahrhundert
natürlich noch gelesenen Essais von Montaigne verkörpern bei unterschiedlicher

Begründung ein Ähnliches: Montaigne erfindet eine ihm eigene, persönliche

künstlerische Sprache, die von äußerster Reichhaltigkeit und fließendem
Charakter ist, weil, wie er schreibt, „ich selbst Materie meines Buches bin."1
In beiden Fällen jedoch - wie auch im Falle der Dichter der Pléiade - ist die
Sprache der Kultur, im Besonderen jene der ambitiösen Autoren, jeweils eine
individuelle Sprache, die auf ihre Weise zur allgemeinen Sprache beizutragen
behauptet. Was diese allgemeine Sprache betrifft - die der Konversation oder
der öffentlichen Redekunst -, so ist festzuhalten, dass sich die Theoretiker des
16. Jahrhunderts nicht über die Instanz, von der die gewünschten kollektiven
Normen geregelt werden sollten, einigen konnten. In der Tat konkurrierten
verschiedene Instanzen miteinander: die höfische, stark vom Italienischen geprägte
Unterhaltungssprache, die gelehrte, juristische und humanistische Sprache der
sogenannten Parlementaires (hohe königliche Justiz- und Verwaltungsbeamten),
die Pariser Umgangssprache usw.

Als Schlussfolgerung möchte ich festhalten, dass das Ideal der sprachlichen
Reichhaltigkeit der französischen Renaissance dem entsprach, was das 17.

Jahrhundert schließlich als einen Zustand der individualistischen und kollektiven
Anarchie und der kulturellen Exzentrizität auffasste und als unvereinbar mit
der Plerausbildung einer vereinheitlichten, zivilisierten Gesellschaft verstand.
Nun aber strebten die Eliten in den ersten drei Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts

- im Anschluss an die vierzig Jahre dauernden zivilen Religionskriege,
die Frankreich während der zweiten Hälfte des 16. Jahrhundert verwüstet
hatten - nach der Einrichtung einer solchen Gesellschaft. Die Sprache wurde
folglich gemäss dieser neuen Perspektive reformiert.

Sie wurde vorerst im Bereich der Poesie reformiert. Der Reformer und Dichter
Malherbe schlug um 1600 neue drakonische Normen für die poetische Sprache
vor und erreichte es größtenteils, diese bei seinen Zeitgenossen durchzusetzen.
Das Publikum dieser Epoche - die neue, aus den Religionskriegen hervorgegangene

Aristokratie - war bereit für eine solche Reform. Weniger kultiviert als
die alte Aristokratie, war sie darüber begeistert, dass ihr eine auf der sprachlichen

Praxis der mondänen Kreise beruhende poetische Sprache angeboten
wurde. Diese simple, „bereinigte" Sprache behagte ihr bestens. Malherbe, der

1 Les Essais, Vorrede „Au lecteur": „Ainsi, lecteur, je suis moy-mesmes la matière de mon
livre".



190 Olivier Millet

sowohl mit der humanistischen Tradition als auch mit den italienischen und
spanischen Vorbildern brach, erschien als „Moderner", und sein Prestige warf
die aus der Tradition des 16. Jahrhunderts vererbte gelehrte und für Reichhaltigkeit

bekannte Sprache in die Vergangenheit zurück. Aus dieser Perspektive
heraus entstand auch die Idee und die Stigmatisierung des Provinzialismus,
der als Zeichen einer rückschrittlichen sozialen und kulturellen Sphäre
verstanden wurde. Das klassische Französisch als Unterhaltungssprache sollte
in der Folge vom ursprünglich - ich betone - rein poetischen Ideal Malherbes
folgende absoluten Kriterien erben:

1. Logischer und rhetorischer innere Zusammenhalt und die Verwerfung allzu
komplexer kompositorischer Effekte.

2. Klarheit: der Grundgedanke soll ohne jegliche Anstrengung des Lesers ver¬
standen werden. Dies setzt innerhalb der Syntax des Satzes eine Anordnung
der Wörter (und ihrer Zusammensetzung) voraus, die systematisch jeglichen
Doppelsinn und jegliches Zögern über den genauen Sinn des Wortes innerhalb

der Reihenfolge des Satzes ausschließt. Im lexikalischen Bereich setzt
dies Klarheit des Stils [clarté/netteté] voraus. So darf jedes Wort nur einen
einzigen Sinn haben; zwei verschiedene Sinnzusammenhänge müssen durch
zwei verschiedene Wörter, die sich durch einen verschiedenen semantischen
Gebrauch voneinander unterscheiden, ausgedrückt werden. Diese Regel gilt
auch für die Zusammensetzung der Wörter in den Ausdrucksweisen (Zitat

1). Im kulturellen Bereich setzt das Kriterium der Klarheit voraus, dass
die historischen und mythologischen Bezüge auf ein geläufiges bagage
culturel reduziert werden, das auch für Menschen ohne direkten Bezug zu der
humanistischen Kultur zugänglich ist. Von den esoterischen Zügen der
humanistischen Kultur, wie sie sich am französischen Hof und bei den
Eliten des XVI. Jahrhunderts entwickelt hatte, ist nicht mehr die Rede.2

Auf die Normen Malherbes im Bereich der Metrik und der lyrischen
Ausdrucksformen möchte ich nicht eingehen, denn hier interessieren mich nur die
allgemeinen Eigenschaften der kultivierten Sprache. Die Anwendung dieser
verschiedenen Kriterien kam einer Auflösung des humanistischen Ideals der
Dichtung gleich. Fünfzig Jahre zuvor war dieses Ideal von einem Ronsard auf
radikale Weise definiert worden, als der Dichter für die Poesie gefordert hatte:
„langue à part, style à part, oeuvre à part". Anstelle dieser inspirierten und
idealistischen Auffassung stellt Malherbe als Regel den alltäglichen Gebrauch
der Sprache für alle Bereiche der dichterischen Tätigkeit auf. Von dieser Sprache
behauptet er gern, sie sei dem Marktplatz zu entlehnen, das heißt, sie habe
für alle unmittelbar verständlich zu sein. Die Dichtung und die kultivierte

2 Diese Entwicklung wird zur Zeit von Louis XIV. im Bereich der politischen Mythologie auf¬

fallend, als um 1674 der König nicht mehr als Apollo oder Herkules, sondern ganz einfach
als „Louis le Grand" dargestellt wird.



Sprache als Idee 191

Sprache ganz allgemein entstammt nach dieser Auffassung nicht dem Bereich
der individuellen Freiheit, sondern erstrebt ein einfaches Ziel, nämlich eine

transparente Redekunst zu gewährleisten, die in ihren künstlerischsten
Ausdrucksformen die monarchistische Größe widerspiegeln soll.

Die Dichtung selbst stellt in diesem Zusammenhang lediglich die höhere,
die „perfekte" Form dieser Sprache dar, und diese wurde mit der neuen
Dynastie der Bourbonen identifiziert. Die Bourbonen versprachen, das politisch
und religiös gespaltene Frankreich wieder zu verbinden, und das ist ihnen
auch gelungen. Es ging darum, das 16. Jahrhundert, die vergangene Dynastie
der Valois, die als Quelle der Unruhen galt, die Schrecken des Bürgerkrieges
und der Anarchie sowie die ausländischen (italienischen, lateinischen und
griechischen) Einflüsse auszurotten. Ein einziges Modell des humanistischen
Kulturerbes kommt seit diesem Zeitpunkt zum Zuge: das Latein der Augus-
tuszeit, ein imperiales Modell, das den wiedergefundenen sozialen Frieden
nach den Bürgerkriegen, die Entfaltung der Kultur und die Magie der Macht
miteinander verbindet. Das Lateinische war jedoch eine tote Sprache und es
stand außer Frage, dass dieses neue Französisch dem Modell des klassischen
Latein folgen sollte, so wie es die Humanisten im vorangegangenen Jahrhundert
getan hatten, als sie versucht hatten, ihr Französisch systematisch mittels der
Ressourcen der verschiedenen klassischen Sprachen (Griechisch, Lateinisch
und Italienisch) zu bereichern. Das Latein der Kaiserzeit sollte lediglich als
„Idee" der vollkommenen Sprache dienen. Die Aufgabe der Generation um 1630

war es demnach, konkrete Formen dieser Sprache zu erfinden - freilich ohne
Rücksicht auf die humanistische Gelehrsamkeit. Andererseits stellte man sich
weiterhin eine Frage im Sinne von Malherbe: Welchem praktischem Gebrauch
sollte man die Normen der gemeinsamen Sprache entlehnen bzw. welche Rolle

sollte die Sprache der Schriftsteller - die spezifisch poetisch-literarische
Sprache - für die Konstitution dieser Normen spielen? Aus der Erfindung des
klassischen Französisch, der Anwendung des lateinisch-imperialen Modells
und der Definition der Rolle der Literatur in diesem Prozess ergibt sich die
Antwort auf diese Frage.

Die Kriterien der klassischen Sprache - ihre Akteure

Die klassische Sprache, die sich zwischen 1630 und 1650 herausbildet,
beantwortet diese Frage auf ebenso simple wie radikale Weise: sie konstituiert sich
gewissermaßen spontan, in dem Maße, in dem sie eine Sprache darstellt, die
in gemeinsamem Einverständnis erarbeitet wird zwischen 1. den Grammatikern,

die den aktuellen Gebrauch beobachten, ohne jedoch ein Regelwerk zu
formulieren, 2. dem „Publikum", das über seinen eigenen Sprachgebrauch mit
Leidenschaft debattiert, schreibt und (mit Hilfe der Grammatiker) nachdenkt,
sowie 3. den Autoren, die sich diesen Sprachgebrauch im Sinne einer Norm zu
eigen machen, ihn jedoch ihren jeweiligen Bedürfnissen anpassen. Im Zentrum
dieses Einverständnisses steht also der Sprachgebrauch, der nun durch eine
neue soziale Gruppierung, jene der honnêtes gens, definiert wird. Die honnêtes
gens beanspruchen für sich selbst die Exklusivität der perfekten Sprache und



192 Olivier Millet

setzen diesen Anspruch durch den Gebrauch ihres Idioms sogleich um. Ich
möchte an dieser Stelle auf einige entscheidende Aspekte dieses komplexen
Phänomens, das Kultursprache und mündlichen Sprachgebrauch miteinander
verbindet und das durch den Gebrauch von Seiten der honnêtes gens einem
„Soziolekt" (einer gesellschaftlichen Sprache) entspricht, eingehen.

Die offenkundigste Eigenschaft dieses Systems besteht darin, dass alles
in engem Zusammenhang zueinander steht. Die mondäne Gesellschaft der
honnêtes gens begeisterte sich zutiefst für sprachliche Fragen und führte
unaufhörlich - im oder ohne Beisein der Grammatiker - nicht enden wollende
Diskussionen über den Stand der eigenen Sprache sowie über deren optimalen
Gebrauch. Die Grammatiker begnügten sich demgegenüber damit, diesen
Gebrauch festzuhalten. Ihr Einfluss kam nur in dem Maße zum Zuge, wie sie
sich selbst an Diskussionen der honnêtes gens beteiligten. Die Schriftsteller
ihrerseits - im Speziellen jene der folgenden Generation um 1660 - behaupteten
oft, in der Sprache, die sie in den mondänen Kreisen praktiziert und beobachtet

hatten, zu schreiben. Der klassische Schriftsteller ist ein Autor, der den
Eindruck erweckt, so zu schreiben wie „man" spricht. Diese Eigenschaft gilt
als bedeutend für den einfachen, jedoch auch den erhabenen Stil, obwohl die
klassische Literatursprache auf der Spitzfindigkeit einer durch Kunstkniffe
erreichten Einfachheit beruht. Das Wesentliche aber besteht darin, dass
Kultursprache und Konversationssprache prinzipiell miteinander gleichgesetzt
werden.

Die Grammatiker

Die im 17. Jahrhundert aussagekräftigen Grammatiker schlugen keine
systematische, nach dem Prinzip der Vernunft (wie es für das Lateinische der Fall
war) organisierte Grammatik der französischen Sprache vor, sondern schlicht
die Beschreibung des bon usage. Damit machten sie sich zu beobachtenden
Zeugen von Phänomenen wie Aussprache, Rechtschreibung, Morphologie,
Lexikologie und Wortbildung. Der berühmteste und wichtigste unter diesen
Grammatikern war Claude Favre de Vaugelas (1585-1650). Seine Prinzipien
(siehe z. B. Zitat 2) wurden allenthalben übernommen, wenn auch deren
Anwendung zuweilen teilweise angefochten wurde. Seine Überlegungen stellen das

Ergebnis von dreißig Jahren Beobachtung, Lektüre, Besuchen mondäner Salons
(im Speziellen dessen von Mme de Rambouillet) sowie seiner Erfahrungen
an der Académie française - er war eines ihrer ersten Mitglieder - dar. 1647
veröffentlichte er seine Remarques sur la langue française, utiles à ceux qui
veulent bien parler et bien écrire, ein Werk, in dem Vaugelas ganz konkret
den bon usage beschreibt.

Bon usage und honnêtes gens

Nach Vaugelas' Auffassung besteht der bon usage in einem soziologisch-ästhetischem

Prinzip, indem dieser Gebrauch „der Gebrauch des gesündesten
Teiles des Hofs" ist. Also der Hof (siehe z. B. Zitat 3), aber nicht der ganze Hof!



Sprache als Idee 193

Der Hof ist bis 1682 an keine bestimmten Orte gebunden und wird nur durch
die Menschen in der Umgebung des Königs definiert. Zu Hofe begeben sich
allerlei Leute aus dem ganzen Königtum, seien es Diener oder solche, die es
werden möchten, außerdem Ausländer, Leute aus den verschiedenen Provinzen,

Pariser usw., ernste oder gelehrte Menschen oder solche, die die Moden
bestimmen. Gemäß der üblichen ideologischen Vorstellung jener Zeit stand
der Hof im Zentrum der monarchistischen Gesellschaft, und gleichzeitig war
er dieser Gesellschaft übergeordnet. Er ist ihr konkreter Kern und vertritt ihr
Ideal. Politische Funktion und Prestige sowie ästhetische Dimension
legitimieren den Hof als die prinzipielle Instanz, die den sprachlichen bon usage
zu bestimmen hat. Es gibt aber bei Vaugelas eine Einschränkung: der Hof
allein genügt nicht, um den bon usage zu definieren. Denn es gibt Leute und
Phänomene bei Hofe, die den bon usage verderben. Nur der „gesündeste Teil
des Hofes" ist der legitime Zeuge für den „richtigen Gebrauch". Um diesen
„richtigen Gebrauch" innerhalb des Hofes zu bestimmen, kommen weitere
Instanzen zum Zuge: Der „richtige Gebrauch" am Hofe wird nämlich „von der
Stadt", von Paris, bestätigt, wie auch von den besten zeitgenössischen
Schriftstellern (soweit sie diesen Gebrauch reflektieren), die in der Regel Mitglieder
der 1635 von Kardinal Richelieu begründeten Académie française sind. Die
Aufgabe der Grammatiker ist es schließlich zu beobachten, inwiefern diese
drei Kriterien - Gebrauch des Hofes, externe Bestätigung und Zeugnis der
Schriftsteller - einander entsprechen.3 Ihre empirische Beobachtung dient dazu,
dem aktuellen Gebrauch des Hofes über die flüchtigen Moden oder die
individuellen Abwechselungen hinaus eine objektive und stabile Basis zu verleihen
und den konkreten Zustand des bon usage herauszufiltern. Ohne den Vorsitz
zu verlieren, wird also der Gebrauch des Hofes in einen größeren Rahmen
einbezogen, so dass er sehr oft als l'usage des honnêtes gens benannt wird.

Die honnêtes gens entsprechen in Frankreich keineswegs der soziologischen
oder idealen Gruppe der Höflinge. Der honnête homme ist nicht unbedingt
ein Höfling, kann es aber sein. Es ist ja ein typisch französisches Phänomen,
dass das moderne Ideal der Menschheit, wie es sich vom 16. bis zum 18.
Jahrhundert entwickelt hat, nicht durch die Figur des cortegiano, sondern durch
jene des honnête homme verkörpert wird, durch ein Bild also, das prinzipiell
vom Hof unabhängig ist, auch wenn es sich zum Hofe über die Figur des
cortegiano - manchmal negativ, meist aber positiv -bezieht. Die Gesellschaft
der honnêtes gens kann durch folgende Charakterzüge definiert werden: Sie
existiert ganz konkret, sei es am Hofe, sei es in den Pariser Salons, aber sie
übernimmt die utopischen Formen einer idealen Gesellschaft, die bestimmten
negativen soziologischen Strukturen überlegen ist.

Ich möchte hier diese utopischen Formen durch einige Merkmale
skizzieren, die die Gesellschaft der honnêtes gens dem Hof entgegensetzt. Der
Hof ist par excellence der Ort der sozialen Hierarchisierung, wobei sich der
genaue Rang, den man an diesem einzigartigen Ort innehat, aus dem Bezug

3 Vgl. eine Variante dieser Idee: Zitat 4.



194 Olivier Millet

auf die Person des Königs ergibt. Die Gesellschaft der honnêtes gens kennt
demgegenüber keine derartige Hierarchisierung; sie wird vielmehr durch ein
weites Netz von Salons verkörpert, die untereinander nicht hierarchisiert sind.
Jeder Salon findet in der jeweiligen gastgebenden Dame nicht ein Zentrum,
sondern ein wertneutrales egalitäres Lebensprinzip. Es spielt keine Rolle, ob

man im Salon zur hohen oder zur mittleren Aristokratie gehört oder zum
hohen Bürgertum, oder ob man als Vertreter der Künste oder anderer Berufe
auftritt. Die sozialen Unterschiede werden in der Gesellschaft der honnêtes
gens abstrahiert, weil diese Gesellschaft sieb m Unterschied zum Hofe zu
einem einzigen Ziel bekennt, dem Vergnügen des Zusammenseins. Ein letzter
Unterschied kommt noch hinzu. Der Hof ist um die in Frankreich immer
männliche Figur des Königs organisiert; die Gesellschaft der honnêtes gens
folgt dagegen als oberster symbolischer und praktischer Regel dem Prinzip,
dass die Frauen in allen Belangen der Sprache eine grundsätzliche
Überlegenheit über die Männer besitzen. Was die Sprache betrifft, ist Vaugelas in
diesem Punkt sehr klar: wenn man zwischen zwei Möglichkeiten, sei es in
der Aussprache, sei es in der Semantik, zögert, stellt das weibliche Zeugnis
oder Urteil die letzte, endgültige Instanz dar, die für den Entscheid bestimmend

ist. Der Grund dafür: Das weibliche Urteil verkörpert Werte, die für
den bon usage wesentlich sind; es hat den Vorteil, mit dem Wissen und der
grammatikalischen Vernunft der Gelehrten nichts zu tun zu haben. An Stelle
dieses Wissens und dieser grammatikalischen (männlichen) Vernunft treten
andere Richtlinien - unmittelbares Verständnis für sprachliche Realitäten,
ästhetischer Geschmack sowie Sinn für die sozialen und emotionalen
Implikationen des Sprachgebrauchs. In einer noch breiteren Perspektive wird der
„richtige Gebrauch" meistens so definiert, dass der Frauenmund die Beispiele
für diese politesse liefert, die auch eine Höflichkeit der Sprache ist. Alles, was
man zu dieser Zeit politesse nannte, betraf die Entrohung der Sitten und der
Sprache und die Zivilisierung des Menschen. Dass dieser Prozess in Frankreich
zwischen 1630 und 1650 eine eigenständige und radikale Form annimmt, ist
allgemein bekannt.

Sprachliche und literarische Register

Kultursprache und Konversationssprache sind also ein und dasselbe. Im
Unterschied zum italienischen Renaissancemodell fühlt sich die französische
klassische Sprache keiner Kultur- und Literaturtradition verpflichtet. Sie stellt sich
selbst als eine moderne Tatsache dar, die spontan ihre eigene Perfektion gesucht
und erreicht hat.4 Als allgemeines Kriterium für den „richtigen Gebrauch" gilt,
alles aus der Sprache auszuschließen, was sich außerhalb dieses Ranges befindet.
„Rang" bedeutet in diesem Sinne: Überlegenheit gegenüber den materiellen,
sozialen, berufs- und wissensbezogenen Gegebenheiten. Es wurden aus der
klassischen Sprache vor allem die Wörter und Ausdrücke ausgeschlossen, die

4 Über dieses Gefühl, s.z.B. Zitat 5



Sprache als Idee 195

an das alltägliche bürgerliche Leben sowie an die verschiedenen Fachsprachen
erinnerten.5 Neben dem gesamten Sprichwörter-Schatz (der nach Bürgerlichkeit
riecht), wurden tausende Wörter wie z. B. concept (Konzept) verbannt, weil sie

an die scholastische Universitätssprache der Philosophie erinnerten, also an eine
Fachsprache. Das Wort idée, das schon lange französisch geworden war, oder
pensée sollten für die entsprechende Bedeutung genügen. Noch ein weiteres
Beispiel: auch das Wort paysagiste (Landschaftsmaler) wurde ausgeschlossen,
weil es zur Fachsprache der Malkunst gehörte, oder conflit (Konflikt), weil es

an den (bürgerlichen) Justizpalast erinnerte. „Verbannt sein" bedeutet, dass das

Wort in der Konversationssprache nicht gebraucht werden durfte. Natürlich
aber hatten diese Wörter und Begriffe dort ihre Daseinsberechtigung, wo sie
von Fachleuten in Fachbüchern oder -reden benutzt wurden.

Dieses Rangprinzip wurde nicht um des Ranges einzelner Individuen willen
angewandt. „Distinguiert" sein bedeutet, zur Gruppe der honnêtes gens zu
gehören, keineswegs aber zu versuchen, sich innerhalb der kultivierten Gesellschaft

als Individuum darzustellen. Der berühmte Streit um die „Geziertheit"
in den Fünfziger- und Sechzigerjahren diente eben dazu, das Gemeinsamkeit
stiftende, kollektive Gefühl der „Distinguiertheit" von einer individualistischen,

manieristischen und extravaganten Attitüde zu unterscheiden, die sich
insbesondere in der Erfindung einer immer wieder neuen, auf Originalität
zielenden Sprache niederschlug. Es gehörte im Gegenteil zur normalen
Konversationssprache, dass sie immer für alle verständlich blieb. Dem Ideal nach
sollte man sich einfach, genau und richtig, knapp und möglichst schnörkelfrei
ausdrücken. Wie die Beziehung zur politesse und galanterie, also zum
Frauenprinzip, wurde dieses Distinktionsprinzip eine wichtige Grundlage für den
Erfolg der französischen Sprache als Exportmodell.

Dennoch sind neben diesem stark konformistischen, einheitlichen Zug auch
gewisse Variationsmöglichkeiten zu erkennen, und dies vor dem Hintergrund
der oben genannten Gleichstellung der langue de culture und der langue de
conversation. Diese Gleichstellung entfaltete ihre Wirkung literarisch im
Rahmen eines allgemeinen Prinzips: je höher die literarische Gattung (zum
Beispiel im Falle der Tragödie und der Tragédie lyrique), desto abstrakter der
Wortschatz und desto literarischer der Stil. Wenn Racine in seiner Tragödie
Phèdre den zerschnittenen Körper des jungen Hippolytus erwähnen will,
begrenzt er seine Beschreibung im Unterschied zu den vorhandenen Modellen von
Seneca und Robert Garnier - einem Tragiker des 16. Jahrhunderts - auf diese
einfachen Umschreibung: „Hippolyte étendu, sans forme et sans couleur". Darin
besteht - unter Anwendung der Stilfigur Litote (Schlichtheit) - der tragische
Ton, das Erhabene. Anders als bei Seneca oder Garnier wird nichts Konkretes,
nichts Körperliches oder Sexuelles angesprochen,- alles wird der Einbildungskraft

der Zuhörer überlassen. So wird die rohe Grausamkeit vermieden, und
die einzige Grausamkeit, die Racine interessiert, die innere Grausamkeit, kann
ihre Wirkung zeigen. Sie besteht darin, dass das Wesen der Schönheit, forme

5 Vgl. Zitat 6



196 Olivier Millet

et couleur, das so tief die erotischen Begierden von Phaidra anregte, nicht zum
Tragen kommt. Diese ästhetische Minimalkunst entspricht im übrigen auch
einer der Hauptregeln der klassischen Sprache als Konversationssprache, die
besagt, dass der Zuhörer nichts Unangenehmes zu hören bekommen soll. Es

geht also darum, eine abstrakte und keusche Sprache zu pflegen.
Neben der Dichtung, der ranghöchsten Gattung der Kultursprache, und ihren

verschiedenen stilistischen Ausprägungen gibt es aber weitere Sprach- und
Literaturbereiche, deren Bestehen keine Probleme mit sich bringen, weil sie
Randerscheinungen sind. Gemeint sind die komischen, satirischen und
burlesken Gattungen mit ihren eigenen, freien Sprachmitteln. Wie die Dichter,
zum Beispiel Molière oder La Fontaine, mit diesen Vorgaben umgegangen
sind, ist eine andere Frage, auf die ich hier nicht eingehen will. Die Sprache
von la Fontaine beispielsweise ist genau das Gegenteil dessen, was man zu
seiner Zeit als bon usage erachtete. Sie ist voll von Archaismen, Neologismen,
Provinzialismen, Vulgarität, Neuschöpfungen usw. Der Grund dafür besteht
darin, dass La Fontaine sich zur Gattung der Fabel hingezogen fühlte, die
poetisch als niedrig galt und die deswegen paradoxerweise zu neuen, in seinem
Falle epischen Zwecken umgestaltet werden konnte.

Einen weiteren Raum für die sprachliche und künstlerische Freiheit öffnete
die Hierarchisierung der literarischen Gattungen nach ihrem jeweiligen Grad
der Öffentlichkeit. Ich möchte hier auf die außerordentliche Entwicklung
literarischen Gattungen im Frankreich des 17. Jahrhunderts hinweisen, deren
Charakter eben darin besteht, dass sie nicht als literarisch im Sinne der Poetik
und der Rhetorik galten, sondern als „spontane" und „private" Produktionen,
die von nicht professionellen Verfassern stammten. Hier ist besonders auf die
Gattung der Memoiren (zum Beispiel diejenigen des berühmtesten Autors
dieser Gattung, des Herzogs von Saint-Simon) und des Briefwechsels (z.B.
desjenigen von Madame de Sévigné) zu verweisen, also auf Gattungen, die in
aristokratischen Kreisen aus einem eher alltäglich bestimmten Sprachgebrauch
des Schreibens entstanden sind und die dem freien, mündlichen Konversationsstil

nahestehen. Es ist kein Zufall, dass seit dem 19. Jahrhundert neben
den großen dramatischen Werken des Grand siècle, neben der Dichtung von
La Fontaine, und derjenigen der Moralisten wie La Rochefoucauld oder La
Bruyère vor allem diese Art von Werken aus dem 17. Jahrhundert noch gelesen
wurden. In ihnen korrespondieren die künstlerische Spontaneität des
Konversationscharakters der damaligen Kultursprache und unsere moderne Idee von
Literatur als persönlicher Gestaltung der Welterfahrung mit den Mitteln der
Sprache am besten.

Sprache und Publikum

Ich möchte jetzt ein letztes Thema ansprechen, nämlich die ideologische
Funktion bzw. den ideologischen Ort der Sprache innerhalb des soziopoli-
tischen Gebildes, in dem sie entstanden ist, und dies besonders im Hinblick
auf das französische Modell der absolutistischen Monarchie, wie es sich im
17. Jahrhundert entfaltet hat.



Sprache als Idee 197

Das moderne Standardwerk über die Geschichte der französischen Sprache, die
berühmte Histoire de la langue française von Ferdinand Brunot, dessen
entsprechender, die klassische Sprache behandelnde Band 1931 erschienen ist, enthält
im Kapitel „La langue littéraire et l'esprit général du temps" eine Aussage,6 die
in der französischen Kultur des 20. Jahrhunderts bis heute zu immer neuen
Denkanstößen, Ansichten und Kritiken geführt hat. Die klassische Sprache
entspricht nach Brunots Auffassung dem allgemeinen französischen Zeitgeist, d.h.
den Grundsätzen der Zentralisierung und der Autorität und spiegelt damit die
charakterisierenden Züge der absolutistischen monarchie à la française, besonders

zur Zeit von Louis XIV., wieder. Diese Bewertung wurde 1931 getroffen und damit
zu einem Zeitpunkt in der Geschichte der dritten Republik zwischen den zwei
Weltkriegen, als die Exponenten des französischen demokratisch-republikanischen,
laizistischen Schulsystems glauben konnten, endlich ihr altes Ziel erreicht zu
haben, der gesamten Bevölkerung des französischen Raumes eine einheitliche
französische Sprache gegeben zu haben; eine Sprache, die deutlich am klassischen
Modell orientiert war, die aber den politischen und ideologischem Vorteil hatte,
sich als Mittel der politischen Demokratisierung ausgeben zu können und nicht
mehr als Machtinstrument einer sozialen Klasse oder einer monarchistischen
Institution wirken zu müssen. Dieser Glaube oder diese Illusion wurde nach dem
zweiten Weltkrieg in Frage gestellt, und mit ihm das gesamte Schulsystem, die

sogenannte École républicaine. Deren Bemühungen, die französischen und okzi-
tanischen Dialekte sowie die anderen Sprachen (Bretonisch, Baskisch, Flämisch,
Korsisch usw.) auszurotten und bei der Bevölkerung eine einzige, stark standardisierte

Sprache durchzusetzen, wurden allmählich von einigen intellektuellen
Kreisen als ein inakzeptabler Gewalt- und Entfremdungsprozess dargestellt. Ganz
im Gegenteil ginge es darum, die Werte in der Natur des Individuums oder die
in kleineren Gemeinden verankerte Spontaneität zur Geltung zu bringen. Dazu
kam eine komplexe philosophische Sprachkritik, die versuchte, im Phänomen
der Sprache als Struktur eines organisierten und programmierten Systems die
radikalen Wurzeln einer sozialen und mentalen Machtausübung aufzuzeigen,
die letztendlich als faschistisch gedeutet wurde. Diese Kritik erreichte ihren
Höhenpunkt 1972, als Roland Barthes in seiner Antrittsrede im Collège de
France mit seiner berühmt gewordenen Aussage „die Sprache ist faschistisch" das
terroristische Motto dafür lieferte. Vor dem Hintergrund solch einer radikalen
Kritik erschien die Aussage von Ferdinand Brunot in einem ganz anderen Licht.
Die für Brunot als selbstverständlich vorausgesetzte Beziehung der klassischen
Sprache zur Zivilisation der absolutistischen Monarchie hatte jetzt zur Folge,
dass selbst eine demokratische, moderne Rezeption der Idee der klassischen
Sprache nur noch als rein ideologische Illusion gelten konnte.

Ich möchte demgegenüber einige Sichtweisen darstellen, die in Zusammenhang
mit unserem Thema der europäischen Ausbreitung der klassischen Sprache
im 17. und 18. Jahrhundert stehen. Ich stütze mich dabei auf die aktuellen
Forschungen einiger Kollegen, die in diesem Bereich zu einem veränderten
Standpunkt führen.

6 Vgl. Zitat 12.



198 Olivier Millet

Hierbei geht es darum, den Ort der klassischen Sprache innerhalb des
absolutistischen Systems korrekt zu bewerten. Dieses System besteht darin, dass

normalerweise der öffentliche Raum, also die Öffentlichkeit, einzig von der
politischen Macht kontrolliert wird - sie hat sozusagen das Monopol in diesem
Bereich. Dieses Prinzip galt in Frankreich zum Beispiel für die Religion. Weil
die Monarchie der Bourbonen mit absolutistischen Mitteln den Religionsfrieden
des Edikts von Nantes (1598) gegen den strengen, ja fanatischen Katholizismus

durchgesetzt hatte, konnte diese katholische Monarchie innerhalb des
französischen Königtums das Bestehen einer öffentlich anerkannten religiösen
Minderheit - der französischen reformierten Kirchen - gewährleisten und sich
für diese (auch gegenüber Rom) verbürgen. Neben diesem öffentlichen Bereich
gibt es den Bereich des häuslichen Raumes der Privatpersonen mit ihren
individuellen Lebensformen und Gedanken, in dessen Sphäre die politische
Macht normalerweise nicht eindringt. Auch der ausgeprägteste Absolutismus
erkennt diese Grenze an. Zwar gestattet er sich, die sozialen Gruppierungen,
die damals übrigens „ordres" genannt wurden, drastisch seiner höheren
Rationalität zu unterwerfen, berührt aber nicht die Privatsphäre. Angesichts
eines solchen Gebildes, das gleichzeitig politische Realität und symbolische
Ordnung ist, stellt sich die Frage, wo sich hier der Ort der Sprache bzw. des
bon usage befindet.

Im 16. Jahrhundert war oft betont geworden, dass die - damals noch nicht
normierte - französische Sprache in erster Linie als Sprache des Königs galt.
Das bedeutete ganz einfach, dass Französisch, und nicht Latein, die Sprache
des Hofes sei - mit allen religiösen, politischen und kulturellen Konsequenzen.
Dieses Thema wird im 17. Jahrhundert gelegentlich wieder aufgenommen, aber
mit neuen Akzenten versehen, die mit der Fragestellung nach dem „zeitgenössischen

Vollzug der absolutistischen Monarchie" in Verbindung stehen. Die
jetzt geschaffene klassische Sprache beansprucht, sogar das Lateinische als
Kultursprachenmodell in den Schatten zu stellen.

Die allgemeine Antwort auf die Frage nach der Legitimation der Autorität
im Bereich der Sprache lautet vom Beginn bis zum Ende des 17. Jahrhunderts
stets: Nicht der König, also nicht die politische Macht, ist dafür zuständig.
Schon gegen Ende des 16. Jahrhunderts hatte der politische Theoretiker Jean
Bodin in seinem Standardwerk De la république das Recht auf Einfluss auf die
Sprache explizit nicht unter den Regalia, die Vorrechte des königlichen
Souveräns, subsumiert. Dieses Thema wurde von Vaugelas und von den späteren
Grammatikern immer wieder aufgenommen,7 wobei der von allen Theoretikern
des bon usage vertretener Grundsatz natürlich nicht ausschloss, dass der König
als der erste Vertreter des bon usage verehrt wurde.8 Diese Huldigungen, die
übrigens nur an Louis XIV. gerichtet waren, nicht aber an seinen Vater oder
Großvater, besagen etwa: „Wir haben die unglaubliche Chance, dass unser
König den bon usage am besten beherrscht, und damit verfügen wir im
Hinblick auf die Sprache mit seiner Person über eine konkrete und symbolische

7 Vgl. Zitat 8.
8 Vgl. Zitat 9.



Sprache als Idee 199

Verwirklichung unserer Idee." Das bedeutet aber keinesfalls, dass die Sprache
dem Willen des Königs untergeordnet war.

Es gibt noch einen weiterer Beweis für diese nicht-politische Dimension der
klassischen Sprache im Rahmen der absolutistischen Monarchie. Die Gründung
der Académie française im Jahre 1635 geht auf die Initiative des Ministers
Richelieu zurück, also des damaligen Hauptvertreters und Architekten der
absolutistischen Auffassung von der französischen Monarchie. Die Aufgabe
dieser Akademie bestand darin, die französische Sprache in ihre Obhut zu
nehmen. Wenn man aber die historischen Gegebenheiten, die ihre Begründung
betreffen, insbesondere die Stiftungserklärungen, genau anschaut, dann fallen
folgende Tatsachen auf:

1. Richelieu, und nicht der König, hat diese Académie gegründet.

2. Sie ging aus einer schon vorher bestehenden Kerngesellschaft hervor, einem
von Valentin Conrart (1603-1675), einem hugenottischen „homme de lettres",
ins Leben gerufenen Literatenzirkel. Das bedeutet, dass Richelieu sich bei
seinem Unternehmen auf ein vorgegebenes Programm und eine vorgeformte
Gesellschaft stützen konnte und wollte, also keine creatio ex nihilo im
Sinne eines absolutistischen Machtinstruments anstrebte. Das bedeutet
auch, dass er als kultivierter Mäzen in diese Sprachproblematik eingriff,
als politische, dem König am nächsten stehende Person, die aber auch als
Privatperson einen Geschmack hatte9 und eine Initiative der zivilen
Gesellschaft fördern wollte, indem sie ihr einen offiziellen Charakter verlieh,
ohne dabei ihre Priorität als gesellschaftliche Kommunikationssprache aus
den Augen zu verlieren.

3. Der Tätigkeit der Académie waren im Bereich der Sprache sehr enge Grenzen

gesetzt. Ihr monumentales Wörterbuch, das Ende des 17. Jahrhunderts
erschien, folgt den Grundsätzen des bon usage, dessen Regeln von Vaugelas
bestimmt worden waren und die sich seither weiter entwickelt hatten.
Darüber hinaus weigerte sich die Académie française, deren Rolle eher
symbolisch als effektiv war, dem Publikum eine Grammatik oder eine
Poetik zu liefern, weil sie in diesen freien Bereichen nicht als Vertreterin
einer Autorität auftreten wollte. Im übrigen war es in ihren vom Pariser
Parlament erlassenen Stiftungsstatuten festgeschrieben, dass sie nicht das
Recht habe, eine literarische Gerichts-, das heißt zensorische Tätigkeit
auszuüben

Die Gründung der Académie française bedeutet also nicht, dass sie die Macht
haben sollte, die Sprache zu kontrollieren und zu lenken. Vielmehr stellte sie
einen Kompromiss zwischen der Monarchie und dem Publikum dar, der den
öffentlichen Charakter der Sprache anerkannte, ohne sie den unmittelbaren
Bedürfnissen der Monarchie zu unterwerfen.

9 Vgl. die historische Figur des Maecenas, „Minister" von Kaiser Augustus und geschmackssicherer

Weltmann seiner Zeit



200 Olivier Millet

Dem lag die Auffassung zugrunde, dass der bon usage einen lebendigen,
kollektiven Sprachgebrauch darstellte, der weder von der politischen,
absolutistischen Macht noch von Privatpersonen und ihrer Willkür abhängen
durfte. Anders ausgedrückt: Mit dem Phänomen „Sprache" haben wir es mit
einer dritten Realität zu tun, die weder der politischen Öffentlichkeit noch
der häuslichen Privatsphäre angehört, auch wenn diese dritte Realitätsebene
die beiden anderen berührt. Diese dritte Instanz nannte man im Frankreich
des 17. Jahrhunderts le public.10 Sie unterscheidet sich von der politischen
und religiösen Sphäre in mehrerer Hinsicht. Zum einen trugen sowohl die
Hugenotten wie die Katholiken zur Bildung des Publikums bei, insofern die
beiden Gruppen am Hofe und in den Salons vertreten waren. Das Publikum
war an und für sich weder protestantisch noch katholisch, obgleich die
königliche Institution katholisch war. Der Grund dafür könnte zwar politisch
sein, wie schon oben erwähnt, aber eine noch tiefere kulturelle Ursache
begründet diese neutrale Identität des Publikums: Das honnête homme-Sein
schließt von vornherein jede Bestimmung aus, auch jede religiöse, da diese
als Partikularismus wahrgenommen werden und damit die einen oder anderen

Gesellschaftspartner abstoßen könnte. In dieser Hinsicht enthalten das
honnêteté-ldeal und die entsprechende Sprache ein Moment der religiösen
Indifferenz, was sich auch in den laizistischen Tendenzen der klassischen
Literatur niederschlägt. Dies steht natürlich im Gegensatz zu den fanatischen
politischen und religiösen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts und der
Religionskriege, als jede Partei die Sprache hatte kontrollieren wollen, eine
eigene Poetik zu entwickeln suchte und die Umgangssprache im Dienste der
propagandistischen Rhetorik einsetzte.

Die absolute Souveränität des bon usage im Bereich der Sprachnormen ist
also sozialer, nicht politischer Art. Genauer gesagt handelt es sich um eine
Souveränität der Privatpersonen, insofern diese sich als Publikum konstituieren.

Dies schließt das Volk - im soziologischen Sinne des Wortes - aus, ebenso
wie die Bürger als Vertreter einer besonderen sozialen Schicht. Beim Volk ist
der Sprachgebrauch spontan, er wird nicht eigens kultiviert; das Bürgertum ist
seinerseits unfähig, sich über seine partikularistischen, berufs- oder
wissensbezogenen Interessen und Redeweisen hinwegzusetzen. Unter den honnêtes
gens - sie seien aristokratischer oder bürgerlicher Herkunft - besteht hingegen
ein Vertrag, der auf keine politische Autorität verweist und keine braucht, und
der die Entfaltung der Distinktion in der entsprechenden idealen Gesellschaft
zum Gegenstand und Ziel hat. In diesem Bereich ist die Ausübung von Macht
und Gewalt ausgeschlossen, und jedes Mitglied kann und darf unter der
Bedingung an dem Vertrag teilhaben, dass es die gemeinsamen Sprachnormen
aktiv nutzt und auf jede persönliche Normabweichung zu verzichten bereit
ist, wenn eine eventuelle Abweichung von den anderen Vertragspartnern nicht
akzeptiert wird. Innerhalb dieser egalitären Gesellschaft herrschen keine
hierarchischen Normen, weder die der absolutistischen Monarchie noch die der
häuslichen Privatsphäre. So nehmen die Frauen, wie wir oben gesehen haben,

10 Vgl. nochmals Zitat 8.



Sprache als Idee 201

eine zentrale Stellung ein und sind von ihrer traditionellen sozialen Unmündigkeit
rundum befreit. Die Soziabilität wird als einzig gültiger Wert anerkannt.

Es geht darum, mit anderen Leuten um des Vergnügens willen zu verkehren
und sich selbst und die anderen als Menschen zu erfahren, was natürlich eine
Distanzierung von der Realität der hierarchischen, absolutistischen oder der
privat- bzw. familienbezogenen Ordnung mit sich bringt.

In dieser Hinsicht könnte man behaupten, dass das klassische Französisch
auf sprachlicher Ebene dem entspricht und historisch das vorwegnimmt,
was im politischen Bereich der Rousseausche Begriff des contrat social sein
wird. Wie der contrat social später bei Rousseau die politische Gesellschaft
begründen wird, so begründet dieser contrat linguistique eine soziokulturelle,
im 17. Jahrhundert le public genannte Gesellschaft. Der contrat linguistique
des bon usage ist nicht notwendigerweise die Muttersprache, er wurzelt in
keiner vorgegebenen Kultur- oder Literaturtradition. Die klassische Sprache
ist in diesem Sinne eine Fiktion, eine Erfindung des zu seiner Zeit sich selbst
konstituierenden Publikums, was nicht bedeutet dass sie eine künstliche Sprache

wäre. Sie kann nämlich ihren praktischen Gebrauch in der Konversation
und in zahlreichen literarischen Werken aufweisen, die einen hohen Grad an
Realität bezeugen, wenn sie auch aus dem Munde oder der Feder einer kleinen
Gruppe von einigen tausend Mitgliedern stammen. Dieser Status erklärt zum
großen Teil den internationalen Erfolg des Französischen unter den neuen
Eliten Europas, soweit sie sich im zugehörigen Lebensstil zuhause fühlten.

Zitate:
1. R. P. Dominique Bouhours (Entretiens d'Ariste et d'Eugène, 1671)

La simplicité de la langue française paraît aussi en ce qu'elle fuit avec
beaucoup de soin ce qu'on appelle communément phrases phraseis
Ausdrucksweise). Les expressions simples et communes lui sont les plus
agréables; et pour les phrases dont elle use, elle veut que les termes qui les

composent soient propres et bien choisis; qu'ils y aient de la proportion entre
eux, qu'ils soient faits en quelque sorte l'un pour l'autre, et que leur alliance
soit autorisée par l'usage (es folgen Beispiele: auf Grund des semantischen
Unterschiedes zwischen canne, Rohrstock, und roseau, Rohr, soll man die
phrase „frapper avec une canne", und nicht „frapper avec un roseau" benutzen.
„Donner une bonne impression" oder „donner une mechante impression" ist
erlaubt, nicht „donner une impression" im allgemeinen: wenn der besondere,
intentionnelle und subjektive Aspekt (bonne oder méchante) fehlt, soll die
phrase neutral bleiben: man sagt in diesem falle „faire impression", weil
faire semantisch allgemeiner ist als donner, usw.).

2. Vaugelas (Remarques sur la langue française, 1647)

La parole qui se prononce est la première en ordre et dignité, puis que
celle qui est escrite n'est que son image, comme l'autre est l'image de la
pensée.



202 Olivier Millet

3. Ch. Perrault (Parallèle des Anciens et des Modernes, 1688-1692)

Je connais des provinciaux, qui savent par cœur les Remarques de Vaugelas,
et toutes celles du P. Bouhours, et qui parlent fort mal français, pendant
que tous les enfants élevez à la Cour parlent tresjuste et très correctement,
sans avoir jamais appris un seul mot de Grammaire.

4. Bouhours op. cit.)

Je dois le peu que je sais au commerce des honnestes gens, et à la lecture
des bons livres. Ce sont, à parler en général, les deux voyes qu'il faut tenir,
ce me semble, pour sçavoir bien la langue française: l'une ne suffît pas sans
l'autre.

5. Bouhours [idem]

Car à la bien considérer dans la perfection où elle est depuis plusieurs
années, ne faut-il pas avouer qu'elle a quelque chose de noble et d'auguste,
qui l'égale presque à la langue latine, et la relève infiniment au-dessus de
l'italienne et de l'espagnole, les seules langues vivantes qui peuvent
raisonnablement entrer en concurrence avec elle?

6. François de Callières (Du bon et du mauvais usage, 1693

Les mots savants qui sentent le Grec et le Latin doivent être suspects à

tous les gens du monde, et ils attirent sur ceux qui les disent un air pédant,
quand il y en a d'autres plus simples et plus connus pour exprimer les
mêmes choses. Un galant homme ne laisse jamais deviner par ses discours
qu'il ait une profession particulière, et c'est ce qu'un homme d'esprit a bien
exprimé en disant qu'un honnête homme n'a point d'enseigne trägt kein
Berufs- oder Amtsschild).

7. Ferdinand Brunot (Histoire de la langue française des origines à nos jours,
tome IV: La langue classique 1660-1715, Nouvelle édition avec une
Bibliographie établie par R. Lathuillière, Paris, A. Colin, 1966)

La raison d'une soumission si unanime et si complète à des règles si épineuses

est dans l'esprit général de l'époque, toute de centralisation et d'autorité.
Le régime auquel est soumis la langue est le régime de tout l'Etat.

8. Callières [op. cit.)

D'enrichir notre langue de plusieurs expressions et façons de parler qui
lui manquent, cela serait fort à souhaiter; mais si les souverains mêmes
n'ont pas droit d'introduire un mot nouveau, comme on l'a dit autrefois à

un grand empereur berühmte, schon von Vaugelas benutzte Anekdote
über Kaiser Tiberius: Der Herrscher hat kein Recht über die Sprache), qui
est-ce qui sera assez autorisé pour l'entreprendre avec succès? Il n'y a que
le public en corps qui ait ce droit-là, et il faut que cela se fasse de la même
manière que la république de Pologne élit ses rois ce qui ne se peut
faire sans un consentement unanime.



Sprache als Idee 203

9. Bouhours (op. cit.)

Mais savez-vous bien que notre grand monarque (Louis XIV.) tient le premier
rang parmi ces heureux génies, et qu'il n'y a personne dans le royaume qui
sache le français comme il le sait? Enfin pour tout dire en un mot, il
parle si bien que son langage peut donner une véritable idée de la perfection
de notre langue.

Bibliografische Orientierung

Vaugelas, Vlaude F. de, Remarques sur la langue françoise, nouvelle édition

[...] par A. Chassang, Paris: L. Cerf 1880 (die Originalausgabe ist auf der
Webseite der Bibliothèque Nationale de France, On-line-Werke des Katalogs
Gallica, abrufbar).

Magendie, Maurice, La Politesse mondaine et les théories de l'honnêteté
en France au XVIIe siècle, de 1660 à 1660, Reprint der Ausgabe Paris 1925,
Genève: Slatkine 1970.

Brunot, Ferdinand, Histoire de la langue française des origines à nos jours,
tome IV: La langue classique 1660-1715, Nouvelle Édition avec une
Bibliographie établie par R. Lathuillière, Paris: A. Colin 1966.

Denis, Jean-Pierre, L'Honnête homme et la critique du goût. Esthétique et
société au XVIIe siècle, Lexington: French Forum Publishers 1981.

Roth, Oskar, Die Gesellschaft der Honnêtes Gens. Zur sozialethischen Grundlegung

des honnêteté-Ideals hei La Rochefoucauld, Heidelberg: Carl Winter-
Universitätsverlag 1981.

Faudemay, Alain, La Distinction à l'âge classique: émules et enjeux, Paris-
Genève: Champion-Slatkine 1992.

Timmermans, Linda, L'Accès des femmes à la culture (1598-1715), Paris:
Champion 1993.

Merlin, Hélène, Public et littérature en France au XVIIe siècle, Paris: Les
Belles Lettres 1994.

Merlin, Hélène, L'Excentricité académique: littérature, institution, société,
Paris: Les Belles Lettres 2001.

Bury, Emmanuel, Littérature et politesse. L'invention de l'honnête homme
1580-1750, Paris: Presses Universitaires de France 1996.

Hellegouarc'h, Jacqueline (Hg.), L'Âge de la conversation: anthologie, Paris:
Dunod 1997.

Craveri, Benedetta. La civiltà délia conversazione, Milano: Adelphi 2002.




	Sprache als Idee : die französische Sprache als zivilisatorisches Phänomen im französischen Klassizismus

