
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 28 (2004)

Heft: [2]

Artikel: Harmonia Modorum : eine gregorianische Melodielehre

Autor: Schmidt, Christopher

Vorwort: Gesamteinführung Harmonia Modorum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gesamteinführung
Harmonia Modorum

Was verstehen wir unter „Harmonia" und was verstehen wir unter „Modus"?
„Harmonia" (Zusammenfügung) ist einer der vielen Begriffe, die das Mittelalter

vom Altertum übernommen hat. Sie läßt sich am einfachsten als eine

„zu einer Einheit zusammengefügten Vielheit" umschreiben.6 Diese Vielheit
umfaßte das ganze Weltall, zugleich alle Vielheiten innerhalb dieses Weltalls,
die sich zu neuen Einheiten innerhalb der gesamten Einheit zusammenfügen.
Uberall, wo eine „Ordnung" — griechisch „Kosmos" — herrschte, war sie

gegenwärtig. So wurde die gesamte Musik eine „Harmonia" genannt und
innerhalb der Musik jede einzelne Melodie und dann wieder deren Bausteine,
die Zweieinheiten der Konsonanzen Oktav, Quint und Quart, aus denen sich
das diatonische System aufbaute, und dieses war als vereinheitlichte Vielheit
wiederum eine „Harmonia".7

Das Wort „Modus" bedeutet „Art und Weise". Die gregorianischen Modi
sind als verschiedene Melodiearten in ein diatonisches System eingegliedert,
verschieden auf Grund ihrer Schlußtöne, die auf D, E, F und G liegen. So

bei Hucbald von Saint-Amand, einem Choraltheoretiker des späten neunten
Jahrhunderts (s. u. S. 20).

Unter weiteren Theoremen, in denen sich Ubereinstimmung wie Verschiedenheit

der Modi spiegeln, ragen zwei hervor, zuerst einmal die Lehre vom
Tonumfang (ambitus) der einzelnen Modi : In der Kombination von verschiedenen

Oktavsegmenten aus Quint- und Quartsegmenten entsteht um die vier
modalen Schlußtöne je ein tiefer oder höher gelegener Ambitus, so daß im
Ganzen acht Modi entstehen.8 Eine zweite herausragende Eigenschaft des

6 Joseph Smits van Waesberghe : Musikerziehung, Lehre und Theorie der Musik im Mittelalter, S. 37

(Musikgeschichte in Bildern, Bd. 3, VEB Deutscher Verlag für Musik Leipzig)
7 siehe dazu den Artikel Harmonie in Musik in Geschichte und Gegenwart, Sachteil.

Eine „Harmonia Modorum" ergibt sich, wie sich im Folgenden zeigen wird, aus einem als

„Harmonia" verstandenem, d. h. in fünf- bis siebentöniger Vieleinheit abgestuftem diatonischem

System um F als Ausgangston.
8 über diese Oktav-, Quint- und Quartsegmente s. die Alia musica, eine musiktheoretische Schrift

des 9. Jahrhunderts (hg. von Jacques Chailley, Paris 1965). Der Tonumfang der einzelnen Modi
wird vor allem im zweiten Teil dieses Buches eine Rolle spielen. Uber die historische Entwicklung

der Rezitationstöne s. Michel Huglo Grundlagen und Ansätze der mittelalterlichen Musiktheorie

(in „Geschichte der Musiktheorie" Bd. 4, herausgegeben von Th. Ertelt und F. Zaminer, Darmstadt

2000) : „Der Rezitationston, der im Rahmen der Antiphonstruktur frei gewählt werden
kann, liegt beliebig zwischen den Tönen E und d", ferner: „Verglichen mit diesem sehr dichten

„Wald" erscheint der gregorianische Gesang wie ein gepflegter Garten ..." (s.d.S. 78). Wir
können hinzufügen, nach welchem Prinzip diese Verwandlung von Wald in Gartenland vor
sich geht; es ist die Abstufung der Diatonik in eine fünf- siebentönige Harmonie. Huglo
beschreibt anhand der sogenannten Tonare, das sind Zusammenstellungen von Antiphonen in
der Reihenfolge der acht Modi, den Weg von Vorgregorianik zu Gregorianik, soweit wir ihn

verfolgen können (s. d. S. 81 ff.). Peter Wagner gibt im 3. Band seiner Einführung in diegregoriani-

14



modalen Systems ist seine Abstufung nach Haupt- und Nebentönen. Sie wird
zu einer Abstufung von Hauptreihe und Gegenreihe (auch Hauptklang und
Gegenklang genannt, s.u.S. 26), wenn die Nebentöne melodisch selbständiger
werden.

Diese Abstufung von Haupt- und Nebentönen ist am einfachsten an
Rezitationsformeln wie den Psalmformeln des Introitus abzulesen (s.u.S. 39). Gehen
wir von den Rezitationstönen dieser Formeln aus, nämlich von F (tiefer
D-Modus), a (hoher D-Modus sowie tiefer E- und F-Modus) und c (hoher E-
und F-Modus sowie tiefer G-Modus), so erhalten wir, wenn wir D als Begleitterz

von F und G als Durchgangston zwischen F und a hinzufügen, eine fünf-
tönige Reihe D F G a c, zu der die Nebentöne E und h als sechster und
siebenter Ton treten und die Diatonik auffüllen. Diese fünf- siebentönige
Abstufung läßt sich als Quintweg darstellen, der in steigenden Quinten von F c

ausgeht und mit h endet, als Folge steigender Quinten und fallender Quarten
so geschrieben: F c G d a e h. (Die Schreibweise in steigenden Quinten und
fallenden Quarten differenziert melodisch zwischen Quart und Quint. Konsonantisch

als Schritte auf dem Quintweg müßten wir von F aus eine Folge steigender
Quinten notieren; vgl. auch Fig. 4 auf S. 29.) Wenn wir dem Tone F in steigender

Quintfolge sechs weitere Töne hinzufügen, so steht jeder von ihnen in
näherer und fernerer Verwandtschaft zum Ausgangston F am nächsten c und
am fernsten h. Ein genaues Zahlenbild der Verwandtschaftsgrade erhalten wir,
wenn wir die Längen der schwingenden Saiten, von denen die sechs Töne
erzeugt werden, jeweils mit der Saitenlänge von F vergleichen; die
Proportionszahlen der drei Konsonanzen, nämlich der Oktav F/f der Quint F/c und
der Quart C/F lauten dann 2:1, 3:2 und 4:3, als Annäherung der
Verwandtschaftsgrade an den Ausgangston F: 4:3 —» 3:2 —» 2:1 —» 1:1 (vgl. S. 20).

Was wir an den Proportionszahlen der drei Konsonanzen ablesen, nämlich
ihre unterschiedliche Nähe zu F bzw. ihre unterschiedliche „F-Haftigkeit", das

haben wir schon lange bevor wir etwas von Proportionen und Konsonanzen
wissen, hörend erfahren. Das Bild des Quintweges folgt einer Erfahrung und
wir können ohne diese Erfahrung kaum etwas mit ihm anfangen. Es wird eine

Erfahrung, die schon einmal da war, lediglich wieder zurückrufen.
Der Quintweg mit seinen Verwandtschaftsgraden ermutigt uns vielleicht,

im Worte „Verwandtschaft" eine Definition der Harmonie gefunden zu haben,
also mehr als ein bloßes Gleichnis. Aber das Wort „Verwandtschaft" läßt die

Erfahrung, die zu einer Harmonie gehört, aus. Wollen wir sie mit einem Wort
bezeichnen — einem Wort allerdings, das keine exakte Definition bietet —

so wählen wir am besten das Wort „philotês", mit dem Empedokles im fünften

Jahrhundert vor Christus die Harmonie bezeichnete.9 „philotês" heißt

sehen Melodien (Leipzig 1921) Beispiele von Psalmformeln aus verschiedenen Epochen und
Ländern (s. d. vor allem S. 87ff.).

9 s. Empedokles, Fragment 26 und 27 (Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsoktratiker, Bd. 1)

15



„Freundschaft" oder auch „Liebe"; mit ihm kehrt das Entzücken zurück, das

wir beim Hören oder Schauen von Harmonie erfahren. Verwandtschaft als solche

entzückt nicht; sie spricht von etwas, das ist, philotës von etwas, das wirkt.
Als Bild erscheint uns die „Harmonia Modorum" in Form eines

Modalsystems, welches die Töne des Quintweges in ein Konsonanzgeflecht einwebt
(s.S. 46). Dieses Bild, d.h. Theorem, wird zum Gesetz, das in den Melodien
zu befolgen ist. Einigermaßen trifft das bei den antiphonalen Psalmformeln zu
(s. S. 39 ff.) ; wie aber verhält es sich bei den eigentlichen Melodien des
Gregorianischen Chorals, die, wie wir annehmen können, in großer Anzahl schon

existierten, bevor ein modales System niedergelegt wurde?
Heutige Forscher sind der Meinung, daß das gregorianische Modalsystem an

einen Melodienschatz herangetragen wurde, dessen Reichtum es nicht gerecht
werden konnte. Vielfach wurde die Gesangspraxis zugunsten einer modalen
Theorie verändert; was keinen Platz in dieser Theorie hatte, wurde ihr angeglichen.10

Es ist richtig, daß die gregorianische Theorie, so weit wir sie kennen, sich

einer schon bestehenden Praxis anheftete und sie zum Teil nach ihren Gesetzen
modifizierte. Aber könnte sie in ihrer „Reduktion" nicht das Bild einer Erfahrung

sein, welche den Melodien durchaus gerecht wird? Im folgenden Text
wird versucht, das modale System so zu verstehen. Im Voraus läßt sich sagen,
daß sich bei diesem Versuch das Bild vom Gesetz zum Wegweiser verwandelt.
Ein Wegweiser diktiert nicht, er beschreibt auch nicht, sondern er fordert auf,
den Weg zu gehen.

Ein Gleichnis dieser Wanderschaft, die uns zu einer Harmonie der Erfahrung
führt, gibt uns Plotin, der letzte große Philosoph des griechischen Altertums,
der im dritten Jahrhundert nach Christus lebte. Er setzt die Harmonie der Welt
zu der musikalischen Harmonie in Beziehung. Die Welt sieht er in ihrer ganzen
Zerrissenheit doch vom „Geiste" (vouç) geeint. Auch das Feindliche (ta exÖQCt

xai Jtokepta), das sogar sich selbst schadet, ja sich vernichtet, gehört trotzdem
zu dieser Harmonie, in der „alle Dinge ihr eigenes Wesen erklingen lassen"

(cpGeyYopevcüv éKOtçTCOV toc aüxoov).11 Wenn wir heutzutage zögern, das Feindliche

als Teil der Harmonie zuzulassen, so liegt das daran, daß wir die Harmonie
als etwas auffassen, das ein für allemal eingerichtet ist. Die Harmonie unsrer
Welt befindet sich demgegenüber in der Stelle von Plotin nicht in einem
endgültigen Zustand (in der sichtbaren Welt ist ja alles im Fluß), sondern in einem

10 vgl. dazu Terence Bailey in Modes and Myth (Studies in Music from the University of Western
Ontario 1, 1976): „The theory of chant was decidedly after the fact, and developed without
any very close reference to the musical practice ..." (s.d.S. 49); vgl. auch Max Haas in Mündliche

Überlieferung und altrömischer Choral (Peter Lang, Bern 1997) über die „reduktionistische
Technik der Anpassung von Melodien an ein einfaches Schema von zweimal vier Tonarten"
(s.d. S. 61).

Iis. Enneaden III 2, Kap. 2

16



Prozeß; sie ist ein Stück Leben, in dem das Feindliche immer wieder zu versöhnen

ist. In einem Drama, das wir nicht von außen betrachten, sondern an dem

wir als Teile der Welt mitwirken, und zwar als Wesen des Geistes und der Natur,
muß das Feindliche immer wieder frei sein können, die Harmonie zu zerstören
oder sich ihr einzufügen. Eine Harmonie ist gemeint, die der Betrachtung nie

ganz zur Verfügung steht, die im Prozeß des Lebens — in der Welt wie der
Musik — zu etwas heranwachsen kann, das wir zwar im Keim erfahren haben,
aber in seiner Entfaltung neu finden müssen. Die Harmonia Modorum, als

Drama verstanden, bringt in den Melodien nicht einfach die Erfüllung modaler
Gesetze, sondern ein Wechselspiel des Modalen und Nicht-Modalen, in
welchem es zur Versöhnung außermodaler Kräfte mit dem Modus kommen kann,
so etwa in der Integration von Gegenreihe und Gegenklang, die auf S. 26 zum
ersten Mal erwähnt werden. Wie und wann die Versöhnung zustande kommt,
ist wiederum Sache der Erfahrung beim Singen und Betrachten der Melodien,
auch die Frage, ob mit einem Systemwechsel (s. S. 26) die Versöhnung gescheitert

ist oder nicht.
In der folgenden Einleitung zum ersten Teil beginne ich bei meiner eigenen

Erfahrung und versuche, von einem eigenen Gleichnis ausgehend, zu Erfahrung

und Bild, die der Harmonia Modorum zugrunde hegen, nicht mehr im
Gleichnis, sondern im Singen selber, zu gelangen. Das erste Kapitel handelt

von Konsonanz und Figurenbildung. Im zweiten Kapitel ruft die Konsonanz
in den Psalmformeln des Introitus eine Harmonie modaler Abstufung und mit
ihr auch schon Gegenkräfte auf den Plan. Der Weg dieser Gegenkräfte von
ihrer Entstehung bis zu ihrer Integration im modalen System wird im dritten
Kapitel verfolgt.

Damit sind alle Vorbereitungen getroffen für die Reise auf dem breiten
Strom der Harmonia Modorum, die mit dem zweiten Teil ab Kapitel 4 beginnt.
Während sich im ersten Teil der Modus aus einer Hörerfahrung aufbaut, geht
der zweite Teil von der melodischen Komposition aus.

17


	Gesamteinführung Harmonia Modorum

