
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 26 (2002)

Artikel: Vocis enim factor ... ab anima movetur : die menschliche Stimme im
Fachschrifttum des Spätmittelalters

Autor: Ernstbrunner, Pia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


59

VOCIS ENIM FACTOR ...AB ANIMA MOVETUR
DIE MENSCHLICHE STIMME IM FACHSCHRIFTTUM

DES SPÄTMITTELALTERS.

von Pia Ernstbrunner

Omne quod recipitur per modum recipientis recipitur.
Thomas von Aquin'

Musicus est qui musicam in se habet
lacobus Leodiensis2

Dieser Beitrag soll als Anregung dienen, neue Fragen - oder alte Fragen neu - zu
stellen. Meine Forschungsarbeit zielt nicht darauf ab, das Musikschrifttum des
Mittelalters nach aufführungspraktischen Hinweisen zu durchforsten, sondern
sie soll beleuchten, was im 13. und frühen 14. Jahrhundert - in einer Zeit,
deren Schrifttum die Basis für Humanismus und Renaissance schuf - rund
um das Phänomen „menschliche Stimme" gewusst, gedacht und geschrieben
wurde, und sie will einige wichtige Schlaglichter auf Bereiche werfen, die mit
dem spätmittelalterlichen Wissen um Stimme und Gesang eng verbunden zu
sein scheinen.

Bei der Forschung zur Gesangspraxis des Mittelalters stehen wir u.a. vor
dem Problem, dass gerade das Wissen, das zum Phänomen Stimme gehört,
in Musiktraktaten kaum thematisiert wird,3 außer mit knapp hingeworfenen
Zitaten, die auf vorhandenes Hintergrundwissen nur anspielen, gleichsam als
Aufforderung, anderswo weiter nachzulesen. Diese rudimentären Aussagen
zum Thema Stimme tauchen wie Inseln im Musikschrifttum auf, die natürlich

nicht isoliert im Meer des mittelalterlichen Wissensgutes schwimmen,
sondern auf einem Grund von tiefergehendem Bildungsgut fußen, dem man
als Forscher erst nachgehen muss, um deren Gehalt zu verstehen: in den
Musiktraktaten selbst offenbart sich dieses Hintergrundwissen meist nicht.4

1 Zitiert nach Günther Pöltner, Schönheit. Eine Untersuchung zum Ursprung des Denkens
bei Thomas von Aquin, Wien etc.1978, 10.

2 Speculum musicae I, iii, 1 (CSM 3, 1, 17).
3 Die Mühe, diese „[...] scattered references to the singing voice" aus musiktheoretischen und

kirchlichen Quellen zusammenzutragen und zu interpretieren, unternimmt Joseph Dyer
in seinem Beitrag „The voice in the Middle Ages", in: John Potter (Hg.), The Cambridge
companion to singing, Cambridge 2000, 165-177, mit sehr hilfreichen Anmerkungen und
Literaturangaben, 254-258. Vgl. dazu auch Pia Ernstbrunner, „Fragmente des Wissens um
die menschliche Stimme: Bausteine zu einer Gesangskunst und Gesangspädagogik des
Mittelalters", in: Walter Pass/Alexander Rausch (Hg.), Mittelalterliche Musiktheorie in Zentraleuropa,

Tutzing 1998, 21-50 (=Musica mediaevalis Europae occidentalis 4).
4 Musikbezogene Texte, die gegen Praktiken von Sängern polemisieren, scheiden durch die

stark situationsgebundene und persönlich wertende Verwendung der Worte von vorneherein
aus, um Grundbedeutungen jedwelcher Termini zu erfahren: Wer immer diese Texte zu
übersetzen versucht, wird zwangsläufig die Wertvorstellungen der eigenen Zeit auf irgendeine
Weise gespiegelt finden.



60 Pia Ernstbrunner

Wo sonst aber ist im Fachschrifttum des Mittelalters - abgesehen von
theologischen Schriften und eben von Musiktraktaten - die vox humana überhaupt
ein Thema? Hierzu ein paar skizzierende Bemerkungen.

Im Hinblick auf Anatomie und Physiologie sind die Quellen, die den
tatsächlichen Stand des Wissens spiegeln, primär medizinische Traktate; aber
hier scheint unser Bild vom mittelalterlichen Wissen noch vager zu sein,
als das stimmphysiologische Wissen des Mittelalters selbst, wie unten noch
darzulegen ist.

Insoweit es bei mittelalterlichen Aussagen zur Stimme um Sprachäußerung
geht, wird das zugehörige Grundwissen seit der Antike in den Schriften des

Triviums (Grammatik, Dialektik, Rhetorik) überliefert: behandelt werden hier
Themen von der Lautbildung über die Struktur des Satzes bis zu logisch-ar-
gumentativen Strukturen, und weiter bis zur Vermittlung von Inhalten im
Hinblick auf die Rhetorik: Ein Redner hatte auch auf die Pflege seiner Stimme
und auf seine Wirkung bei den Zuhörern zu achten - eine Wirkung, die er nicht
nur mit Mitteln der Sprachstruktur und Argumentation, sondern auch mit
dem Klang seiner Stimme5 und ihrer Intonation zu steuern suchte. Dialektik,
Rhetorik und philosophische Schriften zur Logik boten seit der Antike ein
Forum, in dessen Rahmen die Vermittlungsfunktion von Sprache reflektiert
wurde;6 hier wurden die lautlichen Äußerungen des Menschen als komplexes
Zeichensystem begriffen, dessen Grundbaustein im Lateinischen meist vox
- also „Stimme" - genannt wurde: vox bedeutet in diesem Zusammenhang
„Wort" im Sinne des lautlich geäußerten Wortes, d.h. als die faktische
Verbindung von Wort, Begriff und Stimme;7 der Terminus vox bezeichnet hier
die stimmliche Lautäußerung des Menschen bzw. dessen „Grundbaustein" als
„Zeichen", das von anderen gedeutet und verstanden werden kann - als einen
Laut untrennbar verbunden mit Bedeutung. In diesem Sinne ist auch die in
mittelalterlichen Musiktraktaten häufig belegte Etymologie zu verstehen, die

5 Grundlegend zum Verständnis auch für das mittelalterliche Vokabular der Stimmeigenschaften:

Günther Wille, Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer,
Amsterdam 1967, bes. Kap. 136: „Die Eigenschaften und Pflege der Stimme in der römischen
Rhetorik", 474ff.

6 Weiterführende Literatur: Jochen Hennigfeld, Geschichte der Sprachphilosophie: Antike und
Mittelalter, Berlin und New York 1994, besonders Kapitel IV „Aristoteles", 71ff. und Kap.V
„Die Stoa. Laut und Bedeutung. § 2 Dialektik I: Über die Stimme", 108ff.
Eine Darstellung der antiken Grundlagen der (spät)mittelalterlichen Semiotik bietet: Michael
Fuchs, Zeichen und Wissen. Das Verhältnis der Zeichentheorie zur Theorie des Wissens und
der Wissenschaften im dreizehnten Jahrhundert, Münster 1999 (»Beiträge zur Geschichte
der Philosophie und Theologie des Mittelalters N.F. 51) 21-77.

7 Dies ist exakt der Punkt, an dem sich Autoren aus verschiedenen Wissenschaftsbereichen
zwangsläufig missverstehen: Es ist ein Unterschied, ob man die Stimme im physiologischen
Sinn, oder (im physikalischen Sinn) als Schall betrachtet, oder ob man das Wort „phone /
vox" als Terminus in der Sprachanalyse verwendet, in welcher „vox" für „Wort" oder sogar
„Begriff" steht, und in der man zu verstehen sucht, wie ein „Laut" eine nichtlautliche Sache
bezeichnen - und verstanden werden - kann, d.h. untersucht, von wo „Be-Deutung" mittels
einer „vox" ausgeht. Generierung des Tons im physikalischen, der Stimme im physiologi-



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 61

vox (Stimme) von vocare (rufen; benennen) herleitet: Sie begreift (An-)Rufen
und Benennen als doppelte Grundfunktion der menschlichen Stimme, nämlich:
Hinwendung zu anderen Menschen und Hinwendung zu den Dingen resp. den
Sachverhalten einer „Aus-sage".8

Prinzipiell waren Stimme und Sprache schon in der Historia animalium
von Aristoteles getrennt worden9 - und damit sind wir bei einer weiteren
wichtigen Gruppe von Werken, in denen die Stimme behandelt wird: bei den
naturwissenschaftlichen Werken des Aristoteles, die dem lateinischen
Mittelalter großenteils erst im 12. und 13. Jh. zugänglich wurden. Unter diesen
Schriften finden sich einschlägige Passagen in den Büchern De animalibus
[Über die Tiere)10 und im 2. Buch von De anima (riepl xj/yxYS / Über die Seele).
Hinzu kommen die auf seine Lehren zurückgreifenden, aber nicht von
Aristoteles selbst verfassten Problemata physica, deren 19. Abschnitt Fragen der
Akustik und Musiktheorie und deren 11. Abschnitt Fragen zur menschlichen
Stimme behandeln.

Vor allem im 13. Jahrhundert werden die genannten Werke - teilweise zusammen
mit arabischen Kommentaren - ins Lateinische übersetzt oder schon vorhandene
Übersetzungen revidiert und in umfangreichen Kommentaren tiefer zu verstehen

sehen und des „Zeichens" im Kommunikationsprozess ist begrifflich, nicht aber durch das

verwendetete Wort getrennt, und kann daher im Schrifttum falsch gedeutet werden. Dies
passiert aber nicht nur heute, sondern war auch ein Problem der Autoren der Antike und des

Mittelalters: Etwa wenn Galen als Mediziner den Philosophen Zeno zu widerlegen sucht,
bzw. dessen „sonderbare Angaben [...]., dass die Stimme von Herz, Gehirn etc. herkomme"
(vgl. Gordon Holmes, Die Geschichte der Laryngologie von den frühesten Zeiten bis zur
Gegenwart, übersetzt von Otto Koerner, Berlin 1887, 97 Anm. 50] als physiologische Angaben
deutet, während Zeno aber gar nicht von Stimm-Physiologie spricht.
Es war und ist das Faszinosum der Wissenschaft des Mittelalters, diese von einander getrennten
Betrachtungsweisen wieder zu „vernetzen" und wenn möglich einen inneren Zusammenhang
herzustellen (vgl. dazu auch die folgende Anm.).

8 In diesem umfassenden zeichentheoretischen Kontext sind auch Definitionen und Erläuterungen

zur Stimme wie jene im Lucidarium I, cap.10-11 des Marchettus von Padua zu sehen (ed.
Jan Herlinger, Chicago - London 1985, 92-96], die letztlich auf sprachanalytische Texte von
Aristoteles und auf antike Grammatiker, evtl. auch auf Philosophen der Stoa, zurückgehen
bzw. in den gewählten Zitaten auf das weite Feld Wahrnehmungs- und Erkennntnistheorie
- Sprache - Zeichentheorie und Kommunikation verweisen: Vox dicitur a vocando [...] Item
vox dicitur eo quod vota/nota cordis promat; unde Philosophus: Sunt enim, quae sunt in
voce, earum quae sunt in anima, passionum notae [...]" (Lucidarium. I, cap.10, 2-4); „[...]
vocum alia articulata et litterata, alia inarticulata illiterate (...]. (Lucidarium. I, 11, 2ff).

9 Historia animalium I, 9 435a 26ff. Vgl. Michael Wittmann, Vox atque sonus. Studien zur
Rezeption der Aristotelischen Schrift „De anima" und ihre Bedeutung für die Musiktheorie,
Pfaffenweiler 1987 (»Musikwissenschaftliche Studien 4), 43. Vgl. dazu die sehr deutliche
Passage aus der Sicht der antiken Medizin bei Galen, De methodis medendi, V, 12 und De
locis affectis I, 1: „Überdies wünsche ich, dass Du verstehst, dass Stimme und Sprache nicht
dasselbe sind, denn die Stimme ist eine Schöpfung der Instrumente für die Stimme und
die Sprache (eine Schöpfung) der Instrumente für das Sprechen, von welchen die Zunge das

wichtigste ist, während Nase, Lippen und Zähne nicht wenig dazu helfen. Die Instrumente
für die Stimme sind der Kehlkopf, [...]" (siehe Anm. 40).

10 Vgl. Michael Wittmann, Vox atque sonus, a.a.O., 45, Anm. 32.



62 Pia Ernstbrunner

gesucht:11 Herausragend und für die Begriffswelt der folgenden Zeit bestimmend
war neben dem enormen Kommentarwerk des Dominikaners Albertus Magnus
(tl280)12 die einzigartige Zusammenarbeit von dessen Schüler Thomas von Aquin
(+1274) mit dem Übersetzer Willhelm von Moerbeke (+1286). Die pseudoaristotelischen

Pioblemata wurden unter König Manfred von Sizilien (1258-66) von
Bartholomäus von Messina ins Lateinische übersetzt,13 fanden - zusammen
mit dem Kommentar des Mediziners Pietro d'Abano (um 1250-1315) - jedoch
offenbar erst nach Beginn des 14. Jahrhunderts Verbreitung.14

Um bei einer aufführungspraktischen Interpretation von mittelalterlichen
Texten, die sich auf die Stimme beziehen, falsche Schlüsse zu vermeiden,
erscheint es unabdingbar, das grundlegende Wissen des Mittelalters zu kennen,
allem voran das tatsächlich vorhandene Wissen zur Stimmphysiologie um
1300, zum primären Stimm-Erzeuger, dem eigentlichen factor vocis.

1 Vocis enim factor

Mit dem Hinweis auf die Tatsache, dass dem Mittelalter die Funktionsweise
der Stimmbänder unbekannt war, wird in der Sekundärliteratur leicht das
Bild vermittelt, dass es das ganze Mittelalter hindurch nur äußerst vage
Vorstellungen davon gab, wo genau die Stimme entsteht. Dieser Eindruck stellt
sich aus mehreren Gründen ein:

1. Zum einen erachteten die mittelalterlichen Autoren das Gebiet der mu-
sica offensichtlich nicht als den Ort, an dem physiologisches Wissen zu
vermitteln sei; folglich brachten sie oft nur sehr verkürzte Zitate zu den
„Stimmwerkzeugen" (wobei in Hinblick auf Gesang oft mehr Wert auf die
Sprachwerkzeuge gelegt wurde als auf Organe, die primär an der
Hervorbringung der Stimme beteiligt sind).

2. Bei der Übersetzung der die Phonation betreffenden Textstellen wird oft
kein Unterschied gemacht, ob von formare (bilden, gestalten, formen) oder
von generare (bilden im Sinne von erzeugen, hervorbringen) die Rede ist,15

ganz zu schweigen von der - oft kaum möglichen - Unterscheidung, ob die
Vokabel vox im gegebenen Zusammenhang „Stimme" im eigentlichen Sinne,

11 Zur Aristoteles-Rezeption im Mittelalter vgl. Georges Lacombe / Laurentius Minio-Paluello,
Aristoteles Latinus, Bd. 2: Codices. Supplementa indicesque, Leiden 1955 Corpus philoso-
phorum medii aevi): Übersicht über Werke und deren Übersetzungen 783ff.

12 Vgl. Winfried Fauser SJ, Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen
Überlieferung, Teil I: Die echten Werke, Aschendorff, Münster Westfalen 1982.

13 Gerardo Marenghi (Hg.), Aristotele, Problemi di fonazione e di acustica, Neapel 1962, 29.
14 Pietro d'Abano vollendete seinen in Paris begonnenen Kommentar nach eigener Angabe 1310

in Padua. Eine kritische Edition dieses umfangreichen Werks liegt noch nicht vor. Zu Pietro
d'Abano und dessen Kommentar zu den musikalischen Problemen (Problemata Physica, Par-
ticula 19) vgl. Claude V. Palisca, Humanism in Italian Renaissance musical thought, New
Haven - London 1985, 51-66. Eine kritische Edition der Particula 19 mit Pietros Kommentar
erarbeitet derzeit Christian Meyer.

15 Diese Unterscheidung ist zumindest in der aristotelisch geprägten Terminologie des 13.

Jahrhunderts vorhanden.



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 63

ob sie „Laut" bzw. „lautlich geäußertes Wort" im Sinne der Grammatiker,
ob sie gesungener „Ton" bedeutet, oder ob etwas wie „Stimmregister"
gemeint ist.

3. Die Verwendung auch streng fachspezifischer Termini war im Laufe der
Geschichte nicht immer einheitlich und führte damals wie heute zu
Missverständnissen.

Damit sind wir wieder beim Thema „Physiologie im Mittelalter". So liest man
bei Lambertus (um 1270) nach der Aufzählung einiger instrumenta naturalia,16
die bei der Stimmgebung beteiligt sind: „[...] sed principaliter factor vocis est
epiglotus", primär werde die Stimme vom epiglotus hervorgebracht. Es liegt
nahe, epiglotus dem heutigen Sprachgebrauch (Epiglottis) entsprechend mit
„Kehl(kopf)deckel" zu übersetzen und zu folgern, dass die primären Stimmerzeuger

„den mittelalterlichen Schriftstellern unbekannt" waren.17 Epiglotus
bzw. epiglotis („bei der Zunge") war für die mittelalterlichen Mediziner
offenbar aber auch der Fachausdruck für „Kehlkopf", wie dies die Beschreibung
des Pietro d'Abano im Kommentar der Particula 11, De naturalibus quae sunt
ciica vocem der pseudoaristotelischen Problemata physica zeigt:

[...] Bei der Hervorbringung der Stimme, die eine spezielle Erscheinung von Schall/
Klang ist, wirkt vieles zusammen und noch mehr bei der Rede/beim Sprechen (lo-
cutio), die ein Spezialfall von Stimme ist [...]. Die epiglotis [...] ist ein Körperteil,
in dem eine staunenswerte Anordnung aus Knorpeln, Muskeln und (Binde-)Gewebe
ist, wie in den Anatomien („bei Zergliederungen")18 gezeigt wird. Sie ist nämlich ein
Ganzes/ein Körper (corpus), zusammengesetzt aus drei Knorpeln und zehn Muskeln,
durch die sie erweitert (gedehnt) und zusammengezogen wird und durch die ihr Weg
bzw. Durchgang geschlossen und geöffnet wird. Aus dieser epiglotis nämlich, gegen
den oberen Teil zu, ersteht ein knorpelreicher halbkugelförmiger Komplex (corpus),
der lingua ßstulae („Zunge der Pfeife") genannt wird: dieses corpus ist das wahre
Instrument der Stimme, um dessentwillen die gesamte Einrichtung gebaut ist, wie
es im 7. [Buch] von De iuvamentis membrorum und im Buch De voce dargelegt ist.
Der Stimmerzeuger nämlich, als das, was unmittelbarer von der Seele bewegt wird,
ist ein „Arm", ein Muskel (lacertus19| beim epiglotus, wie Avicenna [...] sagt: deren

16 „[...] ut pulmo, guttur, lingua, dentes, palatum et cetera membra spiritualia" (Lunge, Kehle,
Zunge, Zähne, Gaumen(segel) u.a. membra spiritualia, Körperteile der Atemwege). Lambertus
(Quidam Aristoteles), Tractatus de musica, vgl. CS 1, 253a.

17 Franz Müller-Heuser, Vox humana. Ein Beitrag zur Untersuchung der Stimmästhetik des
Mittelalters, Regensburg 1963 (»Kölner Beiträge zur Musikforschung 26), 123f.

18 Hier sind wohl Anatomiebücher gemeint. Dass Pietro d'Abano den Kehlkopf aus eigener
Anschauung kannte, ist unwahrscheinlich; ganz auszuschließen ist es allerdings nicht: Denn
gerade in der Zeit, in der er seinen Kommentar in Padua zu Ende brachte, scheint sich eine
Wende der europäischen Medizingeschichte angebahnt zu haben: 1306 und 1315 soll Mondino
de Luzzi, Professor in Bologna, vor Studenten erstmals Sektionen am menschlichen Körper
durchgeführt haben. Vgl. T.V.N. Persaud, Early history of human anatomy. From antiquity
to the beginning of the modern era, Springfield/Illinois 1984, 89.

19 lacertus,-i, m.: der muskulöse Oberteil des Armes von der Schulter bis zum Ellbogen; im
übertragenen Sinne bedeuten lacerti „Muskeln", „Kräfte". Vgl. Franz Xaver Schönberger,
Neuestes lateinisch-deutsches [...] Hand-Lexikon, 1. Band, Wien 1842.



64 Pia Ernstbrunner

Instrument nämlich ist die epiglotis und das corpus ähnlich einer lingua fistulae,
und das ist in Wahrheit das erste Instrument, und die übrigen Instrumente sind die
unterstützenden und dazu beitragenden.20

Dass epiglotis/epiglotus hier für larynx, den Kehlkopf, steht, ist deutlich. Die
Interpretation der übrigen Aussagen scheint weniger klar, denn der zitierte
Text ist nur eine knappe, sehr allgemein gehaltene Zusammenfassung des
anatomischen Wissens der Zeit.21 Hier sei versucht, ein Bild der darin
anklingenden Kenntnisse herauszuarbeiten, soweit es für das Verständnis der
außermedizinischen mittelalterlichen Texte über Stimme nützlich scheint.

Pietro d'Abano verweist auf Avicenna (Ihn Sina, tl037) sowie auf De iuva-
mentis membrorum (=De usu partium corporis humani), lib. VII22 und auf
De voce23 von Galen (um 130-200), der mit seinem enormen Gesamtwerk die
Anatomie und Physiologie des Mittelalters bestimmte. Bei Galen heißt der
Kehlkopfdeckel epiglottis und der Kehlkopf larynx. Auch bei Galen gibt es
offenbar Stellen, die die Epiglottis als eigentlichen, die Stimmgebung
auslösenden Faktor erscheinen lassen könnten.24 Doch ist heute kaum jemandem
mehr bewusst, dass die Benennung des stimmbildenden Teils des Kehlkopfes,

20 Ad generationem autem vocis que est species soni multa concurrunt et) adhuc plura ad locu-
tionem que vocis est species [...] epiglotis [...] est membrum in quo mirabilis est dispositio ex
cartilaginibus musculis et) panniculis: sicut in anathomijs ostenditur. Est enim corpus
compositum ex tribus cartilaginibus et decern musculis: quibus dilatatur et) constringitur: ac via
ipsius vel transitus clauditur et) aperitur. Ex qua quidem epigloti versus partem superiorem
oritur corpus cartilaginosum semisphericum dictum lingua fistule: quod proprie verum vocis
est instrumentum: propter quod totalis compositio est constituta: sicut apparet in septimo de
iuvamentis membrorum: et) in libro de voce. Vocis enim factor sicut illud quod immediatius
ab anima movetur est lacertus existens iuxta epiglotum: sicut dicit Avic. décima tertij: cuius
quidem instrumentum est epiglotis et) corpus simile lingue fistule: et est primum instrumentum

in veritate: et reliqua instrumenta sunt innitentia et adiuvantia.
(Pietro d'Abano, Expositio problematum Aristotelis (1310). Verwendete Ausgabe: Problematum
Aristotelis translatio duplex cum Petri apponensis Expositionibus nuper correctis
Venedig 1519, fol. 124vb.)

21 Der Vergleich mit Pietro d'Abanos Conciliator und anderen medizinischen Werken der Zeit
sei den Spezialisten der Medizingeschichte überlassen.

22 Carolus Gottlob Kühn (Hg.), Claudii Galeni Opera Omnia, vol.III (Leipzig 1822), bes. 551ff
(Buch VII, Kap.XI ff).

23 Galens Original Flepi ipcovyç, auf das er selbst in De usu partium oft Bezug nimmt, ist aller¬
dings verloren; dem Mittelalter stand mit dem Traktat De voce et anhelitu, das unter
Galens Namen tradiert wurde, bestenfalls „eine korrumpierte Epitomierung des Originals" zur
Verfügung: vgl. Michael Wittmann, Vox atque sonus, a.a.O., 91. Wittmann verweist auf die
inhaltliche Rekonstruktion wesentlicher Teile des Originals in: Hans Baumgarten, Galen.
Über die Stimme, Göttingen 1962, das mir bis Redaktionsschluss leider nicht zugänglich
war.

24 Carolus Gottlob Kühn (Hg.), Claudii Galeni Opera Omnia, vol. 8 (Leipzig 1824), 50. Für
terminologische Recherchen scheint das (lateinische) Register in Bd. 20 von Galens Opera
Omnia, Leipzig 1833, mindestens so nützlich zu sein wie Richard J. Durling, A dictionary
of medical terms in Galen, Leiden etc. 1993.



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 65

„Glottis",25 auf Galen zurückgeht. Er kombinierte vorhandenes Wissen und
eigene Erkenntnisse, die er u.a. aus der Sektion von Schweinen und Affen
bezog;26 sein Wissensstand bezüglich des Kehlkopfes mitsamt seinen Knorpeln,
Muskeln und Nerven wurde von Gordon Holmes Ende des 19. Jahrhunderts kurz
zusammengefasst27 und sei hier aus Sicht der Musikwissenschaft ergänzt.

Galen beschreibt die Glottis offenbar als Teil der Mündung oder Öffnung
(griechisch axöpa - „Mund"; lateinisch orificium),2S die von Schildknorpel und
der paarigen cartilago arytaenoidea - den beiden Stellknorpeln oder
„Gießbeckenknorpeln",29 - begrenzt ist:

Im inneren Raum der Larynx, durch die der Atem ein- und ausströmt, befindet sich
ein Körper [...], welcher weder in Substanz noch in der Gestalt irgendetwas anderem
im ganzen Tier ähnlich ist. Über diesen haben wir einiges in dem, was wir über
die Stimme geschrieben haben,30 gesagt, beweisend, dass dieses corpus das erste
und hauptsächliche Instrument der Stimme ist [...]. Es gleicht nämlich der Zunge
(lat. lingua-, griech.: yXwxza, auch: Mundstück) einer Pfeife/eines Aulos (lat. fistula-,
griech. coAôç), besonders wenn du ihn von unten oder von oben betrachtest; „von
unten her" nenne ich den Ort, wo die Luftröhre und die Larynx sich verbinden,
„von oben herab" aber zur Mündung hin [ad orificium), die von den Begrenzungen,
die dort sind, des krugförmigen (arytaenoideos) und des schildförmigen Knorpels
gemacht wird. Besser aber wäre es, nicht diesen Körper den Zungen der fistulae/auloi
zu vergleichen, sondern eher umgekehrt [...].31

25 Reallexikon der Medizin und ihrer Grenzgebiete, München etc. 1969: Glottis: 1. der von
beiden Plicae vocales zusammen mit Stimmmuskeln, Stellknorpeln, Stimmritze und Conus
elasticus gebildete stimmbildende Teil des Kehlkopfes; 2. Kurzbezeichnung für Glottisspalte
(Rima glottidis/Stimmritze).

26 „Galen trieb Anatomie praeparando. Die beim Präparieren gefundenen Einzelheiten notierte
er sogleich; er schreibt (Editio Kühn XIV, 630), dass er im Anschluss an Demonstrationen
über Stimme und Atmung den Befund und die Diskussion Schreibern diktierte, die es mit
Kurzschrift (tironischen Noten) aufschrieben." (Biographisches Lexikon der hervorragenden
Ärzte aller Zeiten und Völker, hg. von P. August Hirsch, München etc. 1962, Bd. 2, 665).

27 Gordon Holmes, Die Geschichte der Laryngologie von den frühesten Zeiten [...], a.a.O., 12-19.
Die Arbeit von Hans Baumgarten, Galen. Über die Stimme, Göttingen 1962, war mir bis
Redaktionsschluss leider nicht zugänglich.

28 G. III, 561. Zu axö\ta vgl. äolisch a-tupcc (vgl. aber staman „Maul", got. stibna aus "stimna,
neuhochdeutsch „Stimme"; vgl. Wilhelm Gemoll, Griechisch-deutsches Schul- und
Handwörterbuch, München etc. 1954).

29 Benannt sind sie nach der Ähnlichkeit mit einem Krug oder Schöpfgefäß, griechisch àpvxaiva.
30 Galens Werk Über die Stimme gilt als verloren. (Vgl. Anm. 23).
31 Wir geben hier nur den lateinischen Text der Galen-Gesamtausgabe wieder, mit einzelnen

Hinweisen auf die griechischen Termini:
„In spatio laryngis interno (per quod intro et foras fertur Spiritus) corpus quoddam est
locatum [...], quod neque substantia, neque figura cuiquam eorum, quae in toto sunt ani-
mali, est simile. De quo dictum est a nobis non nihil in iis, quae de voce conscripsimus,
probantibus, primum id et principalissimum vocis esse instrumentum-, dicetur autem et in
praesenti, quantum praesens haec disputatio postulat. Simile quidem est linguae alicuijus
fistulae (aiAoti yXänxa, potissimum si infernam ac supernam eius partem (griech: kütcoSev

[...] anwqen) spectes; infernam autem dico, ubi arteria et larynx inter sese connectuntur-,
supernam vero ad orificium, quod fit a finibus, qui ibi sunt, arytaenoideos cartilaginis et
scutiformis. Melius autem esset non assimilate corpus hoc fistularum Unguis (xaîç tSv croLSv
yLSttcuç elKàÇEtv), sed eas huic potius [...]" (G. III, 560f; vgl. Anm. 45.)



66 Pia Ernstbrunner

Im weiteren Verlauf nennt Galen dieses corpus dann die Glottis oder Glossa der
Larynx, in der lateinischen Fassung der griechisch-lateinischen Gesamtausgabe
von Kühn lingula und lingua laryngis genannt.32 Er nennt zwei Funktionen
der Glottis: die cohibitio spiritus (den Glottisschluss, der den Atemstrom
unterbricht) und die Hervorbringung der Stimme, wobei er möglicherweise beide
Funktionen als gemeinsame Aktivität der Stimmbänder und der Taschenbänder
sieht.33 Galen hebt hervor, dass Stimme nicht entstehen kann, wenn der
Luftkanal ganz offen ist, sondern dass eine Verengung notwändig ist,-34 an anderer
Stelle vergleicht er diese verschließbare Öffnung, durch die der Atem fließt,
mit einer Ritze oder Spalte (rima ac fissura, die heutige Stimmritze), wobei
er auf die membranosa labiorum substantia35 hinweist: Die beiden sich beim
Glottisschluss aneinanderschmiegenden Teile beschreibt Galen als labia, als
Lippen, und hier ist der griechische Originalausdruck besonders faszinierend:
Galen verwendet den Ausdruck xeïkoç, was sowohl „Lippe" als auch „Rand,
Ufer" bedeuten kann; die Assoziation zur auf die Glottis treffenden oder an
ihr vorbeistreichenden „Brandung" des Atem-Stromes scheint die Wortwahl
mitbestimmt zu haben.

Das im gegebenen Zusammenhang Interessanteste an Galens Aussagen ist
sein Vergleich der Glottis mit der glotta eines aulos, denn genau hier liegt
der Schlüssel zum Verständnis des Bildes, das Galen zur Funktionsweise des

Stimmorgans gibt. Diese Aussagen präzise vom Griechischen ins Lateinische
(und ins Deutsche) zu übertragen, ist allerdings schwierig, und dies liegt vor
allem an der Mehrdeutigkeit einiger Termini.36

Glossa - griechisch yXStooa oder yXtbrra, die Zunge, - konnte auch das
Mundstück eines Blasinstrumentes bedeuten, und auch spätgriechisch yXfûaiç
bedeutete Mundstück. Im besonderen war Glotta das Mundstück eines Rohr-
blattinstrumentes; yX.cottcu (Plural) und yXcotxiôeç (Plural von glottis) hießen
aber auch die einzelnen Zungenplättchen der griechischen auloi. Galen sah
das klangerregende „Mundstück" der Larynx also analog zum Mundstück
eines Rohrblattinstrumentes. Damit vergleicht er den primären Stimmerzeuger

mit dem eines Aulos - doch hier beginnt die philologische Schwierigkeit,
nämlich zu verstehen, welches Bild Galen vor Augen hatte: auloi waren
prinzipiell gedoppelte Blasinstrumente, konnten aber sowohl als gedoppelte

32 G. III, 562. Ob lingula und lingua vielleicht Stimm- und Taschenbänder voneinander unter¬
scheiden, bedarf der Klärung.

33 Vgl. Gordon Holmes, Die Geschichte der Laiyngologie [...], a.a.O., 15. Die Stelle, die Holmes
als Beleg zitiert, bezieht sich allerdings nur auf das „Halten des Atems".

34 G. III, 561.
35 G. III, 565.
36 Galen war sich dieser Mehrdeutigkeit wohl bewusst, schrieb er doch einen ganzen Traktat

über das Problem von Sprache und Mehrdeutigkeit. Robert Blair Edlow (Hg.), Galen on
language and ambiguity (De captionibus), Leiden 1977. Bezeichnenderweise nennt Galen im
2. Buch seiner „Methodi medendi" ausgerechnet yXSnxa als Beispiel für Mehrdeutigkeit: „et
tibiae et calceamenti et animantis pais lingua est" rat cuAov rai ùitoofi|raToç rat Çtbou

pöptov h yXSrtxa); G. X, 131.



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 67

Aufschlagzungeninstrumente wie auch auch als oboenähnliche Instrumente
mit Gegenschlagzunge funktionieren.37

Diese Unklarheit mag vielleicht einer der Gründe dafür sein, warum aus
Galens Glottis und seinem Vergleich mit der glotta eines aulos in der lateinischen

Terminologie (vgl. Pietro d'Abano) schließlich die lingua fistulae wurde:
fistula ließ Assoziationen zu verschiedensten Arten von Blasinstrumenten zu:
zu Flöten, Hirtenpfeifen, Rohrblattinstrumenten - sogar Orgelpfeifen könnten
damit gemeint sein. Hinzu kam, dass die korrekte lateinische Entsprechung
für den Aulos, tibia, im Lateinischen ursprünglich zwar ebenfalls neben den
Rohrblatt- auch Flöteninstrumente mit einschließen konnte, dieser Ausdruck
aber bei den Kirchenvätern extrem einseitig belegt war und mit heidnischen,
orgiastischen Zeremonien assoziiert wurde.38 Der lateinische Terminus für
das primäre Instrument der Stimme, lingua fistulae, bewahrte sich in fistula
sozusagen die wertfreie Offenheit im Hinblick auf Einsatzbereich und Klangfarben

der Stimme, während er mit dem Wort lingua auf das physiologisch-
instrumentenkundliche Modell verweist, das Galen durch seinen Vergleich
vorgegeben hat.39

Das medizinische Bild vom Kehlkopf war demnach ein komplexer Körper
aus Knorpeln, Bindegewebe, Nerven40 und Muskeln, die die Glottis öffnen und
schließen bzw. „ausdehnen und zusammenziehen"41 und dabei verschiedene
Funktionen ausführen: nämlich die Glottisspalte zu verschließen und den

37 Zu dieser Problematik vgl. Heinz Becker, Zur Entwicklungsgeschichte der antiken und
mittelalterlichen Rohrblattinstrumente, Hamburg 1966, bes. 64ff: Bei Theophrast (371-287
vor Chr., Schüler von Aristoteles) scheint glotta die Aufschlagzunge zu bedeuten, während
Becker an einem Aristoteles (384-322 vor Chr.) zugeschriebenen Text zeigt, dass der Autor
an „eine Gegenschlagzunge denkt, da er zur Kennzeichnung der Rohrblattschwingung das
Verb cjuYKpoxéto verwendet, das im Griechischen auch für ,in die Hände klatschen' [...]
gebraucht wird und das Gegeneinander von zwei schwingenden Teilen sehr sinnfällig macht"
(a.a.O. 65). Galens Beschreibungen - und deren mir bisher greifbare Übersetzungen - sind
meines Erachtens nicht so eindeutig, dass man seine Theorie bereits als geklärt ansehen
könnte; man versteht nicht genau, wann er an „Zunge" (und an welchen Typus), und wann
er an „Mundstück" denkt. Dass Galen die gegenüberliegenden Teile der Glottis als „Lippen"
bezeichet, könnte für spätere Zeiten vielleicht im Keim eine Assoziation zu Metallblasinstrumenten

geweckt haben (auch das Mundstück der griechischen Salpinx hieß „glotta") - damit
wäre im Ansatz eine Erklärung der Stimmlippenfunktion analog zu den gespannten Lippen
eines Blechbläsers vorgeprägt. Ein Beleg dazu in der Literatur ist mir aber nicht bekannt.

38 Vgl. Heinz Becker, Zur Entwicklungsgeschichte der antiken und mittelalterlichen
Rohrblattinstrumente, Hamburg 1966, 155f.

39 Auf Grund der Anfälligkeit der Stimme für „Belegtheit" wurde sie schon Jahrzehnte vor Galen

mit der tibia verglichen, wobei aber nicht auf Zungenplättchen Bezug genommen wird
(Quintilian 11,3,20, vgl. Günther Wille, Musica Romana, a.a.O., 481f).

40 „[...] Die Instrumente für die Stimme sind der Kehlkopf, die Muskeln, welche ihn bewegen,
und die Gehirnnerven, welche diesen Kraft geben; daher wird eine Person, deren Öffner oder
Schließer des Kehlkopfs unbeweglich geworden sind, ganz und gar aphonisch [...]." Galen,
De methodis medendi V, 12, und De locis affectis I, 1, zitiert nach Gordon Holmes, Die
Geschichte der Laryngologie [...], a.a.O., 17 (vgl. Anm.9).

41 Vgl. Pietro d'Abano: „[epiglotis] dilatatur et) constringitur: ac via ipsius vel transitus clau-
ditur et) aperitur", siehe Anm. 20).



68 Pia Ernstbrunner

Atemfluss zu stoppen bzw. einzuschränken und die Stimme zu bilden, wobei
hier nur klar war, dass die Stimme primär durch die Glottis - und zwar analog
zu Rohrblattinstrumenten gesehen - erzeugt werde, nicht aber, wie. Dass dabei
die Stimmlippen in einer Analogie zu „Gegenschlagzungen" gesehen wurden,
ist nicht auszuschließen,-42 wie spätmittelalterliche Mediziner die
Funktionsweise der Glottis erklärt haben, bedarf aber noch weiterer Forschung. Die
akustische Theorie, die zur physikalischen Betrachtung der Funktionsweise
der Stimmlippen als vibrierende Zungen notwändig gewesen wäre, formulierte
erstmals der französische Physiker Jean B. Biot (1774-1862).43

Das historisch früheste greifbare Modell zur Erklärung und Veranschaulichung

der menschlichen Stimme waren also nicht Flöten oder Pfeifen,44
sondern gedoppelte Rohrblattinstrumente, wie aulos und tibia.

Für die musikphilologische Arbeit ergibt sich daraus Folgendes:
1. Wo immer im Schrifttum des Mittelalters Stimme mit einer fistula oder

einem Rohrblattinstrument verglichen wird, impliziert das nicht zwangsläufig
einen Vergleich der Klangfarben, sondern geht - je nach Kontext - unter

Umständen schlicht auf Galens Erklärungsversuch der Stimmerzeugung
zurück. Zwingend aus einem solchen Vergleich eine Forderung nach einer
bestimmten Klangfarbe abzuleiten, ist nicht im Sinne des mittelalterlichen
Fachschrifttums: Die Autoren der Antike und des Mittelalters werden nicht
müde zu betonen, dass ja zuerst die Natur (die menschliche Stimme), dann
die Kunst (vom Menschen gemachtes Instrument), die die Natur auf anderer
Ebene nachahmt, vorhanden ist - in der Geschichte der Menschheit wie
auch im Leben des Menschen - und dass die Natur (die Physis des menschlichen

Körpers) grundsätzlich einen Vorsprung an Weisheit gegenüber der
bewussten, verstandesmäßigen Nachahmung durch den Menschen (der
Téchne, der Kunst und ihrer Technik, auch der „Gesangstechnik") hat.45

2. Wo nicht von Stimmphysiologie im Sinne des mittelalterlichen medizinischen

Schrifttums gesprochen wird, ist diese auch nicht gemeint.

Damit kehren wir zurück zu der Problematik, die mit der Verwendung
fachspezifischer Termini bzw. mit deren Interpretation verbunden ist. Ich möchte
die Schwierigkeiten an einem Beispiel dingfest machen: Man stelle sich vor, im
Jahr 2700 stieße ein an Historischer Aufführungspraxis interessierter Forscher
in einem um das Jahr 2050 entstandenen Aufsatz über Singen auf folgendes
Zitat aus einem Artikel über Akustik, der aus dem 20. Jahrhundert stammt:

41 Vgl. Anm. 37.
43 Vgl. Traité de Physique expérimentale, Paris 1816, T. II, p. 166 (laut Gordon Holmes, Die

Geschichte der Laryngologie [...], a.a.O., 63 u. Anm. 162).
44 Ausgehend von Franz Müller-Heuser, Vox humana, a.a.O., 124, scheint sich diese Ansicht

verbreitet zu haben.
45 Vgl. die Formulierung Galens in der lateinischen Übersetzung: Melius autem esset non assi-

milare corpus hoc [d. i. die Glottis] flstularum Unguis, sed eas huic potius-, quandoquidem
natura (griechisch (fucnç), ut arbitror, et prior tempore sit, et in operibus sapiens magis quam
ars (griechisch xéxvri) (G. III, 561).



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 69

Für Sängerinnen besteht das Problem, dass die Grundfrequenz eines Klanges über
der Frequenz des ersten Vokalformanten liegen kann [...]. In diesem Fall wären die
beiden tiefsten Partialtöne des Stimmklanges deutlich abgeschwächt [...], so dass sich
Schwankungen des Gesamtschallpegels ergeben könnten. Sopranstimmen lösen das

Problem, indem sie den ersten Formanten verschieben und mit der Grundfrequenz
des gesungenen Tones zur Deckung zu bringen versuchen.

Es ist eine interessante Erfahrung, die obige Passage, bewusst den Kontext
ausklammernd, genau zu lesen. In dem Zusammenhang, aus dem das Zitat
gerissen ist, sind Worte und Inhalt eindeutig. Und was könnte ein Forscher
im Jahr 2700 über die Gesangskultur des 20. oder 21. Jahrhunderts aus
diesem Text herauslesen? Je nach Kontext, in den der Satz im 21. Jahrhundert
gestellt und im 27. Jahrhundert gelesen werden würde, könnte dieses Zitat
in 700 Jahren zu den abstrusesten Theorien führen. Und dennoch: Nimmt
man sich die Zeit, sie Wort für Wort und in ihrem Zusammenhang genauer
anzusehen, spiegelt sich in diesen Sätzen doch ein kleiner Teil dessen, was
auch unsere Kultur als das Phänomen Stimme betrachtet.

Auch im Spätmittelalter wird Fachspezifisches ausführlich nur im Schrifttum
der betreffenden Wissensgebiete dargelegt. Es war die Aufgabe der mittelalterlichen

Intellektuellen, Querbezüge herzustellen, und in der Argumentation
des Musikschrifttums finden sich solche Querbezüge oft genug angedeutet
- wenn man sie zu lesen versteht.

Greifen wir daher nochmals Pietros geschliffene Formulierung des aus
medizinischer Sicht „primären Stimmerzeugers" heraus: Vocis enim factor sicut
illud quod immediatius ab anima movetur est lacertus existens iuxta epiglo-
tum - „Das, was die Stimme macht, als dasjenige, was unmittelbarer von der
Seele bewegt wird, ist ein ,Muskel-Arm' (Muskel)46 beim/im epiglotusDer
primäre factor vocis wird (über Nerven, vgl. Galen)47 durch Muskeltätigkeit
in Bewegung versetzt, und zwar von der anima.

2 ab anima movetur

Der „primäre Stimmerzeuger - von der Seele bewegt": Im medizinischen Sinne
ist im Spätmittelalters „ab anima movetur" zunächst wohl mit „vom Willen,
willentlich, vom Bewusstsein bewegt" zu übersetzen. Es bedeutet jedoch wesentlich

mehr als das; dies wird freilich erst klar, wenn man sich in der „Standardliteratur"

des 13.Jahrhunderts genauer ansieht, was der Begriff anima meint und
wie und warum Stimme und Seele in Zusammenhang gebracht werden - das
heißt für uns: Schlag nach bei Aristoteles und seinen Kommentatoren.48

46 Ob mit diesem lacertus der Stimmbandmuskel gemeint sein könnte oder Muskeln, die die
Glottis öffnen und schließen, bleibt eine offene Frage.

47 Vgl. Anm. 40.
48 Aristoteles, De anima. Deutsch in: Aristoteles, Vom Himmel. Von der Seele. Von der Dichtkunst.

Übers., hrsg. u. mit einer neuen Vorbemerkung versehen von Olof Gigon. München: dtv 2. Aufl.
1987, 257-347; Translatio Graeco-latina Iacobi Veneti (12,.Jhd.) in: Albertus Magnus, De anima
(Opera omnia VII/1, Münster/Westfalen 1968); Recensio Nova Guilelmi de Moerbeka (nicht vor
1261) in: Thomas de Aquino, Sentencia libri de anima (Opera omnia XLV/1, Rom, Paris 1984).



70 Pia Ernstbrunner

Aristoteles nähert sich in De anima behutsam einer Definition des Begriffes
„Seele", indem er analysiert, in welchem Zusammenhang das Wort Seele
üblicherweise verwendet wird; um seine Definition zu gewinnen, filtert er aus dem
Sprachgebrauch dasjenige Wissen heraus, das im Menschen schon vorhanden
ist und seinen (sprachlichen) Ausdruck gefunden hat, bevor man überhaupt
über den zu untersuchenden Gegenstand nachzudenken begonnen hat.

Von beseelt (animatum), sagt er,49 spricht man nur im Zusammenhang mit
einem lebendigen Wesen. Ein physischer Körper (materia), der der Möglichkeit
nach Leben haben kann, ist nur dann belebt bzw. beseelt, wenn sich dieses
Leben gerade vollzieht, d.h. wenn das, was dem Körper eines Lebewesens
Leben gibt und sein spezielles Wesen ausmacht, tatsächlich Wirklichkeit
(actus), am Wirken ist.50 Die Seele ist das, was das Wesen eines konkreten
Lebewesens ausmacht, sie ist sozusagen das wirkende, (das immer an-)„we-
sende" Prinzip, das der ursprünglich formlosen Materie des Körpers, in der

nur die Möglichkeit (potentia) zum Leben angelegt ist, die in jedem Moment
seines Lebens ihm eigene Gestalt (forma) verleiht. Seele wird definiert als
die der toten Materie konkrete Gestalt gebende „aktuale Wirklichkeit" eines
Körpers, der potentiell Leben besitzt; „potentiell Leben haben" heißt, dass
ein solcher Körper mit Organen („Instrumenten") ausgestattet ist, die dieses
Leben vollziehen können.

Je nachdem, ob es sich um eine niedere, einfachere oder höhere, komplexere
Lebensform handelt, umfassen diese Lebensvollzüge nur den vegetativen

Bereich, d.h. - im Lall z.B. von Pflanzen als einfacheren Organismen -
Ernährung, Stoffwechsel, Wachstum, Verfall, oder es kommt - bei komplexeren
Lebewesen - auch das Aufnehmen von Sinneseindrücken, Fortbewegung und
geistige Aktivität hinzu. Diesen Bereichen entsprechend sind die potentiae
animae angelegt (vgl. unten).

Und was ist den verschiedenen „Lebensvollzügen" gemeinsam, was ist
„Leben"? Lür Aristoteles heißt Leben qualitative oder quantitative Veränderung

Bewegung), die nicht von außen, sondern aus sich selbst heraus geschieht.
Leben hat ein Körper, wenn er den Ursprung der Bewegung in sich selbst hat.
Und somit kommt Aristoteles zu seiner umfassendsten Definition: „Seele ist
das Wesens-Was [...]" nicht irgendeines anorganischen Körpers, sondern „[...]
eines natürlichen Körpers, der das Prinzip der Bewegung und der Ruhe in
sich selbst hat."51

Leben ist hier aufs Engste und Grundlegendste verknüpft mit dem Begriff
motus, Bewegung:
- im vegetativen Bereich: motus secundum alimentum - detrimentum - aug-

mentum-, Ernährung/Aufnehmen - Verfall/Abbau - Wachstum/Aufbau

49 Die folgende Zusammenfassung der ersten Absätze des 2. Buches von De anima ist im Be¬

mühen, den Seelenbegriff verständlich zu machen, etwas vereinfachend.
50 Griech. èvépyua, energeia „am Wirken/am Werk sein" (von ëpyov, Werk, Tat) wird im 13.Jhd.

mit actus übersetzt.
51 Aristoteles, De anima II 412b; Übersetzung von Olof Gigon, München 1987, 286.



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 71

- im Bereich der Sinne (sensus): das Wahrnehmungsvermögen besteht im „Be¬
wegtwerden", im „Erleiden" (passio, griech. jtà-9-ripa) als der passiven Seite
eines Bewegungsvorgangs; Wahrnehmung ist das Aufnehmen der „Formen"
ohne die Materie in der Bewegung. So wird beim Hören nicht die Materie
der durch Schall bewegten Luft vom Organismus aufgenommen, wie etwa
bei der Atmung, sondern die forma der bewegten Luft.

- im appetitiven Bereich (Begehren, Wille): Anstreben - Ablehnen - Fliehen

- in Lage und Fortbewegung [motus et status secundum locum)
- im gesamten geistigen Bereich [intellectus-, Vorstellungskraft imaginatio/

phantasia und Denken als innere Vorgänge bzw. innere Bewegungen).

Das „Wesens-Was" der Seele drückt sich in all diesen Bereichen als oder in
Bewegung aus.52

Was hat all das mit der Stimme zu tun, warum wird die menschliche Stimme
überhaupt in Aristoteles' De anima behandelt? Den oben aufgeschlüsselten
„Vitalfunktionen" entsprechen die potentiae animae, die Fähigkeit und
Möglichkeit (potentia) zu diesen Lebensvollzügen [actus).53 Diese potentiae animae
bedienen sich der entsprechenden Organe um in „Aktion" (actus) umgesetzt zu
werden, und so untersucht Aristoteles als Voraussetzung für die Betrachtung
des jeweiligen „Vermögens der Seele" auch die jeweiligen Sinnesobjekte und
deren Sinnesorgane. Bei der Besprechung der akustischen Sinnesobjekte - und
zwar im Anschluss an Erörterungen über Schall und Ton allgemein - entwickelt
Aristoteles schrittweise seine Definition von Stimme:54

1. Stimme ist ein Ton von etwas Belebtem (Beseeltem); bei Instrumenten
spricht man von „Stimme" nur in Analogie.55

2. Stimme haben nur solche Lebewesen, die Luft aufnehmen, und zwar über
die Kehle (vocalis arteria),5Ä die Lunge und den Bereich „um das Herz
herum" (wohin die Luft nach antiker Anschauung zur „Kühlung" transportiert
wird, wo sie in den Organismus eintritt und von wo daher der Impuls zur
Atmung ausgeht).

52 Aristoteles nennt die Seele auch die „erste Entelechie" eines physischen Körpers: Entelecheia
(griech. „was sein Ziel in sich selbst hat") ist sozusagen die allem Sein zugrundeliegende
Urbewegung, die ununterbrochene Umsetzung der Möglichkeit in die Wirklichkeit, der
potentia (griechisch ôbvapiç dynamis) in den actus (griechisch èvépreia), ein der Materie bzw.
dem Körper innewohnendes „Formprinzip", d.h. Prinzip des „Gestalt-Werdens", das z.B. einen
Organismus zur Selbstentwicklung bringt.

53 Vgl. Anm. 50 und 52.
54 Aristoteles, De anima II, 420b5-421al. Die lateinischen Ausdrücke entstammen den von

Albertus Magnus und Thomas Aquinas verwendeten Übersetzungen. Vgl. dazu auch Pia
Ernstbrunner, „Fragmente des Wissens um die menschliche Stimme [...]" a.a.O., 43ff.

55 Die Analogie zwischen menschlicher und Instrumentalstimme besteht in extensio, melos
und locutio (Ausdehnung des Tones, Melodiefähigkeit und „Rede").

56 Aristoteles unterscheidet nicht zwischen Pharynx und Larynx und verwendet den allgemei¬
nen Ausdruck Pharynx für einen Bereich der Atemwege, der vielleicht unserem „Ansatzrohr"
entsprechen könnte (lat. guttur Kehle, oder vocalis arteria, das für Larynx steht).



72 Pia Ernstbrunner

3. Aristoteles - und seine Übersetzer - prägen anschließend die auf Deutsch
schwer zu formulierende Vorstellung, dass die eingeatmete Luft „von der
Seele (Vitalkraft), die sich in diesen Körperteilen befindet" erschüttert
wird, indem die anima die Luft durch diese selbst an die vocalis arteria
schlägt, resp. „prallen lässt": „Stimme ist die Erschütterung (peicussio) der
eingeatmeten Luft durch die Seele (Vitalkraft), die in diesen Körperteilen
ist, gegen die vocalis arteria",57 aber:

4. nicht jede „Erschütterung" (z. B. Husten) ist Stimme, sondern das verberans

- das die Bewegung Auslösende - muss belebt [animatum] und mit einer
Vorstellung verbunden sein (cum imaginatione aliqua): denn Stimme ist
immer ein „significativus sonus" (arpâv-tiKoç xpocpoç), ein Klang mit Bedeutung.

Ist der Begriff anima so weit gefasst - und so nah an die Wurzel gehend - wie
der von Aristoteles beschriebene, dann bedeutet das, dass die Seele, die im
Lebensvollzug des Körpers und somit im ganzen Körper wirksam ist, durch den

von ihr ausgelösten motus der bewegten Luft des Tones eine „Gestalt" [forma]
mitgibt, die von allen Ebenen ihrer potentiae - von körperlichen Vorgängen,
Wahrnehmung, Empfindung, Vorstellungskraft, Denken, Geist - geprägt ist
und diese als „In-formation" nach außen mitgibt, kommuniziert.

Den gemäß ihren potentiae eingeteilten Bereichen der Seele, den partes
animae,5S entsprechen - durch die Stimme kommunizierbare und in der
Stimme bewusst oder unbewusst „mitschwingende" - Inhalte: körperlicher
Zustand, Gefühle, Gedanken etc. Was diese Möglichkeiten betrifft, betonen
die Kommentatoren von De anima freilich denjenigen Bereich der Kommunikation

stärker, der von Grammatikern und Logikern vorgegeben war - wohl
weil man daran den Unterschied zur Seele der Tiere festmachen konnte: den
„rationalen" Bereich der Inhaltsvermittlung im sprachlichen Zeichen. Immer
jedoch wird auch die andere Seite erwähnt: Stimme ist Träger von Bedeutung
nicht nur in „gesetzten" Zeichen [ad placitum), sondern auch a natura, von
Natur aus.59

57 „[...] peicussio respirati aeris ab anima quae est in hiis paitibus ad vocalem aiteriam, vox
est." (latein. Übers, von Willhelm von Moerbeke in: Thomas de Aquino, Sentencia libri de
anima II, cap.18, a.a.O., 143.)

58 Den „Fähigkeiten" oder Seelenvermögen (bei Albertus Magnus auch vires genannt) potentia
vegetabilis, potentia sensitiva usw. entsprechen die Bereiche der anima vegetabilis, anima
sensibilis, anima apprehensiva, anima rationalis, anima motiva (Begriffe aus Albertus
Magnus, De anima, a.a.O., passim; bei Thomas von Aquin: anima vegetativa, sensitiva, intel-
lectiva).

59 Vgl. dazu die Ausführungen in Pia Ernstbrunner, „Fragmente des Wissens um die menschliche
Stimme [...]" a.a.O., bes. S.46ff. Thomas von Aquin scheint das Gleichgewicht von Bedeutung,
die in der Stimme „von Natur aus" oder als „gesetztes" Zeichen vorhanden ist, zu bewahren,
hebt dabei aber das Moment der „Vorstellungskraft" hervor: „[...] oportet enim, quod vox sit
sonus quidam significativus, vel naturaliter vel ad placitum, et propter hoc dictum est quod
huiusmodi peicussio est ab anima: operationes enim animales dicuntur que ex imaginatione
procedunt [...] aer ergo non est principale in vocis formatione, sed anima, que utitur aere ut
instrumenta ad vocem formandam„[...] Stimme ist notwendigerweise ein Klang mit Bedeu-



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 73

A natura kann die Stimme Affekte ausdrücken. Affectus60 sind ursprünglich
Einflüsse, Bewegungen von außen, die den Menschen über die Wahrnehmung
in „Mit-Leidenschaft" ziehen und Gefühlsbewegungen auslösen, die wiederum
über Emotionen61 „herausbewegt", nach außen getragen werden resp. ihren
Ausdruck finden können.62

„Von Natur aus" sind aber auch körperliche (Grund-)Befindlichkeiten in
der Stimme erkennbar: Dieser Bereich wird von der Medizin reflektiert, die
versucht, die Zeichen, die der Körper wie Symptome - hier nicht primär als
Krankheitssymptome verstanden - vermittelt, zu deuten. In dieser Weise
beschreibt Pietro d'Abano in seinem Kommentar zu Problemata 11/3 eine Reihe
von Stimmeigenschaften, die im Musikschrifttum immer wieder vorkommen,
aber nicht eindeutig erklärt werden, so beispielsweise:63
- Grossa vox [...] causatur ex multo aere sine potentia [...]: bei einer „di¬

cken" Stimme wird viel Luft in Bewegung versetzt, aber ohne potentia,
ohne Kraft bzw. Vermögen, oder auch: ohne Möglichkeit (ohne dynamis,
ohne Möglichkeit im Sinne von „Starrheit" oder „Festgefahren-Sein"). Das
kann nach Pietro d'Abano z.B. dann vorkommen, „wenn der Magen zu voll
ist, oder zu viel Luft eingeatmet wird [...]", d.h. die Stimme ist sozusagen
durch Unausgewogenheit der Kräfteverhältnisse in ihren Möglichkeiten
eingeschränkt.

- Subtilis vox ßt ex contrariis - eine zarte, feine Stimme entsteht durch das

Gegenteil, z.B. bei Übermüdung, Überanstrengung |...j.

tung, sei es naturaliter, sei es ad placitum, und deswegen wird gesagt, dass die Erschütterung
(percussio, die den Schall hervorrufende Bewegung) dieser Art ab anima, von der Seele ist:
operationes animales nämlich nennt man die Verrichtungen, die aus der Vorstellungskraft
hervorgehen [...]; die Luft ist also nicht das Hauptsächliche bei der Bildung/Gestaltung der
Stimme, sondern die Seele, die die Luft als Instrument gebraucht, um die Stimme zu
formen." (Thomas de Aquino, Sentencia libri de anima, II, cap. 18, 146, zu Aristoteles 420b29.)
Seele ist für Thomas von Aquin im ganzen Körper wie die forma animalis vorhanden, deren
„bewegende Kraft" lokalisiert er aber principaliter in corde, hauptsächlich im Herzen, was
für ihn übrigens gleichbedeutend mit der Gegend des ursprünglichsten Impulses der Atmung
ist (a.a.O., 145, zu Arist. 420b27).

60 Der Gebrauch dieses Terminus im mittelalterlichen Schrifttum ist vielfältig und bedürfte
eingehender Untersuchung.

61 e-motio Bewegung nach außen, von innen heraus.
62 Diese „Bewegung nach außen" geschieht nicht im Verstandesbereich, sondern in fühlbaren

Veränderungen, und kann z.B. auch durch körperliche Vorgänge wie Tränen, Gänsehaut usw.
geschehen. Zu dieser Grundbedeutung von „Emotion" vgl. Wolfgang Schadewaldt, „Furcht
und Mitleid? (1955) Zur Deutung des Aristotelischen Tragödiensatzes (Aristoteles, Poetik
6, 1449b26)", in: ders., Antike und Gegenwart. Über die Tragödie, München 1966, 16-60.
Schadewaldt zeigt anhand der griechischen Begriffe der Tragödientheorie den engen
Zusammenhang, der in der aristotelischen Lehre von der Katharsis zwischen Erkenntnis (z.B.
Erkennen des Tragischen), Gefühl und Körper (bzw. dessen körperlichem Ausdruck) besteht,
und klärt damit für die Geistesgeschichte der Antike und des Mittelalters - und noch bis in
heutige Zeit - wichtige Grundbegriffe.

63 Komm, zu Probl. 11, 3; verwendete Ausgabe: „Problematum Aristotelis [...] translatio duplex
[...] cum Petri apponensis Expositionibus nuper correctis [...]", Venedig 1519, f. 125v.



74 Pia Ernstbrunner

- vox tiemula: auch sie entsteht durch inpotentia des Atems, sicut in labore
superfluo et timore, wie bei übermäßiger Anstrengung oder Angst.

- Rauca vox ist das Gegenteil von clara vox.
- Clara vox (ßt) ex siccitate pulmonis et cannae, in eis enim non sunt

superfluitates flegmatice que tussi aut loquela emittantur: clara ist eine
Stimme dann, wenn kein überflüssiger Schleim in Lunge und Luftröhre
vorhanden ist.64

Bei all diesen Zitaten wird klar, dass Eigenschaften wie grossa, subtilis, tremu-
la, clara, rauca [...] nicht ein von außen vorgegebenes Klangideal oder dessen
Gegenteil beschreiben, sondern immer in Bezug auf den jeweiligen Menschen
und seine körperlichen Möglichkeiten gesehen werden. Besonders in der Aussage

zur clara vox wird greifbar, was die Grundbedeutung vom vieldiskutierten
„Stimmideal" der clara vox ist: eine Stimme, frei von Verschleimung, eine
ungetrübte Stimme, die nicht durch Behinderungen der Atemwege verschleiert

wird - die so hörbar wird, wie sie in ihrer gesunden Funktion, im besten
Fall ihrer Möglichkeiten verwirklicht ist. Diese Auffassung von clara vox,
einer „klaren" Stimme, ist - auf einer ganz anderen Ebene - eng verwandt mit
einem Begriff der Schönheitslehre des Thomas von Aquino: Neben integritas
sive perfectio (Ganzheit) und proportio sive consonantia (Proportioniertheit)
nennt er als Voraussetzungen für Schönheit im Physischen wie im Geistigen
die claritas.6S Thomas behandelt primär visuelle Schönheit; claritas ist bei
ihm keine Farbe oder Helligkeit im engeren Sinne, sondern dasjenige an einem
Ding, das sein Wesen ohne Mühe erkennbar macht:66 im Geistigen ist dies
„Klarheit", und im Sichtbaren speziell eine Art „Strahlkraft", „Leuchtkraft",
die die Farben und Formen zur ungetrübten Geltung bringt, eine „Durchlässigkeit"

für das tiefere, das eigentliche Wesen.
Im Zusammenhang mit dem aristotelischen Seelenbegriff wird an den

zitierten Textstellen Folgendes erkennbar:

1. Es geht um „Psycho-Somatik"67 im ursprünglichen Sinn, um den engen
Zusammenhang zwischen Seele, Geist und Körper, den auch die
mittelalterliche Definition von der musica humana meint, die Engelbert von
Admont formuliert: „Musica humana besteht [...] im Verhältnis gegen-

64 Mit genau diesem Aspekt beginnt Thomas von Aquin seine Definition einer „guten Stimme"
(in Seimones pro dominicis diebus [...], Sermo VII): Eine „bona vox" wird bewirkt durch „reu-
matis expurgatio, pectoris dilatatio, oris apertio", durch die Reinigung von Verschleimung, die
Weite / Offenheit der Brust und die Öffnung des Mundes; vgl. Hermann-Josef Burbach, Studien
zur Musikanschauung des Thomas von Aquin, Regensburg 1966 (=Kölner Beiträge zur
Musikforschung 34), 87f. Interessanterweise assoziert Thomas diese rein körperlichen Aussagen
„psychosomatisch" mit dem Hinweis auf seelische Zustände oder Einstellungen,- vgl. dazu Pia
Ernstbrunner, „Fragmente des Wissens um die menschliche Stimme [...]", a.a.O., 49.

65 Zu den philosophischen und theologischen Implikationen der Schönheitslehre bei Thomas
vgl. Günther Pöltner, Schönheit. Eine Untersuchung zum Ursprung des Denkens bei Thomas
von Aquin, Wien etc. 1978, besonders 175ff.

66 Vgl. Hermann-Josef Burbach, a.a.O., 40ff.
67 Griechisch o<ö|ta Körper, Leib.



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 75

sätzlicher Qualitäten und unterschiedlicher Teile des Körpers zueinander,
und [besteht und wird gesehen] hinsichtlich der Einheit der Seele mit dem
Körper".68 Ausgewogenheit und Unausgewogenheit innerer Befindlichkeiten
und Vorgänge teilen sich durch den Körper in den Lebensäußerungen des

Menschen, auch im Klang, mit.
2. Damit verbunden geht es um „Ästhetik" im ursprünglichen Sinn: Was

als gut wahrgenommen wird - in dem Fall der Klang der menschlichen
Stimme - ist für den Menschen bereits der Entstehung nach gut bzw. dem
Menschen entsprechend und wird erst dadurch für das Sinnesorgan des
Menschen bzw. die Wahrnehmung gut oder angenehm. Wahrnehmung ist
nach Aristoteles erst möglich durch die connaturalitas des Sinnesobjektes
und des ihm zugeordneten Sinnesorgans, durch eine gemeinsame Natur oder
Grundstruktur von Objekt und Subjekt. Sowohl „geäußert" wie „aufgenommen"

wird ein Sinnesobjekt über geordnete Bewegung (motus oidinatus,
vgl. weiter unten); Wahrnehmung von etwas, was dem Menschen zutiefst
entspricht bzw. von etwas, was Aussagen über sein Wesen zulässt, ruft
condelectatio hervor: das Wesen des Menschen freut sich mit dem Wesen
der Musik.

3. Die grundlegende Verbindung von Mensch und Stimme, Leben und Musik,
über den Begriff motus ist keine Analogie im Sinne bloßer Ähnlichkeiten:
Im Spätmittelalter werden die Bewegungen der Welt (musica mundana),
des Menschen (musica humana) und der erklingenden Musik (musica oi-
ganica,69 d.i. die Musik, die mittels oigana klingend in Erscheinung tritt)
offenbar nicht als Analogie im Sinne von isoliert voneinander existierenden
„gleichen Verhältnissen"70 in statischen Zahlenstrukturen gedacht. Deren
Zusammenhang beruht vielmehr auf einer existentiellen Verknüpfung - die
Analogie zwischen Mensch und Musik besteht auf Grund eines ursächlichen

Zusammenhanges, auf Grund von Kommunikation zwischen Welt und
Mensch einerseits und Mensch und Musik andererseits: Kommunikation,
die durch strukturierte Bewegung geschieht.

68 Engelbert von Admont, I, 2, 6f: „Musica humana consistit et consideratur in proporcionibus
contrariarum qualitatum et diversarum ac dissimilium paicium humani corporis inter se
et respectu unionis anime ad ipsum. De qua armonia Aristoteles in I.o de Anima et in libro
de animalibus, et Galienus et Avicenna in suis libris medicinalibus, [...] multipliciter sunt
locuti." Im 1. Buch von De anima widerlegt Aristoteles übrigens die antike Anschauung, dass
die Seele die „Harmonie des Körpers" ist - was nicht heißt, dass in den „Lebensäußerungen"
nicht etwas wie Harmonie entsteht bzw. vorhanden ist.

69 Es ist für die Auffassung des Spätmittelalters bezeichnend, dass um 1300 statt der boethia-
nischen musica Instrumentalis dieser Graezismus verwendet wird (z.B. von Engelbert von
Admont): Der Terminus musica organica betont mit dem organon als dem griechischen
Wort für instrumentum tatsächlich das Element des „Organischen" in der Musik und ihren
(Ton-)Bewegungen. Vgl. dazu den motus-Begriff bei Jacobus von Lüttich, Speculum musicae
I, Cap.24 [„Quid sit motus"): „Motus secundum Philosophum [...] est <entelechia>, id est
actus existentis in potentia." („Bewegung ist, laut Aristoteles [...], Entelechie, das ist die
,Wirklichkeit' (der actus) des in der Möglichkeit Existierenden.") Zum organischen Aspekt
der „Entelechie" vgl. Anm. 52.

70 (Griech. analogon àvâXoyov im gleichen Verhältnis).



76 Pia Ernstbrunner

Aristoteles' Auffassung von der Seele und ihrem Zusammenhang mit dem
Leben allgemein, die Rolle, die der Begriff „Bewegung" bei allen potentiae
animae, insbesondere bei Wahrnehmung und Stimme spielt, scheinen den
Schlüssel zu liefern, warum für spätmittelalterliche Musiktheoretiker motus
als philosophischer Begriff so interessant wird.

Auf den ersten Blick erscheint es schwer verständlich, warum beispielsweise
Jacobus Leodiensis im ersten Buch seines Speculum musicae unmittelbar

nach dem Kapitel über die Stimme71 ein Kapitel über motus anschließt
(Speculum musicae I, cap. 24) und den heutigen Leser insofern enttäuscht, als
er darin nicht über Bewegung in der Musik spricht, sondern eine allgemeine
philosophische Darlegung aristotelischer Lehren gibt. Wenn er z.B. gleich zu
Beginn von motus als „Entelechie" spricht (siehe Anm. 69), ist die Relevanz
für die Musik und ihre „Bewegungen" nicht unmittelbar zu erkennen - eine
frustrierende Situation für einen Forscher, die dazu verleitet, Aussagen wie
die aus Jacobus' Speculum musicae („Spiegel der Musik") als „spekulative
Musiktheorie" im Geiste ad acta zu legen.

Im Musiktraktat des Jacobus-Zeitgenossen Engelbert von Admont (gest. 1331)

„spiegelt" sich der musikbezogene Hintergrund deutlicher.72 Engelbert führt die
Wirkung von Musik auf „geordnete", d.h. strukturierte Bewegung zurück (motus
ordinatus):73 Die Natur freue sich laut Aristoteles an allem, was ihr gemäß ist,
und motus ordinatus sei ihr gemäß;74 Engelbert spricht von diesem motus als
einer „Bewegung, durch die der Gesang gleichermaßen den Sänger wie den Hörer
bewegt".75 Im Lichte des oben dargelegten Hintergrundwissens ist diese Aussage
naturwissenschaftlicher Art: Sie bezieht sich auf Klangerzeugung einerseits und
auf deren Wahrnehmung andererseits. Und so verwundert es auch nicht, dass

Engelbert die Prinzipien dieser strukturierten Bewegung in Begriffe fasst, die
er Aristoteles' Physica76 entnommen hat: „die Bewegung, durch die der Gesang
Geist und Gemüt der Singenden wie der Hörenden zu Fröhlichkeit und
Traurigkeit, zur Freude oder zum Erschauern bewegt, folgt der Natur der Bewegung,
die aus motus naturalis und motus violentus zusammengesetzt ist".77

71 Bzw. über den Klang, der von der Stimme hervorgebracht wird: beides wird mit vox bezeichnet.

72 Engelbert schrieb seine Abhandlung De musica, um das Niveau der liturgischen Gesangspraxis
zu heben: vgl. Pia Ernstbrunner, Der Musiktraktat des Engelbert von Admont, Tutzing 1998
(»Musica mediaevalis Europae occidentalis 2), Kapitel „zur Zweckbestimmung des Traktates"
59ff, besonders 61ff, sowie „zur Gesamtanlage des Werkes", bes. 70-73.

73 Diesbezügliche Passagen siehe Engelbert von Admont, Tract.IV, cap.4, cap.7 und cap.44.
74 Vgl. Engelbert von Admont, IV, cap.4, 5-6.
75 „motus quo movet cantus cantantem pariter et audientem [...]": Engelbert von Admont IV,

44, 4; vgl. IV, 7, 3.
16 Vgl. dazu Pia Ernstbrunner, Der Musiktraktat des Engelbert von Admont, a.a.O., 115f, 137 u.

296 Anm.; dies., „Engelbert von Admont als rezipierender und als schöpferischer Musiktheoretiker",

in: Walter Pass (Hg.), Institutum Musices Feldkirchense (IMF): Annales 1996-1997,
Tutzing 2001, 1-26, bes. 23ff.

77 „motus quo cantus movet animum et affectum cantancium et audiencium ad leticiam et
tristiciam, et ad delectacionem vel horrorem, sequitur naturam motus conpositi ex motu
naturali et violento [...]": Engelbert von Admont, IV, 7, 3, vgl. IV, 44, 4.



VOCIS ENIM FACTOR AB ANIMA MOVETUR 77

Das aristotelische Begriffspaar violentus - naturalis benennt als Gegensätze
zwei unterschiedliche Bewegungsprinzipien in der Natur: motus violentus
wird durch einen Impuls von außen in Gang gesetzt, der einen Körper unter
Kraftanwendung resp. Energieaufwand (violentia) vom „natürlichen Ort" (dem
Ort der Ruhe, der Schwerkraft) entfernt; motus naturalis bezeichnet umgekehrt
die Bewegung zum natürlichen Ort hin, die „aus innerer Notwendigkeit"
[a principio intrinseco) geschieht. Ein anschauliches Beispiel: Beim senkrechten

Wurf nach oben nimmt die Geschwindigkeit proportional zur Entfernung
vom „natürlichen Ort" (Erde) ab, bis die Bewegung zu einem labilen Stillstand
kommt, der wiederum nur unter Anwendung von violentia aufrecht erhalten
werden kann - die Bewegung kehrt sich um in den motus naturalis, also weg
vom Haltepunkt der violentia und in sich beschleunigender Bewegung hin
zum natürlichen Ruhepunkt.

motus naturalis

remissus - intensus

langsam - schnell
nachgelassen - gespannt78

Bewegung allgemein:
beschleunigend
Anfang der Bewegung:
aus „innerer" Notwendigkeit
(„a principio intrinseco")79

motus violentus

intensus - remissus

schnell - langsam
gespannt - entspannt, nachgelassen

Bewegung allgemein:
langsamer werdend
Bewegungsimpuls:
Impuls „von außen" („ab extrinseco"),
der so lange „wirkt", bis die Bewegung
aufhört, und/oder sich in den motus
naturalis umkehrt

Wie und an welchen Stellen Engelbert dieses - im Sinne des Mittelalters -
naturwissenschaftliche Gegensatzpaar in seinem Traktat verwendet, zeigt, dass er
es als dem gesamten musikalischen „actus" zugrunde liegendes Prinzip ansieht:
von Seiten der Musik selbst, wie des Sängers und des Zuhörers. Es könnte
sich daher nicht nur auf sämtliche Bewegungen des musikalischen Gefüges
beziehen (Tonhöhenbewegungen resp. Melodik, Intensität, rhythmischer resp.
agogischer Fluss, Spannungsmomente), sondern auch auf den Energieaufwand
in der Klangerzeugung, auch des Sängers, und auf verschiedene Phasen in allen
äußerlich sichtbaren oder unsichtbaren Bewegungen des menschlichen Körpers

(z.B. in der Atmung und in allem, was mit Phonation zusammenhängt).

78 Die Adjektive remissus - intensus haben in der Musiktheorie zusätzlich noch die Bedeutung
von „tief" - „hoch" in Bezug auf relative Tonhöhe und Melodiebewegungen, und sind somit
auf alle Parameter des musikalischen Geschehens anwendbar.

79 Dieses Merkmal, bei Aristoteles und auch Jacobus Leodiensis essentiell, nennt Engelbert von
Admont nicht.



78 Pia Ernstbrunner

„Motus quo movet cantus cantantem paritei et audientem" - „die Bewegung,
durch die der Gesang den Singenden gleich wie den Hörenden bewegt" - ein
solches Kapitel über den motus in der Musik, den spätmittelalterliche Autoren
im Auge resp. „im Ohr" hatten, muss jedoch erst geschrieben werden.80

Dieser Streifzug durch das spätmittelalterliche Fachschrifttum zeigte eine
unerwartete Vielfalt von Aspekten, unter denen die vox humana im Mittelalter
behandelt wurde. Wissen aus den Bereichen Rhetorik, Zeichentheorie,
Physiologie, antike und mittelalterliche Psychologie und „Psychosomatik" sowie
theoretische Ansätze einer Ästhetik des Gesanges mit wahrnehmungstheoretischen

Grundlagen sind im Musikschrifttum des Mittelalters nur verkürzt
wiedergegeben und bilden doch die Voraussetzungen zu dessen Verständnis.
Viele mittelalterlichen Aussagen zur Stimme werfen mehr Fragen auf, als
Philologie jemals beantworten kann. Doch manche Antworten zur
spätmittelalterlichen Gesangskultur liegen vielleicht näher, als man meint, und es
sind die Autoren des Mittelalters selbst, die uns darauf hinweisen. Peter Reide-
meister hat in seiner Eröffnungsrede zum Symposion 2002 das Problem des

Sängers auf den Punkt gebracht: Instrumentalisten haben den Vorteil, vom
Üben und Experimentieren mit historisch getreu nachgebauten Instrumenten
Spiel- und Musizierweisen lernen zu können, während Sänger vor einer schier
unendlich scheinenden Vielfalt an Klangmöglichkeiten stehen. Was sich im
spätmittelalterlichen Schrifttum (in Medizin, Seelenlehre und Zeichentheorie)
rund um den Begriff vox rankt, scheint dem Sänger hauptsächlich zu sagen:
Lerne von der Physis, der Natur des Menschen, und kommuniziere mit der
dich umgebenden Welt - „Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache."81

80 Ich kann hier nur auf meine Vorarbeiten dazu verweisen: Pia Ernstbrunner, „Engelbert von
Admont als rezipierender und als schöpferischer Musiktheoretiker", a.a.O., bes. 17-25.

81 Hans-Georg Gadamer (1900-2002).


	Vocis enim factor ... ab anima movetur : die menschliche Stimme im Fachschrifttum des Spätmittelalters

