
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 26 (2002)

Artikel: Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlichen Epik :
Anmerkungen aus der Werkstatt eines rekonstruierend rekonstruierten
"Geschichten-Sängers"

Autor: Bagby, Benjamin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31

BEOWULF, DIE EDDA UND DIE AUFFUHRUNG MITTELALTERLICHEN EPIK

Anmerkungen aus der Werkstatt eines rekonstruierend rekonstruierten
„Geschichten- Sängers" *

von Benjamin Bagby

Seitdem ich meine rekonstruierten Fassungen von Beowulf und den Edda-Dichtungen

aufführe, habe ich oft auch meine Arbeit vorgestellt - entweder in Form
eines Vortrages vor dem Konzert oder als Fragestunde danach. Dabei hat es mich
immer wieder überrascht, wie unterschiedlich ein bestimmter Aspekt in diesem
Vorher-Nachher-Vergleich ausfällt: Vor der Aufführung werden allenfalls ein paar
zögernde Fragen gestellt, z.B.: „Klingt es wie Gregorianischer Choral?", während
nach dem Konzert häufig ein wirklich differenzierter Dialog entsteht - zum einen
verursacht durch das, was die Zuhörer während der Vorstellung erlebt haben, zum
anderen durch ihre Neugier - manchmal auch ihr Befremden - über meinen Arbeits-
prozess. Dankbar erfahre ich bei solchen Gelegenheiten, mit welcher Leichtigkeit
mein Publikum das, was ich über meine Arbeit zu sagen habe, nach der Aufführung
aufnehmen kann. Die kurze Veranschaulichung eines gesungenen oder gesprochenen
Textes, eine modale Wendung auf der Harfe oder die Vorführung des Instrumentes
sind nur im unmittelbaren Zusammenhang mit der Aufführung sinnvoll.

In diesem Sinne sollen die folgenden „Anmerkungen aus der Werkstatt" ein
wenig den Hintergrund meiner Beschäftigung mit epischer Dichtung und Prosa
ausleuchten, und dies in ähnlicher Weise, wie ich es nach einem Konzert tue.
Meine Anmerkungen richten sich in der Regel nicht an ein spezialisiertes Publikum

von Mediävisten, sondern an Menschen, die zum ersten Mal die Aufführung
eines mittelalterlichen Epos erleben. Natürlich wird im niedergeschriebenen Text
das essentielle Element des Klanges - die hör- und sichtbare Anwesenheit des
Darstellers und seines Instrumentes - fehlen. Ich werde gleichwohl versuchen,
einen gemeinsamen Raum zu finden, wo reale und potentielle Hörer dem
Ausführenden begegnen können und wo aufführungspraktische Fragen, mit denen
ein heutiger „Geschichten-Sänger" sich konfrontiert sieht, diskutiert werden
können, so dass der Hörer einige der Faktoren überprüfen kann, die zu einer
der möglichen Aufführungs-Rekonstruktionen mittelalterlicher Epik führen.1

* Im Original: „Singer of tales"; vgl. Anm. 1. In englischer Sprache wird der Artikel unter dem
Titel „Beowulf the Edda, and the performance of medieval epic: Notes from the workshop
of a reconstructed .singer of tales'" erscheinen in: Performing medieval narrative, hg. von
Evelyn Birge Vitz, Nancy F. Regalado und Marilyn Lawrence [im Druck].

1 Dankbar entlehne ich den Ausdruck „Geschichten-Sänger" („Singer of tales") dem Buchtitel von
Albert B. Lords wichtigem und einflussreichem Buch The singer of tales, Cambridge, Mass. 1960
(deutsch: Der Sänger erzählt: Wie ein Epos entsteht. Aus dem Englischen und Serbokroatischen
von Helmut Martin, München 1965). Das Werk befasst sich mit der Struktur und Aufführung
mündlicher Dichtung von Homer bis zu den epischen Traditionen Jugoslawiens bis zur Mitte des

20. Jahrhunderts: „This book is about Homer. He is our Singer of Tales. Yet, in a larger sense, he

represents all singers of tales from time immemorial and unrecorded to the present... Our
immediate purpose is to comprehend the manner in which they compose, learn, and transmit their
epics" (Foreward, p.i).



32 Benjamin Bagby

Unabhängig von der Epoche, an der wir jeweils interessiert sind, lebt das

Konzept der „historisch informierten Aufführungspraxis" von der Überzeugung,
dass heutige Musiker Anleitung und Wissen aus Quellen beziehen können, die
aus vergangenen musikalischen Traditionen überliefert sind: aus Notationen,
Traktaten, Schulen, ikonographischen Zeugnissen, aus Beschreibungen von
Aufführungen, spielbaren Instrumenten und vielem mehr. Leider lassen alle
diese Zeugnisse, die wir so eifrig studieren, ausgerechnet das für eine
musikalische Aufführung zentrale Element vermissen, das wir am dringlichsten
würden haben wollen: den wirklichen Klang, die Existenz eines lebendigen
Meisters. Falls nicht doch noch das Reisen in die Vergangenheit erfunden
wird, werden wir niemals unseren Meister finden (und natürlich gehört zu
dieser Zeitreise-Phantasie immer auch das beängstigende Szenario: Was wäre,

wenn wir Zugang zum Originalklang und zu der lebendigen Kunst der
alten Meister hätten, wenn wir aber das, was wir hörten, gar nicht mögen
würden?). Weil uns die Kenntnis der Alte-Musik-Praxis „von Angesicht zu
Angesicht" verwehrt ist, sind wir für immer dazu verurteilt, unserer eigenen
musikalischen Vergangenheit „durch einen Spiegel, in einem dunklen Worte"
zu begegnen.

Diese Lage ist im Hinblick auf die meisten abendländischen Repertoires
fragwürdig genug, und doch hat sie Generationen moderner Praktiker und
Forscher nicht davon abhalten können, vor allem hinsichtlich der Barockmusik
eine blühende Alte-Musik-Szene zu kreieren. Zudem erschaffen heutige - oft
charismatische - Meister-Musiker und Lehrer durch sie geprägte aufführungspraktische

Traditionen, so dass unser Blick auf die Vergangenheit klar und
deutlich zu sein scheint.

Allerdings wird die Situation komplizierter und der Blick trüber, wenn wir
Musik aus den Kulturen des frühen Mittelalters aufführen wollen, aus
Lebensbereichen, die meist keine schriftlichen Aufzeichnungen, keine Notation
oder Traktate kannten und von denen wir allenfalls ein paar Beschreibungen
von Aufführungen oder Bruchstücke von Instrumenten besitzen. Eine solche

Musikkultur - oder besser: ein solches Flickwerk von Kulturen - ist die
notationslose Welt des mittelalterlich-epischen Gesanges, zu der ich mich
hingezogen fühle: eine von nordeuropäischen Völkern belebte Welt, in der,
wie wir wissen, die Menschen sangen und Gesängen lauschten, sei es in ihren
Hütten, auf dem Feld, im Boot, auf dem Pferd, rund um das Lagerfeuer, vor
dem heidnischen Altar und auch noch in den ersten christlichen Klöstern. Es

erklangen Geschichten, Heldenepen, Mythen, Instrumentalmusik oder auch
lange, gesungene Erzählungen, die von den wahren oder erfundenen Taten
der Vorväter berichteten.

Welche Art von Zeugnissen hat aus dem frühen Mittelalter überlebt, die
uns für die Rekonstruktion einer seit mehr als 1000 Jahren verstummten
Aufführungspraxis hilfreich sein könnte? Oder gibt es andere nutzbringende
Informationsquellen? Dies sind einige der Fragen, auf die ich bei meinen
Rekonstruktionen von nordeuropäischen Epen wie dem angelsächsischen Beowulf
oder der isländischen Edda zu antworten versucht habe.



Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlicher Epik 33

Der Textvortrag

Zusammen mit meinem Ensemble Sequentia begann ich meine Arbeit an Edda-
Versen mit einer ersten Produktion - mit Gesängen über die nordischen Götter
Odin, Thor, Loki und andere - in den Jahren 1995 bis 1997.2 Die zweite
Produktion von Edda- Gedichten bietet demgegenüber Geschichten über nordische
Sterbliche: Über von Neid, Gier nach Gold und Rache bestimmte Haltungen
und die schlimme Macht, die sie über die heiligste menschliche Institution
haben - die Familie.3 Die drei Sänger und die beiden Instrumentalisten
erzählen - als Solisten und in zahlreichen Kombinationen - vom jungen Helden
Sigurd, der den Drachen Fafnir tötet, um an das Rheingold heranzukommen,-
vom unglücklichen Burgunderkönig Gunnar und seiner schönen Schwester
Gudrun,- vom Hunnenkönig Attila und seiner jähzornigen, selbstmörderischen
Schwester, der Walküre Brynhild. Dieses furchterregende Familienepos ist in
Dichtungen gefaßt, die widersprüchlich und unheimlich sind. Sie scheinen
in einer Traumlandschaft zu spielen, die mit Leichtigkeit den berühmten
Myrkwid-Wald, den Rhein und die Gletscher von Island zusammenbringt.
Es ist eine Sage, in der sich Namen realer Orte und Menschen zwanglos mit
denen heidnischer Götter, listiger Zwerge, Drachen, Verwandlungs-Geister,
magischer Schwerter und Pferde, übernatürlicher Wesen und sprechender Vögel
vermischen. Es ist eine archaische Geschichte, die Generationen von
Europäern in Bann schlug, und die, vorgetragen von den Barden, das Fundament
ihrer kollektiven Erinnerungen formte.

Die Edda - selbst ein rätselhaftes isländisches Wort, dessen Bedeutung
unklar ist, obgleich etwas wie „Altes Wissen" damit gemeint sein mag - ist eine
mittelalterliche Sammlung von 29 altisländischen Gedichten. Zehn von ihnen
handeln von nordischen Göttern und Mythen, und 19 erzählen Geschichten
von germanischen Helden, von denen einige, so etwa der Hunne Attila, als
historische Figuren identifizierbar sind.4 Diese erstaunliche Sammlung ist in
einer anspruchslosen Pergamenthandschrift überliefert, die im 13. Jahrhundert

in Island kopiert wurde,5 zu einer Zeit also, als Attila bereits seit 800
Jahren tot war, während die Geschichten um ihn Inhalt einer lebendigen
mündlichen Überlieferung geblieben waren. Überall wird die Edda als kost-

2
Sequentia: Edda: Myths from medieval Iceland (Deutsche Harmonia Mundi/BMG Classics,
05472 77381), veröffentlicht 1999. Das booklet enthält die vollständigen Texte, Übersetzungen

und Kommentare.
3

Sequentia: The Rheingold curse: A Germanic saga of greed and revenge from the Medieval
Icelandic Edda (Marc Aurel Edition, MA 20016), veröffentlicht 2002. Das booklet enthält
die vollständigen Texte, Übersetzungen und Kommentare.

4 Vgl die deutsche Ausgabe Die Edda. Götter- und Heldenlieder der Germanen. Aus dem Alt¬
nordischen übertragen, mit Anmerkungen und einem Nachwort versehen von Arthur Häny,
Zürich 1987 (=Manesse Bibliothek der Weltliteratur).

5 Reykjavik, Stofnun Ärna Magnüssonar, Gml. Kgl. Sml. 2365 4to („Codex Regius").



34 Beniamin Bagby

barer Schatz der europäischen Kultur und als ein seltenes - und sicherlich
das älteste - Zeugnis für Bräuche, Religion und Mythen der heidnischen
Germanenstämme gewürdigt. Die Edda-Texte sind in anspruchsvollem Stabreim
abgefaßt, der von den Isländern noch lange, nachdem sich auf dem Kontinent
andere Versformen durchgesetzt hatten, geschätzt und praktiziert wurde. Über
Jahrhunderte wurden diese Texte von stammesgebundenen und fahrenden
„Geschichten-Sängern" in ausschließlich mündlicher Überlieferung weitergegeben.

In anderen germanischen Sprachen, in denen sie gleichfalls gesungen
worden sein dürften, haben sie nicht überlebt. Aber die zutiefst sprach- und
literaturfreudigen mittelalterlichen Isländer, die übrigens im 9. Jahrhundert,
aus West-Norwegen kommend, auf jene nordatlantische Vulkaninsel
eingewandert waren, eigneten sich die Texte in ihrer nordischen Sprache an; und
so ist es uns auch heute noch möglich, in Island vieles von der Vortragskunst
der alten Geschichtenerzähler zu hören.

Wie konnte ich der Versuchung widerstehen, für diese spannenden und
geheimnisvollen, von isländischen Sängern und Schreibern vor dem Vergessen
bewahrten Texte, die an langen Winterabenden nicht nur in Island, sondern
auch in Nordeuropa gesungen worden waren, eine Stimme zu rekonstruieren?
Zuerst schien es freilich eine unlösbare Aufgabe zu sein, die fast zwangsläufig

in die Untiefen von pseudo-historischem Kitsch und new uge-Banalität
führen müsste. Aber ich war entschlossen, auf meine langjährige Erfahrung
als Mittelalter-Sänger und auf einige sorgfältig durchdachte Hilfsmittel zu
setzen, die ich später besprechen werde, um diese gesungene Dichtung von
der Druckerschwärze zurück in die Welt des Geschichtenerzählens zu holen;
in eine Welt, in der die menschliche Stimme zu einem Instrument kultureller
Identität und Vermittlung wird - das mündliche Medium einer alten
erzählerischen Kraft.

Obgleich nach allgemeiner, auf Aufführungs-Beschreibungen gegründeter
Auffassung mittelalterliche Epik die Domäne stammesgebundener oder fahrender

Barden war, sind von der Edda bislang keine schriftlichen musikalischen
Quellen aus dem Mittelalter bekannt. Tatsächlich haben wir allen Grund zu
der Annahme, dass es solche Quelle nie gegeben hat. Der Lebensraum, in dem
die Dichtungen ursprünglich überliefert, gesungen und gestaltet wurden, war
durch ausschließlich mündliche Überlieferung bestimmt; die Berufssänger
gaben Repertoire und Techniken von Generation zu Generation weiter, ohne
sich mit dem umständlichen Aufwand des Niederschreibens aufzuhalten. Fast
immer beim mittelalterlichen Gesang ist der Gebrauch von Notation verbunden
mit der Welt des Skriptoriums und einem adligen oder geistlichen Sammler,
nicht aber mit der Welt des praktischen Musikers. Abgesehen davon wird ein
christlicher Schreiber kaum mit freundlichem Blick auf die von heidnischen
Göttern handelnden Gesänge geschaut haben - und dies schon gar nicht, wenn
sein Abt ein Auge auf ihn gerichtet hatte.

Wir müssen davon ausgehen, dass die lebendige Tradition des Edda-Singens
im 13. Jahrhundert, als die älteste Quelle - der Codex Regius - von einem
offenkundig wohlwollenden Mönch kopiert wurde, in Island schon zu verfallen
begann. Wie können wir unter diesen Umständen gesungene Aufführungspra-



Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlicher Epik 35

xis von Edda-Gesängen rekonstruieren, die man etwa zur Zeit von Islands
offizieller Christianisierung im Jahre 1000 praktizierte?6

Das erste bekannte Zeugnis, das sich auf gesanglich vorgetragene Edda-
Dichtung bezieht, findet sich in Benjamin de la Bordes Essai sur la musique
ancienne et moderne aus dem Jahr 1780. Neben anderen Beispielen, die ein
dänischer Hofmusiker für de la Borde sammelte - wobei dieser sein Material
von dem isländischen Gelehrten Jon Ölafsson bezog - finden wir eine Strophe

aus der Edda zu einer einfachen Melodie gesetzt. Leider werden wir nie
erfahren, ob diese recht pedantisch notierte Melodie tatsächlich seit ihren
Ursprüngen als mündlich tradierte musikalische Formel für Edda-Dichtung
überlebt hat, oder ob sie einer mit den alten Wurzeln nicht verbundenen
Volksmusik-Tradition des 17. oder 18. Jahrhunderts angehört; oder auch, ob
sie nur ein Beispiel dafür ist, wie Musique ancienne Islandaise in der Phantasie

eines heimwehkranken Isländers im Kopenhagen des 18. Jahrhunderts
geklungen haben mag.

Bsp. 1:

Jean-Benjamin de La Borde. Essais sur la musique ancienne et moderne, Paris:
PH.-D. Pierres et E. Onfroy 1780-81, Tome 2, 403. Übersetzung: „In uralten
Zeiten, da hauste der Ymir, keinen Sand, keine See gab es noch kalte Brandung

..." (Beginn von Völuspä/Weissagung der Seherin).

r~m\

fr vp: .iJrH' : " J 1.0 - J-j—=Q: f=H=p
/7\

AL. -«W-f é d-j-y u_— J4- -u-

Ar var Allda pa Ymir bugdi

1' 1 t 1 ^ 1 L ^: ' iteggy-a u
vara

~-^r-

fàndr ne far ne

!rgsjg=pg|§p!
Svalar unnir Tord var aiva Neu-phi-min Gap var Ginnunga

Enn gras hvergi.

Schriftliche Quellen aus Nordeuropa, die mittelalterliche weltliche Lieder
überliefern, sind extrem selten, und die in Skandinavien erhaltenen Quellen
für christliche Musik stammen aus spätmittelalterlichem, lateinischem,
kirchlichem Lebensraum mit engem Kontakt zum europäischen Festland.

6 Zu dieser Frage vgl. Joseph Harris, „The performance of old Norse Eddie poetry", in: Karl
Reichl (ed.), The oral epic: Performance and music, Berlin 2000, 225-232 (=Intercultural
Music Studies 12).



36 Benjamin Bagby

Zwar weisen einzelne religiöse Stücke tatsächlich traditionell unübliche
regionale Charakteristika auf - so etwa die Vorliebe für Terzparallelen im Fall
der zweistimmigen Hymne auf den Heiligen Magnus von den Orkney-Inseln -,
aber sie werfen kaum Licht auf die Aufführungspraxis gesungener Dichtung
in der heidnischen Welt Jahrhunderte zuvor.

Bei der Suche nach Wegen, die Edda-Texte gesanglich zu gestalten, war es klar,
dass mehr musikalisches Wissen nötig sein würde als das, was mittelalterliche
Kirchenmusik oder ein Melodie-Schnipsel aus dem späten 18. Jahrhundert
zu bieten hatten. Ich entschied mich, die Technik der „modalen Sprache" zu
benutzen, die Sequentia im Laufe der Jahre im Zusammenhang mit der Arbeit
des Ensembles am mittelalterlichen Lied entwickelt hat, ein Verständnis von
Musiksprache, für das sich in vielen Kulturen Parallelen finden. Kurz gesagt
wird ein Modus nicht als musikalische Tonskala verstanden, sondern eher als
eine Sammlung musikalischer Gesten, Signale und Zeichen, die verinnerlicht,
variiert, kombiniert und als ein Fundus für musikalischen „Text" verwendet
werden können. Dieser „Text" kann zwar in der Rekonstruktion gänzlich
neu sein, aber er verfügt über die Authentizität und Integrität des ursprünglichen

Materials.7 Aber wie der magische Met-Trank, der Odin die Gabe der
Dichtkunst gibt, ist der modale „Met" ein Gebräu, das sowohl inspirierend als
auch gefährlich sein kann. Dagegen kann uns das Studium der Aufführungspraktiken

von epischem Gesang, wie er auch heute noch in vielen Kulturen
zu hören ist, Wege zeigen, wie derartige Aufführungen sowohl Struktur als
auch Seele haben können, und das hilft, die scheinbar grenzenlose Freiheit
modaler Intoxikation zu bändigen.

Was waren, nachdem ich zwischenzeitlich die Beispiele von Monsieur de
la Borde beiseite gelegt hatte, die ersten Ingredienzien dieses modalen
Gebräus? Natürlich Island. Um ein Beispiel zu geben: In der iimui genannten
isländischen gesungenen Dichtungsart - sie stammt zwar aus dem späten
Mittelalter, dürfte aber ihre Wurzeln in sehr viel früheren, vor-skaldischen
Praktiken haben - fand ich ein riesiges Repertoire an modalem Material, das
sich klar in unterschiedliche Modus-Familien gliedern liess. Während zweier
Forschungsaufenthalte in Reykjavik in den Jahren 1995 und 2001 durfte ich die
Tonband-Archive des isländischen historischen Text-Instituts, Stofnun Ârna
Magnüssonar,s nutzen. Dort hörte und analysierte ich hunderte von historischen
iimui-Aufnahmen und solche verwandter Typen,- in einem zweiten Schritt
erstellte ich Stammbäume von den einzelnen Typen und der Nutzung, den sie
von dem modalen Material machten. Das Ergebnis dieser Gedankenarbeit9 war
eine Reihe modaler „Wörterverzeichnisse", die mittels struktureller „Signale"

7 Authentizität - das gefürchtete A-Wort in der Alte-Musik-Szene - ist hier nicht im histori¬
schen Sinne zu verstehen, sondern in dem des Erkennens: In einer Masse von Fremden würde
man immer ein authentisches Mitglied der eigenen Familie erkennen.

K Mein Dank gilt besonders Rösa Thorsteinsdöttir, Vésteinn Ölasson und Gisli Sigurdsson.
9 Verbunden damit war das Aussondern von offenkundig späteren Melodietypen, wobei auch

eine isländische Kontrafaktur von „Oh my darling Clementine" zum Vorschein kam.



Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlicher Epik 37

zusammengefasst wurden. Diese „Signale" konnten den anderen Sängern des
Ensembles mündlich vermittelt und den hochentwickelten Metren der Edda-
Texte zugeordnet - und von diesen gezähmt - werden.

Gelehrt hat uns diese Texte der isländische Philologe Heimir Pälsson, wobei

der gesamte Lernprozess inspiriert war durch die Tradition mündlicher
Überlieferung. Wir arbeiteten ausschließlich mit unseren Edda-Texten und
unserem Gedächtnis. Es gab kaum je schriftlich dokumentierte Musik und
sicherlich nichts, was den Namen „Partitur" verdient hätte. Im Lichte dieser
Erfahrungen begann die bei de la Borde gefundene Melodie, einen Sinn zu
ergeben. Wie auch immer man sich ihre Überlieferung vorstellen möchte,
sie weist eindeutige, einem bestimmten modalen Vokabular angehörende
Charakteristika auf, die in einigen wenigen, ständig wiederholten und
variierten Elementen bestehen. So mag ein aufmerksamer Zuhörer ein Echo ihres
„genetischen Codes" in unseren Rekonstruktionen hören, genauso, wie ein
erfahrener isländischer rimur- Sänger, der uns diese Texte singen hört, hier
und da von einem undefinierbaren Gefühl angerührt sein könnte, er kenne
das ihm unbekannte Stück.

Darin liegt die Schönheit und die besondere Kultiviertheit des modalen
Gesanges, besonders dann, wenn er als Vehikel für Geschichten dient: Um einen
unendlich komplexen Textbau zu vertonen, benutzt der Sänger einen scheinbar
einfachen Tonvorrat und erreicht damit, dass alle Elemente - Musik, Text und
Sänger - in einem organischen Prozess verschmelzen, der einzig im Dienste
der Geschichte steht. Für diese Aufgabe sind alle Facetten des sängerisches
Könnens gefragt- auch ein weites und flexibles Spektrum sprachlichen
Ausdrucks: einfache Rede, erhöhte Rede, gesungene Rede, Sprechgesang, einfacher
syllabischer Gesang, melismatischer Gesang; ferner die radikaleren Elemente
der menschlichen Singstimme: flüstern, stöhnen, ächzen, Heiserkeit, bellen,
brüllen - und sogar ein Schrei muss kommen, wenn die Geschichte ihn
verlangt. Außerdem agiert der „Geschichten-Sänger" in unmittelbarer Nähe zu
seinem Publikum. Sein ganzer Körper, einschließlich seiner Hände und Füße,
die ja auch Geräusche erzeugen können, ist Teil des instiumentum, das die
Geschichte darstellt. Und wenn wir schon von Instrumenten sprechen: Die
Möglichkeit, einen Instrumental-Partner hinzuzuziehen - sei dies ein zweiter
Musiker oder ein Instrument, mit dem sich der Sänger selbst begleitet -
eröffnet weitere Möglichkeiten für den Dialog, für Kommentare, für die Begleitung

und für Zwischenspiele, die alle dem Ziel dienen, das modale Gebräu
anzureichern und die Geschichte dichter und spannender zu gestalten. Wenn
man darauf achtet, wie Epen auch heute noch in verschiedenen Kulturkreisen
gesungen werden, dann entdeckt man eine in ihrer Ähnlichkeit überraschende

Verwendung modaler Strukturen sowohl im vokalen Stil wie auch in der
stimmlichen Behandlung und der instrumentalen Beteiligung.

Wenn ich Edda-Geschichten oder den Beowulf aufführe, gelange ich mit
meiner Stimme in eine Welt, die sich gleichermassen an die Fähigkeiten des
Sängers wie an die des Schauspielers wendet, und in dieser Welt mache ich
nur selten Gebrauch von Techniken, die man beim sogenannten „lyrischen
Gesang" braucht - also etwa bei einem Troubadour-canso. Diese Techniken,



38 Benjamin Bagby

die stimmliche Ebenmäßigkeit, nuanciertes „Hinüberbringen" einer
ausgedehnten strophischen Form mit ihrer komplizierten Struktur von Reim und
Versgestaltung und eine fast träumerische Geringschätzung der Zeit verlangen,
eignen sich ideal zur Wiederbelebung eines Seelenzustandes, der im Innern der
Hörer für Augenblicke ihre eigenen Erinnerungen, Sehnsüchte und Phantasien
zu wecken vermag. Aber in der Kunst des Geschichtenerzählers, in der die
Zeit in ganz unterschiedlichem Tempo vergeht und in der an reale Ereignisse
erinnert wird bzw. diese Ereignisse wiederbelebt, kommentiert und manchmal
buchstäblich vom „Geschichten-Sänger" gelebt werden, in dieser Kunst muss
der Gebrauch lyrischer Techniken auf Momente beschränkt werden, die ihn
verlangen - zumeist solche des Nachdenkens und der Innenschau.

Wörter sind Klänge, und ein entscheidendes musikalisches Element dieser
Texte ist ihre Sprachmelodie. Weil im Hinblick auf die Anwendung der Modi
beim Singen Entscheidungen nicht unabhängig von den Eigenheiten der
isländischen Sprache getroffen werden können, lehrte Heimir Pälsson die Sänger
von Sequentia, nicht nur die komplexen metrischen Strukturen zu verstehen,
sondern er schulte uns auch intensiv in der Sprachmelodie des Alt-Isländischen.

Obgleich die Sprache der Edda nahezu identisch mit derjenigen ist,
die heute von 270 000 Isländern gesprochen wird, hat sie doch andere
Wortformen und eine Aussprache, die vor der Mitte des 12. Jahrhunderts offenbar
ziemlich anders war; damals entstanden die ersten schriftlichen Zeugnisse in
isländischer Sprache, und diese bezeugen ein phonetisches System, bei dem
besonderes Gewicht auf die Aussprache der Vokale gelegt wurde.10

Wenn zwei oder drei Sänger denselben Text deklamieren, ist es möglich,
dass gleichzeitig unterschiedliche modale Phrasen zu hören sind. Dies erklärt
sich aus einer Art heterophoner Textur - an der Grenze zu einer improvisierten

Polyphonie -, wie sie für althergebrachte Musik-Praktiken typisch
ist. Außerdem finden sich Spuren improvisierter vokaler Mehrstimmigkeit,
bekannt als tvisöngui, die man auch heute noch in Island hören kann. Andere
Aspekte der Rekonstruktionsarbeit betreffen das Studium isländischer Quellen
außerhalb der rimur-Tradition sowie der alten monophonen Tanzlied-Melodien
der Faroe-Inseln. Auf dieser kleinen, zwischen Schottland, Norwegen und
Island gelegenen Inselgruppe tanzen und singen die 47000 Einwohner auch
heute noch alte Balladen, die die Geschichte von Sigurd und dem Rheingold
erzählen. Auch aus anderen Teilen der Welt der weit herumgekommenen
Vikinger - z.B. aus dem Baltikum - sind Quellen modaler Musik erhalten,
die hilfreich für das Verständnis vom Spiel mit den Modi im frühmittelalterlichen

Norden sind.
Ich habe bereits von der Wichtigkeit metrischer Strukturen in diesen Texten

sowie davon gesprochen, welche Aufschlüsse sie für den Vortrag und den Gebrauch
der Modi bieten. Für jeden, der sich mit den Edda-Gedichten oder dem Beowulf
beschäftigt hat, ist die charakteristische Metrik und die Differenziertheit der
germanischen Stabreim-Dichtung offensichtlich. Aber mich als Ausführenden

10 Vgl. Heimir Pälsson, „The eddic poems" im CD-booklet von The Rheingold Curse, S. 1—18.



Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlicher Epik 39

interessiert vor allem eines: Wie hätte man einen solchen metrischen Bau bei
einer Aufführung in einem Lebensraum ausgedrückt, der kaum das Lesen und
Schreiben und gewiss keine musikalische Notation kannte? Unsere Beziehung
zu den Edda-Texten oder zum Beowulf ist durch einen eher intellektuellen
Zugang bestimmt: durch Lesen, Analysieren und Ausprobieren, durch die
Benutzung von Lehrbüchern, von Ausgaben, Übersetzungen und Faksimilia. Es

gibt heute niemanden auf der Welt, der diese Dichtungen nur mündlich kennen
gelernt hätte. Unser Intellekt ist fasziniert von den verschiedenen metrischen
Strukturen und Funktionen, die wir schriftlich markieren und mittels derer
wir uns die sorgfältig abgestimmten Spielarten der „Hauptbetonungen",
„Nebenbetonungen" und „Akzente" vergegenwärtigen. Wir haben eine positivistische
Freude daran, Metren durch musikalische Notation - und das heißt im Hinblick
auf die gegebenen Texte: durch präzise und doch gnadenlose Schriftsymbole
- auszudrücken. Wir haben unsere Lehrer diese Gedichte in klar definierten
Akzentschemen rezitieren hören, wobei sie zur Verdeutlichung der Betonung
vielleicht noch mit einem leichten Tischklopfen nachhalfen, und dies ist für
uns zum „Klang" der germanischen Stabreim-Dichtung geworden.

Wie die meisten Musikstudenten hatte ich in meiner Studienzeit enormen
Respekt vor Notation, Metrik und der unangreifbaren Autorität der „Partitur".
Aber der nachfolgende lebenslange Umgang mit abendländischem
mittelalterlichem Gesang hat mich für das Geschichten-Erzählen mit einigen etwas
geschmeidigeren, differenzierteren Werkzeugen im Hinblick auf die Gestaltung
von Text und Melodie ausgerüstet.

Als ich mich mit der Absicht, eine Aufführung zu rekonstruieren, mit dem
Beowulf zu beschäftigen begann, habe ich alle mir erreichbaren Aufnahmen
gehört, auf denen Experten den Originaltext lasen. Dabei überraschte mich
ein Phänomen, das ich als übertriebenes Betonen eines rein mechanistischen
Metrik-Verständnisses empfand: Die metrischen Muster verschiedenartiger
Verstypen, die für einen „Geschichten-Sänger" normalerweise auf einer tieferen

strukturellen Ebene wirken sollten, hatten den Textfluss und damit auch
die Geschichte zerbrochen. Im Munde des Rezitators wurden sie überdeutlich
und schwer, und dem Ohr des Zuhörers drängten sie sich förmlich auf. Der
Musiker und Geschichten-Erzähler in mir stellte sich für diese wunderbar
lebendigen und flexiblen Versformen eine feinere Art der Ausführung vor, und ich
beschloss, mit dem Text des Beowulf - und später der Edda - so umzugehen,
dass der metrische Bau nicht der Herr, sondern der Diener der Interpretation
sei. In langen Stunden des Ausprobierens suchte ich nach Wegen, der Metrik
eine zwar gewichtige, aber weniger oberflächliche Rolle im Dienste des Textes

einzuräumen. Die Geschichte sollte in aller Freiheit als ein Hörerlebnis
entwickelt werden, von innen zusammengehalten durch eine fast nicht
wahrnehmbare Vielfalt ineinander greifender Klänge und Impulse.

Wenn ich metrisch abgefaßter Texte interpretiere, gehört es nicht zu meinen
Aufgaben, meinen Zuhörern Erkenntnisse zur Metrik zu vermitteln, sondern
ich soll eine Geschichte erzählen. Das heißt aber nicht, dass der metrische Bau
vernachlässigt werden darf. Wenn ich die Geschichte singe und spreche, ist
die Metrik auf einer sehr tiefen Ebene immer dabei. Sie beeinflusst und formt



40 Benjamin Bagby

meine Stimmgebung, meine Instrumentalbegleitung, die Zeiteinteilung, das

Tempo und die rhetorische Gestik, kurzum: alle zur Interpretation notwendigen

Variablen. Wenn man sich ein überschaubares Publikum mittelalterlicher
Kenner vorstellt, das eine Geschichte schon dutzend- wenn nicht hundertmal
gehört hat, darf man bei diesen Zuhörern von einem feinen Verständnis für den
inneren Zusammenhalt des Textes ausgehen, ja, sogar ein gewisses Vergnügen
an der Art voraussetzen, wie der Sänger das Offensichtliche verschleiert und
wie bei der Aufführung Töne, modale Formeln und Bedeutung ineinander greifen.

Mein Bestreben ist es, Metrum-bezogene Interpretationen vom Beowulf
und den Edda-Gedichten auf der Basis schriftlicher Quellen zu erschaffen,
die gleichwohl darauf abzielen, den Geist eines mündlich dargebotenen, in
einer notationslosen Tradition beheimateten Gedichtes zu atmen. Ich habe
das Ziel, den metrischen Strukturen den ihnen gebührenden wichtigen Platz
im Text einzuräumen, sie aber subtil, kreativ, fast als vom Unbewussten
gesteuert wirken zu lassen. Alle Elemente der gemessenen Zeit müssen dafür
zur Verfügung stehen, ihren Beitrag zur Ausformung der Geschichte zu leisten

- von der kleinsten Einheit der einzelnen Silbe bis hin zu dem einzigen,
übergreifenden Puls einer Gesamtaufführung.

Die instrumentale Begleitung

Von gleicher Wichtigkeit wie der Textvortrag sind bei diesen musikalischen
Rekonstruktionen die Musikinstrumente, und hier vor allem Harfe, Flöte und
Fidel, die in frühen nordeuropäischen Quellen, die das Musizieren beschreiben
oder darstellen, bezeugt sind. Die Harfe, die Sequentia für die Edda benutzte,

ist eine auf den Überresten eines Instruments basierende Kopie, die in
einem alemannischen Gräberfeld aus dem 8. Jahrhunderts in Oberflacht
(Baden-Württemberg) gefunden wurden. Die Rekonstruktion stammt von Rainer
Thurau (Wiesbaden). Dieser früheste bekannte Harfentypus dürfte überall in
der nordeuropäischen Welt bekannt gewesen sein." Im Übrigen werden auf
diesem Gebiet von Seiten der Musikarchäologen laufend neue, interessante
Erkenntnisse gewonnen. So entdeckten Archäologen im Winter 2001/02 bei
Trossingen (Baden-Württemberg) das Grab eines adligen Alemannen aus der
Zeit um 580 n. Chr. Unter den vielen Gegenständen, die dort 1400 Jahre lang
begraben waren, fand man „die weitaus am besten und vollständigsten erhaltene

Leier Mitteleuropas."12

" Christopher Page, „Instruments and instrumental music before 1300", in: The New Oxford
History of Music, vol. 2, Oxford etc., 2nd edition 1990, 455-484.

12 So der Bericht der Basler Zeitung vom 11.04.2003. Das Instrument wird zur Zeit im
Archäologischen Landesmuseum Konstanz untersucht.



Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlicher Epik 41

Abb. 1: Die von Rainer Thurau rekonstruierte Harfe

Diese germanische harpa wird heute häufig als Leier bezeichnet, weil man
sie von der dreieckigen cithara mit deren unverwechselbarer Vordersäule
unterscheiden will, in der nach wie vor die typische Harfenform gesehen wird;
in der Edda selbst ist das leierförmige Instrument als Harfe bekannt. Diese
Instrumente haben in der Regel nur wenige Saiten - die Harfe aus Oberflacht
hatte wahrscheinlich sechs Saiten. Die möglichen Stimmungen - gewonnen
aus mittelalterlichen Konsonanz-Theorien, bruchstückhaftem, durch
mittelalterliche Quellen vermitteltem Wissen, aus den durch die mittelalterliche
Technik der Saitenherstellung gegebenen Möglichkeiten und Grenzen sowie
aus in anderen Kulturen gebräuchlichen Harfestimmungen - bieten eine Reihe
von Basis-Intervallen, die ihrerseits auf den Text einwirken können, den sie
begleiten.

Ich denke, dass wir zu Recht davon ausgehen können, dass eine sechssaiti-
ge Harfe wie die von Oberflacht nach einem System gestimmt war, das eine
bestimmte Zahl von Konsonanzen erbrachte, wobei die Hauptintervalle die
Oktave, die perfekte Quinte und die perfekte Quarte waren. Das würde sowohl
mit den Gesetzen der Physik wie auch mit den mittelalterlich-mitteleuropäischen,

von der Antike ererbten Konsonanz-Regeln übereinstimmen. Auch
einem germanischen Barden, der nie etwas von Pythagoras oder Boethius
gehört hat, dürfen wir unterstellen, dass er mit den Saiten seiner Harfe ge-



42 Benjamin Bagby

wisse lconsonante Intervalle zum Klingen bringen konnte. Es gibt zahlreiche
plausible Stimmungen, die in unterschiedlichen Kombinationen diese Intervalle

ermöglichen. Eine dieser Stimmungen, die ich für meine Beowulf-Interpretation

gewählt habe, nenne ich „offene Stimmung", weil sie eine Oktave
zwischen der höchsten und der tiefsten Saite umfasst, wobei die Finalis des
daraus resultierenden Modus der in diesem Spektrum tiefste Ton ist. Die sich
so ergebende Reihe von sechs Tönen im Ambitus einer Oktave bringt eine
Reihe von Tonabständen mit sich, die der Stimmung ihre charakteristische
pentatonische Klangfarbe geben. Neben der Oktave enthalten die sich
ergebenden Konsonanzen drei perfekte Quinten und die korrespondierenden drei
perfekten Quarten, die dafür sorgen, dass diese „offene" Stimmung besonders
ausgeglichen und modal flexibel ist. Sie eignet sich ideal für die spontanen
Ausbrüche, die in einer sechsstündigen Gesamtaufführung des Beowulf not-
wändig sind, und sie ist von denjenigen Stimmungen, die ich ausprobiert habe,
diejenige mit dem reichsten Klangvolumen.13

Bsp. 1 (offen): -t o
o—

Eine ähnliche Stimmung, die ich für zahlreiche Edda-Gedichte verwendet
habe, behält die Oktavspanne zwischen höchster und tiefster Saite bei, aber
sie platziert die modale Finalis auf der zweittiefsten Saite, wobei die tiefste
Saite einen Ganzton tiefer gestimmt ist. Daraus resultieren gleichfalls eine
Reihe perfekter Quarten und Quinten; ich nenne diese Stimmung „zentriert",
weil das Gewicht des Modus hier auf der zentralen Quart-Quint-Konstellation
liegt, was durch die kraftvolle Sub-Finalis des darunter liegenden Ganztones
noch unterstrichen wird. Diese Stimmung ist freilich weniger offen, verlangt
sie doch von der Spielhand mehr Disziplin und damit mehr auf Präzision
gerichtete Aufmerksamkeit beim Geschichtenerzählen:

-E „ O
Bsp. 2 (zentriert): ^ <t « » °

Wenn die Idee der Oktavspanne zwischen höchster und tiefster Saite durch
diejenige einer kontinuierlichen Sechs-Ton-Reihe ersetzt wird, dann ergibt
das einen völlig anderen Klang, der sehr viel präziser und sehr viel weniger
mitschwingend ist. Christopher Page hat auf eine Quelle aus dem 11.
Jahrhundert aufmerksam gemacht, die eine Hucbald von St. Armand (ca. 880)
zugeschriebene Cithaia-Stimmung überliefert. Diese Stimmung tendiert dazu,

13 Im Mittelalter gab es für das Stimmen von Instrumenten keine absoluten Tonhöhen. Alle
Stimmungen, die hier aufgezeigt sind, geben lediglich die Beziehung von Ganz- und Halbtönen

an; hier sind sie um der Klarheit des Vergleichens willen normiert dargestellt.



Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlicher Epik 43

die Theorie einer diatonischen Harfenstimmung zu bestätigen, zumindest für
christliche Gemeinden, denen es darum ging, ein heidnisches Instrument zu
zähmen, das traditionell dazu benutzt worden war, das Erzählen von Heldenepen

zu begleiten.

Bsp. 3 (Hucbald): Q fto " °

Es gibt noch weitere einleuchtende Stimmungen für die Harfe, etwa die Te-
trachord-Stimmung, bei der eine Reihe von vier Tönen in fixierter Reihung
- z.B. Ganzton/Halbton/Ganzton - wiederholt wird, wobei die Tetrachorde
einander auch überlappen können; aber für diese Stimmung fehlen uns
direkte Belege.

Wenn es um die genaue Stimmung der Harfe geht, müssen wir uns auf
sachkundige Vermutungen beschränken, wobei es ja gerade die Harfe war,
die in der angelsächsischen Legende von Caedmon den beschämten Rückzug
des Heiligen in den Kuhstall bewirkte,-14 aber die wirkliche Stimmung kann
nicht weit entfernt von denjenigen Stimmungen gelegen haben, die hier
genannt worden sind.

Die Stimmung aller dieser Instrumente ist aufs engste mit dem Modus
verbunden, den die Tradition des Liedes erfordert; bei wechselndem Modus muss
ein Instrument also manchmal umgestimmt werden. Was die Spieltechnik
betrifft, so versteht sich von selbst, dass ein sechssaitiges Instrument nicht
daraufhin angelegt ist, die kunstvollen Melodien und begleitenden Akkorde
auszuführen, die wir mit späteren Harfen verbinden. Hier haben wir es mit
einem Harfentypus zu tun, wie er auch heute noch in außereuropäischen
Musikkulturen - vor allem in Afrika - in Gebrauch ist, eines Typus, der als
Ausdrucksmittel Formeln, Umkehrung und Streuung verwendet und der den
modalen „Wortschatz" ausschöpft.

Weil eine Hand des Spielers das Instrument auf seinem Knie aufrecht halten
muss, steht grundsätzlich nur eine Spielhand zur Verfügung, obwohl viele
Spieler herausgefunden haben, dass die haltende Hand mühelos den Daumen
entbehren kann, wodurch dieser die Melodieformeln durch das Anzupfen der
hohen Saiten unterstützen kann. Einige ikonographische Zeugnisse - vor allem
Darstellungen vom cithaia spielenden König David - scheinen diese Praxis
zu bestätigen. Ebenso wie der Sänger sich bei der Vokalisierung seiner Texte
auf einen schmalen Vorrat wirkungsvoller modaler Gesten stützt, macht die
Harfe aus ihren scheinbar wenigen Möglichkeiten eine Tugend; wie ein ver-

14 Die Legende berichtet, dass Caedmon an einem geselligen Abendessen im Kloster teilnahm, an
dem die Harfe von einem der Teilnehmer zum nächsten weitergegeben wurde. Weil Caedmon
weder singen noch spielen - geschweige den stimmen - konnte, versteckte er sich beschämt
in einem Kuhstall, wo er einschlief. Im Traum erschien ihm der Herr und forderte ihn auf,
für IHN von Gott und der Schöpfung zu singen. Da sang Caedmon wunderbar schöne Verse

zum Lobe Gottes, die er nie zuvor gehört hatte und die man später „Caedmons Hymne"
nannte.



44 Benjamin Bagby

flochtenes Vikinger-Ornament vermittelt sie dem Ausdruck des Modus - und
damit auch der Geschichte - eine reiche Klangbildung.

Der Fidel, die Sequentia für einige der Edda-Rekonstruktionen benutzte,
liegt eine der frühesten Darstellungen eines Streichinstruments in Nordeuropa
aus dem frühen 11. Jahrhundert zugrunde. Sie ist von Richard Earle (Basel)
eigens für diese Produktion gebaut worden.

Abb. 2: Die von Richard Earle rekonstruierte Fidel.

Wahrscheinlich lassen sich auch heute noch, verborgen in der reichen
norwegischen haidingfele-Tradition, Techniken nordischen Fidelspiels finden. Die
praxisbezogene Forschung Elizabeth Gavers, die von hier aus Verbindungen
zu den möglichen mittelalterlichen Vorläufern sucht, hat zu einem überzeugenden

Streich-, Stimm- und Artikulationsstil geführt.15

15 Beispiele für solistisches Fidel-Spiel - ausgeführt von Elizabeth Gaver - finden sich auf der
CD Edda: Myths from medieval Iceland. Die Rekonstruktion der von Richard Earle gebauten
Fidel aus dem 11. Jahrhundert kann man auf der CD The Rheingold Curse hören.



Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlicher Epik 45

Ebenso basiert in der auf die Edda bezogenen Arbeit von Sequentia die
Verwendung der Flöte auf Stimm- und Konsonanz-Konzepten des frühen
Mittelalters. Ein Instrument hat eine nahezu schamanische Qualität: eine kleine
Flöte aus Schwanenknochen, rekonstruiert von Friedrich von Huene (Boston)
nach den Überresten eines am Rhein in der Nähe von Speyer gefundenen
Instruments aus dem 10. Jahrhundert.16

Abb. 3: Die von Friedrich von Huene rekonstuierte Knochenflöte

Dank der Zusammenarbeit mit dem Flötisten Norbert Rodenkirchen war viel
über die Position der Grifflöcher und damit auch über die Stimmung auf
Instrumenten wie diesem zu erfahren. Im Erarbeiten von Instrumentalstücken
und Begleitungen haben die Spieler sich dasselbe modale Vokabular zunutze
gemacht wie die Sänger, aber darüber hinaus haben sie die besonderen Spiel-
und Stimm-Charakteristika ihres eigenen Instruments einbezogen. Es gibt
hier keine „Improvisation" als solche, und, abgesehen von ein paar Skizzen,
auch keine geschriebenen Partituren. Auch hier zielt unser Selbstverständnis
auf die Rekonstruktion einer möglichst strikt oral ausgerichteten Tradition.

Natürlich werden wir nie wissen, wie genau unsere Aufführungen die Kunst
eines mittelalterlichen Barden in Island oder sonstwo in Nordeuropa wiedergibt;
und auch die „Originalmelodie", nach der irgendein Epos im Frühmittelalter
gesungen wurde, können wir nicht wieder entdecken; dies schon deshalb nicht,
weil es die Originalmelodie zu einer gegebenen Erzählung oder Geschichte

16 Die Schwanknochenflöte, gespielt von Norbert Rodenkirchen, kann man auf track 1 der CD
The Rheingold Curse hören.



46 Benjamin Bagby

kaum gegeben haben dürfte. In jeder Region, in jeder Sprache, jedem Dialekt
gab es unterschiedliche Spielarten, die in ihrer je eigenen mündlichen
Tradition gepflegt und überliefert wurden. Und doch bin ich davon überzeugt,
dass, wenn man sorgfältigen Gebrauch von bestimmten Informationen und
Techniken macht und gleichzeitig die eigene, auf erarbeitetem Wissen um den
mittelalterlichen Gesang und gesungene, mündlich überlieferte Dichtung
beruhende Intuition nutzt, es möglich ist, einleuchtende Interpretations-Modelle
zu rekonstruieren, die erlauben, dass die ehrwürdigen Geschichten unserer
Vorväter zu neuem Leben erwachen.

(Übersetzung aus dem Englischen von Dagmar Hoffmann-Axthelm)


	Beowulf, die Edda und die Aufführung mittelalterlichen Epik : Anmerkungen aus der Werkstatt eines rekonstruierend rekonstruierten "Geschichten-Sängers"

