
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 23 (1999)

Artikel: Musikalischer Satz und szenische Bewegung : Chor und "chœur dansé"
in der französischen Oper (Académie Royale de Musique)

Autor: Betzwieser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151

MUSIKALISCHER SATZ UND SZENISCHE BEWEGUNG
CHOR UND „CHŒUR DANSÉ" IN DER FRANZÖSISCHEN OPER

(Académie Royale de Musique)1

von Thomas Betzwieser

Die Existenz von Chor und Ballett zählt zu den konstitutiven Elementen des
französischen Musiktheaters seit Lully. Obgleich sich die italienische Opera
seria und die französische Tragédie lyrique in einer Vielzahl struktureller
Momente unterschieden, so war es vor allem das Vorhandensein dieser beiden
künstlerischen „Kollektive", welche die Identität der französischen Oper im 18.

Jahrhundert ausmachte. Auch die wissenschaftliche Auseinandersetzung des

gegenseitigen Anverwandlungsprozesses von italienischer und französischer
Oper, der gemeinhin unter dem Begriff Opernreform firmiert und mit der
musikdramatischen Entwicklung in Parma, Wien und Stuttgart in Verbindung
gebracht wird, fokussierte lange Zeit ihre Betrachtung auf diese genuin
französischen Elemente. Als Reform wurde zuallererst die Öffnung des italienischen
Operntypus gegenüber der französischen Oper gesehen. Daß ein solcher Prozeß
stattgefunden hat, ist nicht zu leugnen, ob er sich allerdings auf die Inkorporierung

dieser „Versatzstücke" reduzieren läßt, ist zu bezweifeln. Gleichwohl
markierte die Existenz von Chor und Ballett seit der Kontroverse von Lecerf
de la Viéville und Raguenet im opernästhetischen Bewußtsein des 18.
Jahrhunderts einen wesentlichen strukturellen Unterschied von italienischer und
französischer Opernkultur.

Eine besondere Erscheinungsform des französischen Musiktheaters stellte die
Zusammenkoppelung von Chorgesang und Tanz, der sogenannte „chœur dansé",
dar. Diese musikalische und szenische Verbindung zweier Bühnenkollektive
in einem Nummern- bzw. Szenentypus war eine französische Spezialität, die
sich vor allem in den Divertissements manifestierte. Anzutreffen ist sie indes
auch - in einer gleichsam transformierten Gestalt - in der italienischen Oper,
nämlich in Mozarts Idomeneo (1781), der in gewisser Weise das Paradigma
der gegenseitigen Anverwandlung von französischer und italienischer Oper
im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts darstellt. Der Chorsatz „Coriamo,
fuggiamo", der das Flüchten des kretischen Volks vor dem herannahenden
Sturm vorstellt, offenbart diese besondere Verschmelzung von Chor und Ballett.
Die Regieanweisung in der Partitur, „un coro col canto et con pantomime",
zeigt an, daß es sich bei dieser Mischung von Gesang und tänzerischer Aktion
um einen der italienischen Oper bis dato weitgehend fremden Nummerntyp

1 Der vorliegende Aufsatz basiert auf einem Vortrag, den der Verfasser 1991 bei dem Symposium
Coro e cori nell'Opera (Fondazione Giorgio Cini, Venezia) gehalten hat. Teile dieses Referats
sind eingegangen in den Beitrag „Der in Bewegung gesetzte Chor: Gluck und der chœur
dansé", in: Jean Gribenski u. a. (Hrsg.), D'un opéra l'autre (Festschrift Jean Mongrédien),
Paris 1996, 45-54.



152 Thomas Betzwieser

handelte.2 Die Tradition, auf den Mozarts avancierter Chor rekurriert, ist jedoch
zweifellos die des französischen „chœur dansé".

Diesen vokalen Nummerntyp des „chœur dansé" gilt es, im folgenden in den
Blick zu nehmen, wobei zwei Momente im Vordergrund der Betrachtungen stehen
werden: zum einen der musikalische Satz und zum anderen die damit verbundene
szenische Bewegung. Die Ausführungen gliedern sich in drei Abschnitte: In
einem ersten Schritt sollen zunächst die ästhetischen und theoretischen Aspekte
der Chorkomposition beleuchtet und insbesondere auf das dynamische Moment
hin befragt werden. Ein zweiter Abschnitt widmet sich den Erscheinungsformen
des „chœur dansé" in der Rameau-Epoche. Der Schwerpunkt der Überlegungen
ist jedoch auf die spezifische Anverwandlung des „chœur dansé" in den

Reformopern Glucks gerichtet, mit welchen auch ein genereller Funktionswandel des

Opernchors einherging. Dieser musikalische Funktionswandel, so wird zu zeigen
sein, war aufs engste mit der szenischen Bewegung verbunden.

1.

Die Selbstverständlichkeit, mit welcher der Chor zu einem konstitutiven Bestandteil
der französischen Oper gezählt wurde, stand in einem relativen Mißverhältnis zu
dessen dramentheoretischer Legitimation.3 Die Theaterästhetik war grundsätzlich
skeptisch, was die Beteiligung des Chors in der Tragédie lyrique anbelangte.4

Die Kardinalfrage betraf die Kommensurabilität des Chors mit der Kategorie der

„vraisemblance". Friedrich Melchior Grimm hatte dieses Problem in seinem Artikel
„Poème lyrique" in der Encyclopédie auf die Frage zugespitzt: Wie wahrscheinlich ist

es, daß eine Vielzahl von Individuen ihre Gefühle gleichzeitig artikulieren, darüber
hinaus mit denselben Worten und in ein und demselben musikalischen Satz?

„[...] avec quelle vraisemblance une assemblée entière ou tout un peuple pourra-t-il
manifester son sentiment en chantant ensemble et en chœur le même couplet, les mêmes
paroles, le même air? Il faudra donc supposer qu'ils se sont concertés d'avance, et qu'ils
sont convenus entre eux de l'air et des paroles par lesquels ils exprimeraient leur sentiment
sur ce qui fait le sujet de la scène, et qu'ils ne pouvaient savoir auparavant".5

1 „La tempesta continua. I Cretesi spaventato fuggono e nel seguente coro col canto e con

pantomime esprimono il loro terrore, ciô che tutto forma un' azione analoga e chiude l'atto
col solito Divertimento". (11,6; Nr. 18)

3 Vgl. hierzu auch Arnold Jacobshagen, Der Chor in der französischen Oper des späten Ancien
Régime (Perspektiven der Opernforschung 5), Franfurt/ Main u. a. 1997, 82-134.

4 Eine Neubewertung respektive eine erste echte theoretische Annäherung an den Opernchor
findet erst bei Lacépède statt; vgl. Bernard Germain de Lacépède, La Poétique de la musique,
Paris 1785, Bd. 2, 254-272.

5 Friedrich Melchior Grimm, Art. „Poème lyrique", in: Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné
des sciences, des arts et des métiers, hrsg. von Denis Diderot und Jean le Rond d'Alembert,
Paris 1751-1780, Bd. 12, 832: „Mit welcher Wahrscheinlichkeit vermag eine versammelte
Gemeinschaft oder ein ganzes Volk seinem Gefühl Ausdruck zu verleihen, indem es gemeinsam
oder in einem Chor das gleiche Lied, die gleichen Worte, das gleiche Air singt? Man muß wohl
annehmen, daß sie sich vorher abgesprochen und das Air und die Worte vereinbart haben,

mit welchen sie ihr Gefühl in der jeweiligen Szene zum Ausdruck bringen würden, und daß

sie dies vorher nicht wissen konnten."



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 153

Vor dem Hintergrund einer rationalistischen Theorie war die Frage nach der
„vraisemblance" im Hinblick auf den Chor nicht nur berechtigt, sie war im
Grunde überfällig. Die Theorie akzeptierte zwar das Paradox der Gattung Oper,
nämlich daß Individuen sich singend äußern, sie versuchte aber innerhalb dieser
generellen Unwahrscheinlichkeit „realistische", oder besser: dem Sprechtheater
vergleichbare Erscheinungsformen auszumachen. Die Bemerkung Grimms, ob

man vielleicht annehmen sollte, daß die Choristen sich in einem gleichsam
vordramatischen Kontext über Inhalt und Diktion des Chorgesangs verständigt
hätten, um diesen dann an entsprechender Stelle im Drama anzubringen bzw.
abzurufen, ist insofern mehr als eine bloß rhetorische Frage, als Grimm damit
versucht, eine rationale Erklärung für das kollektive Singen zu finden. Mit
anderen Worten: ein Ausweg aus der Aporie, den Chor ästhetisch zu legitimieren,
bestand vor allem in der Möglichkeit, den kollektiven Gesang als eine partiell
vordramatische Realität zu beschreiben, d.h. bestimmte Chorkompositionen
zu präexistenter Musik zu deklarieren.

In eine ganz ähnliche Richtung geht auch das Denkmodell, welches Jean-

François Marmontel im Supplément der Encyclopédie ersonnen hatte und das

gewissermaßen eine Antwort auf Grimms Frage darstellte. Im Gegensatz zu
Grimm sah Marmontel in der simultanen Figurenrede der Chor-Individuen
kein Problem, er akzeptierte also das gattungsimmanente Phänomen kollektiven

Singens. Marmontel versuchte vielmehr, die Chöre hinsichtlich ihrer
divergenten Erscheinungsformen zu differenzieren.6 Er unterschied dabei den
„chœur appris" und den „chœur impromptu":7 „Le premier peut paraître composé
avec art, sans détruire la vraisemblance; mais dans l'autre l'on ne doit voir
que l'unanimité fortuite et momentanée des sentimens dont une multitude
est émue à la fois".8 Der „chœur appris", wörtlich: der „gelernte" Chor, wäre
demnach als ein präexistentes Gebilde aufzufassen, das innerhalb des Dramas
die Qualität einer Inzidenzmusik besitzt. Der „chœur impromptu" hingegen
stellt eine situationsbedingte, spontane Artikulation eines Kollektivs dar.

Instruktiv ist der damit verbundene musikalische Satztyp, den Marmontel
mit seiner Unterscheidung namhaft macht: Der „chœur appris" wird mit
der polyphonen Schreibweise („composé avec art") identifiziert, der in dem

zeitgenössischen Schrifttum auch als „chœur travaillé" figuriert. Der „chœur
impromptu" dagegen wird von einem einfachen, meist homophonen Satz

repräsentiert.

6 Vgl. hierzu ausführlich Jacobshagen (1997), a.a.O., 107-113.
7 Jean François Marmontel, Art. „Chœur d'Opéra", in: Encyclopédie, a.a.O., Bd. 19, 405f., sowie in

Marmontel, Éléments de la littéiatuie, in: "Œuvres de Marmontel, Paris 1819, Bd. 4, 249f.
8 Ebd., 249: „Ersterer kann kunstvoll gesetzt sein, ohne der Wahrscheinlichkeit zuwider zu

laufen,- in letzterem hingegen soll man einzig die unvorhergesehene und spontane Einmütigkeit
der Gefühle erkennen, von welchen eine Menschenmenge zugleich bewegt wird."



154 Thomas Betzwieser

Der „chœur appris" tritt häufig im Zusammenhang mit Zeremonien in
Erscheinung, da diese einen paradigmatischen Ort für innerdramatisches
Musizieren darstellen. Bei einem zeremoniellen Kontext darf man in besonderer
Weise annehmen, daß das Kollektiv einen Gesang anstimmt, den es bereits
kennt. Das Beispiel, das Marmontel anführt, erfüllt exemplarisch diese
Bedingungen, d.i. der Chor „Brillant soleil" im Inka-Akt von Rameaus Les Indes
galantes. Dieser polyphone Chor steht innerhalb der „Fête du soleil" der Inkas,
einer kollektiven, kultischen Handlung also, deren Musik aus der Perspektive
des Dramas als präexistent klassifiziert werden kann.

Grimm war indes jedweder kollektive Gesang, der nicht den Bedingungen
eines „chœur appris" und dem Vorhandensein eines zeremoniellen Kontexts
entsprach, suspekt. In dem Moment, wo der Chor als dramatis persona aktiv
an der Handlung partizipiert, greift für Grimm das Denkmodell der
präexistenten Musik nicht mehr, da ein solcher „chant appris" mit einer spontanen
Artikulation in keiner Weise mehr vereinbar sei. Den Chorgesang vergleicht
Grimm mit dem Couplet, das ebenfalls einen vordramatischen Charakter
besitzt, da es innerhalb der Handlung gleichsam abgerufen wird:9

„ [...] les chœurs ne sont pas plus que les couplets propres à la musique de théâtre.
Aussi rien n'est plus froid et plus ennuyeux que tous ces chœurs dont un opéra
français est farci [...] Lorsque le poëte introduit dans sa pièce le peuple ou la foule
comme acteurs, je sens que cette foule peut pousser un cri de joie, d'admiration, de

douleur, de surprise, d'effroi, etc.; mais de lui faire chanter un long couplet en parties,
et par conséquent non-seulement un chant appris par cœur, mais concerté d'avance
entre les exécutants, et qui cependant au théâtre doit avoir l'air d'être suggéré par
l'action du moment, c'est offenser grièvement le bon sens et porter l'absurdité à son
comble, à moins que ce chœur ne consiste dans l'exécution de quelque hymne ou
de quelque autre chant consacré par la réligion et l'usage, et que le peuple peut être
supposé de savoir par cœur".10

9 Für solcherart präexistente Musik verwendet Grimm die Bezeichnung „placée historique¬
ment".

10 Grimm, Correspondance littéraire, philosophique et critique, hrsg. von Maurice Tourneux,
Paris 1879, Bd. 7, 41f. (Mai 1766: Rezension der Oper Aline, Reine de Golconde von Sedaine
und Monsigny): „Die Chöre sind wie die Couplets als Opernmusik nicht mehr geeignet. Nichts
ist ausdrucksloser und langweiliger als alle diese Chöre, mit welchen eine französische Oper
vollgestopft ist. Wenn ein Textdichter das Volk oder die Menschenmenge als Akteure auf die

Bühne bringt, dann finde ich, daß diese Menge einen Schrei der Freude, der Bewunderung,
des Schmerzes, der Überraschung, des Schreckens ausstoßen kann,- aber daß das Volk ein
größeres, mehrteiliges Lied und somit nicht nur einen auswendig gelernten, sondern vorher
vereinbarten Gesang darbietet - der auf dem Theater jedoch den Eindruck erwecken soll,
er sei aus dem Augenblick geboren -, dies heißt den guten Geschmack beleidigen und die

Absurdität auf die Spitze treiben, es sei denn, daß dieser Chor aus einer Hymne oder einem
anderen religiösen oder rituellen Gesang besteht und angenommen werden darf, daß das Volk
ihn (auswendigl kennt."



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 155

Konnte die dramentheoretische Legitimation des Chors noch in dem
Denkmodell „appris" und „impromptu" aufgehen, so sah sich die Opernästhetik
indessen mit einem aufführungspraktischen Problem konfrontiert, welches
unlösbar schien, d.i. ist die völlige Unbeweglichkeit des Chors auf der Szene.

Obschon die französische Oper vielfältige Verwendungsformen des Chors
kannte,11 blieb dessen Erscheinung auf der Szene weitgehend auf eine bloße
Präsenz beschränkt. Von einem tatsächlichen Aktionsraum des Chors - in
einem konkret bühnenpraktischen Sinne - konnte für die Zeit vor 1750 kaum
die Rede sein. Diese Immobilität des Chors wurde keineswegs kritiklos
hingenommen. An prominenter Stelle, wiederum in der Encyclopédie, beklagte
Cahusac die Ungereimtheit, daß eine in ihren Gefühlen agitierte Volksmenge,
die im Begriff ist, diesen Gefühlen Taten folgen zu lassen, jedwede sichtbare
Regung - im wahrsten Sinne des Wortes - vermissen lasse.

„Les chœurs remplissent le théâtre, &. forment ainsi un fort agréable coup d'œil;
mais on les laisse immobiles à leur place; on les entend dire quelquefois ,que la terre
s'écroule sous leurs pas', qu',ils périssent', etc. &. pendant ce temps ils demeurent
tranquilles au même lieu, sans faire le moindre mouvement".12

Der Artikel „chœur" in der Encyclopédie spiegelt somit den status quo des
französischen Opernchors um die Mitte der 1750er Jahre wider. Hält man neben
Cahusacs Befund nunmehr ein Zeugnis aus den 1770er Jahren, so wird der
Funktionswandel, den der Chor in diesen zwanzig Jahren vollzog, deutlich:13

„Ii faut que je vous entretienne un moment des Chœurs; [...] nous les avons toujours
employés dans nos Opéras, mais jusqu'au Chevalier Gluck, rangés & immobiles
comme des tuyaux d'orgue, ils se bornoient à exécuter des morceaux d'harmonie &.
de contrepoint qui pouvoient faire quelque plaisir aux oreilles, mais en portant le
trouble &. la confusion dans les paroles; le Chevalier Gluck le premier les a toujours

11 Vgl. hierzu vor allem den Abschnitt bei Paul-Marie Masson, L'Opéra de Rameau, Paris 1930,
287-298.

12 Louis de Cahusac, Art. „Chceur", in: Encyclopédie, a.a.O., Bd. 1, 573: „Die Chöre füllen
die Bühne aus und bieten auf diese Weise einen sehr schönen Anblick; aber man läßt sie
unbeweglich an ihrem Platz, man hört sie bisweilen sagen, ,daß die Erde unter ihren Schritten
erbebt, daß sie untergingen' usw. und währenddessen verharren sie (die Choristen) ruhig auf
derselben Stelle, ohne die geringste Bewegung zu machen."

13 Zeugnisse aus den 1770er Jahren rekurrieren in ihrer Kritik meist auf Beispiele aus der
Rameau-Epoche, wie z. B. La Salle. „Que veullent dire ces Chanteurs plantés sur chaque
côtés du Théâtre, comme des tuyaux d'orgue. Que signifie dans Castor & Pollux, ce Choeur
bruyant &. terrible? Au feu du tonnerre, ä)c... Et dans Tirtée, celui des Spartiates, qui crient
à leur chef... Marchons, commandés-nous, &c. Dans Dardanus, cette peuplade mutinés, qui
demande aveuglément le sang d'un Héros... Dans Pyrame & Thisbé, Détruisons, renversons
ces murs... ei>c. Est-ce qu'il y a de l'action dans ces choses-là? Non, mon cher maître, ce sont
des tuyaux d'orgues." Nicolas le Bourguignon de La Salle, Réponse à l'auteur de la Lettre
sur les drames-opéra, London 1776, 12f.; Reprint in: François Lesure (Hrsg.), Querelle des

Gluckistes et des Piccinnistes, Genève 1984, Bd. 2, 176f.



156 Thomas Betzwieser

mis en action, & par l'harmonie simple, naturelle &. vraie qu'il y a répandue, il a

toujours embelli la parole, fortifié l'expression, & imprimé au Drame un mouvement
extraordinaire"14

Diese Einschätzung von François Arnaud bringt in nuce die qualitative
Veränderung im Hinblick auf die Verwendung des Chors zum Ausdruck: Mit
der grundsätzlichen dramaturgischen Aufwertung des Chors in den Pariser
Reformopern Glucks ging ein wesentliches Moment der szenischen Gestaltung
einher, nämlich das der Bewegung. Läßt man die zeitgenössischen Zeugnisse

Revue passieren, so war es allein Glucks Verdienst, den Chor nicht nur
dramaturgisch integriert, sondern ihn in gleicher Weise zu einer sichtbar
handelnden „Person" gemacht zu haben, was sich schließlich auch in einer
visuell wahrnehmbaren Beweglichkeit manifestierte. Das bekannte Diktum,
Gluck habe den Chor „mis en action", wäre demnach im doppelten Sinn als
dramatisches wie szenisches Moment zu verstehen.15

An diesem Paradigmenwechsel hinsichtlich der szenischen Erscheinungsform
des Chors hatte der „chœur dansé" insofern entscheidenden Anteil, als dieser

Nummerntyp der klassische Ort war, Gesang und Bewegung in einem musikalischen

Satz zusammen zu bringen. Bevor diesem spezifischen Funktionswandel
in Glucks Pariser Opern nachgespürt werden soll, gilt es zunächst, die genuinen
Spielarten des „chœur dansé" zu betrachten. Ein Rückgriff auf die Zeit der

(vermeintlichen) Immobilität vor 1750 scheint auch deshalb angezeigt, um
potentielle Präfigurationen von Bewegung, insbesondere solche, die vom „chœur
dansé" ausgingen, in den Kontext des späteren Funktionswandels stellen zu
können.

14 Lettre de M. L. A. [Abbé Arnaud] au P. Martini, in: Gaspard-Michel Leblond, Mémoires pour
servir à l'histoire de la révolution opérée dans la musique par le chevalier Gluck, Neapel /
Paris 1781, 245; Reprint in: François Lesure (Hrsg.), Querelle des Gluckistes et des Piccinnistes,
Genève 1984, Bd. 1, 245: „Ich muß Ihnen noch einen Augenblick von den Chören berichten; [...]

wir haben sie immer in unseren Opern verwendet, aber bis zu [den Opern von] Gluck waren
sie unbeweglich wie Orgelpfeifen, sie beschränkten sich auf die Darbietung vielstimmiger und

polyphoner Sätze, die zwar den Ohren ein gewisses Vergnügen bereiteten, die aber Unruhe und

Verwirrung nur im Text enthielten; Gluck war der erste, der sie fortwährend in Bewegung setzte,
und durch eine einfache, natürliche und wahrhaftige Harmonie, die er ihnen zukommen ließ,
hat er die Worte verschönert, den Ausdruck verstärkt und dem Drama eine außerordentliche
Bewegung verliehen."

15 Diese Einschätzung des Gluckschen Opernchors wurde zu einem Topos; exemplarisch etwa
bei Castil-Blaze, De l'opéra en France, Bd. 2, 127: „Le génie de Gluck, portant une salutaire
réforme dans notre système musical, vint animer une troupe immobile et mit en action
ces mannequins sonores." Vor allem in den Enzyklopädien wurde dieser Topos gleichsam
festgeschrieben; vgl. die entsprechenden Passagen der Artikel „choeur" bei Nicolas-Etienne
Framery / Pierre Louis Ginguené (Hrsg.), Encyclopédie Méthodique: Musique, Paris 1791, Bd.

1, 270f. bzw. bei Castil-Blaze, Dictionnaire de musique moderne, Paris 1821, Bd. 1, 110.



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 157

2.

Der Begriff „chœur dansé" indiziert die Beteiligung des „corps de ballet" an
einer Chorszene. Dieses Zusammenspiel von Gesang und Tanz betraf in erster
Linie das Divertissement. „Die für die Divertissements in den Libretti jeweils
geforderte Darstellerformation setzte sich also aus einer tanzenden (chœur
de danse) und einer singenden Teilgruppe (chœur de chant) zusammen".16
Auf der Bühne gab es dabei seit Lully eine klare Rollenverteilung, die auch
ikonographisch überliefert ist: Der Chor verharrte in seiner angestammten
Position entlang der Bühnenseiten bzw. im Bühnenhintergrund, während die
Tänzer in der Mitte der Szene agierten. Die Studien zum französischen Opernchor,

die auch die aufführungspraktische Seite in den Blick nehmen, stimmen
in der Frage der mangelnden Mobilität des Chors weitgehend überein. Lois
Rosow17 hatte auf dieses Phänomen als erste aufmerksam gemacht, „that the
chorus was no more mobile than the scenary".18 Rosöw ist auch die Entdeckung
einer Bühnenskizze des Grand Théâtre de Versailles von 1773 zu verdanken,19
aus der die Aufstellung der Choristen hervorgeht. Demnach befanden sich an
der vorderen Seite jeweils die Soprane, dahinter gefolgt von den Bässen, in
den beiden „Ecken" die „tailles" und an der Stirnseite die „haute-contres".20
Diese Aufstellung wird auch von dem Grundrißplan des Théâtre du Château de

Choisy bestätigt, den Mary Cyr mitgeteilt hat.21 Herrscht über die Verteilung und
Aufstellung des Chors Einigkeit, so liegt die Frage der Bewegung für die Zeit vor
1750 weitgehend im Dunkeln. Cyr versuchte anhand von Szenendarstellungen,
eine „evidence for the use of gesture" nachzuweisen, gibt aber gleichwohl zu
bedenken, daß Bilddarstellung und Bühnen-Realität grundsätzlich divergieren

können. Dies trifft in noch höherem Maße für die Kostümentwürfe der
Choristen zu, in welchen Cyr einen Beleg für chorische Gestik entdecken

16 Jacobshagen (1997), a.a.O., 72.
17 Lois Rosow, „Performing a choral dialogue by Lully", Early Music 15, (1987) 325-335.
18 Ebd., 329.
" „Plan de la Musique du Roy au grand théâtre de Versailles" von J. B. Metoyen (F-V MS 131);

vgl. die Abbildung bei Rosow, a.a.O., 329.
20 Zu Besetzungsfragen, insbesondere der Anzahl der Choristen vgl. Graham Sadler, „Rameau's

singers and players at the Paris Opéra", Early Music 11 (1983) 453-467, sowie Mary Cyr, „The
Paris Opéra chorus during the time of Rameau", Music and Letters 76 (1995 32-51, und
Jacobshagen (1997), a.a.O., 48-54. Cyr wie auch Jacobshagen widerlegen dabei die Meinung
Massons, der Chor sei in der Rameau-Zeit hinsichtlich der Besetzung eine weitgehend stabile
Größe gewesen. Cyr konstatiert demgegenüber „a significant increase in the size of the chorus
between 1733 and 1760" (39). Die Tendenz ging dabei hin zur Stärkung der Außenstimmen
(Dessus, Basses); vgl. hierzu auch die instruktive Aufstellung bei Jacobshagen (1997, 51), welche
die ganze Bandbreite der Chorbesetzung zwischen 1752 und 1814 einfängt.

21 Vgl. Mary Cyr, „The dramatic role of the chorus in French opera: evidence for the use
gesture, 1670-1770", in: Thomas Bauman / Marita Petzoldt McClymonds (Hrsg.), Opera in
the Enlightenment, Cambridge 1995, 105-118, hier 107.



158 Thomas Betzwieser

will.22 Weitaus überzeugender ist ein von Cyr aufgefundenes, handschriftlich
annotiertes Textbuch von Rameaus Castor et Pollux, aus dem hervorgeht, daß
die mangelnde Chorbewegung (in IV, 3) gleichsam stellvertretend von Tänzern
ausgeführt wurde.23 Einen eindeutigen Beleg dafür, daß der Chor in der ersten
Hälfte des 18. Jahrhunderts nicht gänzlich immobil war, fand schließlich
Antonia Banducci:24 Aus einem Souffleurbuch von Campras Tancrède geht
hervor, daß der Soldatenchor (in I, 3) Argant und Isménor in einem Halbkreis
umstellt und in den letzten Takten wieder auf seine angestammte Position an
den Bühnenseiten zurücktritt. Diese Art der Interaktion mit den Protagonisten
dürfte indes als maximale Bewegung des Chors anzusehen sein.

Einen völlig neuen Einblick in das Zusammenspiel von Chor und Ballett im
französischen Musiktheater gewährt die Untersuchung von Rebecca Harris-
Warrick und Carol Marsh zu Le Mariage de la Grosse Cathos (1688).25 Bei
Harris-Warrick und Marsh wird zum ersten Mal en détail anschaulich, wie
eine Inszenierung buchstäblich funktionierte (vor allem in Hinsicht auf die
tänzerische Komponente).26 Aus den drei Chören der Mariage de la grosse
Cathos, die auch Bühnentanz enthalten, läßt sich schließen, daß die Choristen
auf einer Position verharrten, während die Tänzerinnen und Tänzer ihre Figu-
rationen ausführten. Die Tanzenden werden gewissermaßen zu Doppelgängern
der Choristen. Allerdings: die Disposition von Chor und Ballett in dieser
Maskerade ist nicht repräsentativ für das französische Musiktheater, da es sich
bei den Chorsängern um Solisten handelt, was in der Tragédie lyrique nicht
der Fall ist. Gleichwohl haben Marsh und Harris-Warrick Übereinstimmungen
mit der Chorpraxis in Lullys Tragédies en musique ausgemacht: „In fact, all
the available evidence suggests that the chorus stood in a single row around
the perimeter of the stage, leaving the center to the vocal soloists and the
dancers. In a Lully opera the principal singers presumably made entrances

22 Vgl. Cyr 1995), 1 lOff. Daß gerade Kostümbilder in besonderer Weise einer gestischen Stilisierung
unterworfen waren, bedarf wohl keiner Erläuterung. Vgl. hierzu den Ausstellungskatalog von
Jérôme de La Gorce, Féeries d'opéra. Décors, machines et costumes en France. 1645-1765,
Paris 1997.

23 „The chorus's immobility was compensated for to some extent by the dancers, whose motions
and gestures became the visual expression of the words sung by the chorus." Cyr (1995),
113.

24 Antonia Banducci, „Staging a tragédie en musique. A 1748 promptbook of Campra's Tancrède",
Early Music 21, 1993, 181-190.

25 Rebecca Harris-Warrick / Carol G. Marsh, Musical theatre at the court of Louis XIV. Le

Mariage de la Grosse Cathos, Cambridge 1994. Eine Zusammenfassung der wichtigsten
Ergebnisse dieser Monographie findet sich in dem Aufsatz der beiden Autorinnen: „Tanz und

Inszenierungen in der französischen Barockoper am Beispiel von Le Mariage de la Grosse

Cathos", in: Sibylle Dahms / Stephanie Schroedter (Hrsg.), Tanz und Bewegung in der barocken
Oper, Innsbruck / Wien 1996, 1-17.

26 Vgl. hierzu vor allem den Abschnitt „The Work on Stage", Harris-Warrick / Marsh, a.a.O.,
48-59.



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 159

and exits as the plot demanded, rather than emerging from and retreating
into the chorus as they do in this mascarade, but the fundamental principles
regarding the definition of the space on stage and the relationship between
chorus members and dancers would appear to function for both genres".27

Die Gestaltung des tänzerischen Elements war weitgehend unabhängig von
der Funktionsbindung des Chors: Wenn Tanz im Zusammenhang mit einem
Chor figurierte, dann bildete er stets - im Wortsinn - den Mittelpunkt des
Geschehens. Harris-Warrick und Marsh sprechen von einem Fokussierungs-
effekt auf die Bühnenmitte hin, wobei die Peripherie - in diesem Fall der
Chor - automatisch in den Hintergrund tritt. In Anlehnung an diese Praxis,
die vor allem in der Lully- und Rameau-Epoche Gültigkeit besaß, hat Arnold
facobshagen jüngst von einem Doppelgänger-Modell gesprochen, d.h. in einem
„chœur dansé" repräsentiert Tanz die Bewegung, die vom Chor nicht ausgehen
konnte.28 Von einer gleichsam organischen Verbindung von Chor und Tanz
kann insofern kaum die Rede sein, als sich Choristen und Tänzer auch optisch
stark unterschieden. Die Choristen waren eher bescheiden kostümiert, während
die Tänzer in sehr aufwendigen und opulenten Kostümen steckten. Darüber
hinaus trugen die Tänzer mitunter Masken, was den Kontrast zu den Choristen
noch verstärkte.29

Die unflexible räumliche Disposition des Chors an den Bühnenseiten bzw. im
Bühnenhintergrund stellte zweifellos ein nicht geringes ästhetisches Problem
dar. Das stellvertretende Agieren des Balletts war also ein probates Mittel,
diesem Übelstand entgegenzuwirken. Daneben ersann man aber auch Strategien,
den Chor durch die Verknüpfung mit anderen dramatis personae stärker ins
dramatische Geschehen einzubinden. Béthizys Vorschlag im Hinblick auf die
Anbindung der Chorsätze an die solistische Figurenrede zeigt aber auch, daß
es des spezifischen Fokussierungseffekts bedurfte, um über die Immobilität
des Chors buchstäblich hinwegzusehen.

27 Ebd., 61.
28 Arnold Jacobshagen, „Chœur dansé und Chœur en action. Zur szenischen Realisierung

bewegter Chöre in der französischen Oper", in: Claudia Jeschke / Hans-Peter Bayerdörfer
(Hrsg.), Bewegung im Blick. Beiträge zu einer theaterwissenschaftlichen Bewegungsforschung
(Documenta Choreologica), Berlin 2000, 291-306.

29 Diesen Punkt hob insbesondere Nougaret hervor, der damit gleichzeitig die Frage nach „vrai¬
semblance" verband. „Afin de donner le même caractère au visage de plusieurs Danseurs,
on est contraint d'employer les masques Mais cette uniformité, tant de phisiognomies si
ressemblantes, sont tout-à-fait contre la nature. Et pourquoi ceux qui composent les chœurs
des Opéras sont-ils sans masques? n'ont-ils pas aussi un caractère à èxprimer? Qu'il y a là de

visages peu èxpressifs dignes d'êtres couverts! Il est vrai qu'on a remarqué que la figure de

plus d'un Danseur n'est guères agréable quand elle ôse paraître sans voile; mais alors elle est
au moins l'image de la nature." Jean-Baptiste Nougaret, De l'Art du théâtre où il est parlé
des différents genres de spectacles et de la musique adaptée au théâtre, Paris 1769 / Reprint
Genève 1971, Bd. 2, 206 / R 163.



160 Thomas Betzwieser

„L'immobilité des Acteurs qui rangés comme des statues les [Chöre] exécutent
froidement, dissipe l'illusion du spectacle, fit fait de l'opéra un concert. Les chœurs
qui accompagnent des récits, ou des duo ou trio dont chaque partie est exécutée par
un seul Acteur, n'ont pas ce défaut. Les Acteurs qui chantent ces morceaux que les
chœurs accompagnent, paraissent sur le devant du théâtre, ils expriment par leurs
gestes ce qu'ils disent, ils sont animés fit ils semblent animer les autres, parce que
le Spectateur occupé de l'action des principaux personnages, ne fait point attention
à l'immobilité de ceux qui chantent avec eux".30

Béthizys Ausführungen machen indirekt deutlich, daß das vielzitierte „mis
en action" nicht nur als dramaturgische Integration des Chors zu verstehen
ist, sondern tatsächlich auch ein szenisches Bewegungsmoment implizierte. Aus
dieser Sicht ist es erstaunlich, daß die Zeugnisse vor 1750 in dem „chœur dansé"
nicht dieselbe (Stellvertreter-)Funktion für Bewegung erblickten wie Béthizy in
der Anbindung an solistischen Gesang. (Dies mag darauf zurückzuführen sein,
daß der „chœur dansé" zu den traditionellen Szenentypen des französischen
Musiktheaters zählte und infolgedessen eine Selbstverständlichkeit darstellte.31)
Die Tatsache, daß die Funktion des Chors im Hinblick auf Bewegung vor allem
im Umfeld der Gluckschen Tragédie lyrique diskutiert wurde, beweist zwar,
daß sich hier eine Neuerung abzeichnete, dieses Novum aber gleichwohl einen
Bezug zur Tradition besaß, nämlich zum „chœur dansé".32

Das Zusammenspiel von Gesang und Tanz im „chœur dansé" kannte seit

Lully verschiedenartige Erscheinungsformen. Unterscheiden lassen sich dabei

grundsätzlich zwei Modelle: Dem Chor konnte entweder ein Tanzsatz
zugrundeliegen, an dem sich die gesamte Musiknummer kompositorisch ausrichtete,
oder aber der Tanz war gewissermaßen in einen Chorsatz eingebaut. Für das

erste Modell wäre beispielsweise der Chor „Forêts paisibles" in Les Sauvages

30 Jean-Laurent de Béthizy, Exposition de la théorie et de la pratique de la musique, 2e éd.,

Paris 1764, 299: „Die Unbeweglichkeit der Choristen, wie Statuen aufgestellt und seelenlos

spielend, zerstört die dramatische Illusion und macht aus der Oper ein Konzert. Die Chöre,
welche in Verbindung mit einem Récit, einem Duo oder Trio stehen, wo jede Stimme einem
einzelnen Darsteller zugeordnet ist, haben nicht diesen Mangel. Die (solistischen) Darsteller,
welche diese vom Chor begleiteten Stücke singen, erscheinen auf der Vorderbühne, sie drücken
das Gesagte durch Gesten aus, sie sind beseelt und bewegt und sie scheinen auch die anderen

(Choristen) zu bewegen, da der Zuschauer, beschäftigt mit der Aktion der Hauptdarsteller (im
Vordergrund), nicht auf die Unbeweglichkeit der anderen Mitsingenden achtet."

31 Obwohl der „chœur dansé" auch in der französischen Oper des 19. Jahrhunderts noch seinen
Platz hatte, meldeten Theoretiker grundsätzliche Bedenken gegen die simultane Verschränkung
von Tanz und Vokalsatz an. „Les maîtres de ballets n'aiment pas les morceaux de danse où

l'on chante en même temps, surtout ceux que le chœur accompagne, parce qu'il est difficile
pour l'exécution de bien marier les danseurs avec les chanteurs, et parce que le plus souvent
une partie contrarie à l'exécution de l'autre: ce dont nous nous sommes aperçus maintes fois.

Mais on chante et on danse alternativement, ce qui n'a point d'inconvénient." Antoine Reicha,

Art du Compositeur dramatique, Paris 1833, 91.
32 Vgl. hierzu die Dokumente aus den 1770er Jahren bei Jacobshagen (1997), 72ff.



161

(1736), der vierten Entrée von Rameaus Les Indes galantes zu nennen.33 Dort
verbrüdern sich am Ende die Europäer und die Indianer beim Rauchen der
Friedenspfeife. Bestandteil dieser Zeremonie sind Chorgesang und Tanz. Dem
Chor, während dem auch das „corps de ballet" agiert, liegt ein Tanzsatz (Les
Sauvages) zugrunde, den Rameau aus seinen Pièces de Clavecin (1728) für diese
Szene übernommen hatte. In den Kategorien Marmontels wäre dieser Chor
ein klassisches Beispiel für einen „chœur appris" (wobei hier gewissermaßen
eine doppelte Präexistenz vorliegt, eine innerdramatische und eine reale). Der
Tanzsatz in Rondoform präfigurierte also die kompositorische Gestalt des
Chors. Tänzerische Aktion ist allerdings nur im Chor-Refrain vorgesehen, in
den solistischen, imitativen Abschnitten der Couplets, dem „petit chœur",
wird nicht getanzt.

Die polyphone Schreibart eines Chors vertrug sich demzufolge nicht mit
einem tänzerischen Moment. Dies wird besonders an dem Chor „Que ce rivage
retentisse" im dritten Akt von Rameaus Hippolyte et Aiicie (1733) deutlich,
der geradezu paradigmatisch die polyphone Satzstruktur des französischen
Opernchors im 18. fahrhundert repräsentiert.34 Dieser Chor ist weder im Libretto
noch in der Partitur als „chœur dansé" ausgewiesen, dennoch enthält er einen
- wenn auch marginalen - tänzerischen Anteil. Die Ritornelle des Chors
(T. 27-35, 49-57),35 die ein anderes motivisches Material vorstellen, sind
jeweils mit „Danse" bezeichnet, was innerhalb eines polyphonen Kontextes
außergewöhnlich ist. Mit anderen Worten: getanzt wird jeweils nur in den acht
Takten der instrumentalen Zwischenspiele, während des Chorgesangs selbst
findet keinerlei Bewegung statt. In der Reprise wird dieses knappe Interludi-
um noch weiter verkürzt: Hier reduziert sich die Bewegung auf ganze vier
Takte (T. 143-147), wenn man davon ausgeht, daß der Tanz den dynamischen
Skalenaufstieg sowie den Chor-Tutti-Block der nachfolgenden vier Takte nicht
mehr mit vollzieht.36

Die Perspektive, die sich aus diesem Phänomen für die Musik ableiten läßt,
ist höchst aufschlußreich. Ein polyphoner Vokalsatz, der im Grunde genommen
eher Bewegung musikalisch zu evozieren vermag, taugte augenscheinlich nicht
zur Umsetzung von szenischer Bewegung auf der Bühne. Szenische Aktion war
also nicht an einen komplex strukturierten Satz gebunden, sondern nur durch
eine „harmonie simple, naturelle et vraie" (Arnaud) zu realisieren. Allein eine
solche Reduktion des musikalischen Satzes konnte, so scheint es, die Basis
für das choreographische Element abgeben.

33 Vgl. Jean-Philippe Rameau, Œuvres complètes, Bd. 7: Les Indes galantes, Paris 1902, 363-374.
34 Vgl. Jean-Philippe Rameau, Œuvres complètes, Bd. 6: Hippolyte et Aricie, Paris 1900, 217-238.
11 Taktzählung ohne die einleitende instrumentale Marche.
36 Vgl. auch das Beispiel von Marc-Antoine Charpentier in dem Beitrag von Rebecca Harris-

Warrick.



162 Thomas Betzwieser

Bsp. 1: Rameau, Hippolyte et Aiicie, Chœur (III, 8), T. 141-151.



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 163

Die Aporie, daß ein polyphoner Satz eine abstrakte Bewegung darzustellen
vermag, aber keine tatsächliche Bewegung auf der Bühne beförderte, wurde
schon von den Zeitgenossen Rameaus konstatiert. (Die eingangs zitierte Kritik
von Cahusac spiegelt diese Tendenz exemplarisch wider.) Auf der anderen Seite

ging offensichtlich von einigen Chorsätzen eine solche Dynamik aus, daß die
musikalische Struktur gleichsam als Surrogat szenischer Aktion verstanden
werden konnte.37

Die Beteiligung von Tanz, die stellvertretend für Chor-Aktion hätte stehen
können, war indes bei solchen polyphonen Sätzen ausgeschlossen. Wie am
Beispiel von Rameaus Les Indes galantes deutlich wurde, hielt das Ballett mit
seiner Bewegung inne, sobald der musikalische Satz auch nur in geringfügige
polyphone Abschnitte überging. Die musikalischen Kategorien der Chorkomposition

- „grand chœur" und „petit chœur" - waren insofern für den „chœur
dansé" in besonderer Weise verbindlich, als im „petit chœur" keinerlei Bewegung
stattfand. Im Hinblick auf die Verbindung von Chor und Ballett ist das

Augenmerk jedoch auch auf solche Szenen zu richten, in denen ein „chœur dansé"
gleichsam in versteckter Form in Erscheinung tritt. Dies gilt insbesondere
für diejenigen Szenen, bei denen tänzerische Aktion den Auftritt des Chors
begleitet.

Chorauftritte waren insofern problematisch, als sie einem immer gleichen
Procedere zu folgen schienen, welches der Textdichter Pierre Laujon überliefert
hat. Danach traten Männer und Frauen getrennt von den gegenüberliegenden
Seiten der Bühne ein, kreuzten sich im Bühnenhintergrund und bezogen dann
ihre Position. Danach zogen sie ein weiteres Mal über die Szene und stellten
sich schließlich in zwei Reihen (rechts und links) auf, bevor sie zu singen
begannen. Die Männer standen mit über der Brust verschränkten Armen, die
Frauen hatten Fächer in der Hand.38 Ob dieser Darstellung von Laujon, die die
Praxis vor 1760 beschreibt, in jedem Punkt zu trauen ist, bleibt dahingestellt.
Cyr hat eingewandt, daß es keinen ikonographischen Beleg dafür gebe, daß die
männlichen Choristen die Arme verschränkt hielten.39 Es scheint durchaus
möglich, daß Laujon die ältere Praxis bewußt unflexibel geschildert hat, um so
die Einführung der chorischen Bewegung mit seiner Opéra-ballet Silvie (1766)

37 Bâton le Jeune, Examen de la lettre de M. Rousseau sur la musique françoise, Paris 21754;

Reprint in: Denise Launay, La Querelle des bouffons, Genève 1973, Bd.l, 926f., hier zitiert
nach Cyr (1995|, a.a.O., 115: „Nous avons un exemple bien frappant sur un double dessein, dans
le chœur Brillant soleil, de l'Acte des Incas. On y entend chaque partie passer successivement
&. distinctement du dessein qu'elle quitte à celui qu'elle reçoit d'une autre qui prend le sien.
Cet enchaînement est éclairci par la tenue du mot Soleil, qui passe alternativement dans
toutes les parties,- &. les intervalles de ces passages sont remplis par une harmonie noble,
mâle, & qui caractérise l'élévation du sujet."

,k Vgl. das Originalzitat von Laujon bei Jacobshagen (1997), a.a.O., 63.
39 Cyr (1995), a.a.O., 113.



164

für sich reklamieren zu können.40 Wie dem auch sei: falls dieses Auftrittsritual
zu Musik stattgefunden hat, dann hätte den Chorauftritten jeweils ein längeres
Instrumentalstück vorausgehen müssen, was keineswegs immer der Fall ist.

Demgegenüber vermochte Tanz die traditionelle Erscheinungsform des
Chorauftritts entscheidend zu dynamisieren. Ein solcher bewegter Auftritt liegt
in La Poésie, der ersten Entrée von Rameaus Opéra-ballet Les Fêtes d'Hébé ou
Les Talents lyriques (1739) vor.41 In der fünften Szene treten die „Mariniers"
(Flußschiffer) auf und eröffnen mit dem Chor „Dansons tous, chantons!" die
für Sapho und Thélème darzubietende „fête allégorique". Die Partitur schreibt
zu Szenenbeginn vor: „On entre en dansant". Hier wird also Bewegung direkt
mit dem Chorsatz verbunden. Da mit dieser Chorszene ein Dekorationswechsel
verbunden ist, treten die Choristen im engeren Sinne nicht auf, sondern mit dem
Aufziehen des Prospekts wird der Blick auf den Chor freigegeben42 (oder aber die
Vokalisten treten aus den seitlichen Kulissen auf ihre Positionen). Gleichwohl
verlangt die Szene nach Bewegung, die hier nur vom Ballett realisiert werden
kann. Der musikalische Satz versucht dieses dynamische Moment durch ein
sehr schnelles Tempo („très gai") zu konkretisieren, wobei das einleitende
Ritornell - was unüblich ist - mit dem Chor-Refrain völlig übereinstimmt.

Anders als in dem „chœur dansé" in Les Sauvages, wo der instrumentale
Satz ebenfalls den tänzerischen Charakter des Chors präfiguierte, ist hier eine

völlige Kongruenz von Ritornell-Satz und „grand chœur" zu konstatieren.43
Mit anderen Worten: Der Chorsatz wird in dem vierstimmigen Streicher-
Ritornell antizipiert, oder vice versa: der Tanzsatz erscheint in textierter
Gestalt. Mit dieser identischen Satzanlage schuf Rameau eine musikalische
Symbiose zwischen Chor und Ballett, bei der die beiden Kollektive demselben
dynamischen Gestus gehorchten.

Ein signifikanterer Fall eines nicht-indizierten „chœur dansé" ist in Rameaus
Zoroastre (1749) anzutreffen. Im vierten Akt rufen Erinice und Abramane die

Rachegeister an, die ihnen im Kampf gegen Zoroastre zu Hilfe eilen sollen. Das

Erscheinen der „esprits malfaisans" ist mit Chorgesang verbunden (IV, 6). Der
Chor war bereits eine Szene zuvor am dramatischen Geschehen beteiligt, wo
er die Abramane begleitenden Priester (Männer- und Frauenstimmen) verkör-

40 „Les amener à faire ceux qu'exigeait la scène, obtenir d'eux tous, de prendre part à l'action,
fut l'objet le plus difficile, mais j'en vins à bout. Les chœurs, qui n'avaient été jusque-là que
des automates, ne se regardaient plus que comme des acteurs." Pierre Laujon, Œuvres choisis,
Paris 1811, Bd. 1, 177, hier zitiert nach Jacobshagen (1997), a.a.O., 68.

41 Vgl. Jean-Philippe Rameau, Œuvres complètes, Bd. 9: Les Fêtes d'Hébé ou Les Talents lyriques,
Paris 1904, 99-103 bzw. 106-112.

42 „Le fond du théâtre s'ouvre pour laisser voir, à travers des portiques de verdure, un lointain
frappé de lumière: le point de vue est terminé par le cours d'un fleuve, et on aperçoit, sur le

devant de la décoration, une Naïade couchée sur son urne." (1,5).
43 Der „petit chœur" war, wie schon in den anderen Beispielen, „sans danse". Vgl. Les Fêtes

d'Hébé, a.a.O., 102f.



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 165

perte. Der Chor wird also in zwei unmittelbar aufeinanderfolgenden Szenen in
verschiedenen dramatischen Rollen eingesetzt. Anders als bei den Tanzenden
geben die Textbücher für die Choristen keine Auskunft darüber, an welchem

Chœur des Mariniers
Très gai (On entre en dansant)

J (ß
r r i r ^

/VV

—g—s—4—f=- - I T
mm

/W

J p"j» J

i tiT
(f)

r r JJ m m i J=à=--J 0-*-0 a

(f)^ f
(Tous sans claverc

NÊ==

r c/r r

f 9 9 ß f
1 if)

Très gai

/A. Ri J J J
g 1 r n Fp#

r üt r i

-vv

j J3J j i

$ » ifi '
j ffl

-3-fr—Ht
m P-\ fL_Ä—a ^

H
f=

i i §-=r==
0 -0-

i 553 i
J • 9 0 ë U =3=33J 3 33] J



166 Thomas Betzwieser

Kollektiv die einzelnen Sängerinnen und Sänger teilhaben/4 woraus man
eventuell schließen könnte, daß die Choristen immer in toto an den jeweiligen
Chören partizipieren. Diese Frage wäre für das vorliegende Beispiel insofern
von besonderem Interesse, als man damit dem Problem näherkäme, ob der

(bzw. ein anderer) Chor tatsächlich auftritt oder ob die Choristen eben nur
stehenbleiben und ein anderes Kollektiv repräsentieren. Aus dieser Perspektive
erscheint der Übergang von der Priester-Szene (IV, 5) zur Rache-Geisterszene
(IV, 6) bedeutsam:

OPERA.
Réunifions nos voix, &: qu'un charme terrible

Afiure encor le fuccès de nos vceux.

ABRAM A NE, E R INI C E.

Minières, redoutés du plus puHTant empire,
Des mortel s, & des dieux, de vous-même ennemis ;

Vous efprits, que l'ardeur de nuire
Peut feule forcer d'être unis.

Volez, volez, troupe cruelle,
Donnés un libre efior à toutes vos fureurs.

L'amour outragé vous appelle:
Accourés à fes cris implacables vengeurs.
Les Efprits malfaijans Jortent en foule de toutes les

parties du théâtre. La Haine paroit dans le fond
avec Les Furies, le Défèjpoir &c. Cette troupe s'ouvre
& la Vengeance arrive armée d'une maffue hériffe'ede

pointes de fer.

SCENE VI.
LA VENGEANCE, LA HAINE,

LE DESESPOIR Les Fumes itc.
les Aéteurs précédons.

C H <£ U R.

Ta voix nous quittons Cans peine
L'éternelle Duit.

La Haine
Hij

6o ZOROASTRE,
Nous mene,

La Vengeance nous fuit.

LA VENGEANCE.
Les biens que notre main difpenfe
Ont plus de douceurs qu'on ne penfe.

Nous offrons pour fecours, dans leurs maux rigou.
reux

Aux cceurs outragés la vengeance
Et le trépas aux malheureux.

BALLET.
La Haine donne à la Vengeance une poignée de ferpens'y

le Dèfefpoir lui donne un poignard enfanglanté.

LA VENGEANCE à Erisice.
Vengez-vous, ceffez de fouffrir.
Plus un injure eft éclatante,
Plus il eft doux de la punir.

* La Haine fe plaît à jouir
D'une vengeance lente ;

Mais quand le moment fe préfente,
On ne peut trop-tôt le faifir.

Vengez-vous, ceffez de fouffrir.
Plus une injure eft éclatante,
Plus il eft doux de la punir. * *

* En hii montrant les terpens.
* * Eüe lui donne le poignard que le Dcfefpoir lui a remis.

Abb. 1: Textbuch von Zoroastre IV, 5-6 (S. 59 - 60).

44 Für das Ballett dagegen ist die Beteiligung an den jeweiligen Kollektivrollen jeweils minutiös
überliefert. So auch hier: „Acte IV. Premier Divertissement. Prestres d'Ariman: Mlle Lyonnais,
Mrs. Hyacinthe, Tavolaygo, Mrs. Dupré, Feuillade, Desplaces, Gaillini, Bertrin, Henri. Second

Divertissement. Démons: Le Désespoir: Mr. Laval. La Haine: Mlle Lyonnais. Mrs. le Lievre,
Beat, Trupty, Dubois, Golodier, Vestris,c." (Textbuch: Paris, Delormel, 1756, 11). Obwohl
das Libretto immer die jeweiligen Divertissements für das Ballett indiziert, ist der Tanz,
hier die „Prêtres" und „Démons", natürlich auch an den instrumentalen Airs außerhalb der

Divertissements beteiligt. Das Ballett hat also an den gleichen kollektiven Rollen teil wie
der Chor.



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 167

Bereits die szenische Direktive ist - aus der Sicht der Konvention betrachtet -
als spektakulär zu bezeichnen: Eine Menschenmenge soll von allen Seiten des

Theaters auf die Bühne strömen. (Ob dafür die 6 im Textbuch verzeichneten
Tänzer ausreichen, sei dahingestellt.) Ebenso ungewöhnlich ist Rameaus Musik
an dieser Stelle, oder besser: die Tatsache, daß mit dieser Musik Bewegung
verbunden wird, denn einen musikalischen „Ort" für Tanz, d.h. ein Instrumental-
Air, gibt es an dieser Stelle nicht. Durch das direkte Anschließen des Chors an das

vorausgehende Duo (Abramane-Erinice) wird der Chorsatz somit - einmal mehr
-zum „chœur dansé". Natürlich wäre es denkbar, daß (erst) das darauffolgende
instrumentale Air grave diesen bewegten Auftritt realisiert - und der Chor
zunächst „alleine" auf der Bühne ist -, aber dieses Instrumental-Air ist bereits mit
weiterer (pantomimischer) Aktion belegt. Diese Konstellation läßt im Grunde
nur einen Schluß zu: Alle im Textbuch genannten „esprit malfaisans" müssen
während des kurzen Chorsatzes die Bühne betreten haben.

Daß die 12 Takte des „Chœur des Démons"45 ohne tänzerische Aktion
verstreichen, wäre ohnehin widersinnig, da der (nicht agierende) Chor gleichsam
einer Konkretisierung seiner Rolle bedarf, und zwar dahingehend, daß es sich
jetzt um ein anderes Kollektiv handelt, nämlich um Dämonen. Obwohl das

Operntheater der Rameau-Zeit selbstredend nicht mit realistischen Kategorien
zu messen ist, so erscheint es an dieser Stelle nichtsdestoweniger zwingend, daß
mit dem Auftritt des Chors auch die genannten Tänzer in Erscheinung treten,
um die Dämonen - im wahrsten Sinne des Wortes - leibhaftig zu verkörpern.

Da der kurze Chor keinen tänzerischen Satz im engeren Sinne vorstellt, findet
die damit verbundene Bewegung auf einer veränderten musikalischen Grundlage
statt, ganz im Gegensatz zu dem darauffolgenden, im schnellen Contredanse-
Duktus (6/8) stehenden Air von „La Vengeance". Selbst die kurze polyphone
Passage scheint nunmehr kein generelles Indiz für szenischen Stillstand mehr
darzustellen. Auf der anderen Seite - und dies ist im Hinblick auf den Chor
bei Gluck festzuhalten - weist dieser 12-taktige Chorsatz eine beispiellose
Gedrängtheit auf. In seiner Knappheit von der Versstruktur bereits vorgegeben,
verzichtete Rameau darüber hinaus auf weitschweifige Wiederholungen und
setzte auf eine sehr sprachnahe Deklamation. Vergleicht man den „Chœur des
Démons" mit dem 60-taktigen Priester-Chor der vorangehenden Szene - der Text
unterscheidet sich in seiner Aussage nicht gravierend -, so hätten Reduktion
und Komprimierung kaum stärker ausfallen können.46
45 Vgl. lean-Philippe Rameau, Zoroastre, hrsg. von Françoise Gervais, Paris (Éditions française de

Musique) 1964, 428-432. Eine Reproduktion der Textbuch-Ausgabe von 1756 (Paris, Delormel)
befindet sich in dem Programmheft, das der Westdeutsche Rundfunk anläßlich der Einspielung
von Sigiswald Kuijken 1983 herausgab.

46 Bemerkenswert in diesem Zusammenhang ist auch der Umstand, daß die in dieser Szene
mitauftretenden solistischen Dämonen ebenfalls singend und tanzend zur Darstellung gebracht
werden: „La Vengeance" ist eine Gesangspartie, „La Haine" und „Le Desepoir" werden getanzt.
Wir haben es also nicht nur bei den Kollektiven mit einem „splitting" hinsichtlich der
Bewegung zu tun, sondern auch bei den Solisten. Das Auftreten von Tänzern mit dem Chor
macht es somit auch wahrscheinlich, daß es sich nicht nur um Bewegung, sondern tatsächlich
auch um Tanz handelt.



168 Thomas Betzwieser

Ein Beispiel aus Rameaus spätem Schaffen, nämlich aus Les Paladins (1760),

zeigt, welchen Wandlungen der „chœur dansé" unterlag, vor allem in der

Gattung Opéra-ballet, in der die Kollektive Chor und Ballett einen besonderen
Platz einnahmen.47 Das Textbuch zeigt für den „Chœur des Pèlerins" im ersten
Akt an: „On fait, en dansant, les cérémonies de la réception d'Orcan, qui
donnent lieu à ses frayeurs" (I, 6). Diese Aktion wird in einem Instrumentalsatz
umgesetzt, der zwischen zwei Chorblöcken steht. Die Eintragungen in der

Partitur48 belegen jedoch, daß die szenische Bewegung - entgegen dem
Textbuch - auch noch in dem nachfolgenden Chor anhält, was aus den Direktiven
„on danse" bzw. „Danse" deutlich hervorgeht.49 Hier pausiert der Tanz ganz
offensichtlich nur noch bei den Einwürfen der Solisten (Atis und Nérine),
während er auch an denjenigen Chorpassagen partizipiert, die kein Chor-Tutti
vorstellen.

Damit deutet sich also eine „Aufweichung" der strikten Trennung von „grand
chœur" und „petit chœur" im Hinblick auf Bewegung an. Dies wird auch in der

letzten Szene der Paladins (III, 5) sichtbar. Anders als das Textbuch, welches
die Oper mit einem Divertissement abschließt, verzeichnet die Partitur für
den vorangehenden Chor „L'Amour chante",50 daß dieser am Ende noch einmal
wiederholt werden soll, und zwar als „chœur dansé": „Ce chœur se danse

quand on le reprend à la fin". Mit Ausnahme eines zweitaktigen Duos fällt es

schwer, in diesem Chor die herkömmlichen Formstrukturen von „grand" bzw.

„petit chœur" festzumachen, die für die Frage Bewegung und Nicht-Bewegung
ehedem entscheidend waren (vgl. Bsp. 3). Auf der anderen Seite entspricht dieser

„chœur dansé" auch keineswegs mehr dem homophonen „Tanz-Chor", wie er

noch in den frühen Opern Rameaus anzutreffen war. Mit anderen Worten:
hier zeichnet sich ein Funktionswandel des „chœur dansé" im Hinblick auf

den damit verbundenen Satztyp ab.

In Les Paladins wurde der Einfluß der italienischen Oper, die sich in Paris nach

dem Buffonistenstreit etablierte, bei Rameau manifest. Dieser Einfluß offenbarte
sich an der Académie Royale de Musique vor allem in musikdramatischen
Werken solcher Komponisten, die nicht primär für die Opéra tätig waren.
Exemplarisch hierfür ist das Opéra-ballet Aline, Reine de Golconde (1766) von
Pierre-Alexandre Monsigny. Obgleich die Aufgabenverteilung zwischen Chor
und Ballett der traditionellen Funktionalität folgt, läßt die Satzstruktur der

„chœurs dansés" in Monsignys Oper deutliche Modifikationen erkennen. Die

zu tanzenden Ritornelle in dem Chor „Dans nos climats" sind hierfür
charakteristisch,51 da sie keiner regelmäßigen Periodik mehr folgen. Bereits das 10-taktige

47 Zur Philologie sowie zur Genese des Werks vgl. R. Peter Wolf, „Rameau's Les Paladins. From

autograph to production", Early Music 11 (1983) 497-504.
48 F-Po Rés. A. 201, Faksimile-Ausgabe hrsg. von R. Peter Wolf (French Opera in the 17th and

18th Centuries 44), New York 1986.
49 Ebd., 79 bzw. 81 (Paginierung des Faksimiles).
50 Ebd., 252-257.
51 „On danse pendant les Ritournelles qui sont dans le Chœur suivant."



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 169

Bsp. 3: Rameau, Les Paladins, „Chœur" (III, 5), T. 1-8.

Vorspiel ist in seiner Phrasenbildung „moderner" (3+3+4 T.); das zweite Ri-
tornell ist zwar mit 8 Takten regulär gebaut, der motivische Zusammenhalt
ist indes weitaus instabiler als noch im Vorspiel. Im dritten Ritornell (8 T.)
wird schließlich durch Akzentverschiebung und Synkopierungen die Periode
dergestalt verschleiert, daß nur noch die ersten beiden korrespondierenden
Motivglieder (2+2 T.) kenntlich bleiben.

Einem kompositorischen Stilwandel unterlag auch die Singstimmenbehandlung
des Chors, abzulesen am „Chœur des Peuples" (III, 7). Schon das Kopfmotiv



170 Thomas Betzwieser

dieses Chors gehorcht einer sehr viel einfacheren Faktur als noch bei Rameau.
Die Imitationen des „petit chœur" verdienen kaum den Namen: Von einem
polyphonen Denken ist hier kaum noch etwas spürbar. Andererseits erscheint
dieser Chorsatz trotz seiner einfacheren Motivbildung insgesamt „virtuoser" als
bei Rameau: Oktav- und Dezimsprünge, Sechzehntelketten in sehr schnellem
Tempo verleihen dem Chor einen äußerst dynamischen Charakter. In Monsi-
gnys Aline deutet sich in satztechnischer Hinsicht etwas an, das von Gluck
schließlich eingelöst werden sollte: die Existenz eines bewegten Chors, dessen
musikalische Stilebene einfacher ist als in der älteren Tragédie lyrique, die aber

gleichzeitig die Basis für visuelle Bewegung abzugeben vermag.

3.
Die Integration des Chors in das musikalische Drama war ein wesentlicher
Bestandteil der „Opernreform" Glucks. Die Reformopern der 1760er und 1770er
Jahre zielten auf eine sinnfällige Einbindung des Chors ab, für welche die bloße
Existenz eines sich musikalisch artikulierenden Kollektivs kaum ausreichend
erschien. Bei der Konzeption eines musikdramatischen Werkes spielten für
Gluck visuelle und dynamische Gesichtspunkte eine entscheidende Rolle.
Bekanntermaßen betonte der Komponist mehrfach, daß er sich nicht nur als
Musiker verstehe, sondern ebenso als Maler und Poet. Daß seine Opern jeweils
eine relativ lange „Vorlaufzeit" benötigten, führten Glucks Kritiker gerne
als Beweis für dessen vermeintlich mangelndes kompositorisches Talent ins
Feld. Die Länge des Entstehungsprozesses ist jedoch mit einer gänzlich anderen
Werkgenese zu erklären, einer Konzeption, die - wie Stefan Kunze überzeugend
dargelegt hat - letztlich auch einen veränderten Werkbegriff impliziert.52 Der
von Bernardin de Saint-Pierre überlieferte Kompositionsprozeß Glucks läßt
diese andere kompositorische Annäherung an das zu schaffende Werk deutlich
werden:

„Er [Gluck] sagte öfters zu mir, (ich will mich hier seiner eigenen Worte bedienen,) er
fienge seine dramatische Arbeiten allezeit damit an, daß er von jedem Akt besonders

den Umriß mache, und dann mit dem ganzen Stük ein Gleiches thue; daß er
sich allezeit in Gedanken in die Mitte des Parterres stelle und sein auf diese Art
zusammengeseztes Werk und seine charakterisirte Stüke gleichsam als etwas ganz
vollendetes betrachte, ob er gleich noch keine Note davon auf dem Papier habe. Eine
solche Vorbereitung aber koste ihn gewöhnlich ein ganzes Jahr hindurch saure Arbeit
und nicht selten eine schwere Krankheit".53

Die Tatsache, daß für Gluck eine auf die Szene ausgerichtete Perspektive die

entscheidende Rolle für die Konzipierung eines Bühnenwerkes spielte, zeigt,

52 Vgl. Stefan Kunze, „Christoph Willibald Gluck, oder: die ,Natur' des musikalischen Dramas.
Versuch einer Orientierung", in: Klaus Hortschansky (Hrsg.), Gluck und die Opernreform
(Wege der Forschung 613), Darmstadt 1989, 390-418.

53 [Bernardin de Saint-Pierre], „Etwas über den Ritter Gluck", Musikalische Realzeitung für
das fahr 1788, 157.



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 171

wie stark der Kompositionsprozeß von einem visuell-dynamischen Moment
durchdrungen war. Das Choreographische - im weitesten Sinne - war also ein
bedeutsames Element bei der imaginativen Anverwandlung eines Bühnenwerkes.
Angesichts einer solchen Verankerung im sichtbaren Bühnenvorgang stellt
sich die Frage nach der Beteiligung der dramatis personae an diesem szenischen

Geschehen, insbesondere die der Kollektive Chor und Ballett. Die Frage
nach dem Choreographischen berührt somit nicht nur die Konvention des

Bühnentanzes, sondern vielmehr die szenische Bewegungsform als solche.
An diesem Punkt werden Glucks Erfahrungen mit Angiolinis Tanzdramen

Don Juan (1761) und Semiramis (1765)54relevant, in welchen sich das Gestische
und das Musikalische gegenseitig bedingten. Vor allem das Phänomen der
Dynamisierung der äußeren und inneren Bewegung, zentrales Moment der
„Danza parlante" Angiolinis bzw. des „Ballett en action" Noverres, wird hier
wirksam. Noverre und Angiolini standen für ein neues Darstellungskonzept
im Bereich des Tanzes, wonach der menschliche Körper befähigt werden sollte,
Gedanken, Gefühle und Ideen in Aktion umzusetzen.55 Im Gegensatz zum
Bühnentanz des Barock galt es nunmehr, dem „Tanz durch Dynamisierung,
Neuordnung des Körpers in Raum und Zeit zu eigenständiger Ausdruckskraft
zu verhelfen".56 Konsequenz dieser Reformidee war ein gänzlich neuer Bewe-
gungsgestus, der nunmehr den Einsatz des gesamten Körpers der Tanzenden
forderte.

Eine wechselseitige Durchdringung von chorischen und tänzerischen
Elementen zeichnet vor allem die großen Szenenblöcke der Reformopern aus.
Exemplarisch läßt sich dies am zweiten Akt der französischen Alceste (1776)
aufzeigen,57 der eine fast durchgängige Chorbeteiligung aufweist. Im Zentrum
des Akts steht das große Lamento-Air der Titelheldin „O Dieux! Soutenez mon
courage!", das den Aufzug gleichsam in zwei Hemisphären teilt. Charakterisiert
werden diese beiden Teile von einer grundlegend verschiedenen dynamischen
Disposition. Sämtliche Chorszenen im ersten Teil des Aufzugs (bis zur Arie
in II, 3) sind als „chœurs dansés" konzipiert, d.h. alle Chöre werden von einer
entsprechenden tänzerischen Aktion begleitet: 1. „Chœur entre en chantant
et dansant", 2. „Chœur avec la danse", 3. „Chœur avec danse", 4. „Chœur
mêlé avec la danse", 5. „Chœur avec la danse". Im zweiten Teil des Akts
(nach Alcestes Arie) fehlt jedwedes tänzerische Moment, die Bewegung ist
dort gleichsam eingefroren. Obschon der Chor Nr. 6 „Parez vos fronts" eine
Wiederholung der Nr. 5 darstellt, sucht man dort nach einem Attribut „dansé"

54 Vgl. Gernot Gruber, „Bemerkungen zur Semiramis", in: Gerhard Croll / Monika Woitas, Gluck
in Wien, Kassel 1989 (Gluck-Studien 1), 106-115; sowie Laurenz Lütteken, „Zur Interdepen-
denz von ästhetischer Legitimation und kompositorischer Praxis im Handlungsballett", in:
Erika Fischer-Lichte / Jörg Schönert (Hrsg.), Theater im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts.
Inszenierung und Wahrnehmung von Körper - Musik - Sprache, Göttingen 1999, 305-322.

55 Sibylle Dahms, „Gluck und das .Ballet en action' in Wien", in: Croll / Woitas, a.a.O., lOOff.
56 Ebd.
37 Vgl. hierzu den o.g. Beitrag des Verfassers, a.a.O., 48f.



172

o. ä. vergebens. Mit anderen Worten: der erste Teil des Akts sollte sich durch
ein starkes Bewegungsmoment auszeichnen, der die Freude des Volkes zum
Ausdruck bringt, der zweite Teil hingegen weitgehende Erstarrung darstellen,
um so die nahende Katastrophe auch optisch zu versinnlichen.

Das eigentlich Bemerkenswerte an diesem Verfahren ist weniger die Tatsache,
daß die äußere Dynamik sich kongruent zum Handlungsgeschehen verhält,
d.h. Bewegung Freude und Erstarrung Entsetzen symbolisiert, sondern daß

Gluck offenbar dem „Choreographischen" die gleiche Valenz einräumte wie
dem Dramatischen, eben just in der von Saint-Pierre beschriebenen Weise.
Mehr noch als durch die Präfiguration seitens des Dramas konstituiert sich also
die symmetrische Anlage des zweiten Alceste-Akts durch den dynamischen
Kontrast von Bewegung und Nicht-Bewegung. Auch die tonale Disposition
spiegelt das Gegenüber dieser beiden Ausdrucksmomente wider: Während
bis zur Arie der Alceste das harmonische Spektrum noch weitgefaßt ist (G-,

A-, B-Dur), stehen in der zweiten Hälfte mit einer Ausnahme alle Chöre in
f-Moll.

Betrachtet man nunmehr die Struktur der „chœurs dansés" genauer, z.B.
den Eingangschor „Que les plus doux transports", so wird der Unterschied zur
Rameau-Tradition offenbart. In der Regieanweisung des Introduktionschors
schreibt Du Roullet vor: „le peuple entre en chantant et en dansant" (II, 1).

Dies entspricht exakt der Situation, wie sie im oben angeführten „Chœur des

Mariniers" in Les Fêtes d'Hébé vorlag: Mit einem tänzerischen Instrumentalsatz,

gefolgt von einem vierstimmigen Chor, soll die Bühne nach und nach

„bevölkert" werden. In dem Eingangschor der Alceste (II, 1) lassen sich jedoch
zwei bedeutsame Unterschiede gegenüber der Rameau-Tradition ausmachen:
Zum einen das Fehlen einer distinkten Rondeau-Struktur, die ehedem eine
klare Trennung von homophonen und imitativen Abschnitten etablierte. Dies
hat zum anderen zur Folge, daß die vom Ballett getragene szenische Bewegung
die gesamte Musiknummer über anhält.58 Obgleich auch Glucks Chor noch
Rudimente der Separierung von homophonen und polyphonen Passagen aufweist
(z.B. T. 20-24) - letztere meist von den sogenannten „Coriphées" gesungen -, sind
diese Abschnitte (T. 28-32, 36-38) hier aber in den Bewegungsduktus des Satzes

integriert (vgl. Bsp. 4, S. 174/175). Es ist demzufolge relativ unwahrscheinlich,
daß die tänzerische Aktion in diesen wenigen Takten pausiert; die szenische

Bewegung des Balletts hält infolgedessen während des ganzen Chorsatzes
an.

Folgten die „chœurs dansés" in Alceste noch weitgehend traditionellen
Gestaltungsprinzipien im Hinblick auf die tänzerische Komponente, so ist
demgegenüber für Iphigenie en Tauride (1779) ein gänzlich neuartiges
choreographisches Verfahren des „chœur dansé" zu konstatieren, nämlich die

58 Vgl. Christoph Willibald Gluck, Sämtliche Werke, I, 7; Alceste / Alkestis (Fassung von 1776),

hrsg. von Rudolf Gerber, Kassel 1957, 132-140.



173

Verschmelzung einer Pantomime mit einem Chor. Bereits die Regieanweisung
zu der „Pantomime et Chœur avec danse" im zweiten Akt zeigt an, daß es

sich hier um eine neue Spielart des „chœur dansé" handelt: „Les Euménides
sortent du fond du théâtre et entourent Oreste; les uns exécutent autour de lui
un ballet-pantomime de terreur, les autres lui parlent".59 (II, 4)

Bei der Komposition dieser Chor-Pantomime konnte Gluck auf seine
Erfahrungen mit den Tanzdramen Angiolinis zurückgreifen, die ihm ehedem neue
kompositorische Lösungen abverlangt hatten.60 Die Tatsache, daß Gluck für den
Furienchor der Iphigenie en Tauride auf zwei Musiknummern der Semiiamis
rekurrierte, läßt nicht nur die dahinterstehende pantomimische Idee sichtbar
werden, sondern zeigt auch, daß Gluck die im Tanzdrama im Hinblick auf
Bewegung gewonnenen musikalischen Ausdrucksmöglichkeiten für seine
Reformopern dienstbar machte. Daß diese Szene eine neuartige Verbindung von
Tanz und Chor darstellt, läßt sich vor allem an der musikalischen Struktur
ablesen. Einen tänzerischen Duktus mit klar periodisierten Abschnitten, wie er
noch die „chœurs dansés" in Alceste auszeichnete, sucht man hier vergeblich.
Bereits die instrumentale Einleitung (T. 1-18), die fast vollständig auf der

„Sinfonia" der Semiramis-Pantomime basiert, läßt einen solchen vermissen.
Der Chor „Vengeons et la nature" schließlich setzt sich aus drei verschiedenen

Abschnitten der ersten Musiknummer von Semiiamis zusammen,61 die
ebenfalls ein heterogenes rhythmisches Gefüge konstitutieren. Gluck modellierte

also den Eumeniden-Chor aus dem musikalischen Material der älteren
Pantomime.62 Gemeinsam ist den beiden Sätzen insbesondere das charakteristische

Kopfmotiv des diatonisch-chromatischen Aufstiegs; in der Semiiamis
nur in den Streichern und im Fagott, hier verstärkt durch drei Posaunen,
ferner im forte bzw. sforzato. Der Chorsatz vollzieht in den Außenstimmen
ebenfalls den sekundweisen Aufstieg (im Unisono), der Satz gewinnt jedoch
durch die sprachnahe, syllabische Deklamation einen anderen Charakter als
die instrumentale Vorlage (vgl. Bsp. 5, S. 176-178).

Die Entscheidung Glucks, die gleichsam gestischen Motive aus dem älteren
Tanzdrama zur Grundlage dieses Chors zu machen, läßt darauf schließen,
daß er hier Bewegung bzw. ein choreographisches Moment in gleicher Weise
realisiert sehen wollte wie ehedem in der Pantomime. Mit Recht konnte auch

59 Christoph Willibald Gluck, Sämtliche Werke, I, 9: Iphigenie en Tauride, hrsg. von Gerhard
Croll, Kassel 1973, 137.

60 Dazu gehörten das Stilmittel des „chiaroscuro", die Tendenz zur offenen Form sowie der

Dispens von einer rhythmisch einheitlichen Disposition, die in der ersten Jahrhunderthälfte
noch die Grundvoraussetzung für Bühnentanz darstellte. Vgl. hierzu auch Gruber, a.a.O.,
109f.

61 Zur Interpretation der Nr. 1 von Semiramis vgl. Lütteken, a.a.O., 318f.
62 Vgl. ausführlich Klaus Hortschansky, Parodie und Entlehnung im Schaffen Christoph Willibald

Glucks, Köln 1973 (Analecta Musicologica 13), 214f.



174 Thomas Betzwieser

Bsp. 4: Gluck, Alceste, Chœur (II, 1), T. 28-38

Solo

_P Tutti
J 0 d J m _

de ses su

de ses su

M- -

-

*

jet

jet

s!

s!

/

Vi

Vi

ve Ad

ve Ad

mè

mè

- te,

- te,

/i-ve à ja -

/i-ve à ja -

mais, l'a-mour et la

mais, l'a-mour et la

* de ses su -

&=Ê=I

k
ets!

/f
Vi

i=M
ve Ad emè

p

- te, ri-ve à j

ÎEE

a - mais, l'ai-mou et la

K PH
de ses su -

Tu
JTT~I

et

tti
s! Vi - ve Ad

rm
mè - te, vi-ve à ja -

-m -nru
nais, l'a-mour et la

rn v~n
PI » m^ f

P

H— f- -f- f -F



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 175

Solo

Du Roullet in seiner Lettre sur les Drames-opéra (1776) behaupten, daß ohne
die Beteiligung der Pantomime dem Chor innerhalb der Tragédie lyrique kaum
ein erweiterter Spielraum hätte zukommen können: „Sans la Pantomime il
n'est presque pas possible d'introduire les chœurs & de les faire agir comme
personnages nécessaires".63 Szenische Bewegung, nicht zuletzt die im „chœur
dansé", verhalf somit dem Chor zu größerer dramatischer Wahrhaftigkeit.

Der entscheidende Umschlagpunkt im Hinblick auf die konzeptionelle
Gestaltung des Chors vollzog sich bereits in Glucks erster Pariser Oper Iphigé-
nie en Aulide (1774). Diesen Paradigmenwechsel hatte Du Roullet in seiner
Abhandlung emphatisch beschrieben, nicht zuletzt, weil er an diesem Prozeß
aktiv beteiligt war.64 Zu beobachten ist dieser konzeptionelle Funktionswandel
im Hinblick auf Bewegung sowie deren musikalische Präfiguration am
dramatischen Höhepunkt der Oper. Die Regieanweisung der Opferszene scheint
auf den ersten Blick noch ganz dem gängigen Muster der Chorverteilung zu
entsprechen: „Iphigénie est à genoux sur la marche de l'autel, derrière lequel

63 François-Louis Gand Leblanc du Roullet, Lettre sur les drames-opéra, Amsterdam / Paris 1776,
44; vgl. Lesure (Hrsg.), a.a.O., Bd. 2, 150: „Ohne die Pantomime ist es fast unmöglich, die Chöre
auf die Bühne zu bringen und sie wie notwendige Figuren agieren zu lassen."

64 Du Roullet, Lettre sur les drames-opéra, 29f.



176 Thomas Betzwieser

Bsp. 5: Gluck, Iphigenie en Tauride (II, 4), T. 19-31.

(f)



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 177



178 Thomas Betzwieser



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 179

est le Grand-Prêtre, les bras étendus vers le ciel, et le couteau sacré à la main.
Les Grecs en foule occupent les deux côtés du Théâtre".65

Die Griechen - zunächst noch hinter der Szene - bevölkern nach und nach die
Bühne. Ihr hymnenartiger Gesang bringt die Entschlossenheit zum Ausdruck,
das Opfer an Iphigénie vollziehen zu wollen.66 Dieser Opferhymnus wird durch
das plötzliche Eintreten weiterer Griechen, die den nahenden Achill ankündigen,
brüsk unterbrochen. Hier indes unterstreicht die Szenenanweisung, daß diese
Aktion auch eine entsprechende visuelle Versinnlichung finden soll: „Grecs se

jetant avec effroi de la gauche à la droite du théâtre".67 Mit dem Hereinstürzen
der Griechen war also ein starkes Bewegungsmoment verbunden, dem die
Musik wie die szenische Darstellung Rechnung tragen mußten.

Der Beginn des Opferchors (III,7)68 ist in den zeitgenössischen Partiturdruk-
ken (dort III, 6)69 mit „Dance" überschrieben, im Aufführungsmaterial noch
konkreter mit „Chœur dansé".70 Bemerkenswert an diesem „chœur dansé" ist die
Tatsache, daß der Tanz hier mit einer kultischen Handlung verknüpft wird.71 Der
gesamte Opferchor wird somit von einer choreographischen Aktion begleitet,
die den Menschenzug gleichsam in Bewegung setzt. Damit unterscheidet sich
die Funktion des Tanzes in zweifacher Hinsicht von der Tradition des „chœur
dansé": Zum einen präsentiert sich der Tanz hier nicht in seiner „Eigentlichkeit",
d.h. es gibt keine dramaturgische Vorgabe im Hinblick auf Tanz bzw. eine

getanzte „Einlage"; zum anderen findet hier - im Gegensatz zu Anrufungs- oder

Unterweltszenen, an denen das Ballett oftmals beteiligt war - im engeren Sinn
keine Aktion statt. Mit anderen Worten: dem Tanz kommt keine spezifische
Rolle im Hinblick auf ein konkretes Handlungselement zu. Die Aufgabe der

Figuranten ist vielmehr, Bewegung herzustellen, weniger „actio". Der Tanz
respektive der „chœur dansé" steht somit ganz im Dienst dramatischer
Wahrhaftigkeit, indem er eine - im doppelten Wortsinn - bewegte Volksmenge
verkörpert. Die musikalische Faktur des Satzes mit ihrer homophon choralhaften
Anlage läßt darüber hinaus eine Assoziation mit Tanz auch kaum zu.

65 Vgl. Christoph Willibald Gluck, Sämtliche Werke, I, 5: Iphigénie en Aulide, hrsg. von Marius
Flothuis, Teilband a, Kassel 1989: „Iphigenie kniet auf den Stufen des Altars, dahinter der

Oberpriester, die Arme zum Himmel gestreckt und das Opfermesser in der Hand. Die Menge
der Griechen bevölkert die beiden Seiten der Bühne." (III, 7|

66 „Pour prix du sang que nous allons répandre, / Puissante Déité, protège nous toujours."
67 Iphigénie en Aulide, Teilband a, 399: „Die Griechen stürzen erschreckt von der linken zur

rechten Bühnenseite."
68 Vgl. ebd., 395.
69 Paris, Marchand, [1774]. Der Partiturdruck zählt an dieser Stelle Szene 6.
70 Vgl. Kritischer Bericht, Iphigénie en Aulide, Teilband b, 602.

1 In Rameaus Zoroastze wurde z. B. der implizite Charakter des Tanzes innerhalb einer kultischen
Handlung vom Libretto (noch) ausdrücklich legitimiert: „[...] on forme sur le devant du Théâtre
les danses que les Peuples anciens appelloient danse d'expiration. [Fußnote:] Les anciens
n'avoient point d'acte de religion sans danse." (IV, 5) Auf diese Weise wurde die Zugehörigkeit
der tänzerischen Aktion zu dem Opferritus „historisch" motiviert.



180 Thomas Betzwieser

j-'Ü 16



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 181

3 \

Bsp. 6: Gluck, Iphigenie en Aulide, „Chœur dansé" (III, 7-8).

So ungewöhnlich wie die Konzeption dieses bewegten Opferchors ist auch der
Ubergang zur nächsten Szene, zum Auftritt der griechischen Kombattanten,
die den Hymnus jäh unterbrechen. Das kurze vokale Fugato - ehedem sicheres
Indiz für szenischen Stillstand - konkretisiert hier nun ein Bewegungsmoment,
das stärker kaum vorstellbar ist. Es symbolisiert ferner die Konfrontation einer
wohlgeordneten Volksmenge mit unkoordiniert agierenden Individuen. Die
Bedeutung dieser Chorszene beruht somit auf dem direkten Aufeinandertreffen
zweier verschiedenartiger Bewegungsformen, wobei das dynamischere Moment
ganz eindeutig auf der polyphonen Passage liegt.

Aus der Partitur geht nicht hervor, wo dieser „chœur dansé" - und damit
die Beteiligung der Figuranten - endet. Es fällt schwer, sich vorzustellen, daß
die von dem Opferzug ausgehende Bewegung mit dem Eintritt des kurzen
Fugatos „Fuyez, fuyez tous" aufgehoben wird, zumal die Regieanweisung mit
dem Hereinstürzen der Menge (von einer Seite zur anderen) eine konkrete
szenische Aktion fordert. Gesetzt den Fall, die „danse" bzw. der „chœur dansé"
wäre an dieser Stelle tatsächlich zu Ende, müßte diese Bewegung allein von
den Choristen - und nicht von den Tänzern - realisiert werden.

Jenseits dieser Frage, in welcher Weise sich die Bewegung konkretisiert,
ist die Klassifizierung der beiden Chöre von Bedeutung. Hier wird nun die
Unterscheidung, die Marmontel mit seinem Denkmodell - „chœur appris"
und „chœur impromptu" - getroffen hatte, wirksam. In dieser Chorszene von



182 Thomas Betzwieser

Glucks Iphigenie en Aulide treffen die beiden Chor- bzw. Satztypen in direkter
Konfrontation aufeinander. Der Opferchor wäre als „chœur appris" zu
interpretieren, d.h. als eine präexistente Musik, was bei einem Opfergesang
wahrscheinlich ist. Mit dem einsetzenden Fugato läge dann ein „chœur impromptu"
vor, nämlich ein Chorgesang, der spontan auf das dramatische Geschehen
reagiert, was auf den Chorsatz „Fuyez, fuyez tous" in jeder Hinsicht zutrifft.

Einen entscheidenden Unterschied gilt es jedoch im Hinblick auf den mit
diesem Denkmodell verbundenen musikalischen Satztyp festzuhalten: Den
„chœur impromptu" sah Marmontel mit einem homophonen Satz verbunden,
den polyphonen Satz hingegen mit dem „chœur appris". Bei Gluck sind diese

Kategorien dahingehend modifiziert, daß nunmehr auch der polyphone Satz
als „chœur impromptu" zu figurieren vermag. Der polyphone Satz stellte, auch

wenn dessen Struktur hier nur durch das kurze Fugato aufscheint, somit nicht
länger nur ein musikalisches Surrogat für Bewegung dar, sondern er verlangte
auch nach einer konkreten szenischen Form von Bewegung.

Diesem Funktionswandel im Hinblick auf den musikalischen Satztyp standen

die Zeitgenossen ambivalent gegenüber. Vor allem in Deutschland wollte
man sich augenscheinlich nicht von der (ausschließlichen) Suggestivkraft des

polyphonen Satzes verabschieden. Besonders deutlich wird dies in Riedels

Abhandlung über Gluck, die Forkel 1778 in seine Musikalisch-kritische Bibliothek

aufgenommen hatte. In diesem kritischen „Dialog" mit der eingangs
zitierten Schrift des Abbé Arnaud kommt die veränderte Funktion musikalischer
Satzmodelle hinsichtlich ihres Bewegungsgestus deutlich zum Ausdruck.

[Es beliebt] dem Herrn Abt, uns eine neue Methode zu lehren, wornach dramatische
Chöre nach seiner Meynung behandelt werden müssen. Er sagt: Ein Chor, der in
Handlung ist, darf nicht figurirt werden, wenn nicht der Sinn gestört, und die Worte
[...] verdunkelt werden sollen. Eben deswegen hat [...] sein Compositor nicht nur die
Chöre fast von Wort zu Wort forthandeln lassen, sondern auch die Harmonie so viel
als möglich zusammengerückt. [...] Ein Chor aber, der ohne Bewegung und Handlung
ist, und vereinigt von allen Gliedern des Chors kann gesungen werden, soll figurirt,
und in seinen einzelnen Theilen auf eine hervorstehendere Art verziert werden.
Ehedem haben unsere musikalischen Kunstrichter dafür gehalten, [...] daß, wenn
Chöre, oder die einzelnen Personen desselben in Handlung und Bewegung sind,
auch die Musik dazu in Handlung und angemessener Bewegung seyn müsse. Diese
musikalische Handlung und Bewegung, kann durch nichts anders, als durch eine

figurirte Bearbeitung der verschiedenen einzelnen zum Chor gehörigen Stimmen
unter sich bewirkt werden [...]".72

Riedels Erörterung, aus der die Präferenz für den figurierten Chor als Ausdruck
von Bewegung unmißverständlich hervorgeht, bleibt indes eine abstrakt-theoretische

Diskussion, da sie nicht auf die spezifischen aufführungspraktischen

72 Friedrich Justus Riedel, „Über die Musik des Ritters Christoph von Gluck", in: Johann Nicolaus
Forkel, Musikalisch-kritische Bibliothek, Bd. 1, (Gotha) 1778 / Reprint Hildesheim 1964,

79f.



Musikalischer Satz und szenische Bewegung 183

Implikationen des französischen Opernchors rekurriert. Riedel argumentiert auf
einer rein musikalischen Ebene, das Ergebnis, d.h. Glucks „chœur en action",
wie er sich auf der Bühne der Académie Royale de Musique präsentierte, war von
dieser Betrachtung ausgeschlossen. Insofern fehlte in Riedels Betrachtung eine
wichtige Komponente, nämlich das Moment der visuell sichtbaren Bewegung,
welches den Funktionswandel des musikalischen Satzes entscheidend befördert
hatte.

Betrachtet man den Einfluß des Bühnentanzes auf die Entwicklung des Chors,
so erhebt sich die Frage nach dem Grad der gegenseitigen Durchdringung der
beiden Kollektive. Angesichts des von Bernardin de Saint-Pierre beschriebenen
Schaffensprozesses - Glucks Konzeption eines musikalischen Dramas durch die

Imagination von Bewegungsabläufen - so betrifft dieses Problem nicht nur die
innerdramatische Strukturierung der Musik, sondern vor allem die szenische
Realisation. Die Frage, inwieweit der Chor an der sichtbaren Bewegung Anteil
hatte oder ob für Gluck nach wie vor das „Doppelgänger-Modell" (Jacobshagen)

greift, wonach tänzerische Aktion die fehlende Mobilität des Chors

ersetzt, scheint angesichts der zeitgenössischen Rezeptionszeugnisse zugunsten
der ersten Möglichkeit beantwortet werden zu müssen. Waren die eingangs
angeführten Quellen hinsichtlich des „mis en action" noch äquivok zu
verstehen, so läßt ein Zeugnis von 1791 keinen Zweifel daran aufkommen, daß
Gluck die Choristen buchstäblich bewegt und auf diese Weise den Chor zu einer
bis dato nicht gekannten Mobilität geführt hat. Dieser Quelle kommt insofern
eine besondere „Objektivität" zu, als der Verfasser Ginguiné der Piccinni-
Fraktion angehörte und im Grunde kein Interesse daran hatte, Glucks Reform
ästhetisch zu überhöhen.

„Ii restoit cependant un grand pas à faire, c'étoit de donner aux chœurs de l'agitation,
de la passion, du mouvement, c'étoit sur-tout d'animer ceux qui les chantoient, fit
qui, toujours rangés sur deux lignes, formoient, le long des coulisses, quelle que
fût l'action à laquelle ils étoient censés prendre part, un double espallier immobile.
C'étoit à M. Gluck qu'étoit réservée cette heureuse révolution. Il eut besoin non-
seulement du génie nécessaire pour concevoir des chœurs plus dramatiques fit plus
actifs qu'ils ne l'étoient auparavant, mais de tous les moyens que lui avoit données
la nature pour les faire éxécuter.
Il faut l'avoir vu, à ses répétitions, courir d'un bout du théâtre à l'autre, pousser,
tirer, entrainer par le bras, prier, gronder, cajoler tour-à tour les choristes, hommes fit
femmes, surpris de se voir mener ainsi, & passant de la surprise à sa docilité, de la
docilité à une expression, à des effets, à des effets qui les échauffoient eux mêmes,
fit leur communiquoient une partie de l'ame du compositeur; il faut l'avoir vu dans

ce violent exercice, pour tenir toutes les obligations que lui a notre théâtre, fit quelle
réunion de forces physiques fit morales lui étoit nécessaire pour y répandre, comme
il a fait, le mouvement fil la vie.
On se rappelle la sensation qu'éprouvèrent tous les spectateurs, lorsqu'au premier
acte d'Iphigénie, ils virent une foule de soldats grecs entourir, poursuivre Calchas, le

presser tumultueusement de leur déclarer la volonté des dieux; fit lorsqu'après avoir
entendu ce qu'annonce prophétiquement èe grand prêtre, l'armée sembla se réunir
dans un ensemble harmonieux, les bras levés au ciel, pour implorer le secours de



184 Thomas Betzwieser

Diane. C'étoit le premier fruit des peines que l'auteur s'étoit données: il eut lieu d'en
être content. L'expression de ces chœurs est fort juste; agitée &. tumultueuse dans
l'un, noble 8k soutenue dans l'autre: chacun d'eux a le caractère qui lui convient;
mais tous deux ont peu d'étendue: l'harmonie en est presque toute syllabique &
simultanée: le motif y est peu développé, dans le second sur-tout, où il pouvoit, où
peut-être même il devoit l'être davantage. Ils firent pourtant le plus grand effet, parce
qu'ils étoient exécutés par des acteurs, au lieu de l'être par des statues".73

Jenseits der Evidenz, daß die Choristen von Gluck zu szenischer Aktion
„animiert" wurden, offenbart dieses Zeugnis ein weiteres bedeutsames Moment,
nämlich den Komponisten Gluck als Regisseur. Wenngleich Glucks Opern
heute (glücklicherweise) kaum noch aus der Perspektive des Wagnerschen
Musikdramas in den Blick genommen werden, so haben doch Gluck und
Wagner eines gemeinsam: In ihrem Bemühen um eine adäquate Realisierung
des musikdramatischen Werkes betrachteten beide die intensive Überwachung
des Produktionsprozesses als unabdingbar. Gluck war der erste Komponist,
der ein gesteigertes Interesse daran haben mußte, wie sein Werk auf der Szene

umgesetzt wurde. Die Tatsache, daß seine musikdramatische Konzeption zu
einem nicht unbeträchtlichen Teil auf Bewegungsformen beruhte, mußte ihn

73 Framery / Ginguené (Hrsg.), Encyclopédie Méthodique: Musique, Paris 1791, Bd. 1, 270f.: „Es
blieb jedoch noch ein großer Schritt zu tun, nämlich den Chören Erregung, Leidenschaft und

Bewegung zu verleihen, d.h. vor allem diejenigen Choristen zu animieren, die bislang stets
in zwei Reihen aufgestellt waren und entlang der Kulissen ein doppelt unbewegliches Spalier
bildeten, welcherart auch immer die Handlung war, an der sie hypothetisch teilhatten. Es

war Gluck vorbehalten, dies zu revolutionieren. Es bedurfte nicht nur seines Genies, um
dramatischere und aktivere Chöre zu konzipieren, sondern auch aller seiner schöpferischen
Kräfte, um sie zur szenischen Darstellung zu veranlassen./ Man muß ihn bei den Proben

gesehen haben, wie er von einer Seite der Bühne zur anderen rannte, die Choristen — Männer
wie Frauen — schubsend, ziehend, mit dem Arm zerrend, flehend, schimpfend und
schmeichelnd; überrascht, sich so geführt zu sehen, gelangten die Sänger von der Überraschung zur
Folgsamkeit, und von der Folgsamkeit zu einem Ausdruck und zu Wirkungen, die sie selbst

erregten und an der Begeisterung des Komponisten teilhaben ließen. Man muß ihn bei diesem

heftigen Probieren gesehen haben, um ermessen zu können, was unser Theater ihm schuldet,
und welche Verbindung physischer und moralischer Kräfte notwendig war, um Bewegung
und Leben zu verbreiten, wie er es getan hat./ Man erinnere sich nur der Sensation, die alle
Zuschauer empfanden, als sie im ersten Akt der Iphigénie [en Aulide] eine Horde griechischer
Soldaten Calchas verfolgen, umzingeln und stürmisch bedrängen sahen, auf daß er ihnen den

Willen der Götter verkünde; und die Menge, nachdem sie gehört hatte, was dieser Oberpriester
prophezeite, sich in einem harmonischen Ensemble zusammen zu finden schien, die Arme
zum Himmel erhoben, um die Hilfe Dianas anzurufen. Dies waren die ersten Früchte der

Mühen, die der Komponist auf sich genommen hatte: Er hatte allen Grund, damit zufrieden zu

sein. Der Ausdruck dieser beiden Chöre ist ganz und gar angemessen: bewegt und stürmisch
der eine, würdevoll und getragen der andere; jeder der beiden hat den ihm gemäßen Charakter;
beide sind jedoch von geringem Umfang: die Deklamation ist fast durchgängig syllabisch und

die Harmonie homophon, das Motiv ist wenig entwickelt, besonders im zweiten Chor, wo

es stärker entwickelt sein könnte oder vielleicht müßte. Sie erzielten gleichwohl die größte

Wirkung, weil sie nunmehr von Darstellern anstatt von Statuen ausgeführt wurden."



185

unwillkürlich zu erhöhter Wachsamkeit gegenüber der szenischen Realisierung
veranlassen. Die verstärkte Einbindung von Chor und Bühnentanz, die eine
größere Komplexität szenischer Abläufe mit sich brachte, erforderte darüber
hinaus intensivere und längere Bühnenproben. Das Ergebnis dieses Prozesses,
d.h. die tatsächliche Gestalt eines Chors bzw. „chœur dansé", läßt sich heute nur
noch erahnen. Der Paradigmenwechsel hinsichtlich des Funktionswandels des

musikalischen Satzes, der mit dieser Entwicklung einherging, bleibt von diesem
historischen Defizit jedoch unberührt. Die Aufzeichnung von „Inszenierung"
im Sinne eines Festhaltens szenischer Bewegungsabläufe war dem 18.

Jahrhundert noch fremd. Eine solche „Konservierung", die zudem Modellcharakter
beanspruchte,74 blieb der Grand opéra des 19. Jahrhunderts vorbehalten.

74 Zu den „livrets de mise en scène" vgl. Jacobshagen (2000), 303-306.




	Musikalischer Satz und szenische Bewegung : Chor und "chœur dansé" in der französischen Oper (Académie Royale de Musique)

