
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 23 (1999)

Artikel: Bemerkungen zu szenischen Aufführungen barocker Oratorien und
Serenaten

Autor: Marx, Hans Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


133

BEMERKUNGEN ZU SZENISCHEN AUFFUHRUNGEN
BAROCKER ORATORIEN UND SERENATEN

von Hans Joachim Marx

In der Literatur über das italienische Oratorium des Barockzeitalters wird
gelegentlich darauf hingewiesen, daß Oratorien und Serenaten in Italien auch
szenisch aufgeführt wurden. Die meisten Verfasser belassen es freilich bei dem
aufführungspraktischen Hinweis und geben nicht an, was in der Zeit unter
„szenisch" verstanden wurde bzw. wie eine solche „szenische Ausführung"
in concreto aussah. Gab es, wie in der opera sacra der Zeit, für jede einzelne
Szene das entsprechende Bühnenbild? Agierten die Sänger in konventionellen
Theaterkostümen? Gab es theatralische Effekte, etwa Himmelsmaschinen, wie
wir sie aus Emilio de Cavalieris Rappresentatione di anima e di corpo aus dem
Jahre 1600 kennen? Oder hat die Gattung der rappresentatione sacra, die auf
die spätmittelalterlichen Mysterienspielen zurückgeht, wie auch die der opera
sacra nichts mit der neuen Gattung des oratorio gemeinsam?

Diesen Fragen ist Howard Smither, einer der besten Kenner der
Oratoriengeschichte, in seinem Aufsatz über „Oratorio and sacred opera, 1700-1825:
Terminology and genre distinction" nachgegangen und hat anhand zahlreicher
Textquellen festgestellt, daß das Oratorium in Italien bis zur Mitte des 18.

Jahrhunderts zwar auf Bühnenaktionen verzichtete, in vereinzelten Fällen aber
die Bühne, auf der es aufgeführt wurde, reich ausgestattet war („decorated
,concert' stage").1

So richtig diese Aussage ist, so wenig vermag sie jedoch das Phänomen zu
erklären, daß römische Oratorien zuweilen mit aufwendigen Bühnendekorationen
„in Szene" gesetzt wurden, die von ihrer Bedeutung und ihrer Gestalt her
kaum etwas mit den Bühnenbildern der Oper zu tun haben. Ich gehe deshalb
im folgenden nicht noch einmal auf das Verhältnis von Oper und Oratorium
ein, sondern frage von der Prämisse aus, daß die Oratorien noch weit bis ins
18. Jahrhundert hinein öffentlich praktizierte Andachts-Übungen („esercizi
spirituali") waren, nach deren geistlicher Bestimmung und Ausrichtung.

Aus frömmigkeitsgeschichtlichen Studien wissen wir, daß es zum Wesen
dieser „esercizi spirituali" gehörte, die theologischen Wahrheiten der Kirche
im Geiste des Tridentinums neu zu vermitteln und zu präsentieren. Um das

Neuartige der Darstellung anschaulich zu machen, verwende ich den auf die
Zeremonialwissenschaft zurückgehenden Begriff der „Festinszenierung", ohne
auf die terminologischen Probleme, die damit verbunden sind, einzugehen. Bei
der Beschreibung solcher Festinszenierungen stütze ich mich auf verschiedene

1 Veröffentlicht in: Proceedings of the Royal Musical Association 106 (1979/80)
88-104.



134 Hans Joachim Marx

römische Diarien-Handschriften aus dem späten 17. und frühen 18. Jahrhundert,
auf Skizzenbücher in Rom tätiger Bühnenarchitekten sowie auf gedruckte
Festberichte, sog. „dichiarazioni", und Oratorientextbücher. Ergänzend greife
ich auf archivalische Dokumente wie Abrechnungen von Musikern, Theater-
delcorateuren und Illuminatoren zurück, die in der Vaticana liegen.2

Bevor von festlichen Inszenierungen römischer Oratorien (und im weiteren
Sinne auch römischer Serenaten) die Rede ist, sei daran erinnert, daß mit dem
Begriff oratorio zunächst noch nicht die selbständige musikalisch-poetische
Gattung gemeint war, mit der seit der Mitte des Seicento geistliche
Vokalkompositionen betrachtenden Charakters bezeichnet wurden. Mit oratorio war
vielmehr der Ort gemeint, der Betsaal, in dem Musik als Teil einer Andachts-
Übung aufgeführt wurde. So heißt es im Tagebuch des römischen Komponisten
Pietro della Valle über die Aufführung einer seiner Kompositionen im April
1640: „Feci cantar nell'Oratorio del Santissimo Crocifisso", womit er den
Betsaal der Bruderschaft vom Heiligen Kreuz meinte, der 1584 neben der
Chiesa S. Marcello fertiggestellt worden war.3 In solchen Betsälen hielten die
Bruderschaften in der Fastenzeit, aber auch an kirchlichen Festtagen und an
Heiligenfesten ihre Andachts-Übungen ab, die seit dem Wirken des Begründers
der oratorianischen Bewegung, Filippo Neri, bei den Römern große Zustimmung
fanden. Der Sinn dieser „esercizi spirituali" war es, die Zuhörer durch die
Kraft des Wortes und die Macht der Musik zu bewegen, Buße und Reue zu
empfinden. Wie muß man sich den Verlauf einer solchen Andachts-Übung
vorstellen?

Von dem französischen Musiker André Maugars, der sich 1639 in Rom aufhielt,
wissen wir, daß die Andachts-Übungen einem mehr oder weniger geregelten
Ritual folgten. Maugars berichtet in seinen 1640 in Paris erschienenen Response,
daß die geistlichen Übungen mit einem (wahrscheinlich choraliter) gesungenen
Psalm begannen, dem eine dialogische Komposition auf einen Text aus dem
Alten Testament folgte. Anschließend sprach ein Kleriker eine Ermahnung,
eine sog. „exhortatio", der wiederum eine dialogische Komposition, diesmal auf
einen Text des Tages-Evangeliums, folgte.4 Aus anderen Quellen ist bekannt, daß

1 Hierzu gehören vor allem das Diaiio di Roma von Francesco Valesio aus den Jahren 1700-1728;
zitiert nach der vierbändigen Ausgabe von Gaetano Scano und Giuseppe Graglia, Mailand
1977/1978, und die Avvisi Marescotti von 1683 bis 1707; zitiert nach der Edition von Gloria
Staffieri mit dem Titel „Colligite Fragmenta". La vita musicale romana negli Avvisi Marescotti
(1683-1707), Lucca 1990.

3 Zitiert nach Erich Reimer, Art. „Oratorium", in: Handwörterbuch der musikalischen
Terminologie, hg. Hans Heinrich Eggebrecht, Wiesbaden 1972, 1. Zum Gebäude selbst vgl. Anthony
Blunt, Guide to Baroque Rome, London 1982, 33.

4 Vgl. Response fait à un curieux sur le sentiment de la musique d'Italie, scrite à Rome, Paris
1639, hier zitiert nach Günther Massenkeil, Oratorium und Passion, Teil 1 Handbuch der
musikalischen Gattungen Bd. 10, 1) Laaber (1998) 90; dort auch Abbildung des „Oratorio del
Crocifisso" im gegenwärtigen Zustand.



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 135

die Andachts-Übung mit Gebeten beschlossen wurde. Die „esercizi spirituali"
waren in der Regel schlicht ausgestaltet, die Musik wurde von kleinen Ensembles

von Sängern und Instrumentalisten ausgeführt, die in den Oratorien, nicht
anders als in der Kirche bei der Aufführung liturgischer Musik, auf extra für
diesen Zweck eingerichteten Emporen musizierten.

In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts gewinnen diese dialogischen
Kompositionen immer mehr an Gewicht und werden schließlich auch außerhalb
der Betsäle und in größeren Besetzungen aufgeführt. Die für das „oratorio"
bestimmten Kompositionen werden jetzt zu eigenständigen Werken, die
unabhängig von ihrem ursprünglichen Aufführungsort weiterhin mit „oratorio"
bezeichnet werden. Arcangelo Spagna, der römische Oratoriendichter und -theo-
retiker, spricht in seinem 1706 veröffentlichten Discoiso intoino a gl'Oiatoiii
nunmehr von einem geistlichen musikalischen Drama („un perfetto Melodram-
ma spirituale") und fügt hinzu, daß das Oratorium zwar den dramaturgischen
Regeln der Tragödie folge, auf eine szenische Darstellung im Sinne agierender
Sänger und wechselnder Bühnenbilder aber verzichte.5

Etwa seit dem „anno Santo" 1675 (ein genaues Datum läßt sich nicht
ermitteln) führten auch die Kardinal-Protektoren der Bruderschaften in ihren
Titularkirchen und in ihren Palästen Oratorien auf, die sie - und das ist das
Neue - als festliche Schaugepränge inszenieren ließen. Mit enormem Aufwand
an finanziellen Mitteln wurden überall dort, wo Oratorien vor einem großen,
erlesenen Publikum aufgeführt werden sollten, also in Kirchen, in den „gran
sale" der Paläste und in Theatern, Festdekorationen angebracht, die dem
Publikum ein religiös gestimmtes Erlebnis vermitteln und dadurch zu Buße und
Reue verhelfen sollten. Die Festdekorationen bestanden hauptsächlich aus sog.
„teatri" oder „apparati", die das Sujet des Oratoriums, zuweilen auch seinen
kirchlichen oder dynastischen Anlaß bildlich vergegenwärtigten. Die „teatri"
waren, wie Thomas Kirchner in seiner Studie über den Theaterbegriff des

Barock gezeigt hat, nichts anderes als künstlich geschaffene erhöhte Orte, an
denen etwas demonstriert werden sollte. Erst in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts wird der Begriff auf seine heutige Bedeutung von „Theater als
einer künstlerischen Institution" eingeengt. Wenn bei Oratorien-Aufführungen
des Barockzeitalters also von „teatri" die Rede ist, dann sind in der Regel
Aufbauten gemeint, mit Dekorationen geschmückte Holzgerüste, die zuweilen
monumentale Ausmaße annehmen konnten. Diese Aufbauten sind als „ephemere

Architektur" in die Kunstgeschichte eingegangen und von Maurizio Fagiolo
dell'Arco in seiner Abhandlung L'Effimero baiocco eindringlich beschrieben
worden.6

5 Vgl. hierzu den in Anm. 2 zitierte Artikel von Erich Reimer über das Oratorium, 2f.
6 Vgl. hierzu auch Maurizio Fagiolo dell'Arco / Silvia Carandini, L'Effimero Baiocco. Stiuttuie

della festa nella Roma del '600 Biblioteca di storia dell'arte, vol. 11 Bd. 2, Rom 1978,
113ff.



136 Hans Joachim Marx

Wie hat man sich aber diesen Wandel von der schlichten Andachts-Übung
im „oratorio" zur prunkhaften Schaustellung im weltlichen oder kirchlichen
Ambiente vorzustellen? Der Kunsthistoriker Karl Noehles hat vor einigen
Jahren in einem Aufsatz mit dem Titel „Visualisierte Eucharistietheologie"
darauf aufmerksam gemacht, daß um die Mitte des 17. Jahrhunderts in Rom
bestimmte Formen der Eucharistieverehrung außerhalb der Meßfeier neu belebt
worden seien. Er verweist insbesondere auf die öffentliche Aufstellung des

Heiligen Grabes in Verbindung mit der Verehrung des Altarsakramentes
sowie auf die Ausstellung der Eucharistie zur vierzigstündigen Anbetung, die
Feier der sog. Quarant'ore, die oft „in forma di Theatro", d. h. mit einer Art
Bühnendekoration ausgestaltet waren. Noehles bringt die Bildprogramme, die
sich in diesen „apparati" ausdrücken und die oft auch in gedruckten Beschreibungen,

den sogenannten „dichiarazioni", den Gläubigen erläutert wurden,
in Zusammenhang mit den dogmatischen Positionen der Kirche, die „das
Altarsakrament und dessen Gnadenwirkung" auf besondere Weise herausstellen
sollten.7 Damit waren gegenreformatorische Themen aufgegriffen, ja aktualisiert
worden, die sich auch in Form eines geistlichen musikalischen Dramas, eines
Oratoriums veranschaulichen ließen.

Einer der frühesten Belege für die festliche Inszenierung eines Oratoriums
in der Tradition der Quarant'ore-Feiern8 ist das Oratorium S. Stefano primo
re dell'Ungheria von 1687, zu dem der neapolitanische Dichter und spätere
„poeta cesäreo" Silvio Stampiglia den Text geschrieben hat. In den Avvisi di
Roma heißt es über die Aufführung: Zur Freude des Papstes, Innozenz' XI., sei

am Namenstag des Hl. Stephan in der Chiesa Nuova ein ungewöhnliches und
sehr schönes Oratorium gegeben worden. Kardinal Leandro Coloredo, selbst
Oratorianer und Protektor der Bruderschaft, habe über das Leben des Heiligen
Stephanus gepredigt und dessen Ruhmestaten im Kampf gegen die Türken
hervorgehoben; der Zulauf von Kardinälen, Prälaten, Adligen und einfachen
Römern sei ganz enorm gewesen.9 Von den „teatri" ist leider nichts überliefert.

An die prächtigen Quarant'ore-Aufbauten in San Lorenzo e Damaso, der
Titularkirche des Kardinals Ottoboni, angelehnt war die Ausstattung eines
Passions-Oratoriums, die Filippo Juvarra, einer der bedeutendsten Bühnenmaler
des Settecento, geschaffen hat. Eine undatierte Skizze zu dem „apparato" ist
in der Nationalbibliothek in Turin überliefert.10

7 Vgl. Karl Noehles, „Visualisierte Eucharistietheologie. Ein Beitrag zur Sakralikonologie im
Seicento Romano", in: Münchner Jahrbuch der Bildenden Kunst, dritte Folge, Bd. 29, München
1978, 92-116, bes. 95.

8 Zu den „apparati" der Quarant'ore vgl. den ausführlichen Aufsatz von Mark S. Weil, „The
devotion of the forty hours and Roman Baroque illusions", in: Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes 37 (1974) S. 218-248, mit reichem Bildmaterial.

9 Zitiert nach Staffieri, Avvisi Marescotti (vgl. Anm. 1) S.76.
10 Sign. Ris. 59,4, fol. 81 (1) mit der Inschrift: „E.[minentissim]o Ottoboni p[er] l'oratorij la 7:a

[Settimana] Santa nella sua gran salone", wiedergegeben nach Mercedes Viale Ferrero, Filippo
Juvarra. Scenografo e architetto teatrale, Turin 1970, 295.



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 137

Abb. 1: Filippo Juvarra, Entwurf für ein Oratorio per la Settimana Santa, Rom, Gran
Sala del Palazzo délia Cancelleria, 31. März 1706 (Torino, Biblioteca nazionale,
Ris. 59, 4, fol. 81).

Das Oratorium, zu dem Ottoboni selbst den Text und Alessandro Scarlatti die
Musik geschrieben hat, wurde am Karmittwoch 1706 im Salon der Cancelleria
aufgeführt. Ein römischer Chronist schreibt dazu im Diario di Roma:11 Der
Saal war mit schwarzem Samt und mit goldenen Fransen ausgeschlagen; an
der Wand über der provisorisch errichteten Musikerempore hing unter einem
reich verzierten Baldachin ein gemaltes Kruzifix,12 und unter der Empore war

11 Vollständige Beschreibung in G. Scano/G. Graglia (Hg.), Diario di Roma, Bd. III, Mailand
1978, 577.

12 Ahnliche „apparati" sind auch für Oratorienaufführungen in Bologna nachweisbar, vgl. dazu
Juliane Riepe, Die Arciconfiaternitä di S. Maria délia Morte in Bologna. Beiträge zur Geschichte
des italienischen Oratoriums im 17. und 18. Jahrhundert Beiträge zur Geschichte der
Kirchenmusik 5), Paderborn etc. 1998, Kapitel ,„Apparato' und ,Immagine della Pietä'. Schmuck
und Ausstattung des Oratoriums für die Andacht am Karfreitag", 371-380.



138 Hans Joachim Marx

das Porträt des Hl. Filippo Neri angebracht. Wie bei der Karfreitagsliturgie
war der Raum abgedunkelt, hinter vasenförmigen Attrappen waren Kerzen
aufgestellt, die den Saal in ein Halbdunkel tauchten. Vor den Lichtern auf
den Notenpulten der Musiker waren kleine Schirme („alcune carte dipinte")
befestigt, auf die Szenen aus der Passionsgeschichte gemalt waren.

Abb. 2: Filippo Juvarra, Entwurf für ein Oratorio per la Settimana Santa, Rom, Teatro
del Palazzo délia Cancelleria, 4. April 1708 (Torino, Biblioteca nazionale, Ris.
59, 4, fol. 23).

Zwei Jahre später, in der Karwoche 1708, ließ Kardinal Ottoboni in dem kleinen
Theater der Cancellerie das Passions-Oratorium am Ende einer Reihe von
Oratorien-Aufführungen wiederholen. Als „apparato" hatte Juvarra, wie eine
weitere Skizze in Turin zeigt,13 eine ansteigende, amphitheaterähnliche Bühne
gebaut, auf der das Orchester Platz fand.

13 Biblioteca Nazionale, Ris. 59,4, fol. 23 (1). Die Unterschrift lautet: „Oratorio nella 7a [Settimana]
Santa in Teatro del S.r Card: Ottoboni". Vgl. Viale Ferrero, Filippo Juvarra, 294.



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 139

Im vorderen Teil der Bühne sind Plätze für vier Sänger angedeutet, vor denen
links und rechts am Proszeniumsrand zwei Cembali stehen. Oberhalb der
Orchestertribüne hatte Juvarra eine Kollonade aus Säulen errichtet, die zur
Mitte hin geöffnet war. Die Öffnung läßt Raum für den gemalten Prospekt
am hinteren Bühnenrand, der ein in eine Glorie gehülltes Kruzifix zeigt. Das
gemalte Kruzifix ist übrigens genau an der Stelle angebracht, an der während
des vierzigstündigen Gebets am Hochaltar von S. Lorenzo e Damaso eine
hellerleuchtete Monstranz als Symbol der Eucharistie zu sehen war. Wie auch
bei anderen Oratorien-Aufführungen üblich, war die Bühne des „teatrino" bis
zum Beginn der Darbietung durch einen Vorhang verschlossen.

Einen gesellschaftlichen wie künstlerischen Höhepunkt erlebte das barocke
Rom zu Beginn des Jahres 1728, als die Mitglieder der „Accademia deglArcadi"
von Kardinal Ottoboni zu deren jährlicher Versammlung anläßlich des Festes
der Geburt Jesu, ihres Patronen, in seinen Palast eingeladen wurden. Die
festliche Versammlung fand, wie im Diaiio di Roma berichtet wird,14 „nel
suo teatro alla Cancelleria" statt; unter den Anwesenden waren außer zehn
Kardinälen, einer großen Menge von Prälaten sowie römischen und auswärtigen
„Cavalieri" auch die Großherzogin der Toscana, die von etwa 50 römischen
Damen, „vestite in tutta gala", begleitet wurde. Der Palast war von außen und
innen mit Fackeln beleuchtet. Im Theater wurde nach einigen Ansprachen
und Gebeten ein Oratorium aufgeführt, dessen Libretto mit „Componimento
sacro per la Festivitä del SS. Natale" überschrieben ist. Den Text hatte der junge
Pietro Metastasio verfaßt, der selber der Arcadia angehörte, die Musik stammte
von Giovanni Battista Costanzi, einem Virtuosen Ottobonis.

Dem gedruckten Diaiio Ordinario di Roma zufolge15 hatte der Theaterarchitekt

Alessandro Mauro, der auch die „apparati" für die Quarant'ore in S. Lorenzo
e Damaso gebaut hatte, zwei Bühnenbilder entworfen, die als Kupferstiche dem
Libretto beigegeben sind.16 Das erste Bild war für den Prolog der Komposition
bestimmt und zeigt eine perfekte Wolkenmaschinerie, auf der oben ein „Genio
Celeste" sitzt; weiter unten sind neun weitere Genien postiert.

Nachdem der „Genio Celeste" seine Eingangsarie gesungen hatte, wurde die
Maschine nach oben gezogen und verschwand schließlich in der Oberbühne.
Für das zweiteilige Oratorium, das folgte, hatte Mauro eine Architekturszene
entworfen, deren einzelne Teile transparent waren, d.h. von hinten beleuchtet
werden konnten. Das axialsymmetrische Bühnenbild erinnert mit seiner in
der Mitte geöffneten Säulenkolonnade und dem abschließenden Prospekt mit
der Apotheose der göttlichen Liebe (des „Amor Divino")17 an eine Tempelszene,

14 Zitiert nach der Ausgabe von G. Scano / G. Graglia, Diaiio di Roma, vol. IV, Mailand 1978,
893.

15 Vgl. Franco Piperno, „Ii Componimento sacro per la Festivitä del SS. Natale di Metastasio-
Costanzi (1727): Documenti inediti", in: Studi di Musica Veneta 9 (1986) 151-169.

16 Libretto in I-Rvat, abgebildet bei Piperno, „II Componimento sacro", a.a.O., 157f.
17 Als „interlocutori" sind im Libretto die drei Kardinaltugenden Fede, Speranza und Amor

divino angegeben.



140 Hans Joachim Marx

die Juvarra einige Jahre zuvor für eine Oper Ottobonis konzipiert hatte. Die
amphitheaterartig ansteigende Tribüne war nur für einen Teil des Orchesters
vorgesehen, vermutlich, weil der relativ kleine Orchestergraben für die insgesamt

52 Instrumentalisten, die die Musikerlisten aufführen, zu klein war.18

In der ersten Reihe des Amphitheaters sind vorn am Proszeniumsrand rechts
und links jeweils vier Sänger erkennbar, die den Chor bildeten (vier Soprani
und vier Contralti). Die Solisten waren in der Mitte der Vorderbühne postiert
und sangen offensichtlich auswendig.

18 Insgesamt waren nach Piperno, a.a.O., 159, 3 Oboen, 1 Fagott, 2 Trompeten, 2 Waldhörner, 30
Violinen, 5 Violen, 4 Violoncelli, 3 Contrabbassi, 1 Cembalo (im Orchestergraben sind jedoch
2 Cembalisten zu sehen) und 1 Erzlaute beteiligt.



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 141

Abb. 3 und 4: Wolkenmaschine und Bühnendekoration für den Componimento sacro
per la festività del SS. Natale von Alessandro Mauri, aufgeführt am
2. Januar 1728 in Rom, Teatro del Palazzo della Cancelleria (Libretto-
Beilage, Roma, Biblioteca nazionale centrale, Mise. Val. 701/11).

Die szenische Aufführungsweise von Oratorien blieb aber nicht auf Rom
beschränkt, sondern wurde, sofern nicht lokale Traditionen wirksam waren,
nach Norditalien und über die Alpen nach Österreich gebracht. Vermittler dieser
szenographischen „esereizi spirituali" waren die Jesuiten, die vor allem am
Wiener Hof diese Aufführungspraxis einführten. Im Mittelpunkt der Wiener
Karwochen-Aufführungen standen die sog. Sepolcri- Oratorien, die einem alten
römischen Brauch zufolge vor einer Nachbildung des Heiligen Grabes gesungen
wurden. Am Karfreitag waren die Kirchen verdunkelt, nur das Gerüst des
Grabes war durch eine große Anzahl von Kerzen beleuchtet.19

19 Vgl. Noehles, „Visualisierte Eucharistietheologie", a.a.O., 92.



142 Hans Joachim Marx

Wie Hans Tintelnot schon 1939 in einer Studie über die kirchliche
Festdekoration des Barock gezeigt hat,20 enstand im Laufe des 17. Jahrhunderts aus
der Dekoration des Heiligen Grabes ein geschlossenes Bühnenbild, vor dem
die Oratorien und andere Andachts-Übungen ausgeführt wurden. Furttembach
nennt diesen bühnenbildartigen Aufbau bereits in seinem „Newen Itinerarium
Italiae" von 1627 eine „schöne Prospectiva oder sepoltura santa", deren „fazia
wie nit weniger das gantze Werck war mit Wolcken umbgeben darob sassen an
etlichen Orten Engel die Hessen sich mit gar lieblicher Musica hören".21 Einen
solchen Prospekt muß es auch 1692 bei der Aufführung des Oratoriums II
Sagrificio non impedito von Antonio Draghi in der Wiener Hofkapelle gegeben
haben,22 von dem in der Theatersammlung der Österreichischen Nationalbibliothek

ein Entwurf erhalten ist.23 Die Tuschzeichnung stammt von Ludovico
Burnacini, der dem kaiserlichen Hofe als Theatermaler diente und der für
unzählige Oratorien-Aufführungen den szenischen Rahmen geschaffen hat.
Ob der Entwurf als „apparatus" aufgestellt oder nur als Bilddekoration vor den
Hochaltar gehängt worden war, ist nicht bekannt. Entscheidend ist, daß die
hier dargestellte Opferung Isaaks durch Abraham in Verbindung gebracht wird
mit der Kreuzigung Jesu, und daß - wie bei fast allen „Sepolcri"-Dekorationen
Burnacinis - sich aus dem Himmelsgewölk die Strahlen der Eucharistie über
die Opferungsszene ergießen.

Bevor ich auf die Festdekorationen römischer Serenaten-Aufführungen zu
sprechen komme, möchte ich noch einen Blick auf eine Darbietungsform
werfen, die bisher völlig unbekannt war. Es handelt sich um das sog. Chinea-
Fest, das am Vorabend des 29. Juni, also vor dem Fest der Apostel Petrus
und Paulus, alljährlich in Rom gefeiert wurde. Das Fest war eine Huldigung
des Königreiches beider Sizilien an den Heiligen Stuhl. Der Anlaß war ein
Friedensschluß der beiden Mächte während des Pontifrkats Clemens' IV. im
13. Jahrhundert, in dem sich das Königreich verpflichtet hatte, dem Papst am
Peter-und-Paul-Tag außer 800 Unzen Gold auch ein Reitpferd (altitalienisch:
„chinea") zu schenken.24 Die „Festa della Chinea" wurde bis weit ins 18.

Jahrhundert hinein mit großen künstlerischen Anstrengungen ausgerichtet.

20 Vgl. dessen Buch Barocktheater und barocke Kunst. Die Entwicklungsgeschichte der Fest- und
Theaterdekoration in ihrem Verhältnis zur barocken Kunst, Berlin 1939, Kap. II, 270-298.

21 Zitiert nach Tintelnot, a.a.O., 328, Anm. 346.
22 Libretto von Niccolö Minato (Rappresentazione sacra) in Wien, Österreichische Nationalbiblio¬

thek; dort auch eine Partitur mit Arien von Kaiser Leopold I.; vgl. Alexander von Weilen,
Zur Wiener Theatergeschichte, die vom fahre 1629 bis zum Jahre 1740 am Wiener Hofe zur
Aufführung gelangten Werke theatralischen Charakters und Oratorien, Wien 1901, 45.

23 Vgl. den Katalog der Handzeichnungen in Flora Biach-Schiffmann, Giovanni und Ludovico
Burnacini. Theater und Feste am Wiener Hofe, Wien etc. 1931, 131, Nr. 36. Grundlegend
das Kapitel „Die Dekorationen zum Theatrum Sacrum", 65-71. Vgl. auch Sabine Solf,
Festdekoration und Groteske. Der Wiener Bühnenbildner Lodovico Burnacini: Inszenierung
barocker Kunstvorstellung Studien zur deutschen Kunstgeschichte 355], Baden-Baden 1975,
passim.

24 Vgl. Tintelnot, a.a.O., 290.



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 143

Aus dem Jahre 1771 bringt Marcello Fagiolo im zweiten Band des „Corpus delle
Feste a Roma"25 zwei Bühnenaufbauten, die der neapolitanische Botschafter
Lorenzo Colonna von dem Architekten Paolo Posi hatte bauen lassen. Die
„macchine della Chinea" waren, wie alle Festdekorationen der Zeit, aus Holz,
Papiermaché, Gips und Leinwand gebaut und wurden nach dem Fest wieder
abgerissen.26 Die beiden Aufbauten von 1771 waren vor der Basilica S. Pietro auf
der Piazza Farnese errichtet worden. Die erste „macchina"(Abb. 5), die am 28.
Juni aufgestellt wurde, war mit „Tempio di Esculapio" überschrieben und stellte
einen rokokohaft gestalteten Tempel dar, an dessen Giebeln Feuerwerkskörper
angebracht waren, die am Abend abgebrannt wurden. Die andere (Abb. 6), die
einen Tag später an gleicher Stelle gezeigt wurde, war im Grunde die gleiche
„macchina", nur die ornamentalen Dekorationen waren über Nacht zusammen
mit den Feuerwerkskörpern ausgetauscht worden.27 Die variierte Gestalt dieses
Schaugerüstes trug den Titel „Deliziosa, dedicato a Bacco" und bezog sich auf
die Köstlichkeiten, die der Gott Bacchus für den Menschen bereithält. Leider
ist bisher über die Musik, die während des Festes aufgeführt wurde, nicht
mehr bekannt, als daß sie ein größeres Instrumentalensemble erforderte, wie
aus der Abbildung erkennbar ist.

Abb. 5: Macchina della Chinea con il „Tempio di Esculapio", Rom, Basilica S. Pietro,
piazza Farnese, 28. Juni 1771 (Roma, Istituto nazionale per la grafica, FC
13118).

25 Vgl. Il Settecento e l'Ottocento, Rom 1997, 200, Abb. 9 und 10.
26 Zur Geschichte der „Chinea"-Feste im Settecento vgl. Marcello Fagiolo, a.a.O., 43/44.
27 Uber die Geschichte der Feuerwerkskörper informiert Alice Villon-Lechner, ,„Sprühende

Tauben und flammende Bauten'. Das römische Feuerwerk als Friedensfest und
Glaubenspropagandatheater", in: Die schöne Kunst dez Verschwendung. Fest und Feuerwerk in der
europäischen Geschichte, hg. von Georg Kohler unter Mitarbeit von Alice Villon-Lechner,
Zürich etc. (1988) 17-56.



144 Hans Joachim Marx

Abb. 6: Macchina della Chinea con una „Deliciziosa" dedicata a Bacco, Rom, Basilica
S. Pietro, piazza Farnese, 29. Juni 1771 (Roma, Gabinetto comunale delle stampe,
GS 736).

Abb.7: Macchina pirotecnica in Borgo con la „Galeia dei Saraceni", Rom, Chiesa
di S. Michèle a Borgo, Festa SS. Leo IV papa, 21. Juli 1771 (Roma, Gabinetto
comunale delle stampe, GS 353).



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 145

Zu welchen bizarren Gebilden sich die römischen Architekten verleiten ließen,
mag auch das Schaugerüst zeigen, das anläßlich des Festes „S. Leone IV papa"
am 21. Juli 1771 nahe der Piazza di S. Pietro aufgebaut worden war.28 Es

bezieht sich in emblematisch überhöhter Form auf eine Seeschlacht vor der
Tibermündung im Jahre 849, in der die christliche Flotte die sarazenische
dank des päpstlichen Segens vernichtend geschlagen hatte. Ob die beiden
Musikergruppen im hinteren Teil des Schiffes und auf der Empore der als
Triumphbogen geschmückten Kolonnaden Berninis die Szene tonmalerisch
nachzubilden versuchten, ist nicht überliefert.

Etwa gleichzeitig mit den dekorativ-monumentalen Oratorien-Aufführungen
erlebte die römische Öffentlichkeit auch Serenaten-Aufführungen, deren kostbare
und kostspielige Ausführungen die der Oratorien weit übertrafen. Die Serenaten
waren repräsentative Huldigungskompositionen, die am Abend auf einem der
weiträumigen Plätze der Stadt, aber auch in den Gärten oder Innenhöfen der
Paläste aufgeführt wurden. Crescimbeni, der Kustode der Arcadia, beschreibt
die Serenaten, von denen er viele gehört habe, in seiner L'istoiia della volgar
poesia von 1698 als Kantaten, die mit höchster Pracht und Glanz von den
Botschaftern und anderen Fürsten sowie von Persönlichkeiten des päpstlichen
Hofes veranstaltet worden seien.29 Die Anlässe von Serenaten-Aufführungen
konnten sehr vielfältig sein, bezogen sich aber meistens auf dynastische
Ereignisse wie Geburt und Hochzeit eines Thronfolgers oder den Geburtstag
eines Regenten bzw. einer Regentin. Nicht selten wurde auch die Anlrunft von
Mitgliedern regierender Häuser in Rom mit einem nächtlichen Fest gefeiert.

Der beliebteste Ort solcher Serenaten-Aufführungen, von denen die Avvisi
di Roma seit den achtziger Jahren des Seicento fast wöchentlich berichteten,
war die Piazza di Spagna unterhalb der Chiesa Trinità dei Monti. Hier war
nicht nur genügend Platz für große Tribünen, auf denen die Musiker sitzen
konnten, sondern auch für die vielen Zuhörer, die in ihren Karossen, auf den
Baikonen der umliegenden Paläste oder auch nur auf dem Platz stehend, das
nächtliche Ereignis miterleben wollten. Im August 1688 berichten die Avvisi di
Marescotti von einem „bellissimo teatro", das, reich ausgestattet mit Statuen
und beleuchtet mit unzähligen venezianischen Fackeln, aus einer ansteigenden
Tribüne bestand („scalinata"), auf der 150 als Mohren verkleidete Musiker mit
ihren Instrumenten saßen. Auf Baikonen der umliegenden Paläste befanden
sich die Sänger, „tutti Ii musici vestiti parimente in habiti teatrali".30

28 Beschreibung (nach dem Diario ordinario von Cracas] und Abbildung in Marcello Fagiola,
a.a.O., 200/201. Die Bildlegende lautet: „Machina di foco artificiale rappresentante la galera de'
Saracini vinti in battaglia navale dal glorioso romano pontefice S. Leone IV".

29 Rom 1698, Venedig 31731, Kap. XII, „Delle Feste mus., e delle Cantate, e Serenate", zitiert nach
Christoph von Blumenröder, Art. „Serenata/Serenade", in: Handwörterbuch der musikalischen
Terminologie, hg. Hans Heinrich Eggebrecht, Wiesbaden 1986, 14. Lief., 6.

30 Zitiert nach Staffieri, a.a.O., 84. Dort auch ein Bericht aus einer spanischen Quelle, in der es
über die Aufführung vom 24. August 1688 heißt: „La notte di S. Luigi il marchese di Cogolludo
celenrö per l'onomastico della regina nostra signora una sontuosa serenata, con i maggiori
musici e strumenti che aveva questa città, sopra un bellissimo teatro".



146 Hans Joachim Marx

Schon im Jahr zuvor hatte der spanische Botschafter, Marchese Coccogliudo,
zu Ehren der spanischen Königin an gleicher Stelle eine Serenata aufführen
lassen, deren aufwendige Ausstattung der von 1688 in nichts nachstand. Nach
einem Entwurf des Berninischülers Cristoforo Schor wurde gegenüber der
spanischen Botschaft eine Tribüne gebaut (in der Legende zu dem Bild heißt
es: „Teatro Sontuosissimo"), deren Ausmaße (18 m hoch und 39 m breit) Platz für
über 80 Instrumentalisten ließen.31 Der Prospekt hinter der „scalinata" bestand
aus einer mit Veduten und Springbrunnen verzierten Kolonnade, an deren oberen
Rande Putten das Wappen des spanischen Königshauses liebkosten. Geradezu
als Inbegriff ephemerer Künste leuchtete über dem ganzen ein Feuerwerk,
das in Form einer Sonne die Wohltaten des Königshauses symbolisierte. Die
aufgeführte Serenata von Bernardo Pasquini trug den beziehungsvollen Titel
„Applauso musicale"; das gestaffelt sitzende Orchester (oben die ersten
Violinen, unten die Violoncelli und Kontrabässe) mit der Continuo-Gruppe im
Vordergrund wurde von Corelli, der mit seinem Schüler Matteo Fornari links
stehend die Concerto-Gruppe bildete, geleitet.

Eine andere, offensichtlich wetterbedingte Variante einer Serenaten-Auf-
führung im Freien wird in den Avvisi di Roma vom 9. August 1703 beschrieben:32

Die zu Ehren der polnischen Königin Maria Casimira vor ihrem Palast
am Monte délia Trinità inszenierte Serenata wurde hier nicht von einer für
diesen Zweck erbauten Tribüne musiziert, sondern von mehreren Karossen
aus, in denen die Sänger und Instrumentalisten als Schäfer verkleidet und
mit weißen Federn an den Hüten saßen.33 Aus vier weiteren Karossen, die
um die Loggien des Palastes verteilt waren, drangen musikalische Echoeffekte
(„facendo eco alla musica").

Nicht selten wurde auch der Innenhof eines Palastes zu einem „teatro" mit
ephemerer Architektur ausgebaut. Anläßlich der Hochzeit von Ludwig XV.
mit der polnischen Prinzessin Maria im September 1725 ließ der französische
Botschafter, Kardinal de Polignac, im Cortile seines Palastes, des Palazzo
Altemps, auf der Höhe des ersten Stockwerks eine Musikertribüne bauen („un
grande palco centinato a gradini per i musici"), die mit bemalten Leinwänden
verziert war. Über dem „palco" war als eine Art Emblem der doppelsinnige

31 In einem von Staffieri, a.a.O., 78 zitierten spanischen Bericht ist von „65 sonatori di differenti
strumenti, e cinque musici, e due cantarine" die Rede.

32 Zitiert in G. Scano/G. Graglia, Diario di Roma, vol.II, Mailand 1977, 670f.
33 Die Musiker waren während der Serenaten-Aufführungen nicht immer verkleidet. Charles

Talbot, Duke of Shrewsbury, schreibt von einer Aufführung auf der Piazza di Spagna am 24.
Augsut 1704, die Prince Senestina anläßlich der Geburt des britischen Herzogs veranstaltet
hat: „... about 2 at night the musicians came in three sumptuous open Coaches like triumphant
Chars all gilt; and 12 lighted by about 32 torches each footman a rich Livery and white
feathers, the Musicians all handsomely drest (in their own Cloaths) with white feathers and
3 woemen who sung finely drest. The Serenade lasted about an hour", zitiert nach Michael
Tilmouth, „Music and British travellers abroad, 1600-1730", in: Ian Bent (Hg. Source material
and the interpretation of music. A memorial volume to Thruston Dart, London (1981) 365.



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 147

Titel der Serenata zu lesen: „Le Nozze di Amore e di Psiche".34 Mit ähnlichem

Aufwand an architektonischen Scheinbauten wurden auch literarische
Akademien veranstaltet, die im Seminario Romano oder im Innenhof des

Collegio Clementino stattfanden. Anläßlich einer Akademie zu Ehren des

Papstes Benedikt XIV. wurde im September 1741 der Cortile des Collegio zu
einem Amphitheater ausgebaut, in dessen oberen Gängen die Musiker Platz
fanden.35 Um welche Art von musikalischer Aufführung es sich hier gehandelt
hat, ist freilich nicht überliefert.

Abschließend sei noch auf die Darstellung einer Serenata eingegangen, die
der bedeutende Vedutenmaler Giovanni Paolo Pannini geschaffen hat und die
heute zu den Glanzstücken des Louvre zählt. Es handelt sich um ein in Öl
gemaltes Bild, dessen ungewöhnliche Ausmaße (2,04 m hoch, 2,47 m breit) und
dessen Leuchtkraft eine Ahnung von der Pracht der Aufführung wiederzugeben
vermag. Doch bisher wußte man nicht, um welchen Anlaß und um welche
Aufführung es sich bei dem Bilde in Wirklichkeit handelt. Es war lediglich
bekannt, daß das Gemälde aus dem Nachlaß des französischen Botschafters in
Rom unter der Regierung des Bürgerkönigs Ludwig Philipp 1832 in den Besitz
des Louvre gelangt war.36 Später wurde es mit einer Legende versehen, nach der
es sich bei der Darstellung um ein Konzert handelt, das am 27. November 1729

anläßlich der Geburt des französischen Kronprinzen in Rom veranstaltet worden
wäre.37 1926 nahm der Musikhistorker Karl Geiringer die Bildbezeichnung zum
Anlaß, die dargestellte Festaufführung mit einer Kantate von Leonardo Vinci
auf einen Text von Metastasio in Verbindung zu bringen.38 Seitdem rangiert
das Bild bis heute in nahezu allen musikgeschichtlichen Darstellungen als

Wiedergabe eines „musikalischen Bühnenfestspiels" (so Geiringer), das der
Kardinal 1729 in der „Académie de France" in Rom hat aufführen lassen.39

Vor einigen Jahren gelang nun dem Kunsthistoriker Michael Kiene der Nachweis,

daß es sich bei dem Panninischen Bild nicht um eine Festaufführung aus

34 Vgl. die Beschreibung bei Marcello Fagiolo, a.a.O., 57. Nach dem Diario di Roma di Valesio
stammte der Text der Serenata von Ignazio de Bonis, die Musik von Francesco Gasparini
(vgl. die Ausgabe von Scano/Graglia, vol. IV, 584). Den „apparato" hatte Filippo Vasconi
geschaffen.

35 Vgl. Marcello Fagiolo, a.a.O., 122f.
36 Paris, Mesée du Louvre, INV. 414.
37 Titel („Concert, donné à Rome le 27 novembre 1729 à la naissance du Dauphine, fils de Louis

XV") bei Karl Geiringer, „Eine Geburtstagskantate von Pietro Metastasio und Leonardo Vinci",
in: Zeitschrift für Musikwissenschaft 9 (1926/27) 271. Dort auch ein Bericht über das Fest
aus dem „Mercure de France"

38 Bei der Kompositon soll es sich um „La Contesa de Numi / Cantata a sei voci con tutti
Strumenti da Fiato" handeln, vgl. Geiringer, a.a.O., 277.

35 Während H. C. Robbins Landon sich in seinem Buch Handel and his world, London 1984, mit
dem Hinweis „The flamboyant splendour of eighteenth-century Italian opera" begnügt, wird
die Datierung 1729 in MGG 11 (1963) Tafel 41, in New Grove Dictionary of Opera 4 (1992) 27,

und im Handbuch der musikalischen Gattungen Bd. 1 (1993) 79, übernommen.



148 Hans Joachim Marx

dem Jahre 1729, sondern um eine aus dem Jahre 1747 handelt.40 Die bestechende
Detailtreue der Darstellung bezieht sich auf die „Inszenierung" eines „Com-
ponimento dramatico", das Niccolö Jommelli auf einen Text von Flaminio
Scarselli komponiert und am Namenstag des französischen Thronfolgers, am
12. Juli 1747, im römischen Teatro Argentina aufgeführt hatte. Auftraggeber
der im weitesten Sinne als „Serenata" zu bezeichnenden Komposition war der

„chargé d'affaires" der französischen Botschaft beim Heiligen Stuhl, Kardinal
de La Rochefoucauld. Das Teatro Argentina war zu dieser Zeit nicht nur
das technisch modernste, sondern auch, wie Diderot in seiner Enzyklopädie
bemerkt,41 das akustisch gelungenste.

Dem Sujet des Librettos entsprechend ist auf der Bühne der Palast Jupiters
dargestellt; über der „scalinata" der Musiker spannt sich, so Kiene, „eine
phantastische Pergola mit einer Kuppel, deren Stützen aus Sphingen, Girlanden und
paarweise zusammenstehenden Karyatiden bestehen".42 Im Hintergrund erscheint
in Anspielung auf den französischen Sonnenkönig eine lichtumstrahlte Quadriga
mit Apollo als Lenker des Sonnenwagens. Die mythische Lichtgestalt erscheint

genau an der Stelle des Bühnenbildes, an der in den Quaiant'oie- und den

Sepolcri-Apparaten die vom Glanz des Himmels umstrahlte Hostie als Symbol
der Eucharistie erscheint. Das ist aber keine Trivialisierung geistlicher Symbole,
sondern Ausdruck der göttlichen Legitimation des französischen Königstums.

Abb. 8; Vorstudien von Giovanni Paolo Pannini zu der Vedute einer Aufführung eines

Componimento dramatico in Rom (vgl. Abb. 9). (London, British Museum,
Dept. of Prints and Drawings, 197.b.5).

40 Vgl. den Ausstellungskatalog des Herzog-Anton-Ulrich-Museums in Braunschweig: Michael
Kiene, Giovanni Paolo Pannini. Römische Veduten aus dem Louvre, Braunschweig 1993,

27-39. Vor kurzem ist auch Roger Savage in seinem Aufsatz „A dynastic marriage celebrated"
in: Early Music 26 (1998) 632-635 auf die Pannini-Vedute eingegangen.

41 Diderot/d'Alembert, Encyclopédie ou dictionaire raisonneé des sciences, Paris 1772, Text zu
Tafel I, zitiert nach Kiene, a.a.O., 30.

4î Kiene, a.a.O., 33.



Bemerkungen zu szenischen Aufführungen 149

Traditionell wie die Konzeption der Festdekoration ist auch die Aufstellung
der Musiker. Das Streicherensemble mit dem Konzertmeister im Mittelpunkt
bildet den Kern des symmetrisch aufgeteilten Orchesters; in der obersten Reihe
sitzen die Blechbläser, in der unteren links und rechts neben den Bratschen die
Holzbläser. Am Proszeniumsrand links sind weißgekleidet die Frauenstimmen
postiert, rechts in roten Gewändern die Männerstimmen. Auf der Vorderbühne
sitzen in „habiti teatrali" die Vokalsolisten (Amor, Jupiter, Pallas Athene und
Mars), rechts und links von ihnen zwei gleich groß besetzte Continuogruppen
mit dem Komponisten, Niccolö Jommelli, am Direktions-Cembalo.
Ungewöhnlich an der Aufstellung scheint mir lediglich die Platzierung der beiden
Kesselpaukenspieler direkt hinter den Kontrabässen zu sein.43

Abb. 9: Giovanni Paolo Pannini, in Öl gemalte Vedute einer Aufführung eines Com-

ponimento dramatico in Rom, Teatro Argentina, 15. Juli 1747. (Paris, Musée
du Louvre, INV. 414).

43 Nach Autopsie des Bildes in der Braunschweiger Ausstellung bestand das Orchester aus

etwa 72 Instrumentalisten: 16 ersten Violinen, 14 zweiten Violinen, 6 Bratschen, 2 Violoncelli,

4 Kontrabässen und 2 Cembali; dazu treten (nicht in allen Details deutlich erkennbar)
8 Trompeten, 6 Posaunen 4 Waldhörner und 2 Paar Pauken sowie 6 Oboen und 4 Fagotte.



150 Hans Joachim Marx

Die hier erstmals im Zusammenhang gezeigten und interpretierten
Festinszenierungen römischer Oratorien und Serenaten lassen erkennen, daß die
Prospekte, Maschinen und Apparate mit den zeitgenössischen Bühnenbildern der

„opera sacra" kaum etwas gemeinsam haben. Die Inszenierungen der Oratorien
und insbesondere die der Sepolcri-Oratorien stehen als Andachts-Übungen im
Sinne Filippo Neris in der Tradition der bildlich dargestellten Eucharistieverehrung.

Aus dieser Aufführungstradition heraus läßt sich, wenngleich mit
profanisierter Akzentverschiebung, auch die Darbietung der Serenaten deuten,
zumal die Bilder und Embleme in großer Deutlichkeit auf die im Denken
des Barockzeitalters verankerte Idee von der Gottgewolltheit des Königtums
hinweisen. Von den zum Teil grandiosen, künstlerisch faszinierenden
Festdekorationen hat sich bis in unsere Gegenwart nur die amphitheaterartig
ansteigende Bühne erhalten, die als Podium für die Musiker unsere Konzertsäle
schmücken.


	Bemerkungen zu szenischen Aufführungen barocker Oratorien und Serenaten

