
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 23 (1999)

Artikel: Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit : über die Bühnenästhetik
der Münchner Applausus festivi von 1662

Autor: Schläder, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41

DAS FEST ALS THEATRALE FIKTION VON WIRKLICHKEIT
Über die Bühnenästhetik der Münchner Applausus festivi von 1662

von Jürgen Schläder

Die Applausus festivi, mit denen 1662 der kurfürstliche Hof in München die
Taufe des Erbprinzen Max Emanuel feierte, setzten europäische Maßstäbe
für die aristokratische Festkultur des 17. Jahrhunderts. Mit drei theatralen
Darbietungen innerhalb von acht Tagen zählte das Fest zu den prächtigsten und
umfangreichsten seiner Zeit. Erstmals in der europäischen Theatergeschichte
wurden sämtliche tradierten Gattungen und theatralen Stile wie Oper, Ballett,
Turnier und Feuerwerk in einen geschlossenen künstlerischen Zusammenhang
integriert und darüber hinaus an den drei seinerzeit verfügbaren Spielstätten
im Hoftheater, im Turnierhaus und im Freien unter Einbeziehung einer offenen
Wasserfläche dargeboten.

Die künstlerische Konzeption dieses dreitägigen theatralen Spektakels
beeinflußte gewiß die ebenfalls dreitägige Festfolge in Ludwigs XIV. Les Plaisirs
de l'Isle enchantée von 1664 in Versailles1 und fand möglicherweise noch ihren
Nachklang im geplanten, aber nur rudimentär realisierten Fest zur Geburt
des habsburgischen Thronfolgers Ferdinand Wenzel 1667/68 in Wien.2 Die
dynastischen Verbindungen der Wittelsbacher zu Paris und Wien legen die
Annahme einer raschen und gründlichen Information über das Münchner Fest
in den beiden höfischen Metropolen nahe.

Im Unterschied zur Versailler und Wiener Festfolge offenbaren die drei
Münchner Aufführungen jedoch eine singuläre stilistische Geschlossenheit,
weil die Handlungsdramaturgie und vor allem die Szenographie aller drei
Festdramen unverkennbar an der Ästhetik der zeitgenössischen Oper orientiert

1 Cf. Hermann Bauer, Barock. Kunst der Epoche, Berlin 1992, 120-125, und Margarete Baur-
Heinhold, Theater des Barock. Festliches Bühnenspiel im 17. und 18. Jahrhundert, München
1966, lOf. und 16; bei Bauer (145) und Baur-Heinhold (274) weitere Hinweise auf zeitgenössische
und wissenschaftliche Literatur.

2 Cf. die ursprünglich geplante Funktion von Antonio Cestis Oper II pomo d'oro bei Wolfgang
Osthoff, Artikel „II pomo d'oro", in: Pipers Enzyklopädie des Musiktheaters, hg. von Carl
Dahlhaus und dem Forschungsinstitut für Musiktheater der Universität Bayreuth unter Leitung
von Sieghart Döhring, Bd. 1, München und Zürich 1986, 530. - Cf. zur trilogischen Festfolge
in München, Versailles und Wien auch: Eberhard Straub, Repräsentatio Maiestatis oder
Churbayrische Freudenfeste. Die höfischen Feste in der Münchner Residenz vom 16. bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts, München 1969, 234.



42 Jürgen Schläder

waren.3 Nicht die spezifischen Veranstaltungsorte des Turnierhauses und der
offenen Wasserfläche der Isar bestimmten die Ästhetik der theatralen Darbietungen

im Turnierdrama und Feuerwerksdrama, sondern der Guckkasten und
die Tiefenperspektive der Opernbühne, deren Eigentümlichkeiten den beiden
opernfernen Spielstätten in auffälliger Weise anverwandelt wurden.

Der italienische Graf Pietro Paolo Bissari, schon im Jahr zuvor als Librettist an den
Münchner Hof engagiert, verknüpfte die drei Dramen inhaltlich und dramaturgisch
zu einer Handlungsfolge, in der sich Tugend und Heldenmut des neugeborenen
Kurprinzen Max Emanuel ebenso sinnbildlich offenbaren sollten wie die politische
Macht und Bedeutung des Hauses Wittelsbach. Bissari wählte als Symbolfigur
zu Ehren des kleinen Kurprinzen den antiken Helden Theseus, dessen Tapferkeit
und Galanterie außer Zweifel standen,4 und stellte ihm in der mythologischen
Inkarnation des Bösen und der unwürdigen Rache, eben in der Zauberin Medea
eine bedrohliche, letztlich aber unterlegene Erzfeindin entgegen.5

3 Unter ausschließlich stofflich-inhaltlichen Aspekten mag man die Handlungen der drei
musikalischen Dramen als überfüllt, kurios und bizarr empfinden und zu einem wenig vorteilhaften
Geschmacksurteil gelangen (cf. Eberhard Straub, op. cit., 234). Die Handlung des ersten Dramas
Fedra incoionata, der Oper im engeren Sinne, folgt jedoch unverkennbar dem um 1650 längst
im venezianischen Operntypus etablierten dramaturgischen Muster des Abenteuerromans
und repräsentiert gerade in der Fülle seiner fantastischen Episoden den Stil der Zeit.
Analoges gilt für das Turnierdrama und vor allem für die Reihung mythologischer Episoden
des Feuerwerksdramas. Erst in der Akzentuierung einer einheitlichen Bühnenästhetik für
Oper, Turnierdrama und Feuerwerksdrama offenbaren sich die theaterhistorisch geradezu
avantgardistischen Züge dieser Festtrilogie.

4 Theseus gilt als zweitgrößter Held der Antike. Den größten Helden Herkules resp. Herakles
konnte Bissari kaum als Symbolfigur für Max Emanuel reklamieren, weil Herkules zum
einen als europäisch verbreitete dynastische Metapher (schon seit der Zeit des habsburgischen
Kaisers Maximilian I.) bekannt war und zum andern in der Gestalt des Hercules Germanicus
vom bayerischen Kurfürsten Maximilian I., dem Großvater des neugeborenen Kurprinzen, zur
Formulierung seines Anspruchs auf die deutsche Königs- und die habsburgische Kaiserwürde
benutzt worden war. Die Herkules-Teppiche im Herkules-Saal der Münchner Residenz zeugen
noch von dieser politisch-symbolischen Machtdemonstration. Eingedenk dieses prominenten
antiken Sinnbildes wurde die Herkules-Metapher später in der Regierungszeit Max Emanuels
temporär wieder vom Haus Wittelsbach als Herrschaftsemblem im politischen Diskurs
eingesetzt. - Für den Entwurf eines Galanthomme als Ideal einer absolutistischen Herrscherfigur,

wie sie Bissari vorschwebte, eignete sich Theseus ohnehin wegen seiner zahlreichen
Liebesabenteuer besser als die eher eindimensionale, auf pure Stärke und unüberwindliche
Tapferkeit festgeschriebene Herkules-Gestalt.

5 Die Figurenkonstellation der drei Dramen entspricht der mythologischen Überlieferung (cf. die
ausführliche Erzählung und Erläuterung der Quellen in: Robert von Ranke-Graves, Griechische
Mythologie. Quellen und Deutung, autorisierte deutsche Übersetzung von Hugo Seinfeld,
Reinbek bei Hamburg (11. Auflage) 1997, 293-336), wurde jedoch in einzelnen Passagen von
Bissari aus propagandistischen Gründen in ihren Kausalbezügen verändert. - Die einschlägigen
Handbücher und Enzyklopädien zur umfassenden mythologischen Information, etwa die
prominenten Werke von Piero Valeriano, Lilio Gregorio Giraldi, Natale Conti, Vincenzo
Cartari und Cesare Ripa aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts (cf. Roy Strong, Feste
der Renaissance 1450-1650. Kunst als Instrumente der Macht, Freiburg und Würzburg 1991,
44 und 47) standen in München nicht nur sämtlich im Original, sondern teilweise auch in
zeitgenössischen französischen und italienischen Übersetzungen zur Verfügung.



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 43

Die Oper Fedia incoionata handelt nur vordergründig von Phädras
gesellschaftlichem und machtpolitischem Aufstieg zur Gemahlin des Theseus und
somit zur Königin von Athen. In Wahrheit exemplifiziert die Folge galanter und
heroischer Episoden am Beispiel des Helden Theseus den in allen Lebenslagen
als gesellschaftlich-aristokratisches Ideal sich bewährenden Galanthomme.
Der Abenteuerkette integriert ist der scheinbare Konflikt um die von Theseus
entführte Amazonenkönigin Antiope, deren tiefe Zuneigung Theseus durch
seine Vermählung mit Phädra schmählich mißachtet haben soll. Antiopes
moralische und gesellschaftliche Rechtfertigung - so der Handlungsentwurf
von Bissari - unternimmt der Athener Soloon, dessen Liebe zu Antiope zwar
unerwidert bleibt, der jedoch als ritterlicher Streiter für ihre Ehre vom
chancenlosen Nebenbuhler zum Herausforderer des Theseus avanciert.6

Die in krasser Verkehrung der mythologischen Überlieferung betriebene
Ehrenrettung der Antiope7 diente Bissari lediglich als Vorwand für eine repräsentative

Demonstration antiker Tugenden im Turnierdrama Antiopa giustificata.
Dessen dramaturgische Begründung innerhalb der Trilogie liefert freilich neben
der lockeren Verknüpfung mit der Oper ein neuer Prolog, der Medeas Rache
an Theseus thematisiert: Die Heimkehr der Halbwaisen zu Theseus' Vater
Aegeus beraubte einst Medea und ihren mit Aegeus gezeugten Sohn Medon
aller Herrschaftsansprüche auf den Thron Athens. Diese offene Rechnung mit
Theseus will Medea nun begleichen, indem sie die vorgebliche Ehrverletzung
des Helden an Antiope zum Vorwand ihrer Rache nimmt. Das von Bissari
ersonnene Panorama der mythologischen Welt und ihrer tugendhaften
Repräsentanten schied freilich nicht in Sieger und Besiegte, sondern stellte prominente
Interessenvertreter in farbenprächtigen und fantastischen Bildern gegeneinander.
Eine Handlungsstruktur mit probater Intrige und plastisch herausgearbeiteter
Konfliktspannung ist nicht erkennbar. Antiopes Ehre wurde streng genommen
nicht wiederhergestellt. Medeas Rache blieb folglich unerfüllt und wurde erst
im dritten Drama veranschaulicht.

Im Feuerwerksdrama Medea vendicativa häufte Bissari Schreckensbilder der
Raserei, in denen sich Medeas Rache zur Revolte gegen die Ordnung der Welt
steigert und verknüpft wird mit dem Orpheus- und dem Phaeton-Mythos, mit
dem Kampf der Titanen gegen die Götter und mit dem Kampf um die Festung
Kolchis, der in einer mörderischen Seeschlacht ausgetragen wird. Die Folge
vernichtender Intrigen und universaler Katastrophen gipfelt in der totalen
Zerstörung der dargestellten Welt, aus deren Trümmern die zur Apotheose
verklärte Erscheinung eines starken, all diese Fährnisse überwindenden Heroen
aufblüht: nun nicht mehr die symbolische Gestalt des Helden Theseus, sondern
der unmittelbar affirmierte Kurprinz Max Emanuel. Am Ausmaß der darge-

6 Zur mythologischen Rolle des Soloon cf. Robert von Ranke-Graves, op. cit., 320. Die hier
gemeinte Figur ist nicht identisch mit dem athenischen König Solon.

7 Cf. zu Antiopes mythologischer Biographie: ebenda., 320-322.



44 Jürgen Schläder

stellten Katastrophen mißt sich die überragende Bedeutung des Überwinders
dieser Schrecknisse, des jüngsten politischen Helden im Hause Wittelsbach.

Die Integration der drei Theateraufführungen in das zwölftägige Festprogramm8

spiegelt die zeitgenössische Ästhetik des Wechselspiels zwischen der

Inszenierung höfischen Lebens und der Inszenierung von Theater, wobei die
Akzentuierung einheitsstiftender ästhetischer Merkmale an unterschiedlichen
Programmpunkten ansetzte. Einerseits gab man dem Begrüßungsfeuerwerk, mit
dem man die Ankunft des Salzburger Fürstbischofs Max Gandolph am Abend
des 20. September 1662 illuminierte, den Rahmen einer Bühnenarchitektur,
deren perspektivische Anordnung, einer Kulissenbühne ähnlich, auf eine Apsis
zulief, in der Christus auf einer Wolke thronte.9 Die Einkleidung des Feuerwerks
in die gewohnte emblematische Aussage eines zeitgenössischen Theaterbildes
war somit unverkennbar. Andererseits integrierte Bissari die dramaturgische
Verknüpfung von Oper und Turnierdrama in die Lebenswirklichkeit der
Festgesellschaft bei Hofe. An der Mittagstafel des 26. September erschienen die
Abgesandten von Soloon und Theseus, um in poetisch gedrechselten Erklärungen

jene kämpferische Auseinandersetzung zu begründen, mit der die aus
der Opernhandlung noch bestehende Konfliktspannung im anschließenden
Turnierdrama gelöst würde. Die Parteien lieferten sich schon an der Mittagstafel
zum Ergötzen der Festgesellschaft ein erstes anmutiges Scharmützel, und die
Grenze zwischen höfischem Leben und stilisierter Theateraufführung wurde
ein weiteres Mal bis zur Unkenntlichkeit verwischt, wenn am Nachmittag die
Mitglieder des Hofes selber Hauptrollen in den Aufzügen des Turnierdramas
übernahmen: Kurfürst Ferdinand Maria die Rolle des Herausforderers Soloon,
sein Bruder Max Philipp diejenige des Theseus, der Librettist Bissari den Perseus
und bayerische Adelige die übrigen Rollen.10 Der emblematische Charakter der
theatralen Aufzüge im Turnierdrama wurde mithin unmittelbar in die Realität
des Münchner Hofes zurückgebunden. Mehr noch: Bissaris poetischer Entwurf
für die gesamte Trilogie beschwor eine geradezu fantastische Genealogie des
Hauses Wittelsbach, die mit Blick auf die aktuelle politische Situation des

Jahres 1662 im Schlußbild des Feuerwerksdramas ihre folgerichtige Krönung
fand. In seiner generellen Vorrede zu den drei Dramen" führte Bissari die

8 Am 20.9.1662 zog Fürstbischof Max Gandolph, der die Taufe vornahm, in München feierlich
ein. Am 21.9. wurde die Stadt zur Feier der Taufe illuminiert. Für den 22. und 23.9. waren
Jagdvergnügen angesetzt. Am 24.9. gab der Hof vor der Residenz ein allgemeines Volksfest mit
freien Speisen und Getränken, während für die Festgesellschaft im Theater am Salvatorplatz
die Oper Fedra incoronata gegeben wurde. Das Turnierdrama Antiopa giustificata fand am
26.9. im Turnierhaus nächst der Residenz statt und bot angesichts der opulenten Zuschauerränge

auch der Bevölkerung Gelegenheit zur Teilnahme. Am 1.10. gab man unterhalb der
Stadtmühle, vermutlich erneut unter Teilnahme der Münchner Bevölkerung, zum Abschluß
der Festveranstaltungen das Feuerwerksdrama Medea vendicativa.

9 Cf. die Festbeschreibung bei Eberhard Straub, op. cit., 218.
10 Cf. ebenda, 225-230.
11 Cf. die Druckausgabe des Opernlibrettos von 1662, StB. 4° Bav. 2165,11,7: Vorrede „L'Auttore",

folio A2-A3.



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 45

Genealogie der bayerischen Kurfürsten auf die Trojaner zurück, um mit dem
Alter des Herrschergeschlechts seine zweifelsfreie Dignität zu erweisen, und
visualisierte im Schlußbild der Seeschlacht die unverbrüchliche politische
Koalition zwischen dem österreichischen Kaiser und dem bayerischen Kurfürsten,12
die das Haus Wittelsbach nicht nur dem Kaiserhaus gleichstellte und somit
seine unverhohlenen Regierungsansprüche formulierte, sondern Bayern auch
als militärischen Retter des Reiches im soeben wieder ausgebrochenen
Verteidigungskrieg gegen die Türken propagierte. Die suggestive Emblematik des

Schlußbildes offerierte dem Betrachter das Feuerwerksdrama Medea vendicativa
umstandslos als Sinnbild für das Scheitern der osmanischen Bedrohung als
Reich des Bösen an bayerischer Stärke und am glanzvollen Heldentum des

neuen Hoffnungsträgers Max Emanuel.
Ebenso unverkennbar wie die politisch-propagandistische Absicht ist im

Schlußbild Bissaris Bemühen um ästhetische Geschlossenheit der theatralen
Trilogie, denn er fügte das abschließende Feuerwerk nicht als eigenständige
Spektakelinszenierung den dramatischen Darbietungen an, sondern deklarierte
es ausdrücklich als Finale eines traditionellen musikalischen Dramas, dessen
Libretto die Verknüpfung von Secco-Rezitativen, Arien und Chören zu einer
musikalischen Handlung analog einem zeitgenössischen Dramma per musica
aufweist.13 Die zeitgenössische Opern-Ästhetik bestimmte folgerichtig auch
die künstlerische Struktur des Turnierdramas, das mit einem gesungenen
Prolog der Medea eröffnet wurde und dessen Aufzüge mit deklamierten und
gesungenen Textpassagen untermischt waren.14 Am Dramma per musica als
prominentester Bühnengattung der Zeit orientierte sich die dramaturgische
Gliederung der Dramen-Trilogie und an den optischen Gepflogenheiten der
Opernbühne das szenische Avancement der drei Aufführungen.

Die Bühnentechnik des Salvatortheaters, in dem man die Oper Fedia inco-
ronata gab, repräsentierte den zeitgenössischen Standard der venezianischen
Opernästhetik. Nach zweimaligem Umbau des Bühnenraums in den Jahren
1654 und 1657 verfügte das Haus über die modernste Errungenschaft der
Verwandlungstechnik in Form einer Kulissenbühne, deren Dekorationsgestelle

12 Der Höhepunkt des Feuerwerks zeigte den (habsburgischen) Reichsadler, gestützt von zwei
(bayerischen) Löwen. Aus dem Reichsapfel fuhr eine Victoria hervor, die mit Flammen den Feind
bekämpfte, damit aus den Trümmern der Feste Kolchis Max Emanuels Name in feuriger Schrift
als Emblem des tapfersten Helden und unmißverständliche politische Botschaft aufsteigen
konnte.

13 Die Komposition des Münchner Hofkapellmeisters Johann Kaspar Kerll zu allen drei Dramen
ist allem Anschein nach nicht überliefert.

14 Cf. Eberhard Straub, op. cit., 226-230, der zu Recht ein Duett und mehrere Chorstücke in seiner
Turnierbeschreibung nennt. Der Verlust von Kerlls Partitur ist mit Blick auf die dramaturgische
Funktion der Musik im Turnier- und Feuerwerksdrama besonders bedauerlich, da auch die
Komposition möglicherweise die avancierte Ästhetik der Dramen-Trilogie belegt hätte.



46 Jürgen Schläder

auf Wagen in der Unterbühne standen und durch Seilwerk gleichzeitig bewegt
werden konnten.15 Diese von dem Italiener Giacomo Torelli zuerst am Teatro
Novissimo in Venedig 1641 erprobte technische Konzeption gestattete einen
raschen und beliebig oft wiederholbaren Szenenwechsel, der die dramaturgische
Gliederung einer Opernhandlung nachhaltig beeinflußte. Einer episodischen
Erzählweise in Form locker gefügter Bilderfolgen lieferte diese avancierte
Bühnentechnik unverkennbaren Vorschub.

Schon am 13. Februar 1651 hatte man zur Vermählung des damaligen
Kurprinzen Ferdinand Maria mit Adelaide von Savoyen im St. Georgssaal der
Münchner Residenz erstmals ein musikalisches Drama aufgeführt. Auf der
technisch noch rückständigen Saal-Bühne waren während der fünfstündigen
Aufführung lediglich vier Verwandlungen vorgesehen,16 während Bissari elf
Jahre später für die moderne Technik im Salvatortheater ein Dramma per musica
mit zwölf Bildern entwarf, die durch geschickte Kulissenarrangements bzw.
offene Verwandlungen insgesamt 14 verschiedene Schauplätze boten.17 Die in
diesem künstlerischen Konzept erkennbare Dramaturgie des Abenteuerromans,
die in der zeitgenössischen venezianischen Oper eine Vielzahl an Episoden
und Szenenkomplexen als ästhetischen Maßstab einer interessanten
Opernhandlung begründete, setzte zur optimalen Wirkung die Möglichkeit rascher
Verwandlungen und aufwendiger Bühnentechnik notgedrungen voraus.
Bissaris Entscheidung, am Beispiel der galanten und heroischen Abenteuer des

Helden Theseus das facettenreiche Porträt eines idealen Galanthomme auf
der Opernbühne zu präsentieren, mochte immerhin die gesteigerte Schaulust
des höfischen Münchner Publikums bedienen. Sie bedurfte aber in erster
Linie einer reibungslos funktionierenden modernen Bühnentechnik, wie sie im

15 Cf. die Beschreibung der konstruktiven Verbesserungen bei Gertraud Löwenfelder, Die
Bühnendekoration am Münchner Hoftheater von den Anfängen der Oper bis zur Gründung des
Nationaltheaters 1651-1778. Ein Beitrag zur Münchner Theatergeschichte, Diss. München
1955, 7-25.

16 Cf. ebenda, 7f.
17 Die Druckausgabe des Librettos (cf. Anm. 11) enthält zwölf Szenenstiche der Brüder Melchior

und Matthäus Küsell. Im 4. Bild wird aus der Heldenbiographie des Theseus die Ariadne-Episode
erzählt, die mit dem Liebesbund von Ariadne und Bacchus schließt. Der entsprechende Stich
zeigt in der linken Kulissenreihe sechs aufragende Felsen, die augenscheinlich als Dekoration
für die Szene I, 5 (Szenenanweisung: Scoglio) diente, und in der rechten Kulissenreihe fünf Zelte
und einen abschließenden aufragenden Felsen, vor denen die Szenen I, 6-7 (Szenenanweisung:
Padiglion d'Arianna nel franco) spielten. Im 11. Bild wird in zwei Szenen die Moral des
Theseus verhandelt. Zunächst fordert Diana von Äskulap die Wiedererweckung ihres Jüngers
Hippolytos (Szene III, 5 mit der Szenenanweisung: Palaggi nel cielo), dessen mythologisch
belegter Todessturz als Strafe für die vermeintliche Unzucht mit Phädra im voraufgehenden
Bild gezeigt worden war. Dann führt Ariadne mit Zeus, Hymen und der allegorischen Figur
des Betrugs einen Disput über das Betragen des Theseus (Szene III, 6 mit der Szenenanweisung:
Trono di Giove apertosi). Eine zentralperspektivische luftige Säulen- und Bogenarchitektur
bildet die Grundlage der Szenerie, die durch drei in Höhe und Bühnentiefe gestaffelte Flugwerke
ergänzt wurde. Das am höchsten postierte Flugwerk stellte den Thron des Jupiter vor, der
sich mit Beginn der 6. Szene öffnete.



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 47

Salvatortheater zur Verfügung stand. Der künstlerische Entwurf einer
Opernhandlung orientierte sich Mitte des 17. Jahrhunderts weniger am Geschmack
des Publikums oder an abstrakten ästhetischen Kategorien als vielmehr an
den jeweiligen örtlichen Gegebenheiten, was durch Bissaris zusätzliche
Entscheidung bestätigt wird, in den zwölf Bildern der Oper Fedra incoionata
alle in München damals bekannten und seit 1651 benutzten Szenenmotive zu
verwenden.18 Bei der Vielzahl an Verwandlungen wurden mehrere Dekorationsteile

in derselben Aufführung unterschiedlich kombiniert und neue mit
bereits vorhandenen Dekorationen älterer Opern gemischt.19

Bissari konnte sich schon im Jahr zuvor mit den technischen Möglichkeiten
der Münchner Opernbühne vertraut machen, als er gemeinsam mit Hofkapellmeister

Kerll die Oper L'Erinto herausbrachte, in der szenischen Realisation
unterstützt von Ballettmeister Vincenzo Castiglione, der bei den Applausus
festivi von 1662 für die aufwendigen Choreographien in den Opernballetten und
vor allem im Turnierdrama verantwortlich war. Schon in einigen Bühnenbildern
von Erinto zeigten Castiglione und Bissari eine venezianische Spezialität des

szenischen Arrangements, die in Fedra incoronata unter Mitwirkung des neu
verpflichteten, aus der venezianischen Schule stammenden Bühnenbildners
Francesco Santurini mit besonderem Effekt wiederholt wurde: die Abriege-
lung der Bühne nach dem sechsten Kulissenpaar durch eine Vertiefung im
Bühnenboden, in der entweder Schlußprospekte oder Fahrzeuge und andere
größere Dekorationsteile aufgestellt und bewegt werden konnten.20 Diese
Einrichtung bot mehrere Vorzüge: zum einen die offensichtlich willkommene

Abwechslung der für gewöhnlich ungebrochenen Tiefenachse in der
Bühnendekoration durch die Betonung der Querachse; zum andern die intensivere

Raumerschließung durch Auftritts- und Bewegungsmöglichkeiten im
Bühnenmittel- und -hintergrund; zum dritten die Formulierung neuer Bildmotive,

die sich durch die Errichtung eines Teilprospekts im Graben eröffnete.
Sicherlich drei, möglicherweise sechs der zwölf Bühnenbilder in Fedra

incoronata boten diese neue Raumgliederung. Im 6. und 10. Bild verknüpfte
Bissari die bühnentechnische Variante mit einer Häufung von dramatischen
Episoden, deren Präsentation in einer traditionellen tiefenperspektivischen

18 Cf. Eckehart Nolle, „Die Wittelsbacher und das Theater", in: Hans E. Valentin u.a., Die
Wittelsbacher und ihre Künstler in acht Jahrhunderten, München 1980, 189-321, hier: 224.
Die bereits gebräuchlichen Dekorationen: Wolkendekoration, Fels-, Wald- und Straßenkulisse,
Hafenkulisse, Höllengewölbe, tiefgestaffelter Innenraum mit Deckensoffitten und praktikable
Rundarchitektur.

19 Gertraud Löwenfelder erläutert dieses Verfahren im Salvatortheater an Dekorationen der Opern
Oronte vom Februar 1657 und L'Erinto vom November 1661 (cf. op. cit., 31-33).

20 Gertraud Löwenfelder sieht in dieser Vertiefung eine Parallele zu dem schon vom Ulmer
Theaterarchitekten Joseph Furttenbach Ende der 1620er Jahre beschriebenen „hinteren Graben"
(cf. op. cit., 32). Ein Bühnenbild mit Querabriegelung nach dem sechsten Kulissenpaar in
Form einer praktikablen plastischen Dekoration anstelle des Schlußprospekts aus der Oper
L'Erinto bei Eckehart Nolle, op. cit., 219.



48 Jürgen Schläder

Dekoration ihre räumlich-illusionistische Wirkung eingebüßt hätte und auf
verbal-musikalische Vermittlungen, sei es im Rezitativ, sei es in geschlossenen

Musikformen, beschränkt geblieben wäre. Die avancierte Bühnentechnik
aber erlaubte eine attraktive Verknüpfung von musikdramatischer Darstellung
und ausgefeilter, an den Kategorien der verosimiglianza orientierter Pantomimen.21

Abb. 1: Die Stiche der Brüder Küsell zeigen die verschiedenen dramatischen Episoden
einer Szenenfolge stets komprimiert in einem Bild; hier im 10. Bild den Dialog
zwischen Neptun und Nereus im Bühnenmittel- und -hintergrund, die Ankunft
des Hippolytos in der Quadriga (die auf dem Stich freilich nur als Zweispänner
dargestellt ist) und die sanfte Landung des flugtüchtigen Dädalus im Gegensatz zu
seinem kopfüber abstürzenden Sohn Ikarus. Der Quergraben verlief am Übergang
zwischen Strand und Meer, so daß Neptuns Karosse im Bühnenmittelgrund ebenso bewegt
werden konnte wie der Zweispänner des Hippolytos im Bühnenvordergrund.

21 Leider vermittelt Bissaris Libretto trotz der detaillierten Aufführungsvorschriften keine Vor¬

stellungen darüber, ob und in welcher Weise die Pantomimen durch Kerlls Instrumentalmusik
illustrierend begleitet waren.



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 49

Das 10. Bild illustriert die Handlung der ersten vier Szenen im 3. Akt. Neptun
und Nereus diskutieren den bevorstehenden Tod des Hippolytos, der für seine
vermeintliche Unzucht mit Phädra vom Schicksal in Gestalt der Meeresgötter
bestraft werden soll (Szenen III, 1-2). Neptun und Nereus traten in ihrem
angestammten Element auf, Neptun einen standesgemäßen Zweispänner lenkend,
Nereus frei im Meer schwimmend.

Der Aktbeginn war einschließlich der Arie des Neptun illusionsfördernd in
den Mittelgrund der Bühne verlegt, wo der Graben nach der sechsten Kulisse
problemlos den Auftritt des Nereus wie auch des gespannfahrenden Neptun in
einiger Entfernung vom Bildvordergrund erlaubte.22 Die räumliche Disposition
des Schauplatzes (Szenenanweisung: Foresta alla Marina) erschien realistisch,
zumal in der folgenden zentralen Szene dieses Bildes Hippolytos in seiner Quadriga

aus dem Wald heraus an den Strand fuhr und somit den Bühnenvordergrund
besetzte. Er beklagte sein Schicksal, nahm Abschied von seiner Heimat, näherte
sich mit dem Gespann der Klippe und stürzte durch das Scheuen der Pferde
ins Meer (Szene III, 3).23 Durch die großflächige Bewegung der Quadriga vom
Bühnenvordergrund zum Mittelgrund entstand eine illusionsfördernde räumliche

Spannung der Aktion, die in der folgenden Szene ein weiteres Mal aufgebaut
wurde. Dädalus senkte sich, getragen von großen Flügeln an den Armen, auf
die Erde nieder, erhob Klage über den ungezügelten Eigensinn der Jugend und
mußte mit Erschütterung den Absturz seines Sohnes Ikarus ins Meer erleben
(Szene III, 4); auch in dieser Szene die räumliche Spannung zwischen dem
im Vordergrund klagenden Dädalus und dem im Mittelgrund abstürzenden
Ikarus.

Das Arrangement der verschiedenen szenischen Ereignisse und die Staffelung

der Aktionen in die Tiefe der Bühne suggerierten eine Realitätsnähe
der theatralen Darstellung, die die musikalisch formulierten Reflexionen des

Hippolytos und des Dädalus umstandslos mit einer plastischen Bildlichkeit
koordinierte, auf die sich die Reflexionen unmittelbar bezogen. Zugleich wurden

die nur scheinbar willkürlich gereihten mythologischen Episoden vom
unglücklichen Todessturz des unschuldigen Hippolytos und der gerechten Strafe
für den hybriden Ikarus auch durch die räumliche Parallelität der Aktionen
symbolisch aufeinander bezogen: Thematisiert wird in der Szenenfolge der
unverhoffte und unverdiente Schicksalsschlag. Der vehementen Klage des

unglücklichen Sohnes Hippolytos, dem das Schicksal in Gestalt seines Vaters
Theseus ungerecht mitspielt, entspricht in Verkehrung der Verhältnisse die nicht
minder harsche Klage des unglücklichen Vaters Dädalus, dem der Eigensinn
des Sohnes Ikarus unsägliche Schmerzen bereitet. Beide Klagen werden jedoch

22 Da die Bühne des Salvatortheaters nur eine Gesamttiefe von zehn Metern hatte, konnten
sich die Sänger auch bei einem Auftritt etwa im letzten Drittel der Spielfläche noch mühelos
musikalisch verständlich machen.

23 Tatsächlich schreibt die Szenenanweisung nach der Arie des Hippolytos diese räumlich und
darstellerisch schwierige Aktion detailliert vor.



50 Jürgen Schläder

im vorhinein relativiert durch die Prophezeiung des Neptun, der Himmel habe
stets ein tröstliches Einsehen mit den Fehlern der Menschen. Die göttliche
Verkündigung wird in der Dramenhandlung um Theseus und Phädra auch
sogleich eingelöst: Im 11. Bild erwirkt Diana die Wiedererweckung ihres Jüngers
Hippolytos,24 im 12. Bild gewinnt Theseus die Gewißheit, daß er von Phädra
und Hippolytos keineswegs hintergangen wurde.25 Die emblematische Struktur

des 10. Bildes eröffnete eine einfallsreiche und plausible Fortspinnung
der dramatischen Erzählung und begründete zugleich im 3. Opernakt einen
Spannungsbogen von tiefer, grundsätzlicher Weltklage (in den Szenen 1-4) zu
tröstlichem und erlösendem Glück (im Finale).

In ähnlicher Weise stützte das szenische Arrangement die Symbolik der

Handlung im Schlußbild des 1. Aktes. Dieses 6. Bild (Szenen I, 12-16) bot
eine in der Horizontalen geteilte Dekoration. Das Bühnenbild war durch einen
halbhohen Prospekt in der Vertiefung nach der sechsten Kulisse abgeriegelt. Die
untere Hälfte zeigte das Reich Neptuns, dessen Thron sich im Schlußprospekt
öffnete. Fische, Meeresungeheuer und Nixen bevölkerten eine fantastische
Unterwasserlandschaft. Oberhalb des vorgezogenen Prospekts erschienen die
komischen Dienerfiguren Alico und Ferebea rudernd in einem Kahn, der auf
einem fahrbaren Gestell im Graben nach der sechsten Kulisse, also hinter dem
Prospekt bewegt werden konnte. Das szenische Arrangement suggerierte eine
realistische Kahnfahrt auf dem Meer und visualisierte somit die Gleichzeitigkeit
unterschiedlicher Existenzen: unter Wasser und über Wasser.

Thematisiert wurde in der Opposition der beiden Welten der Kontrast
zwischen tugendhaften Helden und ängstlichen Durchschnittsmenschen. Theseus
pries sein Heldentum (Szene I, 12) und stellte es augenblicklich unter Beweis,
indem er auf Wunsch seines Vaters Neptun26 in einer gewaltigen Schlacht ein
Meerungeheuer tötete und aus dessen Bauch in Gestalt eines Ringes den von
König Minos geforderten Beweis erbrachte, daß er der Sohn des Meergottes
sei (Szenen I, 13-14). Für diese Tat wurde er von den Nereiden gekrönt, was
den Helden veranlaßte, sogleich neue Abenteuer zu suchen, etwa Proserpinas

24 Im ersten Aufzug des Turnierdramas Antiopa giustificata tritt Hippolytos mit Diana für die
Partei der Medea wieder auf.

25 Daß Bissari die Geschichte von Dädalus und Ikarus, die im 10. Bild die Konfliktspannung
symbolisch intensiviert, zu Recht den Abenteuern des Theseus integrierte, mochte den
mythologisch Bewanderten schon im 17. Jahrhundert zur Delektation gereichen: Von Dädalus
erfuhr Ariadne den Kunstgriff mit dem Faden, den sie Theseus verriet, damit er nach erfolgreich
bestandenem Kampf gegen den Minotaurus aus dem Labyrinth herausfand. Der zur Strafe
in seinem eigenen Labyrinth gefangen gesetzte Dädalus konnte sich gemeinsam mit Ikarus
durch die Erfindung der Flugkonstruktion befreien und verlor, so die poetische Fiktion des

Librettisten, seinen Sohn durch den verhängnisvollen Absturz just in jenem Augenblick, in
dem er selber sicher in der Heimat gelandet war.

26 Der Theseus-Mythos sieht für den Helden zwei Väter vor, die seine Mutter Aithra in derselben
Nacht besessen haben: Aegeus und Neptun.



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 51

Befreiung aus der Hölle (Szene I, 15), was im übrigen in den ersten sieben Szenen
des folgenden 2. Aktes dramatisch elaboriert wurde. Die Selbstverständlichkeit

heroischen Lebens wird in der Finalszene des 1. Aktes freilich scharf
konterkariert im Duett Alico/Ferebea und in der abschließenden Ansprache
des Dieners Alico an die Fische, seiner zu schonen und seinen mageren Körper
nicht aufzufressen (Szene I, 16). Die Groteskkomik des begleitenden Balletts
sämtlicher Meerungeheuer brach das Heldentum des Theseus am Beispiel
des verzagenden Dieners ins lächerliche Gegenteil und ließ den heroischen
Charakter des Helden durch den Kontrast um so heller erstrahlen. Die originelle
Anschaulichkeit der Theaterszenerie verlieh der ideellen Thematik dieses Bildes
erst plastische Konturen und die offensichtlich von Bissari und Santurini
beabsichtigte Wahrhaftigkeit der dramatischen Darstellung.

Dieses erweiterte Raumkonzept und die Intensivierung der szenischen Aktion
in einem illusionistischen Theaterambiente sind zumindest auch für das 12.

Bild anzunehmen, in dem ein Pavillon in Höhe der sechsten Kulisse halb
oder ganz praktikabel ausgebaut war und bespielt werden konnte. Vermutlich
wurde der Quergraben aber auch im 4. Bild (Ariadne-Bacchus-Episode) zur
realitätsnahen Präsentation des Schiffes, auf dem Theseus die Insel Naxos
verließ, und im 9. Bild (Kampf des Peritoos und des Theseus mit den Kentauren)
zum realistischen Auftritt der Sirenen aus dem Meer heraus genutzt. Auf
Küsells Stich kaum gesichert zu entscheiden ist die mögliche Praktikabilität
der Himmelstreppe im 2. Bild des Prologs, die freilich nach dem optischen
Eindruck am Ende der fünften Kulissengasse stand und deshalb ebenfalls im
Quergraben des Bühnenmittelgrunds plaziert gewesen sein könnte. Mit der
gebotenen Zurückhaltung sei die These formuliert, die Hälfte der Bilddekorationen

in der Oper Fedra incoronata hätten dem modernen Raumkonzept
entsprochen, was sich als unverkennbare Akzentuierung der Tiefendimension in
der theatralen Darstellung erweist und somit einen gesteigerten Illusionismus
als ästhetische Kategorie der Opernaufführung belegt.

Diese avancierte Bühnenästhetik übertrugen Bissari und Santurini auch auf
das Turnier- und das Feuerwerksdrama, wenngleich sie an den veränderten
Spielstätten im Turnierhaus und auf der Isar auf einige technische Finessen der

Opernbühne wie Flugwerke und Querachse verzichten mußten. Gleichwohl
offenbart schon die Strukturierung des Turnierdramas eine im Vergleich zu
früheren sogenannten Kopfrennen27 unverkennbare Akzentuierung des
Dramatischen wie des Theatralen. Bissari nutzte die sich im Rahmen des Turniers

27 Kopfrennen waren Reiterspiele, bei denen man mit Lanze, Säbel oder Pistole gegen einen
Türkenkopf zu kämpfen hatte, also eine spielerische Form der bewaffneten Auseinandersetzung
ohne eigentlichen Kampf Mann gegen Mann, die ihren Symbolwert aus dem traditionellen
Feindbild des Orientalen bezog. Zum Vergleich mit zeitgenössischen Turnieren in München:
cf. die Turnierbeschreibung von 1658 bei Eberhard Straub, op. cit., 211-216.



52 Jürgen Schläder

eröffnende Gelegenheit, den Zuschauern in großen Schaubildern die gesamte
seinerzeit bekannte Welt vor Augen zu führen: die für real genommene antike
Welt der Heroen und Götter, in der die Konfliktspannung ausgetragen wurde,
aber auch die exotisch-fantastische Welt, die den Illusionismus der Antike
akzidentell bereicherte. Mit der Integration von deklamierten und gesungenen
Texten sowie repräsentativer Instrumentalmusik in die Schaubilder knüpfte
Bissari unverhohlen an die Turnierästhetik seiner Zeit an.

Im Unterschied zu früheren Aufzügen übertrug er freilich die traditionelle
Konfliktdramaturgie einer zeitgenössischen Dramenhandlung auf das Turnierdrama

Antiopa giustißcata. Nach dem Prolog, in dem Medea die Rache gegen
Theseus als entscheidende Handlungsmotivation formulierte, und dem Auftritt
der beiden Kontrahenten Soloon und Theseus zogen die Streiter der beiden
Parteien in jeweils drei großen Figurengruppen wechselweise in die Turnierbahn

ein: Diana mit Hippolytos, dann Perseus sowie Castor und Pollux für
Soloon,- Eurifilus, dann Herkules und schließlich Jason für Theseus, wobei
die Parteinahme für Soloon in Wahrheit mit einer aus der Mythologie korrekt
hergeleiteten Feindschaft der Figuren zu Theseus begründet wurde. Die Parteien
formierten sich mithin zu einer wohldurchdachten Figurenkonstellation, deren
Aufbau durch die wechselnden Auftritte dialogische Strukturen offenbarte -

freilich weniger elaboriert in den eingestreuten Textpassagen als vielmehr in
der dominierenden Anschaulichkeit der Auftritte.

Diesem dramatischen Plan gab Santurini eine analoge theatrale Struktur,
indem er im neuerbauten Turnierhaus am Hofgarten28 zwei gegenüberliegende
Bühnen errichtete, die zwar größere Abmessungen aufwiesen als die Bühne
im Salvatortheater, aber wie die Opernbühne mit Kulissen ausgestattet waren.
Soloons Partei zog über die eine Bühne in das Turnierhaus ein, die Partei
des Theseus über die andere, so daß die angedeutete dialogische Struktur
der Turnierhandlung in die räumliche Disposition der theatralen Darbietung
übernommen wurde. Küsells Stiche der Bühnendekorationen belegen im übrigen
die unverkennbare Form der Opernbühne, denn die eigens eingebauten
Proszenien passen sich der Deckenform des Turnierhauses an.

28 Gertraud Löwenfelder weist durch Erläuterung der Baugeschichte und einfallsreiche Analyse
der von Küsell angefertigten Kupferstiche das Turnierhaus als Spielstätte nach (cf. op. cit.,
37-40). Die bisweilen vertretene Ansicht, das Turnier habe in einem überdachten Hof der
Residenz stattgefunden, ist irrig. Eine Innenansicht des Turnierhauses bei Eckehart Nolle,
op. cit., 225.



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 53

Abb. 2: Das letzte Bühnenbild des Turnierdramas zeigt den Auftritt des Jason in
der massiven Festungsanlage von Jolkos. Der Turm in der Bildmitte stellt einen
jener praktikablen Aufbauten anstelle des gemalten Prospekts dar, durch den die
Figurengruppe um Jason in die Dekoration einziehen konnte. Mit Hilfe eines
Flugwerks senkte sich schließlich auch Jasons Schiff Argo vom Bühnenhimmel herab. Die
Architektur über dem Proszenium stellt die Anpassung an die Dachkonstruktion des
Turnierhauses dar. Das bayerische Wappen weist diese Bühne als die „männliche"
aus, während die gegenüberliegende „weibliche" Bühne mit dem Wappen von Savoyen
dekoriert war.

Die fünf Kulissen boten zahlreiche Auftrittsmöglichkeiten von der Seite, so daß
Nebenfiguren und kleinere Figurengruppen dem Einzug der jeweiligen Parteien
rasch zugeordnet werden konnten. Bedeutsamer für den visuellen Eindruck aber

war die rückwärtige Bühnenbegrenzung, die nicht den traditionellen gemalten
Prospekt vorsah, sondern eine freie Öffnung für die Einfahrt großer Wagen oder
plastische Mittelstücke, durch deren Öffnungen die Figurengruppen einziehen
konnten. Die eindrucksvolle räumliche Dimension der Aufzüge vermittelte
durch die tiefgestaffelte und in voller Länge „bespielte" Kulissenbühne den
Effekt einer Theateraufführung, deren Bewegung in rhythmisch gegliederten
Einheiten, möglicherweise unterstützt von illustrierender Instrumentalmusik,
unablässig aus der Tiefe des Raumes auf den Betrachter zulief. Das Turnierdrama
überhöhte die Realität eines prächtigen Festzugs, dessen schaustellerische
Eigentümlichkeiten dem zeitgenössischen Betrachter aus zahlreichen Anlässen

geläufig waren, bei dieser speziellen Inszenierung in die Fiktion einer



54 Jürgen Schläder

künstlerisch gestalteten Aufführung, deren illusionistische Qualität wiederum
selbst an einem eher theaterfernen Schauplatz wie dem Turnierhaus durch die
realitätsabbildende Raumdramaturgie der modernen Opernbühne gesteigert
wurde.29

Auch die Dramaturgie des Feuerwerksdramas Medea vendicativa trug die
Strukturmerkmale eines zeitgenössischen Drammas per musica, und seine
Aufführung war, wie beim Turnierdrama, an der avancierten Ästhetik einer
Opernvorstellung orientiert. Bissari gliederte die sechs zum Teil phantasievoll
erweiterten und auf Medea gemünzten mythologischen Episoden (Medeas Rache

an Kreusa, der gescheiterte Gang des Orpheus in die Unterwelt, der Sturz des

Phaeton, der Kampf der Titanen gegen die Götter, Medeas Kampf gegen die
Götter und die Seeschlacht um Kolchis) in drei Akte zu je zwei Bildern, in
denen sich die Gradation des dramatischen Themas unverhohlen zu erkennen
gab: Medeas von Rache bestimmte, also maßlose Handlungsweise (im 1. Akt),
ihr verderblicher Einfluß auf andere und deren Untergang (im 2. Akt) sowie
schließlich ihr eigener Untergang, überhöht durch die Katastrophe der gesamten
Welt (im 3. Akt). Jedes der sechs Bilder mündete in eine Feuersbrunst, die als
szenische Konstante auch das Feuerwerk am Ende des letzten Bildes
dramaturgisch konsequent in den Gang der Handlung integrierte. Die thematische
Einführung in Form des Prologs, der dramatische Dialog im Secco-Rezitativ30
und die Häufung von Arien und Chören entsprachen den musikalischen Strukturen

der zeitgenössischen Oper.
Santurini befolgte mit seinem technischen Arrangement die unmißverständliche

Regieanweisung im Libretto vor Beginn des 1. Aktes: Als Szenen gebe es
die Schauplätze eines ungedeckten Theaters („Teatro scoperto"). Er errichtete auf
Flößen eine Bühne, die in ihren Ausmaßen die Opernbühne des Salvatortheaters
zwar verdoppelte, aber deren ästhetische Signifikanz exakt kopierte.31 Die
sieben Szenarien des Feuerwerksdramas unterschieden sich nicht von den

19 Daß der Einbau der gegenüberliegenden Bühnen im Turnierhaus und somit die Idee der
künstlerischen Fiktionalisierung von Festzügen einer bewußten ästhetischen Entscheidung
nur für diese Gelegenheit entsprang und nicht etwa eine dauerhafte Einrichtung begründete,
beweist der Abriß der Bühnenbauten unmittelbar nach Schluß des Festes. Die Bühnen wurden
in dieser Form auch nicht wieder im Turnierhaus errichtet.

30 Die Versformen lassen nur den Schluß zu, daß Kerll die Dialoge als Rezitative vertonte.
31 Die Maße der Einrichtungen sind im Argomento des Librettos verzeichnet: eine Bühne von 62

Fuß Breite und 68 Fuß Tiefe bei einer für sämtliche Aufbauten beanspruchten Wasserfläche
von 46 Fuß Breite und 88 Fuß Tiefe. (Die von Gertraud Löwenfelder angegebenen Maße (cf.
op. cit., 40f.) und die aus ihnen abgeleitete Vermutung, Santurini habe einen relativ schmalen
Isar-Arm mit einer festen Bühne überbaut, sind zu korrigieren.) Auch die Infrastruktur der
Aufführung imitierte die Verhältnisse des Opernhauses. Auf dem befestigten Ufer wurden
mehrere Zuschauertribünen errichtet, deren größte einen Mittelbalkon für das Kurfürstenpaar
trug und in zwei Etagen mit dorischen und korinthischen Säulen geschmückt war. Der
Balkon bot 40 Personen oder einigen mehr Platz und konnte zur Verbesserung der akustischen
Bedingungen ausgefahren, d.h. näher an die Floßbühne herangefahren werden, während der
Feuerwerkszenen zum Schutz der Zuschauer aber rasch wieder zurückgezogen wurden.



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 55

Dekorationen im geschlossenen Haus, die schon im Salvatortheater erprobte
räumliche Inszenierung durch Erweiterung der Darstellungsfläche bis in den

Bühnenmittelgrund bereitete auf der ungedeckten Floßbühne keine
Schwierigkeiten. Das wichtigste optische Attribut einer fiktionalen Aufführung, das

mit Figuren geschmückte Proszenium der Opernbühne, deutete Santurini durch
zwei fest installierte Mauerteile an, die dem Betrachter die gewohnte Ansicht
der Guckkastenbühne bescherten.

ï~rr u"-' *'• tiT-O :>•

Abb. 3: Hinter den am Ufer errichteten Mauerteilen des Proszeniums wird die dreifache
Gliederung der Floßbühnen sichtbar: vorn die Isar, auf der die Seeschlacht dargestellt
wurde, dahinter die eigentliche Bühne mit der Festung Kolchis, die im Verlauf der
Schlacht zerstört wird, und anschließend der bereits vorbereitete Triumphbogen für
das Schlußbild, das dann an die Stelle der eigentlichen Bühnendekoration nach vorn
gezogen wurde.

Die moderne Raumkonzeption der Bühnendarstellung, die für das Salvatortheater

offenbar seit mehreren Jahren den ästhetischen Standard bedeutete,
und die absichtsvolle Verknüpfung von fiktionaler Theateraufführung mit
lebensechten Schaustellungen, wie sie im Turnierdrama schon exemplarisch
vorgeführt wurde, erreichten im Feuerwerksdrama ihren künstlerischen
Höhepunkt in der Finalszene des 3. Aktes. Die aus mehreren Flößen zusammengesetzte

Bühne wurde vom Ufer zurückgezogen, um in dem nun freigewordenen
Wasserstreifen die Seeschlacht in perfektem Illusionismus darstellen zu können
(vgl. Abb. 3). Die vordere Bühnenhälfte zeigte die baulichen Anlagen der Festung



56 Jürgen Schläder

Kolchis, die während der Schlacht vollständig zerstört wurden. In der hinteren
Bühnenhälfte war bereits der Triumphbogen mit dekorativen Aufbauten für die

Apotheose des Schlußbildes errichtet, das nach Zerstörung der Festung Kolchis
nach vorn gezogen wurde, an die Stelle des ursprünglichen Bühnenbildes trat
und zum Abschluß eine traditionelle, den aristokratischen Adressaten des Bildes

glorifizierende tiefenperspektivische Dekoration wie auf einer Opernbühne
präsentierte.

Abb. 4 zeigt diesen Triumphbogen, dessen Attika die Aufschrift „Laetamur in uno"
trug. Im Vordergrund sind zwischen den sechs Schmuckaufsätzen die Initialen M
und E des getauften Erbprinzen erkennbar.

Die Geschlossenheit der ästhetischen Konzeption aller Festaufführungen von
der ersten Szene des Drammas per musica Fedra incoronata im Opernhaus am
Salvatorplatz über die bühnengerechten Aufzüge des Turnierdramas Antiopa
giustificata bis zum Finale des Feuerswerksdramas Medea vendicativa ist
unverkennbar und findet in der Theater- und Festgeschichte des 17. Jahrhunderts
keine Parallele.

Im Unterschied zu den Münchner Applausus festivi offenbart das
künstlerische Konzept des dreitägigen Versaillers Festes Les Plaisirs de l'Isle
enchantée von 1664 eine entschieden lockerere Fügung der theatralen Attraktionen
und eine durchaus mehrschichtige Ästhetik. Zwar formulierte Ludwig XIV.
mit der literarisch berühmten Alcina-Episode aus Ariosts Orlando furioso



Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit. 57

ein Generalthema für das gesamte Fest und personalisierte die theatralen
Darbietungen durch die Übernahme der Hauptrolle als Roger, doch war die
Gesamtdisposition des Festes keineswegs auf Guckkasten-Aufführungen in
Form und Stil der zeitgenössischen Oper abgestellt. Ludwig und sein Spiritus
rector Graf Saint Aignan thematisierten vielmehr durch die Dramaturgie der
drei Tage eine Wunder über Wunder häufende Darstellung imaginären Lebens in
der Natur. In den Park von Versailles waren unter Einbeziehung der natürlichen
Gegebenheiten und der stilisierten Parkanlagen die Schauplätze des Festes

aufgebaut: u.a. der Tanzplatz für eine Quadrille und ein allegorisches Spiel,
eine Festtafel zur Beköstigung der königlichen Familie und des höchsten Adels,
eine Schauspiel-Bühne für die Uraufführung von Molières Ballettkomödie La
Princesse d'Elide und schließlich ein mit künstlicher Insel ausgestatteter See,

in dem fantastische Abenteuer und schließlich der Untergang der Zauberwelt
gezeigt wurden.32 Gemäß dem übergreifenden Thema der Verwandlung und
Verzauberung, das die Alcina-Episode repräsentierte, wurde die Wirklichkeit
des zeremoniellen Hoflebens für die Dauer des Festes in eine andere Welt
transformiert, die als neue Wirklichkeit bis zu ihrer Zerstörung fungierte.

Abb. 5: Im Unterschied zum Schlußbild des Münchner Feuerwerksdramas ist das
Schlußbild des Versailler Festes Les Plaisirs del'lsle enchantée der stilisierten Natur
des Parks angepaßt. Die signifikante Architektur und Perspektive einer Theaterbühne
ist in diesem Konzept absichtsvoll vermieden.

32 Das entsprechende Bild bei Hermann Bauer, op. cit., 125.



58 Jürgen Schläder

Gerade der letzte Schauplatz offenbart jedoch die im Vergleich zum Münchner
Fest veränderte ästhetische Perspektive: Das theatrale Finale des französischen
Festes wurde als fantastische Welt in der Realität der Naturlandschaft inszeniert,
um die Welt als vielfältigen, wundervollen Kosmos zu erweisen, in dem sich
die adeligen Heroen, allen voran König Ludwig XIV., als (Be-)Herrscher der
mannigfaltigen Erscheinungen bewährten, bis die Metamorphose des Lebens
mit einem Donnerschlag wieder aufgehoben und in die wirkliche Realität
zurückgeführt wurde. Der König hatte zwar seine magische Kraft bewiesen,
der Hofgesellschaft neue, ästhetisch überformte Existenzen zu schaffen,33 aber
ihr besonderer Zauber wirkte nur, wenn er am Ende gelöst und als Verzauberung
entlarvt wurde. Die Rückkehr in das realistische Hofzeremoniell war notwendiger

Bestandteil der Festästhetik. Das Münchner Fest unterwarf hingegen sogar
noch natürliche Schaustellungen wie Prunkumzüge und Seeschlachten der
fiktionalen Ästhetik einer Theateraufführung, deren emblematische Struktur
auch über das Fest und sein Ende hinaus die theatrale Fiktion als denkbare
Realität symbolisch formulierte. Die Lebenswirklichkeit vorübergehend in
einen theatralen Zauber zu transformieren, wie im Versailler Fest, ist eben nicht
dasselbe wie die fiktive Transformation von Realität als symbolisch überhöhtes
Abbild von Wirklichkeit zu formulieren, wie im Münchner Fest.

33 Cf. zu diesem Gedanken Hermann Bauer, ebenda.


	Das Fest als theatrale Fiktion von Wirklichkeit : über die Bühnenästhetik der Münchner Applausus festivi von 1662

