Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der

Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis
Band: 23 (1999)

Artikel: Uber die Inszenierung durch Musik : einige grundsatzliche
Uberlegungen zur Interaktion von Verhaltensnormen und
Personendarstellung in der Barockoper

Autor: Leopold, Silke
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK
Einige grundsitzliche Uberlegungen zur Interaktion von Verhaltensnormen
und Personendarstellung in der Barockoper

von SiLKE LroroLD

Die Opernforschung unserer Tage leidet unter anderem daran, dafl sie sich
in gut akademischer Manier in Teildisziplinen aufgespalten hat, die jede fiir
sich um Erkenntnis auch noch im spitzfindigsten Detail ringen, ohne sich um
die Anregungen zu kiimmern, die von den anderen Teilbereichen ausgehen.
Musikforscher konzentrieren sich auf die Analyse des Tonsatzes, Kunsthisto-
riker arbeiten die Bildquellen zur Opernauffiihrung auf, und neuerdings zeigt
sich in den Literaturwissenschaften eine Tendenz, das Opernlibretto als eine
eigenstindige, vormusikalische und deshalb auch ohne Blick auf die Verto-
nung tragfihige literarische Gattung zu begreifen.! Am wenigsten nehmen
sich Musikforscher und Theaterwissenschaftler gegenseitig wahr: Wo tber
die Komposition gesprochen wird, ist der Verweis auf die Inszenierung in der
Regel fern; und in den Schriften zur Operninszenierung hat man bisweilen
den Eindruck, als existiere die Musik tiberhaupt nicht.

Daf} diese Spezialisierung gerade fiir die Opernforschung kontraproduktiv
ist, mufd hier nicht eigens betont werden. Keiner der Teilbereiche, die sich zu
der Gattung Oper fiigen — Musik und Text, Ausstattung und Inszenierung,
Gesang und Tanz -, ist ohne den anderen lebensfihig; jeder von ihnen wire in
anderen Kontexten anderen Gesetzmifligkeiten unterworfen. Erschwert wird der
Briickenschlag zwischen musikalischer Analyse und Inszenierungsforschung
auch dadurch, dafl letztere vor allem auf Quellen zur Theaterarchitektur, zu
Bithnenbild und Maschinerie, zu den Kostiimen basiert, wihrend die Musik-
historiker sich vornehmlich mit den Aufierungen der Protagonisten beschiftigen
- dafl die einen also die bewegten oder unbewegten Gegenstinde, die anderen
die dynamische Entwicklung der Musik zum Thema haben.

Tatsdchlich scheint die Musik zur Inszenierung einer Oper wenig beizutragen
—oder doch? Am Beispiel der Personendarstellung in der Barockoper soll diese
Frage hier diskutiert werden. Denn Personenregie war in der Oper bis in das 19.
Jahrhundert hinein ein untergeordneter, ja unbekannter Faktor. Es blieb den
Darstellern selbst tiberlassen, ihrer Rolle Statur zu geben, und die Ergebnisse
waren bisweilen, glaubt man Satiren wie Benedetto Marcellos Teatro alla
moda,? eher kiitmmerlich. Auch die zahlreichen Lehrbiicher der Gestik — allen

' Albrecht Gier, Das Libretto. Theorie und Geschichte einer musikoliterarischen Gattunsg,
Darmstadt 1998. -

> Benedetto Marcello, II Teatro alla Moda, Venedig ca. 1720; hrsg. Von Andrea d’Angeli, Mailand
1956.



10 SiLkE LEoPOLD

voran die Schriften Franciscus Langs® — mit ihrer Ubersetzung der (inneren)
Affekte in (duflere) Posen trugen zur Frage der Darstellung auf der Opernbiihne
zunichst wenig bei, denn kein Sianger konnte ein und dieselbe Pose so lange
einnehmen, wie die Musik einer Arie es vielleicht verlangte. Es war vielmehr
die Musik selbst, die die Personenregie, die Darstellung individueller Charaktere
tibernahm, indem sie ein jeweils anderes Bild von menschlichen Verhaltens-
weisen in unterschiedlichen gesellschaftlichen Zusammenhingen entwarf.

Daf! die Musik zwischen Monteverdi und Bach die Affekte, die Leidenschaften
der Seele abbilde, gehort seit Herrmann Kretzschmars Aufsatz ,Allgemeines
und Besonderes zur Affektenlehre“ zu den Grundiiberzeugungen der Musik-
wissenschaft. Tatsichlich ist der Gedanke vom ,affectus exprimere®, wie er
sich in den theoretischen Schriften zur Musik seit Zarlino findet, vor allem aber
in Zusammenhang mit der systematischen Klassifikation der Leidenschaften,
wie sie René Descartes in seiner Schrift tiber die Passions de I'dme (1649)
vornahm, ein so festgefiigter Topos der Musikgeschichtsschreibung, daf} das
Wie der einzelnen Komposition, der individuelle Augenblick tiber diesen Regel-
systemen allzu leicht aus dem Blickfeld geridt. Rolf Dammann, dessen Buch Der
Musikbegriff im deutschen Barock zu den Standardwerken der Barockmusik-
forschung gehort, verstieg sich sogar zu der Behauptung, daf$ dieser individuelle
Augenblick keine Rolle spiele und die musikalische Darstellung der Affekte
typenhaft sei:

»Nicht ein individuell geprigtes Seelenleben kommt zum Ausdruck, kein organisches
Wachstum im Innenraum der Einzelpersonlichkeit spiegelt sich im Gang der mu-
sikalischen Vorginge. Was die in der Arie dargestellten Menschen treibt und be-
wegt, ist die heftige Leidenschaft, die plotzlich und unverhohlen hervorbricht. Es
herrscht tibergangslose Grellheit, die darauf abzielt, den Horer aufzuregen. Das jihe
Umschlagen der Affekte, dem gerade in der Oper durch einen zugrundeliegenden
Intrigenplan gentigend Vorschub geleistet wird, hilt die Handlung in Gang.“

Die traditionelle Vorstellung von der Musik als Affekttriger, wie sie sich
auch bei Dammann duflert, ignoriert einen zentralen Aspekt jener Erkenntnis,
dafl der Mensch den Leidenschaften unterworfen sei — die Konsequenzen
namlich, die daraus fiir den zwischenmenschlichen Umgang resultieren. Diese
Konsequenzen aber waren — jenseits aller philosophischen oder theologischen
Erorterungen tiber die Natur der menschlichen Seele — von Anbeginn an das
eigentliche Thema eines musikalischen Theaters, das sich zu allen Zeiten
Rollen nach dem Bilde der jeweils eigenen gesellschaftlichen Regeln schuf. Denn

Franciscus Lang, Dissertatio de actione scenica, cum figuris eandem explicantibus ..., Miinchen
1727. Siehe hierzu auch Dene Barnett, The Art of Gesture: The practices and principles of
18th century acting, Heidelberg 1987.

Hermann Kretzschmar, ,Allgemeines und Besonderes zur Affektenlehre®, in: Jahrbuch Peters
1911, 63-77 und 1912, 65-78.

5 Rolf Dammann, Der Musikbegriff im deutschen Barock, Laaber 21984, 264 f.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 11

das Menschenbild einer jeden Epoche setzt sich, vereinfachend gesprochen, aus
einer Vorstellung davon zusammen, wie der Mensch ist, und davon, wie er sein
sollte. Aus diesem Gegensatz speist sich jede Art von Erziehung, und Biicher
iiber die rechte Art gesellschaftlichen Verhaltens gehorten, seit Baldassare
Castiglione mit seinem 1528 erstmals veroffentlichten Libro del Cortigiano®
die neue literarische Gattung der Hofmanns-Traktatistik geschaffen hatte,
zu den einflussreichsten und auflagenstiarksten Schriften des internationalen
Buchmarktes. Dem Cortigiano, der noch im 18. Jahrhundert mehrfach aufgelegt
wurde, folgten in ganz Europa unzihlige Schriften dhnlicher Faktur, in denen
die Autoren hofgerechtes, spiter allgemein gesellschaftskonformes Verhalten
beschrieben; unter ihnen ragen Giovanni Della Casas sprichwortlich gewordener
Galateo aus dem Jahre 1558” und Stefano Guazzos La civil conversazione (1574)
hinaus,® die ihren Einflufd bis weit in das 17. Jahrhundert hinein behielten.
Erst 1647 folgte dem Galateo ein dhnlich mafigebendes Benimmbuch, Baltasar
Gracidns Oraculo manual’ dessen Thesen in Zeiten der Aufklirung zum
Inbegriff jener verabscheuungswiirdigen Hoflingskultur stilisiert wurden, gegen
die sich der neue Geist der Empfindsamkeit so heftig wehrte. Im Gegensatz zu
den philosophischen Schriften dieser Jahre, die bestenfalls in Intellektuellen-
kreisen gelesen und rezipiert wurden, erreichten die Verhaltenslehren weitaus
breitere Schichten der europdischen Bevolkerung — den Adel ebenso wie das
aufstrebende und nach einer eigenen gesellschaftlichen und kulturellen Iden-
titit suchende Biirgertum. Schon 1576 etwa wurde der Galateo ins Englische
tibersetzt, 1597 ins Deutsche.

Angesichts dieser beherrschenden Stellung auf dem europaischen Buchmarkt
ist es erstaunlich, daf die Musikwissenschaft diesen Verhaltenslehren bisher
kaum Beachtung geschenkt hat. Dabei konnten sie eine Briicke zwischen einem
sozialgeschichtlichen Ansatz, der sich in der Regel weniger auf die Machart
der Werke selbst bezieht als vielmehr auf das Umfeld und die Bedingungen,
unter denen sie produziert und rezipiert wurden, und einem geistesgeschicht-
lichen schlagen, der die musikalischen Werke im Kontext der zeitgenossischen
Philosophie, Kunst- oder Literaturtheorie zu verstehen sucht. Auf dem Wege

® Baldassare Castiglione, I Libro del Cortigiano, hrsg. von Ettore Bonora, Mailand 1972. In
deutscher Ubersetzung als Baldesar Castiglione, Das Buch vom Hofmann, iibersetzt und
erldutert von Fritz Baumgart, Miinchen 1986 sowie Baldesar Castiglione, Der Hofmann,
tiibersetzt von Albert Wesselski, Berlin 1996.

7 Giovanni Della Casa, Galateo, in: Giovanni Della Casa, Se si debba prendere moglie. Galateo,
hrsg. von Arnaldo di Benedetto, Turin 1991, 121-198. Der Galateo, libersetzt von Michael
Rumpf, Heidelberg 1988.

8 Stefano Guazzo, La civil conversatione ..., Brescia 1574. Von diesem Werk existiert weder
eine Neuausgabe noch eine moderne Ubersetzung ins Deutsche.

? Baltasar Gracidn, Oraculo manual y arte de prudencia, Huesca 1647. Im Folgenden zitiert
nach: Balthasar Graciidn, Handorakel und Kunst der Weltklugheit, in der Ubersetzung von
Arthur Schopenhauer hrsg. von Arthur Hubscher, Stuttgart 1980.



12 SiLKE LEoPOLD

der Verhaltenslehren, die die Verinderungen des Weltbildes — zumeist eine
Generation spiter — in gesellschaftliche Regeln umsetzten, konnten Komponi-
sten geringeren Bildungsgrades von den geistesgeschichtlichen Entwicklungen
tiberhaupt Kenntnis erhalten haben. In einer Zeit, die die gesellschaftliche
Konversation gleichrangig neben die wissenschaftliche Erorterung stellte, in
der Begriffe der Literaturtheorie wie etwa acutezza oder concetto zu Modellen
gesellschaftlichen Verhaltens umgedeutet wurden,'® liegt es nahe, auch in den
musikalischen Formen nach kollektiven Mustern des Verhaltens zu suchen.
Daf} keiner der drei Begriffe in den zeitgendssischen Uberlegungen zur Musik
eine mehr als marginale Rolle spielt, darf nicht verwundern; es ist das Merkmal
gesellschaftlichen Verhaltens, daf} es weitgehend mechanisch antrainiert und
unbewufit und gedankenlos angewandt wird.

Uber den Aspekt der Sozialdisziplinierung!! und die Frage, welche Rolle die
Musik dabei spielte, wurde freilich in der musikwissenschaftlichen Literatur
zur Affektenlehre bisher wenig nachgedacht. Dabei hat gerade die Musik -
insbesondere wenn sie, wie in der Oper, der Menschendarstellung diente — das
ihre dazu beigetragen, Modelle nicht nur dafiir zu liefern, wie die Leidenschaften
hervorbrechen, sondern auch, wie sie wieder unter Kontrolle zu bringen sind.
Und es ist auffillig, wie die Musik die Verhaltenslehre der jeweils aktuellen
Benimmbiicher reflektiert, wie sie gleichsam musikalische Problemlésungs-
beispiele fiir das Leben selbst liefert. In dieser Funktion, als kiinstlerische
Ausformung gesellschaftlicher Verhaltensnormen, tibernimmt die Musik —im
Grofien der Form wie im Kleinen des jeweils individuellen Umgangs damit —
die Rolle der Personenregie; sie macht deutlich, wie sich der Komponist die
Aktion auf der Bithne vorstellt.

Hoéfische Verhaltensnormen im Wandel (und wie die Musik darauf reagiert)'?

Sprezzatura

Offenkundig wird die Beziehung zwischen Verhaltenslehre und musikalischer
Form besonders bei dem Begriff der sprezzatura, der, wenn auch mit der Ver-
spatung von zwei Generationen, Eingang in den musikalischen Diskurs fand. In
seinem Libro del Cortigiano hatte Baldassare Castiglione diesen Neologismus
gepriagt und an exponierter Stelle als ein notwendiges Verhaltensmuster des
Hofmannes definiert:

0 Vgl. hierzu das Kapitel ,Die acutezza in der Hofsprache“ in: Manfred Hinz, Rhetorische
Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hofmannstraktaten des 16. und 17.
Jahrhunderts, Stuttgart 1992, 428-444.

' Grundlegend hierzu Norbert Elias, Uber den ProzefS der Zivilisation, Bern 1969.

Eine frithere Fassung dieses Abschnitts wurde 1996 bei der Biennial Conference of Baroque

Music in Birmingham vorgetragen. Der British Academy sei fiir finanzielle Unterstiitzung
herzlich gedankt.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 13

Ma avendo io gia piu volte pensato meco onde nasca questa grazia, lasciando quelli
che dalle stelle I’hanno, trovo una regula universalissima, la qual mi par valer circa
questo in tutte le cose umane che si facciano o dicano piu che alcuna altra, e cioe
fuggir quanto si po, e come un asperissimo e pericoloso scoglio, la affettazione; e, per
dir forse una nuova parola, usar in ogni cosa una certa sprezzatura, che nasconda l'arte
e dimostri cio che si fa e dice venir fatto senza fatica e quasi senza pensarvi.'?

Mit sprezzatura bezeichnete Castiglione die Nonchalance, die dafiir sorgt,
daf’ alles, was der Hofmann sagt oder tut, mithelos und anmutig wirkt. Diese
scheinbare Miihelosigkeit ist jedoch, wie jede Zirkusnummer am Trapez, hart
erarbeitet; und wie dort mufy der Hofmann des drohenden Absturzes stindig
gewdrtig sein. Sprezzatura — das hat Eduardo Saccone gezeigt!* —, funktionierte
als gesellschaftliches Verhalten freilich nur vor der Folie eines allgemein
akzeptierten Regelsystems, nur unter Gleichen und als Mittel zur Distanzierung
gegeniiber jeglicher echten Natiirlichkeit und gegentiber allen, die das Spiel
und die Kunst der sprezzatura nicht durchschauten. Sprezzatura war eine
hochexklusive Form der Verstellungskunst — und ein Paradox: Die Kunst,
natiirlich zu wirken.

Bereits Castiglione hatte die vom Hofmann geforderte Verhaltensnorm der
sprezzatura nicht nur in Zusammenhang mit Reiten und Waffentragen, mit
Sprechen und Schreiben, mit Kleidung und Tischmanieren beschrieben, sondern
auch auf das Tanzen und Singen, ja sogar auf die Kompositon von Musik
ausgedehnt und damit als erster die Beziehung zwischen den gesellschaftlichen
Verhaltensidealen und den Kiinsten betont. Der Graf Lodovico Canossa, der
das Thema der Anmut und Lissigkeit aufbringt, hatte in seinen Erorterungen
selbst ein Beispiel dafiir gebracht:

Qual di voi & che non rida quando il nostro messer Pierpaulo danza alla foggia sua,
con que’ saltetti e gambe stirate in punta di piede, senza mover la testa, come se tutto
fosse un legno, con tanta attenzione, che di certo pare che vada numerando i passi?
Qual occhio ¢ cosi cieco, che non vegga in questo la disgrazia della affettazione? E la
grazia in molti omini e donne che sono qui presenti, di quella sprezzata desinvoltura
(ché nei movimenti del corpo molti cosi la chiamano), con un parlar o ridere o

'» Bonora (wie Anm. 6) 61 {. Siehe hierzu auch das Kapitel tiber Die Ausstattung des Hofmannes:
»grazia“ und ,sprezzatura® bei Hinz (wie Anm. 10}, 110-138. ,Ich habe nun des ofteren bei
mir dariiber nachgedacht, woher die Anmut mit Ausnahme der durch die Gestirne erhaltenen
eigentlich stamme, und eine Regel gefunden, die mir allgemein giiltig zu sein scheint bei allen
menschlichen Taten und Reden: man muf jede Ziererei gleich einer spitzigen und gefihrlichen
Klippe vermeiden und, um eine neue Wendung zu gebrauchen, eine gewisse Nachlissigkeit
zur Schau tragen, die die angewandte Miihe verbirgt und alles, was man tut und spricht,
als ohne die geringste Kunst und gleichsam absichtslos hervorgebracht erscheinen lifit.«
(Wesselski 35).

' Eduardo Saccone, ,,Grazia, Sprezzatura, Affettazione in the Courtier®, in: Robert W. Hanning
und David Rosand, Castiglione. The ideal and the real in Renaissance culture, New Haven
und London 1983, 45-67.



14 Sitke LEorPOLD

adattarsi, mostrando non estimar e pensar pit ad ogni altra cosa che a quello, per
far credere quasi di non saper né poter errare?'

Und spiter, nach einer Erorterung der Nachteile allzu grofier Lassigkeit, hatte
er noch einmal zusammengefaf3t:

Medesimamente nel danzare un passo solo, un sol movimento della persona grazioso
e non sforzato, subito manifesta il sapere de chi danza. Un musico, se nel cantar
pronunzia una sola voce terminata con suave accento in un groppetto duplicato, con
tal facilita che paia che cosi gli venga fatto a caso, con quel punto solo fa conoscere
che sa molto piu di quello che fa.'

Giuliano de’ Medici dagegen, Castigliones ,,Signor Magnifico® hatte die Uber-
legungen des Grafen zur Auffithrung auf die Musik selbst tibertragen und ein
ausgewogenes Verhiltnis von Konsonanzen und Dissonanzen als Merkmal
musikalischer sprezzatura bezeichnet:

Allora disse il signor Magnifico, — Questo ancor, — disse, — si verifica nella musica,
nella quale ¢ vicio grandissimo far due consonantie perfette l'una dopo l'altra; tal
che il medesimo sentimento dell’audito nostro ’aborrisce e spesso ama una seconda
o settima, che in sé ¢ dissonanzia aspera ed intollerabile; e cio procede che quel
continuare nelle perfette genera sazieta e dimostra una troppo affettata armonia; il
che mescolando le imperfette si fugge, col far quasi un paragone, donde piu le orecchie
nostre stanno suspese e pit avidamente attendono e gustano le perfette, e dilettansi
talor di quella dissonanzia della seconda o settima, come di cosa sprezzata.”

Es war Giulio Caccini, der Castigliones Bemerkung tiber die scheinbar unbe-
absichtigt in den musikalischen Satz eingestreuten Dissonanzen (,come di cosa

15 Bonora (wie Anm. 6), 62: ,Wer von Euch lacht nicht, wenn er unseren Messer Pierpaolo tanzen
sieht, wie er springt und die Beinchen streckt, chne den Kopf zu bewegen, als ob er von Holz
wire, alles mit einer derartigen Aufmerksamkeit, als ob er seine Schritte zihlte? Welches
Auge ist so blind, daf es hier nicht die Unbeholfenheit und Ziererei erkennte, ebenso wie im
Gegenteil die Anmut vieler hier gegenwirtiger Herren und Damen, die durch eine zwanglose
Lissigkeitin Reden, Lachen und Gebirden die Meinung hervorrufen, als dichten sie an etwas
ganz anderes, ohne sich trotzdem je irren zu konnen.“ (Wesselski 36).

16 Bonora (wie Anm. 6), 65: ,Ebenso spricht im Tanz ein einziger Schritt, eine einzige Bewegung,
die grazios und unverkrampft ausgefithrt wird, vom Kénnen des Tdnzers. Ein Musiker, der
beim Singen einen Schlusston mit sanftem Akzent und einer verdoppelten Verzierung ausfiihrt
und das mit solcher Leichtigkeit tut, dafy es beinahe zufillig erscheint, 143t dadurch erkennen,
dafl er viel mehr kann als er zeigt.“

7 Bonora (wie Anm. 6), 63: ,Das wird auch - fiel der Signor Magnifico ein — durch die Musik
bekriftigt, wo es ein groffer Fehler ist, zwei perfekte Konsonanzen aufeinander folgen zu
lassen. Unser Ohr selbst verabscheut es und hort oft eher eine Sekunde und eine Septime,
die an sich hart und unertriglich klingt. Und dies geht so, dafd jenes Aneinanderreihen von
perfekten Konsonanzen Uberdrufl hervorruft und eine allzu gezierte Harmonie zeigt, was man
vermeidet, indem man sie, gleichsam zum Vergleich, mit imperfekten Zusammenklingen
mischt, wodurch unsere Ohren gespannter bleiben und die perfekten begieriger erwarten und
genieflen und sich bisweilen an jener Dissonanz der Sekunde oder Septime erfreuen, als wire
sie etwas Sorglos-Nachlissiges.“



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 15

sprezzata®) und seine Gedanken tiber die musikalische Interpretation erneut
aufgriff und das Ideal der sprezzatura auf seine eigenen Ideen von musikalischer
Textdeklamation zu tibertragen suchte. Im Vorwort der Partitur seiner Oper
L’'Euridice (1600) beschrieb er den neuen musikalischen Dialog als eine Kom-
positionsweise, bei der die Gesangsmelodie um eines natiirlichen Sprachtonfalls
willen satztechnische Fehler, d.h. vor allem verbotene Dissonanzen zum Baf3
in Kauf nahm, und benannte Castigliones sprezzatura als gesellschaftliches
Modell dieser musikalischen Schreibart:

Nella qual maniera di canto ho io usata una certa sprezzatura, che io ho stimato
che abbia del nobile, parendomi con essa di essermi appressato quel pit alla natural
favella.’

Im Vorwort seiner Nuove Musiche (1602) beschrieb Caccini die satztechnischen
Lizenzen, das gezielte Miflachten der Kontrapunktregeln im Verhéltnis von
Gesang und Instrumentalstimme noch einmal als ,una certa nobile sprezzatura
di canto, trapassando talora per alcune false, tenendo perd la corda del basso
ferma..“"” Im Vorwort zu den Nuove musiche e nuova maniera di scriverle
(1614) schliefdlich tibertrug er die sprezzatura dann auch auf den Rhythmus
der musikalischen Deklamation:

La sprezzatura ¢ quella leggiadria la quale si da al canto co’l trascorso di piti crome,
e semicrome sopra diverse corde co’quale fatto a tempo, togliendosi al canto una
certa terminata angustia e secchezza, si rende piacevole, licenzioso, e arioso, si come
nel parlar comune la eloquenza, e la fecondia rende agevoli e dolci le cose di cui
si favella.?®

Caccinis zitierte Bemerkungen sind — neben je einer weiteren im Vorwort der
Nuove musiche von 1602 und im Vorwort von Marco da Gaglianos Dafne
(1608) — die meines Wissens einzigen, in der das Wort sprezzatura in Zusam-
menhang mit Musik erscheint. Nachdem er die Lissigkeit zunichst nur auf die
Dissonanzbehandlung im instrumentalbegleiteten Sologesang bezogen hatte,

'8 Giulio Caccini, Vorwort zu L’Euridice, in: Angelo Solerti, Le origini del melodramma, Turin
1903 (Reprographischer Nachdruck Hildesheim 1969), 51: ,In dieser Manier des Singens habe
ich eine gewisse ,sprezzatura‘ (Art der Verzierung) gebraucht, die ich fiir edel halte, weil sie,
wie mir scheint, dem natiirlichen-Sprechen am nichsten kommt.*

' Giulio Caccini, Vorwort zu Le Nuove Musiche, in: Solerti (wie Anm. 14), 57.

0 Giulio Caccini, Nuove Musiche e nuova maniera di scriverle, Florenz 1614, hrsg. von Piero
Mioli (Archivium Musicum — La cantata barocca 13), Florenz 1983: ,,Die ,sprezzatura‘ ist jene
Verzierung, die man dem Gesang hinzufiigt durch einen Lauf von mehreren Achteln und
Sechzehnteln Uber einzelnen Ténen, wodurch man, sofern sie zur rechten Zeit angebracht
wird, den Gesang angenehm gestaltet und ihm eine gewisse Kargheit und Diirre nimmt. Er
wird frei und arios, so wie beim gewodhnlichen Sprechen Eloquenz und Redegewandtheit die
besprochenen Dinge angenehmer und lieblicher machen.



16 SiLKE LEOPOLD

erweiterte er den Begriff spiter auf Lizenzen im Umgang mit dem Rhythmus
des musikalischen Vortrages.?! Nino Pirrotta hat aufierdem darauf hingewiesen,
dafl in dem Begriff der sprezzatura auch die Vorstellung einer im Vergleich zu
den Soggetti der Vokalpolyphonie gelosteren Melodik steckt.?? Unter dem Aspekt
der kiinstlichen Natiirlichkeit konnte der dramatische Sologesang generell als
eine musikalische Form der sprezzatura verstanden werden — als ein Versuch,
das natiirliche Sprechen durch das Kunstmittel der Musik in die exklusive
Sphire eines musikalischen Theaters zu tbertragen, dessen Sinngehalt nur
von denen erfafit werden kann, die sich auf der Hohe der Diskussion um den
antiken Theatergesang befinden. Etwas von diesem Verstindnis der sprezzatura
ist sogar noch in Monteverdis Ritorno d’Ulisse in patria eine Generation
spiter zu spiren. Die musikalische Kunst des scheinbar nattrlichen Sprechens
beherrschen diejenigen am besten, die in der gesellschaftlichen Hierarchie
am hochsten stehen: allen voran Penelope und ihr Sohn Telemach, daneben
auch Ulisse und sein treuer, koniglichem Geschlecht entstammender Diener
Eumete.

Caccinis Bemerkung macht aber auch deutlich, daf’ die sprezzatura als ho-
fisches Verhaltensmuster zu Beginn des 17. Jahrhundert keineswegs mehr
selbstverstindlich war. Denn er sah sich gezwungen, zur Erklarung das Wort
ynobile“ hinzuzufiigen, das bei Castiglione selbstverstindliche Voraussetzung
und Bedingung fiir dieses Verhaltensmuster gewesen war. Caccinis Verwendung
des Begriffes ignorierte einen wichtigen Faktor der sprezzatura — die Exklusivitat.
Indem er die nobile sprezzatura durch die gedruckte Verbreitung seiner Nuove
musiche der musikalischen Offentlichkeit anheimgab, schuf er ein neues
Paradox: Ein urspriinglich als Ausschlufikriterium der happy few gegentiber
den von der Weltordnung weniger Beglinstigten definiertes Verhaltensmuster
wurde bei ihm zu einem musikalischen Zitat adligen Verhaltens, das nun
nicht mehr Mittelpunkt, sondern selbst erklarungsbediirftige gesellschaftliche
Peripherie war.

Cirimonie

Anders als die sprezzatura fanden die cirimonie, die Verhaltensmaxime einer
neuen Generation in der Mitte des 16. Jahrhunderts, keinen unmittelbar be-
grifflichen Eingang in den musikalischen Diskurs, wohl aber in die musika-
lische Komposition. Giovanni Della Casa hatte sie in seinem Galateo erstmals
ausfiihrlich beschrieben. Cirimonie — das waren in Della Casas Definition
formalisierte, standardisierte Hoflichkeitsbezeugungen im zwischenmensch-

2 Weder die alte noch die neue MGG enthilt einen Eintrag ,sprezzatura.“ Ein solcher, verfafit

von Nigel Fortune, findet sich lediglich in The New Grove (1980), Bd. 18, 27 f. Siehe auch
Zygmunt M. Szweykowski, ,,Sprezzatura i gracja: Klucz do estetyki liryki wokalnej weszesnego
baroku®, in: Musyka 32/1 (1987), 3-20.

22 Nino Pirrotta, Li due Orfei, Turin 21975, 288.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 17

lichen Umgang, die den hierarchischen Abstand zwischen zwei Personen klar
festschrieben, nicht aber das ritualisierte 6ffentliche Zeremoniell, das auch
Della Casa als gegeben akzeptierte. Seine Haltung gegeniiber den cirimonie
war durchaus ambivalent: Einerseits kritisierte er sie heftig; sie seien von den
Barbaren — und das hief8 hier: von den Spaniern — in das zivilisierte Italien
eingeschleppt worden, sie seien tiberflissige Zeitverschwendung und beférderten
ein gesellschaftliches Ubel, die eitle Schmeichelei.?? Andererseits aber konnten
sie helfen, den gesellschaftlichen Umgang jenseits individueller Konstellationen
zu organisieren und das gesellschaftliche Miteinander zu einer fiir alle lehr-
und lernbaren Kunst zu machen, die nach festen Regeln ablief. Gegeniiber
der sprezzatura, die unkonventionelles Verhalten vor dem Hintergrund gesell-
schaftlicher Konventionen verlangte, lag das Wesen der cirimonie umgekehrt
darin, Konventionen etwa der Anrede streng zu beachten und gleichzeitig so
zu tun, als sei dieses Verhalten spontan und unkonventionell. Thr Merkmal
waren gleichsam vorgefertigte sprachliche Formeln, die zu grofieren Kompli-
menten zusammengesetzt wurden; diese fungierten ihrerseits nicht als offene
Kommunikation mit unerwartetem Ausgang, sondern als in sich geschlossene,
von dem inhaltlichen Fortgang eines Gesprichs unabhingige Darbietungen;
Komplimente waren gleichsam Inseln im Strom einer dahinflieffenden Kon-
versation, Poesie inmitten der Prosa mitgeteilter Informationen, textliches
Schmuckwerk, das von Wiederholungen, Assonanzen, Alliterationen und ande-
ren Sprachspielereien lebte.?* Hatte Della Casa in der Mitte des 16. Jahrhun-
derts diese cirimonie noch als kiinstlich und unehrlich verurteilt,? so stiirzte
sich die europdische Gesellschaft seit der Wende zum 17. Jahrhundert gerade-
zu auf diese Art der formalisierten Konversation. Allenthalben erschienen
Komplimentierbiicher im Druck, in denen kiirzere und lingere vorfabrizierte
Komplimente auf Abruf bereitstanden. In der Legitimation der cirimonie artiku-
lierte sich eine gesellschaftliche Zeitenwende, die nicht nur die hierarchischen
Unterschiede festschrieb, sondern auch einen Formelkanon herausbildete, mit
dem diese Unterschiede jederzeit und in angemessener Weise zum Ausdruck
gebracht werden konnten. Die Freude an sprachlicher Auszierung, an einer
den Inhalt tiberwuchernden Form bestimmte fortan das gesellschaftliche Mit-
einander, und nicht mehr jenes understatement, das sich in der sprezzatura
manifestiert hatte.

Ein erstes Indiz fiir die neuerliche Verbindung zwischen Verhaltensnorm
und Musik stellen die Verzierungslehren des 16. Jahrhunderts dar, die etwa
gleichzeitig mit Della Casas Auseinandersetzung mit den cirimonie den Mu-
sikmarkt zu iiberschwemmen begannen. Hatte Castiglione das Besondere der

** Di Benedetto (wie Anm. 8), 148 ff. Rumpf (wie Anm. 8), 44 ff.

** Vgl. hierzu Michael Beetz, Friihmoderne Hoéflichkeit. Komplimentierkunst und Gesellschafts-
rituale im altdeutschen Sprachraum, Stuttgart 1990.

% Della Casa, 44 ff.



18 SILKE LEOPOLD

musikalischen Auffithrung noch in einer scheinbar unbeabsichtigten Auszie-
rung des Notentextes gesehen, so kamen jetzt standardisierte Ubungsformeln in
Mode, bei denen der ausgezierte Schritt von einem zum anderen Ton gleichsam
mechanisch vorbereitet und auf jeden beliebigen Tonsatz tibertragen werden
konnte. Ein zweites ist die Vorliebe des 17. Jahrhunderts fiir Ostinatokompo-
sitionen, die wie ein musikalisches Modell jener Komplimentierkunst aus
kleinen, durch vielfiltige Variation des immer Gleichen zu groflen Gesten
zusammengesetzten Formeln wirken. Und schliefilich ist es auch nicht schwer,
in dem Eindringen der cirimonie in das gesellschaftliche Miteinander — also
jene erwihnten poetischen Inseln im Strom eines rezitativischen Dialogs -
eine Parallele zu dem Eindringen geschlossener Formen in die Oper zu sehen.
Die Arien in ihrer Verbindung von geschlossener Form und dem Schmuck der
vokalen Virtuositit itbernahmen die Rolle der Komplimente im gesellschaftli-
chen Diskurs — auch sie Inseln im Fluf§ der Handlung. Das wachsende Interesse
an den cirimonie im zwischenmenschlichen Umgang bereitete zudem den
Boden fiir jene Verdnderung im Verhiltnis von Rezitativ und Arie, die in den
dreifiiger Jahren des 17. Jahrhunderts von Giovanni Battista Doni in seinem
Trattato della musica scenica so heftig beklagt wurde, ohne daf8 er den Lauf
der Dinge hitte aufhalten konnen.?¢ Dafd die Rezitative zum blofden Transpor-
teur von Informationen, von Handlung verkamen, wihrend die Arien immer
groferen Raum einnahmen, dafl dartiber hinaus die urspriinglich verponten,
spiter wenigstens fiir Dienerrollen akzeptierten geschlossenen Formen alsbald
zum Triger der grofSen Geftihle, zur Ausdrucksform der hochgestellten Personen
wurden, ist eine Folge jener neuen Kultur der cirimonie, die von Spanien aus
das europiische Gesellschaftsleben erobert hatten. In der Komplimentierkunst
fanden die Komponisten Modelle fur eine kunstvolle Redundanz auch in der
Musik, fir formelhaftes und dennoch variables musikalisches Material, fiir
sequenzierende Wiederholungen, fiir Periodizitit der Form.

Wie bei der sprezzatura folgte auch diesmal die musikalische Entwicklung
der gesellschaftlichen mit einem gewissen zeitlichen Abstand. In den Opern
Claudio Monteverdis (um bekannte Beispiele zu wihlen) finden sich zahlreiche
Hinweise auf das Verhaltensmuster der cirimonie —und der deutliche Fingerzeig
darauf, dafl Monteverdi ihnen ebenso skeptisch gegeniiberstand wie Della Casa
selbst. Deutlicher als irgend sonst zeigte Monteverdi in Il Ritorno d’Ulisse in
patria, wie wenig er dieser neuen Art des Umgangs abgewinnen konnte. In
der Bogenprobe der Freier zeichnete er ein musikalisches Bild jener cirimonie, die
er im Geiste des Galateo ganz offensichtlich fiir iiberfliissig und schadlich hielt.
Jeder der drei Freier stellt sich als Sieger mit einem nach Art der cirimonie formal
geschlossenen Gesang vor; nach dem Moment der Wahrheit, dem vergeblichen
Versuch, Odysseus’ Bogen zu spannen, ist von dem musikalischen Zierat nichts
mehr tibrig.

26 Vgl. hierzu Susanne Schaal, Musica scenica: Die Operntheorie Giovanni Battista Donis,
Frankfurt 1993.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 19

Monteverdis Skepsis gegeniiber den cirimonie hatte sich freilich bereits
im Orfeo an einem Punkt gezeigt, an dem dies am wenigsten zu erwarten
gewesen wire: Orfeos Bittgesang vor Caronte ist ein Musterbeispiel kunstvoller
musikalischer cirimonie, eingebunden in einen dramatischen Kontext, der
die Kunstfertigkeit der Musik tber die gesellschaftliche Funktion hinaus
legitimiert. Aber Caronte schlift erst ein, als Orfeo in einem Akt duflerster
Verzweiflung und in einem Rezitativ sein wahres Ich hinter aller Virtuositit
zu erkennen gibt. Erst als Orfeo alle Kunst vergifit und sich, eine Dezime
abwirts durchmessend, flehend und klagend verzehrt — ,pregando e piangen-
do io mi consumi“ - gelingt es ihm, Caronte zu bezwingen. Es bedarf - so
lautet Monteverdis Botschaft an dieser Stelle — neben der Kunst vor allem
der Wahrhaftigkeit, um die volle Wirkung der Personlichkeit entfalten zu
konnen. _

Vierzig Jahre spiter dokumentierte Luigi Rossi in seiner Version des Orpheus-
Mythos, in welchem Mafle sich die Vorstellung davon gewandelt hatte, was
das Charisma eines Menschen ausmachte. Rossis Oper ist auch deshalb so
aufschlufireich, weil sein kompositorisches Format hinter dem Monteverdis
kaum zurticksteht, weil er auflerdem Monteverdis Musik kannte und bewun-
derte. Moglicherweise stand Striggios Libretto als Modell hinter der parallelen
Szene in Rossis Oper; denn auch hier spricht Orfeo in gereimten Endecasillabi,
dem Versmafl des ,Possente spirto®, das sonst in der gesamten Oper Rossis
nicht vorkommt. Und doch ist das musikalische Ergebnis ein prinzipiell an-
deres. Orfeo, fiir den Rossi zwei ergreifende und auflerordentlich umfangreiche
Lamenti komponierte — eines nach Euridices Tod, ein weiteres am Ende der
Oper, nach dem endgiiltigen Verlust — derselbe Orfeo, der, wenn er allein
ist und gleichsam ungeschminkt seinen Gefiihlen freien Lauf lafit, Musik
von abgrindigster Emotionalitit schafft, bringt vor Pluto nur eine relativ
unspezifische, nur miflig virtuose, aber formal wohlgeordnete Arie zustande:
Drei Strophen syllabischen Gesangs, nach Art der franzdésischen Air de Cour
jedesmal ein wenig anders verziert, iiber einem ,,gehenden® Bafd venezianischen
Musters braucht es lediglich, um Pluto zu riithren.

Es wire leicht, Rossi mangelndes Verstindnis der dramatischen Situation oder
fehlende kompositorische Meisterschaft vorzuwerfen. Allzu leicht: Denn gerade
die restliche Partie des Orfeo straft eine solche Behauptung Liigen. Was also
kénnte Rossi veranlafit haben, ausgerechnet hier, am Wendepunkt von Orfeos
Schicksal, auf all das zu verzichten, was Orfeo musikalisch sonst auszeichnet?
Eine mogliche Antwort auf diese Frage konnte das Verhaltensmuster der ci-
rimonie geben. Dem Herrscher der Unterwelt gegeniiber verhilt Orfeo sich,
wie es von einem Hofmann seiner Zeit erwartet wird. Statt seine Gefiithle
preiszugeben und die Unterwelt mit seiner Verzweiflung zu beeindrucken,
tut Orfeo alles, was einem Bittsteller geziemt: er verhilt sich vorsichtig und
klug; er findet den Mittelweg zwischen Stolz und Unterwiirfigkeit, er spricht
in wohlgeordneten Sentenzen, deren klare musikalische Periodenbildung und



SiLke LEoroLD

Luigi Rossi, Arie des Orfeo ,lo che lasciato fui senz’ alma in vita“ aus: L'orfeo

(Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana, Chigi, Q.V. 58).

Bspi s

K Ml
T 1
@ : <

*z.‘ _. .mm.kuﬁl. C
+HNL S
G
fM‘!l.
0 ST
=t
s
-1\“-

b 1

, e
H o
.

is

T

) |

i

=

% e ih
s
nuesit
i o “
(1] _/m H
an Mt4

q g
k| 1

% 3
C IMAW 4]
< N1 m
N
rl\w ==
g |

n3s

Y
F94

s P ST D

Jrrﬂr‘f‘&.)

¢ 3\‘6&’&'

i

1
4
v

8
. &
1]
]

e
w
I

Y
.

———
L

g’

j LR ,kML!,L_._i_._

a8
#
1241 §
1
S R
'3& Jur

l._.‘ .

|

o)
=T

L

t
[



21

UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK

L

AV

H1p

R -
1o WD
ﬁ “ .l',v
igq%Af L
B
m 4, mmh
.Hl ﬁn.l.'
P e (i
H mﬂ
Bl il
C hm Sl

e

‘ﬁlr-
gl
ik

= MW T

e

L o

| ™
pifilEl gl it
i wn.ﬁ-,
- .m
e 65

S A

S e g e e

. 20

_M_.I_
../_n. |

=)

(o}

v

oL
el

Ei;;,

=

i

Ao AR Yant - auue

b i

ST Ry

1

s

-

-t

!

L
t;?15:.

A
|4
T

=~

’

(4

7
je

(

oucs’a

m
'lYl' :
T
1
HENN
<N WW:
w ]
T
ULS
)
113
)
LG
I
3
1 <
e

ol

lL
may

.

2
g

P o, W T AN )

L g Ha
vy XV

@ Bene 3ol

k ;_f‘c?!d
~ 1
i EEEE
T i
Fil L
v

V. u
=4 7
i

Il
I
I
il

£
V.

L

F

N _m
o _’.
™3
R
tufa
& _.m
IS
G
HS§
n (w. e
i
g tﬁ
1 R
B
A\

T
i
e
[



22 SiLkE LroroLD

Variabilitat des einfachen thematischen Materials von seinem Sinn fiir Aus-
gewogenheit, fiir formelle Konversation, fiir kunstvolles, aber schnorkelarmes
Prisentieren kiinden. Wiederum gibt die Musik einen Hinweis darauf, wie die
Rolle des Orpheus zu spielen sei. Es ist nicht die Seele des gottlichen Sangers,
die Pluto beeindruckt, sondern die perfekten Manieren, die Gewandtheit in
den cirimonie, ein makelloser Hofmann, der selbst im Zustand héchster Er-
regung das decorum zu wahren vermag — kurzum: das genaue Gegenteil von
Monteverdis Orfeo.

Dissimulazione
Was Della Casa an den cirimonie besonders verabscheute, war die Unehrlichkeit,
die hinter jedem Kompliment lauerte. Indem Rossis Orfeo sein eingetibtes Wohl-
verhalten zur Schau stellte, verheimlichte er ja auch seine wahre Gemiitslage
—in den Augen Della Casas ein unverzeihlicher Fehler. In dieser Ablehnung
der Verstellung konnte er sich mit den Gelehrten seiner Zeit einig wissen.
Simulatio und dissimulatio, zwei von Tacitus gepragte Begriffe, waren seit
der Antike Gegenstand moralischer und politischer Erorterungen gewesen
und hatten in Mittelalter und Renaissance mehrmals einen grundlegenden
Bedeutungswandel erlebt, bis sie durch Machiavellis nahezu gleichzeitig mit
Castigliones Cortigiano entstandenen [I Principe eindeutig negativ konnotiert
waren. Um 1600 setzte dann eine apologetische Rehabilitierung ein, die 1624
in Matteo Peregrinis Schrift tiber den Savio di corte, einer in Bologna verof-
fentlichten Schrift, die innerhalb von zehn Jahren mehrmals wieder aufgelegt
wurde, ihren ersten Hohepunkt fand.?” Und Torquato Accettos kleine Schrift
Della dissimulazione onesta aus dem Jahre 1641%% dokumentiert, wenn sie
auch keine vergleichbare Verbreitung wie II savio di corte erlebte, doch das
anhaltende Interesse an dem Problem der Verstellungskunst; sie gibt gleichsam
den Stand der Diskussion um die dissimulazione in Italien zwei Generationen
nach Della Casa wieder.

Peregrini fand einen Kompromif3, der es dem Hofmann zwar nicht erlaubte
zu lugen, wohl aber, die Wahrheit zu verschweigen:

Non ¢ il medesmo il procurare credenza al falso, e’l nascondere il vero. [...] Questa ¢
una lode del Sauio soura lo stolto: che lo stolto parla fuori cioche fra se ha concetto:
ma’l Sauio ne palesa quanto conviene.?

27 Vgl. hierzu das Kapitel ,Der ,Weise* am Hof bei Matteo Peregrini® in: Hinz (wie Anm. 10),

S. 387-457.

Torquato Accetto, Von der ehrenwerten Verhehlung, ibs. von Marianne Schneider, Berlin

1995.

2 Zitiert nach Hinz, (wie Anm. 10) 424 f.: ,,Es ist nicht dasselbe, dem Falschen Glauben zu
schenken oder die Wahrheit zu verbergen [...]. Das erhebt den Weisen tiber den Dummkopf,
dafl der Dumme das ausspricht, was er bei sich gedacht hat, wihrend der Weise nur das
offenbart, was schicklich ist.

28



UsgR DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 93

Giacomo Badoaros Libretto fiir Claudio Monteverdis Ritorno d’Ulisse in
patria wirkt streckenweise wie eine dramatische Einlosung dieser Maxime —
im Ernsten wie im Komischen. Kurz vor Schluf$ der Oper etwa tritt Odysseus’
alte Amme Ericlea in einer Soloszene auf, die scheinbar wie ein retardierendes
Moment zwischen dem Ratschlufy der Gotter tiber das Ende von Odysseus’
Leiden und dem Happy Ending wirkt. Ericlea tiberlegt, ob sie Penelope verraten
soll, was sie gesehen hat, und was das Publikum ohnedies schon lange weif3:
Dafd der alte Bettler, der die Bogenprobe bestanden hat, in Wahrheit Odysseus
1st.

Ericlea, che vuoi far? Bella cosa talvolta € un bel tacer.

Vuoi tacer o palar? E ferita, ¢ crudele

Se parli, tu consoli; Il poter con parole

obbedisci, se taci. Consolar chi si duole e non lo far;

Sei tenuta a servir, ma del pentirsi alfin

obbligata ad amar: assai lunge ¢ il piacer piu che il parlar.
vuoi tacer o parlar? Del segreto taciuto

Ma ceda all’obbedienza la pieta: Tosto scoprir si puo;

non si dee sempre dir cid che si sa. una sol volta detto

Medicar chi languisce, oh che diletto! celarlo non potro.

Ma che ingiurie e dispetto Ericlea che farai? Tacerai tu?

Scoprir l'atrui pensier! Insomma, un bel tacer mai scritto fu.?°

Bei Homer hatte die Amme Eurykleia weniger Skrupel gehabt und Penelope
vor ihrem Zusammentreffen mit ihrem noch unerkannten Gemahl tiber des-
sen wahre Identitidt aufgeklart. Bei Badoaro aber schwankt Ericlea zwischen
Schweigen und Sprechen, und mit einer Reihe von Argumenten tiberzeugt sie
sich schliefilich selbst, dafl das Sprechen moglicherweise sinnvoller sei.
Warum wirkt diese Szene im Libretto, wenn auch in Mafsen, komisch, obwohl
Ericleas Uberlegungen doch eigentlich durchaus ernster Natur sind? Es ist vor
allem die Diskrepanz zwischen der Person und der an das Publikum gerichteten
Botschaft ihrer Worte, die dieser Szene ihren unernsten Beigeschmack verleihen.
Als Amme gehorte Ericlea zum niedriggeborenen Personal der venezianischen
Librettistik; ihre Gedanken aber sind die eines hofischen Menschen, der mit
dem Verhaltenskodex seiner Zeit in Konflikt gerit. Thr Monolog spiegelt, in
der Sprache der niederen Schichten, die im Verlauf des 17. Jahrhunderts immer
stirker werdende Forderung nach der dissimulatione, der Verstellungskunst

% V-8: ,Ericlea, was sollst du tun? / Sollst du schweigen oder reden? / Redest du, bringst du
Trost, / doch wenn du schweigst, gehorchst du. / Ich bin verpflichtet zu dienen, / doch auch
zu lieben gehalten. / Sollst du schweigen oder reden? Doch dem Gehorsam soll das Mitleid
weichen; / man darf nicht immer sagen, was man weifs. / Schmachtende heilen — welche Freude!
/ Doch wie beleidigend, wie respektlos, / eines anderen Geheimnis zu verraten! Manchmal ist
gut zu schweigen ein gut Ding. / Ein verschwiegenes Geheimnis / kann bald enthiillt werden;
/ einmal verraten aber / kann ich’s nicht mehr verbergen. / Ericlea, was wirst du tun? Wirst
du schweigen? / Eigentlich war strenges Schweigen nie vorgeschrieben.®



24 SiLke LeoroLD

wider, die in ihrer harmlosesten und deshalb moralisch vertretbaren Form
im Verschweigen von Wissen besteht. Schweigen — davon geht Ericlea aus —
wire das gesellschaftlich angemessenere Verhalten. Sprechen aber - das ist
das Ergebnis ihrer Uberlegungen — ist der Sieg der Menschlichkeit iiber die
Sozialdisziplin.

Ericleas Uberlegungen kommen nicht von ungefihr. Das gesamte Libretto des
Ritorno d’Ulisse handelt vom Sinngehalt hofischen Verhaltens, das in dieser
Geschichte aus mythischer Vorzeit gidnzlich durcheinandergeraten scheint:
Da benimmt sich Eumete, der Schweinehirt, so edel wie seine koniglichen
Vorfahren, wihrend Iro, der Begleiter der Freier, durch sein schlechtes Benehmen
sich selbst als der ungehobelte Bettler entlarvt, als der er in Ithaka bekannt
ist; und die Freier, obwohl hochgeboren, machen durch ihr arrogantes und ver-
riaterisches Verhalten deutlich, daf8 Blutsadel nicht unbedingt mit Herzensadel
einhergehen muf}. Auch Monteverdi lief} in seiner Vertonung wenig Zweifel
daran, worin sich wahrer und falscher Adel unterschied, was die Stimme des
Herzens und was die Stimme der Verstellung war. Nirgends werden diese
Unterschiede so deutlich wie in dem musikalischen Kontrast zwischen Penelope
und den Freiern.

Die Verstellungskunst sollte freilich nicht bei dem von Peregrini ersonnenen
Kompromifs zwischen Moral und Politik haltmachen. Es war der spanische
Jesuit Baldesar Gracidn, der der Diskussion um die dissimulatione eine neue
Richtung gab, indem er gleichsam den Spiefs umdrehte und aus der Defensiv-
waffe des Verschweigens im Uberlebenskampf gegen eine feindliche Umwelt
voller Heuchelei und Arglist eine offensive, wohldosierte Taktik zur Beforde-
rung der eigenen Karriere machte. In seiner 1647 erstmals verdtfentlichten
Aphorismensammlung Oraculo manual erklirte er die dissimulacién zu einer
Art Gesellschaftsspiel, bei dem es darum ging, wer der bessere Heuchler
und wer der geschicktere desengario, d.h. Enthiiller von Heuchelei war. ,,Mit
offenen Karten spielen ist weder ntitzlich noch angenehm“! — dieser im Oraculo
manual formulierten Maxime entsprechend entwickelte Gracidn eine Reihe
von Spielregeln der dissimulacién, die offenbar so sehr den Nerv seiner Zeit
trafen, dafd sie fiir mehr als zwei Generationen die hofischen Verhaltensmuster
festschrieben. Der Umgang mit der Wahrheit — Ericleas Problem — gehorte an
zentraler Stelle dazu: ,Nichts erfordert mehr Behutsamkeit als die Wahrheit:
Sie ist ein Aderlafl des Herzens. Es gehort gleichviel dazu, sie zu sagen und sie
zu verschweigen zu verstehn [...] Nicht alle Wahrheiten kann man sagen, die
einen nicht unser selbst wegen, die andern nicht des andern wegen.“3

Doch der Umgang mit der Wahrheit war nicht das Hauptthema des Hand-
orakels. Vielmehr ging es Gracidn darum, neue Moglichkeiten der Sozialdis-
ziplinierung zu diskutieren, die nun weniger das Gemeinwohl, sondern eher

3L Gracian, Handorakel, § 3, 5.
32 Gracian, Handorakel, § 181, 91.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 25

das Fortkommen des Einzelnen betrafen. Bevor sich in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts eine Gesellschaft bildete, die spontane Gefiihlsdufierungen in
aller Offentlichkeit als die Essenz sozialen Verhaltens ansah, hatte die héfische
Gesellschaftsstruktur die Affektkontrolle, die fiir den hofischen Menschen
im Intrigendschungel eines absolutistischen Hofes das entscheidende Uberle-
benstraining bedeutete, zu hochster Perfektion gebracht. Norbert Elias hat
dargelegt, daf} nur ein permanentes Augenmerk auf das eigene Verhalten in
dem labilen, den Launen des Souveridns unterworfenen Gefiige aus Gunst und
Konkurrenz einen halbwegs sicheren Standort ermoglichte, dafd die Durchnuan-
cierung des eigenen Verhaltens — eine mehr oder weniger deutliche Wendung des
Kopfes, ein unmerkliches Senken der Lider — diese Position ebenso bestimmen
und festigen half wie die den Konkurrenten gegeniiber konsequent gewahrte
Distanz.?® Denn fiir den Menschen in der héfischen Gesellschaft gab es nichts
Heikleres, als die Kontrolle tiber seine Affekte zu verlieren. Ein Verlust der
Contenance hitte ihn aus dem feinabgestuften System der gesellschaftlichen
Beziehungen geworfen, hitte seinen Konkurrenten Angriffsflichen geboten.
Gracians Ratschlige fiir ein kontrolliertes Verhalten finden sich z.B. in § 155
des Handorakels:

Wenn es moglich ist, trete verniinftige Uberlegung dem gemeinen Aufbrausen in
den Weg: und dem Verntnftigen wird dies nicht schwer sein. Gerdt man aber in
Zorn, so sei der erste Schritt, zu bemerken, dafy man sich erziirnt: dadurch tritt
man gleich mit Herrschaft tiber den Affekt auf: jetzt messe man die Notwendigkeit
ab, bis zu welchem Punkt des Zorns man zu gehn hat, und dann nicht weiter: mit
dieser tiberlegenen Schlauheit gerate man wieder aus dem Zorn. Man verstehe gut und
zur rechten Zeit einzuhalten: denn das Schwierigste beim Laufen ist das Stillestehn.
Ein grofler Beweis von Verstand ist es, klug zu bleiben bei den Anwandlungen der
Narrheit. Jede iibermaéflige Leidenschaft ist eine Abweichung von unsrer verniinftigen
Natur. Allein bei jener meisterhaften Aufmerksamkeit wird die Vernunft nie zu Falle
kommen und nicht die Schranken der groffen Obhut seiner selbst tiberschreiten. Um
eine Leidenschaft zu bemeistern, mufl man stets den Zaum der Aufmerksamkeit
in der Hand behalten; dann wird man der erste ,Kluge zu Pferde sein, wo nicht gar
auch noch der letzte‘.3

Und in § 287 heifit es noch einmal, wie zur Bestdtigung:

Nie handle man im leidenschaftlichen Zustande: sonst wird man alles verderben.
Der kann nicht fiir sich handeln, der nicht bei sich ist: stets aber verbannt die
Leidenschaft die Vernunft. In solchen Fillen lasse man fiir sich einen verntunftigen
Vermittler eintreten, und das wird jeder sein, der ohne Leidenschaft ist. Stets sehn
die Zuschauer mehr als die Spieler, weil sie leidenschaftslos sind. Sobald man merkt,
dafl man aufler Fassung gerit, blase die Klugheit zum Riickzuge: denn kaum wird
das Blut sich vollends erhitzt haben, so wird man blutig zu Werke gehn und in wenig

* Norbert Elias, Die héfische Gesellschaft, Neuwied 1969.
% Gracian, § 155, 78.



26 SiLke LEoroLD

Augenblicken auf lange Zeit sich zur Beschimung und andern zur Verleumdung
Stoff gegeben haben.?

Dafd ein neues Gesellschaftsbild, wie Gracidn es entwarf und beférderte,
nicht ohne Einflufy auf kulturelle Entwicklungen bleiben konnte, liegt auf
der Hand. Die Da-capo-Form der Arie stellt, so meine ich, eine mittelbare
musikalische Konsequenz aus den neuen Verhaltensmaximen dar. Erst in der
Verbindung der alten Affektidee mit der dissimulatione entschliisselt sich ihr
musikalischer Sinn. Die Da-capo-Arie ist eine januskopfige Form; sie handelt
einerseits von den Affekten, andererseits aber von den Moglichkeiten, diese
Affekte, wenn sie denn unkontrolliert hervorbrechen, wieder unter Kontrolle
zu bringen. Denn nichts — dartiber waren sich die Autoren des 17. Jahrhunderts
einig — war so gefihrlich wie eine gerade und offene Linie des eigenen Verhaltens,
nichts so tdodlich wie eine spontane Gefiihlsregung, weil all dies dem Gegner
erlaubte, gezielt zuzustechen. ,Die Affekte“ - so schrieb Gracidn - ,sind die
krankhaften Sifte der Seele, und an jedem Ubermafle derselben erkrankt
die Klugheit: steigt gar das Ubel bis zum Munde hinaus, so liuft die Ehre
Gefahz %3¢

Michael Robinson hat in seinem Aufsatz tiber ,The da-capo-aria seria as
a symbol of rationality“?” festgestellt, dafl die Da-capo-Form in einer Zeit
entsteht, in der dramaturgisch in der Oper das grof3te denkbare Durcheinander
herrscht, und die Da-capo-Form als einen Versuch betrachtet, der Vernunft in
dem Chaos eine Stimme zu geben. Robinson verglich die regelmafiige Abfolge
von Rezitativ und Arie mit dem geometrischen Plan italienischer Barockgérten,
in dem die Da-capo-Arie ihrerseits die Funktion jener kleineren geometrischen
Einheiten innerhalb des grofien regelmifiigen Plans einnahmen und als zy-
klische Form ein Symbol von Ordnung und fiir die Fihigkeit des Menschen
darstellte, die Natur zu verbessern. Die Da-capo-Form symbolisierte die Mog-
lichkeit, den Menschen als verntiinftiges, logisch handelndes, denkendes Wesen
zu zeigen. Wie aber vertrigt sich diese These mit der allgemein akzeptierten
Idee, dafy die Arie in der Musik der Barockzeit die Affekte darstelle?

Versteht man die Da-capo-Form dagegen eher als einen musikalischen Spiegel
der dissimulatione, so bemerkt man die erstaunlichen Parallelen zwischen
Verhaltensmaxime und musikalischer Form. Denn diese gibt in allen ihren
Merkmalen jene Forderungen wieder, die Gracidn und seine Zeitgenossen
fiir ein Uberleben im Intrigendschungel der Gesellschaft, speziell der Hofe,
fiir notwendig erachteten und die Norbert Elias als Grundregeln hofischen
Verhaltens beschrieb: Distanzierung, um dem potentiellen Konkurrenten keine
direkten Einblicke in die eigene Personlichkeit zu geben; Affektkontrolle, um
sich keine emotionalen Blofien zu geben; Durchnuancierung des Verhaltens,

35 Gracian, § 287, 140 f.

sSi@Graeian, § 52, 8. 29,

37 Michael F. Robinson, ,,The da capo aria seria as a symbol of rationality“, in: R. Pozzi (Hrg.),
La musica come linguaggio universale, Florenz 1990, 51-63.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK )7

um die Hierarchien zu jedem Zeitpunkt abzustecken; und schliefilich versa-
tilitas — d.h. Anpassungsfihigkeit, Geschmeidigkeit im Umgang. Fiir diese
Verhaltensnormen aber liefert die Da-capo-Arie gleichsam ein Schulbeispiel.
Was sich ndmlich im Verlauf der Arie abspielte, war — entgegen der giangigen
Meinung tuber die vermeintlich starre Form — alles andere als undramatisch:
Gerade die zyklische Form, gerade der feinabgestufte Nuancenreichtum des
immer gleichen melodischen Materials, zu dem auch die Verinderungen und
Verzierungen im Da-capo gehorten, gerade die Herauslosung der Arie aus dem
Handlungszusammenhang, die der handelnden Person zu einer segensreichen
Distanz verhalf, waren das Dramatische an der Musik.

Gracidns § 155 tber ,Die Kunst, in Zorn zu geraten® liest sich in diesem
Zusammenhang wie eine Beschreibung des Da-capo-Prinzips. Das Aufbrausen
steht am Anfang — das musikalische Material, das die emotionale Grundsi-
tuation beschreibt. Es wird generell in einem Instrumentalritornell exponiert,
das der dargestellten Person Gelegenheit zur Distanzierung und — nach Gra-
cidn — dazu gibt, ,den eigenen Zorn zu bemerken.“ Bei dem ersten Einsatz
der Singstimme tritt die Person also ,gleich mit Herrschaft iber den Affekt
auf;“ und die weiteren Abschnitte des A-Teils sowie der Mittelteil messen
die ,Notwendigkeit ab, bis zu welchem Punkt des Zorns man zu gehn hat*.
Das Da-capo steht fiir Gracidns Forderung ,,wieder aus dem Zorn zu geraten®.
Die zehnmalige Wiederholung des Anfangsthemas in jeweils unterschiedli-
cher Auspriagung, wie sie fiir die Da-capo-Arie charakteristisch ist, kann als
musikalische Chiffre fiir die Durchnuancierung des Verhaltens verstanden
werden, fiir die Geschmeidigkeit, die versatilitas, mit der ein Hofling sich
den Fallgruben seiner hofischen Umwelt stellt und gleichzeitig entzieht; sie
machen eine der gefihrlichsten Situationen des hofischen Lebens musikalisch
sinnfillig — wie man die Beherrschung verliert und sie in einem dramatischen
inneren Kampf schlief8lich wiedererlangt, so daf3 die Situation am Ende der Arie
beinahe dieselbe ist wie vor Ausbruch der Affekte. Trotz der zyklischen Form
stellt die Da-capo-Arie nicht einen Zustand, d.h. etwas Statisches, sondern etwas
Dynamisches, einen Prozef3 dar, dessen Endergebnis ein schwer erkiampfter
Siegist. ,Das Schwierigste beim Laufen ist das Stillestehen® — dies konnte fast
das Motto fiir die Da-capo-Form sein.

In den Opern Georg Friedrich Hindels finden sich unzihlige Beispiele derar-
tiger musikalischer Affektkontrolle, und zumeist dient ihm ein Tanzrhythmus
als Chiffre fiir den Kampf um die Beherrschung. Als ein Muster derartiger
hofischer Selbstkontrolle darf wohl Carilda gelten, die kretische Prinzessin,
die in Hindels Oper Arianna in Creta (1734) heimlich denselben Theseus liebt,
dem Ariadne sein Herz geschenkt hat. Carilda ist eine der sieben Jungfrauen,
die Athen dem kretischen Kénig Minos nach einem alten Vertrag als Fraf
fiir den Minotaurus zur Verfiigung stellen mufl. Teseo hat die athenischen
Geiseln nach Kreta begleitet und versucht, die verzweifelte Carilda zu trosten,
bevor sie von den Kretern ins Labyrinth gefiihrt werden soll. In einer Situation
hochster Seelenpein, den Tod vor Augen, gelingt es Carilda in bewundernswerter



28 SiLkE LEoproLD

Weise, ihre Contenance zu bewahren und ihre beiden Gespriachspartner Arianna
und Teseo uber ihre wahren Gefiihle restlos im Unklaren zu lassen.

Dille che nel mio seno Io lieta moro o almeno

serbo quest’ alma forte vile non moriro,

e da si fiera morte dille che a morir vo

dille ch’ho liberta, non ho catene. e non chiedo pieta delle mie pene.?

Dafd Hindel diese tragischen Worte des Abschieds im Rhythmus des Menu-
etts mit einigen zierlichen Trillern im Orchesterritornell, eleganten kleinen
Koloraturen in der Singstimme und in einer so harmlosen Tonart wie a-moll
vertont, wird erst verstindlich, wenn man bedenkt, dafy Carilda hier alle ihre
Kraft zusammennimmt, um das Liebespaar eben gerade nicht merken zu lassen,
wie ihr ums Herz ist. Der Menuettrhythmus leistete dabei besondere Dienste.
Zum einen war der Tanz generell das traditionelle Metier der Sozialdiszipli-
nierung und ein Modell fiir Affektkontrolle. Zum anderen aber kam dem
Menuettrhythmus eine besondere Bedeutung zu. Denn dieser Tanz, in den
Carilda ihre Gefiihle zwingt, galt als die ,regulirteste“ Art des Tanzens, als
der hofische Gesellschaftstanz schlechthin, seit Ludwig XIV. ihn an seinem
Hof eingefiithrt hatte. Noch in der Tanzszene in Mozarts Don Giovanni diente
das Menuett als Tanz des adligen Paares, und Giuseppe Verdi verwendete es in
Un Ballo in Maschera aus der historischen Distanz heraus ein letztes Mal als
Klangkulisse eines Hofballs, vor dessen Hintergrund sich die Eifersuchtstragodie
anbahnt. Wenn Carilda es fertigbrachte, in einer ausweglosen Situation sich
derart ,moderat und regulirt“ zu betragen, so offenbarte sie damit ihre wahre
Seelenstirke — und, was in diesem Zusammenhang vielleicht noch wichtiger
ist — ihre gute Erziehung. In der Musik, d.h. im Grundrhythmus der Arie, ist
ein Hinweis auf die Personenregie verborgen — auf einen inneren Kampf der
Protagonistin, den diese gegen sich selbst gewinnt.

Auch in Hindels Scipione von 1726 findet sich ein vergleichbares Beispiel.
Scipione, der romische Eroberer Hispaniens, liebt Berenice, die schone Gefan-
gene, und macht ihr vergeblich den Hof. Als er ihr, immerhin erst in der
Mitte des II. Aktes, seine Liebe gesteht, weist sie ihn mit der Bemerkung
zuruck, sie liebe einen anderen. Aufler sich vor Schmerz vergifdt Scipione seine
guten Manieren, erkennbar daran, dafl er Berenice ins Wort fillt, und seine
rezitativischen Worte kiinden von duflerster Bestiirzung: ,,Spietato mio destin,
misero core / scoppierai di tormento e di furore.“ Dieser Zweizeiler scheint aus
nichts anderem zu bestehen als aus lauter Schliisselwortern der Seelenqual, und
man wiurde an dieser Stelle eine ,aria di agitazione® mit wilden Koloraturen
oder einen extrem langsamen, stockenden Ausbruch des Schmerzes erwarten.

3 Sage ihr, dafy ich in meiner Brust / diese starke Seele bewahre und / sage ihr, dafl ich die
Freiheit dieses stolzen Todes habe; ich trage keine Ketten.
Ich sterbe heiter, / zumindest werde ich nicht feige sterben. / Sage ihr, dafl ich bereit bin zu
sterben / und kein Mitleid fiir mein Leiden erbitte.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 29

Statt dessen ruft sich Scipione mit einer Arie gleichsam selbst zur Ordnung,
die beherrschter kaum sein konnte. ,Pensa o bella® ist nicht etwa ein Af-
fektausbruch, sondern ein Musterbeispiel der dissimulazione. Hinter dem
Menuettrhythmus und einer schulmiflig durchgehaltenen Viertaktperiodik
verbirgt Scipione seine wahren Gefiihle, denen er sozusagen unbemerkt und
beiseite in seinem Rezitativ Ausdruck gegeben hatte, und zeigt sich vor Berenice
als vollendeter Hofmann. Die nichtssagende Glattheit gibt ihm die Contenance
zuriick, die er zuvor zu seinem eigenen Schaden verloren hatte.

Zwischen Affektdarstellung und Charakterzeichnung

Auflere und innere Bewegung

Die besondere Eignung des Tanzes fiir die kiinstlerische Ausformung der
Affektkontrolle kam nicht von ungefihr. Dafl zwischen innerer und dufierer
Bewegung ein Zusammenhang bestand, gehorte zu den Grundiiberzeugungen
nicht nur der Philosophie und der Medizin, sondern auch der allgemeinen
Verhaltenslehre, seit René Descartes die Zirbeldriise als Sitz der Seele und
jene ,esprits animaux“ in den Hirnkammern ausgemacht hatte, die, angeregt
durch duflere Eindriicke, auf dem Weg durch die Nervenbahnen erst die Seele
und von dort ausgehend dann tiber den Blutkreislauf die Muskeln in Wallung
brachten.?* Auflerhalb der akademischen Diskussionen um die cartesiani-
sche Lehre waren es vor allem die Tanzmeister, denen dieser Zusammenhang
wohl unmittelbar einleuchtete, half er doch, das von der Kirche immer be-
argwohnte Tanzen als nattirliche, gleichsam von der Zirbeldriise gesteuerte
Lebensduflerung zu rechtfertigen. In seiner Beschreibung wahrer Tanz-Kunst
aus dem Jahre 1707 bezog sich der Tanzlehrer der Leipziger Universitit Johann
Pasch explizit auf Descartes, als er das Tanzen als einen korperlichen Ausdruck
seelischer Befindlichkeiten definierte:

§ 4. Diese in dem Gradu vor anderen Thieren verniinfftige Seele nun [...] hat nunmehro
als eine lebende und bewegliche Sache ihre unterschiedliche passiones und affectus,
darunter dasjenige / so wir Traurigkeit und Freude nennen / nicht die geringsten
sind. ... (Hiervon ist zu besehen Cartes. de passiones, sive affect. animae, it. les
Characteres des passiones de Mons. de la Chambre.) Gleichwie nun die Traurigkeit
alles zusammen schliesset / und also die Operationes derer spirituum animalium
hemmet / also extendiret die Freude alles / und instigiret die spiritus animales
zu einer hefftigern Bewegung. Diese Bewegung nun/ nachdem sie eine complexion
antrifft / wird proportionabiliter so hefftig / daf} sie auch den dusserlichen Leib in
eine stirckere Bewegung bringet / und ihn zu einem schnellern Lauffen / Hiipffen
und Springen zwinget / als sonst die hochste Nothdurfft erfordert / wie ein solches
an Menschen und Thieren klarlich zu sehen ist / und allen Nationen gemein (ohne
Obrigkeitlichen Zwang) obschon einer weniger oder mehr als der andere / und ist

¥ Siehe hierzu die Einleitung des Herausgebers zu René Descartes, Die Leidenschaften der Seele,
hrsg. und iibersetzt von Klaus Hammacher, Hamburg 1984, besonders XXXI-XXXIX.



30 SiLke LEoroLD

dieses also ein effectus naturae. § 5. Hieraus nun entstehet der Grund und Ursprung
des Tantzens / dann wire diese Krafft nicht in den Corpern / und dieser affect nicht
in dem Leben oder Seelen / so wiirde gewifdlich alles Tantzen in der gantzen Welt
nachbleiben. Und also hoffe ich / dafl / wo jemand mit Weisheit oder nur Vernunfft
begabet ist / so wird er gestehen miissen / dafy der Ursprung zum Tantzen natiirlich
ist / und per consequens die bessere Regulierung dieses Triebes der Natur nicht
kan unnatirlich sein.*

Neben dieser grundsitzlichen Rechtfertigung des Tanzens auf der Basis der
zeitgenossischen Philosophie machte Pasch sodann auf die besondere Eignung
des Tanzens fiir die Sozialdisziplinierung aufmerksam:

So ist dieses der Trieb der Natur mit seinen daraus unformlichen motionibus und
gestibus des Leibes / welche durch gute Disciplinirung sollen reguliret und verniinfftig
exequieret werden."!

Und schliefdlich betonte er die Rolle des Tanzes fiir das Einiiben von Verhal-
tensnormen:

Auch ist nicht zu tadeln, / wenn die Schritte und Gestus in Mensur, Tempo und
pondere regel-recht gemacht werden. Eine sehr schone Decoration aber ist es / wenn
diese Dinge durch Schirffe und Sanfftigung dermassen moderiret / und gleichsam
abgewlrtzet sind / dafd sie zierlich und angenehm in die Augen fallen / und zeigen
allemal einen moderaten und regulirten Menschen an / indem nicht zu vermuthen
ist / dafd ein Mensch / welcher auch in seinen geringsten motionibus regulair ist /
in importanten Dingen nachlissiger seyn sollte.*

Wenn aber das Tanzen Ausdruck innerer Bewegungen war, wenn die verschie-
denen Tanzrhythmen in der Lage waren, Trauer oder Freude zu symbolisieren,
dann konnten diese Tanzrhythmen auch in der Vokalmusik die Rolle von
Affekt-Chiffren annehmen und der Beschreibung seelischer Zustidnde dienen.
Johann Matthesons 1739, gleichsam im Nachhinein formulierte musikalische
Affektenlehre®® stellte nichts anderes dar als den Versuch, den unterschiedlichen
Tanzrhythmen unterschiedliche emotionale Bedeutung zuzuschreiben. Und
lange vor Matthesons Versuch einer rhythmischen Systematik der Affekte hatte
Hindel den Tanzrhythmen als Affekttriger in seiner Vokalmusik wachsende
Bedeutung beigemessen.** Klagende Sarabanden wie in ,,Lascia ch’io pianga® —

%0 Johann Pasch, Beschreibung wahrer Tanz-Kunst ..., Frankfurt 1707 (Fotomechanischer Nach-
druck hrsg. von Kurt Petermann, Documenta Choreologica XVI, Miinchen 1978) 8 ff.

flaPasch) 19

28 Pasch, 01,

4 Johann Mattheson, Der vollkommene Capellmeister, Teil II, Kapitel 13, § 81-127 Siehe hierzu
auch George J. Buelow, ,Johann Mattheson and the invention of the Affektenlehre®, in: New
Mattheson Studies, hsg. von George J. Buelow und Hans Joachim Marx, Cambridge 1983,
403 ff.

4 Siehe hierzu Karina Telle, Tanzrhythmen in der Vokalmusik Georg Friedrich Hindels (Beitrige
zur Musikforschung 3), Miinchen 1977.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 31

jenem Tanz, der von der Hamburger Almira (1705) iiber das romische Oratorium
11 trionfo del tempo e del disinganno (1707) in seine erste Londoner Oper
Rinaldo (1711) wanderte — oder Bourrées wie ,Ho un non so che nel cor®, die im
Munde der Maria Magdalena aus dem Auferstehungsoratorium La resurrezione
(1708) ebenso gliickselig klang wie im Munde der verderbten Kaiserin Agrippina
in Hindels gleichnamiger Oper (1709) - sie alle dienten als rhythmisches Mittel
zum Zweck der Affektdarstellung.

Wie Hindel tiber die typisierenden Tanzrhythmen hinaus den individuellen
Augenblick eines Menschen in Musik fassen konnte, der seinen Leidenschaften
unterworfen ist, sie aber in einem mutigen inneren Kampf unter Kontrolle zu
bringen vermag, sei an dem Beispiel der berithmten Arie ,Piangero la sorte mia“
der Cleopatra aus Giulio Cesare gezeigt. In dieser Arie, die Winton Dean mit
vollem Recht einen ,,stroke of genius“*® nannte, gelang Hindel ein Meisterwerk
der Verbindung aller jener scheinbar gegensitzlichen Forderungen zu einer
schliissigen Menschendarstellung — der Technik der eher statischen Affekt-
Chiffren mit der einfithlsame Darstellung einer individuellen psychologischen
Entwicklung, und jene Mischung aus Kontrollverlust und Haltung, in der das
adlige Opernpublikum sich selbst wiederfinden konnte. ,Piangero la sorte mia“
ist ein einziger innerer Kampf um Selbstbeherrschung; alle Affekt-Chiffren, die
Hindel hier verarbeitet, dienen der Darstellung dieses Ringens um Wiirde und
Identitdt in einer Situation, in der beides gleichgtiltig geworden scheint. Das
beginnt bei der Tonart E-Dur, die Hindel in dieser Oper generell der Person der
Cleopatra zuweist. Traditionell wiirde eine solche Verzweiflungsarie in einer
Molltonart, bevorzugt in c-moll stehen; dafy Cleopatra in ,ihrer® Tonart singt,
ist ein erster Hinweis auf ihre Contenance. Andere musikalische Merkmale
verraten dagegen gleich von Anfang an ihren Schmerz: Mit ihrem ,,Piangero®,
dem zentralen Wort dieses A-Teils schneidet Cleopatra dem erwarteten Ritornell,
das ihr eine Distanzierung ermoglichen wiirde, gleichsam das Wort ab; der
Sarabandenrhythmus verrit ebenso wie das absteigende Tetrachord im Baf3 —
der altehrwiirdige Lamentobaf3, auf dem der gesamte A-Teil basiert -, wie es um
Cleopatras Gemiitsverfassung bestellt ist. Uber diesen typisierenden Affekt-
Chiffren aber, die die Grundstimmung der Situation beschreiben, wachst ihre
private Seelenpein zusehends; von der harmlosen Terz zu Beginn weiten sich die
Intervalle der melodischen Floskel tiber die Quint und die Oktave schliefilich gar
zu einer unkontrollierten None in T. 13, bis sich Cleopatra in der anschliefSenden
Kadenz wieder fingt. Doch ist diese Beruhigung nur von kurzer Dauer; dem
Aufbidumen folgt ein Moment hoffnungsloser Schwiche, die sich in den in
die Lamentoquart im Baf3 eingeschobenen chromatischen Tone (T. 15-24) und
den ebenfalls chromatisch absinkenden Tonschritten der Melodie (T. 17-19)
artikuliert. Danach zieht Cleopatra sich gleichsam am eigenen Schopf aus ihrem
Elend: Nachdem sich ihr Selbstmitleid noch einmal in melodischen Sequenzen
mit fallender Tendenz gedufiert hat, erreicht sie bei den eher kimpferischen

% Winton Dean und John Merrill Knapp, Handel’s Operas 1704-1726, Oxford 1987, 492.



32

SiLke LEoroLD

Worten ,finché vita in petto avro (,s0 lange ich Leben in der Brust habe®) -
den Worten, bei denen sie zu Beginn der Arie nur eine unordentliche None
zustandebrachte — nicht nur den héchsten Ton der Arie, sondern es gelingt ihr
auch endlich die Kadenz in der Grundtonart, die sie wie zur Beruhigung noch
ein paarmal, nun auch ein Schlufritornell zulassend, wiederholt.

Bsp. 2: A-Teilh(nach: Georg F. Hindel, Giulio Cesare, Klavierauszug, Kassel etc. 1962,
207 ff. [Hallische Handelausgabe IIJ).

Akl f ] L
53 R = f K == ety =
Cleopatra s H"R—7F—g @ |® P ag i
r I i Feaml
Pian - ge - 1o, pian - ge- 10 la_sor - te mi -a,
Fl. trav, V1. I — ! — ’L
[@ )
3 J I'g v
: N
Continuo : P J. VLU . . : J_j :
(Cemb., Vc., : »- - = — S
Violone] e { r w——i i' f
" pud
JoR e . g_ N fop p— I | — — —
0o = Yy 1N L) | " | ]
:@ ) L 7 B} i) _H_bﬂij:#if === == 1
& " |4 | | [P 11 1 1£ I | s 1
: e , r a
si-cru-de - le. e tan - to T ot bean fin-che wvi -
iﬁgﬂg:l_l o - J I M
oS vi— Il.; ﬁb o i 7 J L = J o
E F 7 = F
5 G e
rad J 1 4 ) He e |
&\' [ ¢ T 1 . [ bt I #P 1
o g;‘dng I" L—' o T W) - ! 2
| [ :-l. r ' Y
14
9 #urla’r = |l\, I = = T = — }\’ =i ﬁ—}
oy e o [° T | |7 & #ifpay Thw Sy
tain pet - to a-vro; pian -ge - 10 _ pian - ge- 10 la
Ayl — = -
o gumu — L7 1 [ | 5.
o F e s e v £ ey fe
0 o 1 1 L
) E _"ﬁ = ff | [ Y @
T S L
LS B = oE et e r =
27 AR 1 § {1 . = D S F. =
T T [ I el t
1 T T [ ] T
21
# H.‘ ) [t
1 e e e e A1 B
= e e e e i e |y e e ) e
) ¥ ! T f / T
sor - te mi - a, si cru - de-le etan - to ri-a, pian - ge
9 #ugu" ‘fY' i T 7 :
= == = ..
eJ | P r' & | 14 1
U | | | | J\ J -
E\: o 1 1 “' - [ O =] T t 'Iyl
s 1] 1N 1 1.
24 54 a3 =g
¢ il I E D Sy |



I"JBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK

33

27

g H H‘ IL‘} kll EA | B (7] (Y] I 'V

| 4 1 1 1A ¢ T = l’ { IP . ! fU
T el r | |
rd la sor -temi-a, si cru-de-le etan-to 1 - a, fin - che
ol bt sl = ' 3 7 7 A
N i K 1 : va e i B
: = i - SR A e =
|2 r f i sl f I.b
L W '] > 4 ﬁJ _J h J = !

a3 L 1 1 § [ ] |

7\ A2 — Y K I 4 = r ) > -

Z e == —] = =

[ para I [
34
p———— L 1 1
?: E. (7] {\1 - > h (7] (7] IR H 2
] is=at, 1 VA 1] 1 L & 1) = a8 7i 7L o | el
= Y 4 1 O—17 —® — t
0y ) el o
vi-ta in pet-toa-vro, fin-che vi-ta, fin-che vi -
e e
[ AR T | — !
1 T O

7 HgTH I ]!\] 01.' e él d E 7 Ff é{ i ‘I J.

= 5 S e

<N l ¢ A

1N 1 1 1
A= S = = E —r
[k G |
41 " [1 |2.m ]
b A HUT'& ll\ 1% L I N | T T E 1 11 111
W\ N I 1 heed | —_— I beed 1 = 1 heveed 1 = |1 e
T | I | | | 1 1 | I 11 11 A9

!J ] ‘1 | é' I 1 I 1 1 11 11 |

ta in pet-to a - vro.

9 l;'f b 1 | Yy l = p— )
N i e R o e Al e = o | o
= L e | | A

R S BB BB g e VRl 2 =rs

J A
4 3] Uil J. = 1 | |

(% O - - =) [ D [ o
Hpr'y — - o~ e i > €
e i * i | = I

l p r r Fine
o/

Dem musikalischen Psychogramm des A-Teils folgt ein unvorhergesehener
Wutausbruch, der an emotionaler Feinzeichnung dem A-Teil kaum nachsteht.
Denn die Erregung bricht sich schrittweise ihre Bahn, und diese Entwicklung
wirkt wie ein musikalisches Exempel jenes Regelkreises, den die cartesianischen
sLebensgeister in Gang setzen. Die zunichst noch relativ gefafite Vorstellung
davon, wie sich Cleopatra als Geist an ihrem tyrannischen Bruder richen
wird, weckt die Lebensgeister, die zunichst, wie die plotzlich einsetzenden
Sechzehntelbrechungen in den Violoncelli verraten, Cleopatras Blut in Wallung
bringen, bis sie selbst mit gleicher Erregung — und ebensolchen Sechzehntel-
koloraturen — darauf reagiert. Dafl aber dieser Ausbruch auch ein Zeichen
von Schwiche ist, macht Hindel wiederum mit der Tonart deutlich; zwar
wahrt das parallele cis-moll die Regeln der Da-capo-Komposition, doch wird
an diesem Tonartenplan noch einmal deutlich, was schon die Haupttonart
E-Dur signalisiert hatte — daf3 Cleopatras Kraft in ihrer Fihigkeit zur Selbst-
kontrolle auch noch in ausweglosen Situationen liegt. Und zur Darstellung



34 SiLkE LEOPOLD

dieser Seelenstirke erhilt auch das Da-capo seine dramatische Funktion. Hitte
Hindel, wie es durch die Tradition gerechtfertigt gewesen wire, die Folge der
Tongeschlechter umgekehrt, hitte er also den klagenden A-Teil in Moll und
den kampferischen Mittelteil in Dur vertont — er hitte sich eines subtilen
Mittels der Charakterzeichnung begeben.

Bsp. 3: B-Teil T. 1-8.

[0} . l [— — 1
! N 1 | =l I I T Il 1 1 ]
R e, e e e % b |
> L7 bt ‘ S— == h il b =X 14 VA
‘j 1€ g T T
Ma poi mor - ta d’o -gn’in tor - no il ti -ra - no
nuf. N
— o = | 7 T 2 ] < B
:@g 5 ’_ = i S I F I P o o 7 e
) s w I =
®
= ; i = s & o P P P P »
o3 U 1 3 1 N 1 A N & 5 - &
= £4¢ = =1 7 i T }| 7 4 F?:F . P9 8 -9

51
R — — o : ;
B ——# e — e - |
3 | 1] - be o | [ V4 L 1
o y F: 1 f
€. not-tee .gior -~ Te fat - ta spet - tro
A4t i | A
7 v ] — - < B
G s — ==
o B v i -
i EIBE S s _» & o &
0 O . IV el
)i o e @ #[ & ——tt o o |
bl 1 5 4{ | ! > " f 1 Il .
53
Qﬁurm K q
(o 0 — ¢ 1 B
N Y o "4 1 1 il 1
QJ 1]
a - gi - te - 1o,
qu## i N m—t |[ = T -J\
= e, 2
- - =
€ v L___r I
B e i e e = 2 = c .
i - ! : = == ]
I =1
55
AH‘H = \h =
1 ._
rreltler *r fe t
Ny 1 1 T | LA | Dt
oJ o |
Al o e Jj j I |
4 AT 0 L7 "] & L &
e, : ' "
= :
% EEl T i
LU > @
S * s, ittt
Z=Eh= I ! } = : -




UBEP\ DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 35

Offentliches und privates Handeln

Der Zusammenhang zwischen Verhaltensnorm, Komposition und Personen-
darstellung in der Oper ist auch in einem weiteren Punkt von Bedeutung,
der eng mit der Affektkontrolle zusammenhingt — dem Unterschied zwischen
offentlichem und privatem Handeln. Cleopatra etwa verhilt sich in Handels
Giulio Cesare, je nachdem, ob sie allein auf der Biihne steht oder sich in
Gesellschaft anderer befindet, verschieden. Die Contenance verliert sie jeden-
falls nur, wenn sie allein ist und niemand Zeuge dieses gesellschaftlichen
Fehlverhaltens werden kann — im Mittelteil von ,,Piangero la sorte mia“ und
in ihrer einzigen Moll-Arie ,,Se pieta di me non senti®. Diesen Unterschied
zwischen ,6ffentlichem® und ,,privatem* Menschen haben sensible Opernkom-
ponisten zu allen Zeiten sehr genau beachtet, und gerade in einer Situation,
in der die Diskrepanz zwischen der Natur des Menschen und seiner gesell-
schaftlichen Rolle so grof war wie in der hofischen Gesellschaft, barg eine feine
musikalische Unterscheidung des privaten und des offiziellen Verhaltens ein
grofSes darstellerisches Potential in sich, das dariiber hinaus sogar einen eigenen,
dem zugrundeliegenden Libretto widersprechenden Kommentar abzugeben in
der Lage war und damit auch die szenische Prasentation einer Figur beeinflufite.
Monteverdis Orfeo ist in seiner grofien, auf keinerlei musikalisches decorum
Riicksicht nehmenden Klageszene im V. Akt allein mit sich und dem korperlosen
Echo; Rossis Orfeo lisst seinen unkontrollierten Emotionen nur dann freien
Lauf, wenn er sich allein wihnt, und auch Lullys Cybele schlagt einen vollig
anderen Ton an, je nachdem, ob sie als Goéttin oder als Liebende auftritt.

Ein besonders deutliches Beispiel fiir eine derartige Personenregie durch die
Musik, fiir die Unterschiede zwischen offentlichem und privatem Verhalten,
stellt die Zauberin Alcina aus Hindels gleichnamiger Oper (1735) dar. Entgegen
den Intentionen des Librettos entwirft Hindel hier ein Charakterbild, das alle
bosartigen Handlungsdetails der Hexe — und auch die szenisch wie musikalisch
opulente Ausgestaltung der Zauberinsel — vergessen lafit und lediglich von
dem Schicksal einer alternden Frau kiindet, die, nachdem sie ihr Leben lang
mit den Minnern nur spielte, nun zum ersten Mal wirklich liebt, die mit
allen Mitteln um diese Liebe kimpft und doch weif3, daff sie ihren jiingeren
Geliebten trotz aller kosmetischen und sonstigen Zauberkiinste nicht halten
kann. Dartiber hinaus macht Hindel in der musikalischen Darstellung der
Alcina einen deutlichen Unterschied zwischen der Herrscherin tiber die Insel
und der verzweifelten Frau.

Das Verhingnis kommt auf leisen Sohlen. Zu Beginn der Oper ist sich Alcina
ihrer Macht noch véllig sicher. An der Seite ihres Geliebten, inmitten all
ihrer Pracht empfingt sie die beiden Fremden Melisso und Bradamante und
laf3t sie in ihrer ersten Arie ,Di cor mio quanto t’amai wissen, dafl Ruggiero
der Mann ihres Herzens ist. Die Dur-Tonart, das gemifligte Tempo und eine
ausgeglichene, aber dennoch elegant bewegte Melodie zeugen von der Selbst-
verstindlichkeit ihres Gliicks. Doch schon in ihrer nichsten Arie scheint



36 SILKE LEoPOLD

sich das Blatt zu wenden. Ruggiero glaubt einer Einfliisterung, dafy Alcina
ein Auge auf den jungen Fremden geworfen habe und wirft ihr Untreue vor.
Eine andere Zauberin als Alcina konnte Ruggiero fiir seine Ungerechtigkeit
bestrafen; Alcina aber erschrickt vor dem Streit; ihre niachste Arie ,,Si son quella®
ist eine Mischung aus trotzigem Sarkasmus und unterwiirfigem Flehen. Der
rhythmische Gestus changiert zwischen ,,stolzem® Menuett und ,klagender*
Sarabande; die Molltonart und der stockende, fast schluchzende Beginn verraten
jedoch ihre wahren Gefuihle: Das ist die Musik einer ungliicklichen Frau, die
ihre Contenance zu wahren versucht, nicht die einer Konigin, die ihre Macht
ausspielen konnte.

Obwohl Hindel fiir Alcinas Arien die Schere der Tonarten nicht weiter als
bis zu drei Vorzeichen offnete, trug er doch gerade durch die Verteilung der
Tonarten, die den Gepflogenheiten der Opera seria gemaf} jeweils nur einmal
verwendet wurden, zur Charakterzeichnung bei. Die Dur-Tonarten gehdren
der Herrscherin, die Molltonarten der privaten Frau, und auch die Taktarten
unterstutzen diese Unterscheidung: Immer wenn Alcina als Herrscherin auftritt,
singt sie im geraden Takt, in den Arien, die ihre Gefithle zum Thema haben,
im ungeraden bzw. im Zwolfachteltakt.

,Di, cor mio quanto t'amai“ B G Andante larghetto
»91, son quella a 3/4 —

»Ah mio cor! Schernito sei € 3/4 Andante larghetto
,Ombre pallide“ ¢ & Andante

,Ma quando tornerai“ F @ Allegro

»,Mi restano le lagrime* fis 12/8 Larghetto

Nach dem vergleichsweise noch harmlosen a-moll von ,,Si, son quella® als Re-
aktion auf ein Scheinproblem folgt die Erkenntnis, dafd Ruggiero sich tatsichlich
von ihr abgewandt hat — und ihr erster Verzweiflungsausbruch: ,Ah mio cor!
Schernito sei“ in c-moll, der klassischen Trauertonart. Uber einem Teppich
aus Dreiklangsbrechungen im Baf3 und zerrissenen Streicherakkorden dartber
schreit Alcina gleichsam ihr Ungliick heraus, in kurzen Melodiebruchstiicken,
die nur durch den neuerlichen Anklang an den Sarabandenrhythmus zusam-
mengehalten werden. Noch aber gibt Alcina sich nicht geschlagen; im Mittelteil
der Arie ruft sie sich mit den Worten ,Ma che fa gemendo Alcina?“ gleichsam
selbst zur Ordnung; Tempo und Taktart wechseln, und die Tonart B-Dur des
Mittelteils pafdt zwar tiberhaupt nicht zum c-moll des A-Teils, dafiir aber greift
sie die Tonart von Alcinas erster Arie wieder auf und macht auf diese Weise
deutlich, dafd Alcina sich an ihre ,offizielle® Seite erinnert — umsonst: Selten hat
die Da-capo-Form so vernichtende Auswirkungen gezeigt wie bei der Riickkehr
des unbegleiteten Aufschreis ,Ah mio cor*

»Ombre pallide®, nach Ruggieros Abschiedsarie in E-Dur nun darauf Bezug
nehmend im geraden Takt und in e-moll, widerspricht der Sicht einer ,,offizi-
ellen® und einer ,privaten® Ebene keineswegs — es bestitigt sie eher: Alcina



Uper DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 37

tritt hier als Herrscherin tiber die Zaubergeister auf, die ihr aber aus ,,privaten
Griinden die Gefolgschaft verweigern. Ein letztes Mal rafft Alcina sich zu
herrscherlicher Attitide auf, als sie unvermutet auf Ruggiero trifft und ihn
beschwort, bei ihr zu bleiben. Als er sich weigert, droht sie ihm mit hohnischer
Arroganz Rache an; das F-Dur im geraden Takt sowie ein sorglos-virtuoser
melodischer Gestus lassen Ruggiero sptiren, dafd sie sich ihm tiberlegen glaubt.
Doch wie es in ihrem Innern aussieht, verriat der Mittelteil: die unvermittelte
Wendung nach As-Dur und schlieflich zur Mollvariante der Haupttonart gehort
zwar zu den moglichen Tonartenkombinationen der Da-capo-Form, ist jedoch
ein drastisches Mittel, den plotzlichen Stimmungsumschwung, unterstiitzt
von dem Taktwechsel zum ungeraden Takt und vom schnellen zum langsamen
Tempo, deutlich zu machen. Doch die Herrscherin gestattet sich diese privaten
Gefiihle nicht lange; einmal mehr dient die Da-capo-Form zur Darstellung
einer dramatischen Situation.

Die endgtiltige Demontage der Herrscherin aber findet in Alcinas letzter
Arie statt, nachdem sie die Schlacht gegen Ruggieros Getreue verloren hat.
Im Rhythmus des Siciliano und in der Tonart fis-moll, beides Hindelsche
Affekt-Chiffren fiir hoffnungslose Schwermut jenseits aller Auflehnung gegen
das Schicksal, 143t Alcina ihren Trinen der Verzweiflung freien Lauf. In ,Mi
restano le lagrime® macht Hindel ein letztes Mal deutlich, dafl Alcina, die zu
sehr liebte, nicht Verachtung, sondern unser Mitleid verdient.

An der Schwelle zu einem neuen Menschenbild

Cleopatras Art, mit ihren Leidenschaften umzugehen, sie in einem disziplinato-
rischen Kraftakt unter Kontrolle zu bringen, war ebenso von Verhaltensnormen
gepragt, die sich um die Mitte des 17. Jahrhunderts herausgebildet hatten, wie
Alcinas Bemiithungen, ihre Verzweiflung mit dem Mantel hofischen Verhaltens
zuzudecken. Beide reprisentieren damit auch jenen Typus des Menschen, der, als
Opfer von aufien auf ihn einwirkender Krafte, zum Spielball unterschiedlichster
Leidenschaften wird, der zum Reagieren, nicht aber zum Agieren berufen ist.
Die Oper hatte dieses Menschenbild auf ihre Weise fruchtbar gemacht, indem
sie das Geworfensein des Menschen durch eine grofle Vielfalt musikalischer
Tonfille dargestellt und damit nicht zuletzt den Singern eine Moglichkeit
geschaffen hatte, die ganze Bandbreite ihres Konnens innerhalb einer einzigen
Rolle vorzufiihren. Neue Ideen von der Natur der menschlichen Wahrneh-
mung seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts finden auch in der Oper ihren
Niederschlag, und Cleopatra ist eine jener Rollen, in denen sich dieser Wandel
manifestiert.

Cleopatras Seelenstirke, ihr klarer Charakter, der zwar weiter mit den Leiden-
schaften zu kimpfen hat, ihnen aber nicht mehr gleichsam schutzlos ausgeliefert
ist, nimmt, auf kiinstlerischer Ebene, eine Verinderung des Menschenbildes mit
epochalen Konsequenzen vorweg, die erst einige Jahre spiter wissenschaftlich



38 SILKE LEOPOLD

beschrieben werden sollte. Gegeniiber der fritheren Uberzeugung, Leib und
Seele seien durch die ,esprits animaux® in einem Regelkreis verbunden, setzte
sich nun die Uberzeugung durch, dafl Seele und Leib voneinander unabhingig
waren, und dafl die Seele nicht von auflen, sondern aus sich selbst heraus
gesteuert wurde. In seiner Psychologia Nova (1732) hatte der Leipziger Gelehrte
Christian Wolff diese neue Lehre von der Seele erstmals beschrieben:

§765. Da nun die Seele ihre eigene Krafft hat, wodurch sie sich die Welt vorstellet
(§. 753): hingegen auch alle natiirliche Verdnderungen des Leibes in seinem Wesen
und seiner Natur gegriindet sind (§. 630.); so sichet man leicht, daf8 die Seele das
ihre fiir sich thut, und der Cérper gleichfals seine Verinderungen fur sich hat, ohne
dafl entweder die Seele in den Leib, und der Leib in die Seele wiircket, oder auch
GOtt durch seine unmittelbahre Wiirckung solches verrichtet, nur stimmen die
Empfindungen und Begierden der Seele mit den Veridnderungen und Bewegungen
des Leibes tiberein.*

§784. Wir treffen in der Seele weiter nichts an als eine Krafft sich die Welt vorzustellen
(§. 753.754.), und diese ist dasjenige, was in ihr fortdauert, und sie zu einem fiir
sich bestehenden Wesen machet (§ 743.). Alle Verinderungen demnach, die man in
ihr wahrnimmet, sind nichts denn verschiedene Einschrinckungen derselben Krafft
wodurch sie determiniret wird, da sie fiir und an sich selbst auf die gantze Welt
nach allem ihrem Raume und ihrer Zeit gehet.*

Wenn die Seele aber eine eigene Kraft besaf, sich die Welt vorzustellen und nicht
wie ein Schifflein im Sturm der Leidenschaften hin und her geworfen wurde,
so mufite sich daraus auch ein neues Menschenbild formen, das seinerseits
auch fiir die Personengestaltung in der Oper nicht ohne Folgen bleiben konnte.
An die Stelle eines Mosaiks aus unterschiedlichen Affekt-Bausteinen trat nun
der musikalische Entwurf eines Menschen mit eindeutiger charakterlicher
Disposition, dessen seelische Regungen ,,Einschrinckungen derselben Krafft®
darstellten. Diese Entwicklung eines neuen musikalischen Menschenbildes
vollzog sich allmihlich; als die Opernreformer um Algarotti und Gluck es
nach der Jahrhundertmitte einforderten, hatte Hindel, wie Cleopatras Beispiel
zeigt, bereits lange zuvor neue Moglichkeiten einer musikalischen Darstellung
von Menschen erprobt, deren Handlungen von ihrem Wesen und nicht von
den Affekten gesteuert wurden.

Von der Erkenntnis, daf} sich ein charakterlicher Kern durch die Wahl der
Tonarten darstellen lief3, hat Hindel in seinen Opern verschiedentlich, nirgends
aber so konsequent wie im Falle Cleopatras Gebrauch gemacht. Ohne das
Gebot der Tonartenvielfalt fiir eine Hauptrolle zu miflachten, verlieh Hin-
del ihr in Giulio Cesare nicht nur einen eigenen, unverwechselbaren ,, Ton“,
sondern machte dartber hinaus auch deutlich, daff Cleopatra eine hochst

46 Zitiert nach folgender Ausgabe: Christian Wolff, Verniinfftige Gedancken von Gott, der Welt
und der Seele des Menschen, auch allen Dingen iiberhaupt, Magdeburg 1751, reprographischer
Nachdruck hrsg. von Charles A. Corr, Hildesheim u.a. 1983, 478 f.

47 Wolff wie Anm. 44, 488f.



UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK 39

auflergewohnliche Personlichkeit besaf. Denn normalerweise gruppierte ein
Komponist die Reihe der Arien einer Rolle um einfache Tonarten mit wenigen
Vorzeichen und behielt sich die entfernteren Tonarten fiir Situationen gestei-
gerter Spannung vor; traditionell dienten dabei B-Tonarten wie c-Moll oder gar {-
moll fiir Szenen der Trauer, der Klage, der Beschworung Verstorbener. Cleopatras
Grundtonart aber ist E-Dur; drei ihrer acht Arien, darunter — gleichsam als
Stutzpfeiler ihres Charakters — die erste und die letzte, sind in dieser mit ihren
vier Kreuzen durchaus ,exzentrischen* Tonart komponiert:

»Non disperar chi sa“ E € Allegro ma non troppo
,Tutto pud donna vezzosa“ A 3/8 Allegro

»Tu la mia stella sei“ B 6/8 Allegro ma non troppo
,»V’adoro pupille® F 3/4 Largo

»,venere bella“ A 3/8 Allegro

»,3€ pieta in me non senti“ fis 3 Largo

»,Piangero la sorte mia“ E 3/8 — (langsam)
»,Da tempeste il legno infranto® E € Allegro

Drei weitere Arien sind tonartlich auf dieses E-Dur bezogen: zwei Arien
stehen in A-Dur, eine in fis-moll; daf3 Cleopatra sich durch eiserne Charak-
terstirke auszeichnet, macht Hindel auch dadurch deutlich, dafi sie trotz ihrer
Verzweiflung nur eine einzige Arie in einer Molltonart singt. Die beiden B-
Tonarten F-Dur und B-Dur, die zu diesem Charakterbild nicht passen wollen,
erweisen sich bei einem Blick auf die Arien Giulio Cesares als eine Hommage
an den Geliebten. Auch wenn Caesar sich in der Wahl seiner Tonarten als
bei weitem nicht so geradlinig prasentiert und sich sein charakterlicher Kern
eher in den Tempi und den Taktarten manifestiert, haben die B-Tonarten doch
ein leichtes Ubergewicht.

»Presti homai I’Egizia terra® D C Allegro
»<Empio, diro, tu sei“ (0 C Allegro
»Non é si vago e bello“ E C Allegro
»,Va tacito e nascosto® F C Andante
»Se in fiorito ameno prato* G C Allegro
»Al lampo dell’armi“ B C Allegro
»Aure deh per pieta® F 3/8 Andante

Cleopatras Arien in B-Dur und F-Dur richten sich an Caesar und ihre zu
diesem Zeitpunkt durchaus noch nicht von Liebe, sondern von Berechnung
gepragte Absicht, ihn fiir ihre Machtpolitik einzuspannen. Bei beiden Arien
ist Cleopatra gewissermaflen nicht ganz ,bei sich®. Dafiir aber bringt Caesar nur
Cleopatras Tonart E-Dur heraus, als er ihr zum ersten Mal begegnet und sich
in sie verliebt. Und fiir ihr Duett am Ende der Oper treffen sie sich am Ende der
Oper gleichsam auf dem kleinsten gemeinsamen Nenner — in G-Dur.



40 SILKE LEOPOLD

Schlufs

Bedenkt man, dafd zu allen Zeiten die Musik der Oper — die Arien ebenso wie
der Tanz — nicht so sehr Ausdruck einer ungebindigten emotionalen Natur
des Menschen war, als dafd sie vor allem die Form darstellte, in die diese
Natur gezwingt werden mufite, so wird deutlich, welche Bedeutung die sich
wandelnden Verhaltensnormen - von der sprezzatura, d.h. der nonchalanten
Lassigkeit, tiber die cirimonie, d.h. das Ideal eines zeremoniellen Verhaltens mit
gleichsam vorfabrizierten, abrufbaren Floskeln der verbalen und nonverbalen
Kommunikation, zum Gebot der dissimulazione, d.h. der Verstellungskunst —
fir das Verstindnis der Rollencharaktere in einer Oper besitzen. In einer Zeit,
die Personenregie in der Oper nicht kennt, liefert allein die Musik Hinweise
darauf, wie eine Rolle darstellerisch zu gestalten sei. Denn nur in der Musik
lassen sich jene Entwicklungsprozesse erkennen, die eine Person im Laufe der
Handlung durchlduft. Die Inszenierungshandbiicher — ohnedies mit wenigen
Ausnahmen eher ein Genre des spiteren 18. Jahrhunderts — taugen fir das
Verstindnis der Personenregie in der Oper nur bedingt, denn sie beschrei-
ben vornehmlich Affekt-Posen, die sich, in der Tradition der weltlichen oder
geistlichen Rhetorik, von Begriff zu Begriff indern; deshalb koénnen sie fiir
die Opernarie nur wenig Bedeutung haben, verliuft diese doch in anderen
Zeitraumen als eine Rede. Auch wenn der sogenannte barocke Einheitsaffekt
eine (wohl leider unausrottbare) Fiktion darstellt, so diirfte doch die Zeit, die
ein Sdnger in einer Pose zu verharren und dabei noch zu singen hatte, auch
einem noch so blutleeren Opernsinger inadiquat vorgekommen sein. Sicher —
die Verhaltenslehren geben keine konkreten Anweisungen, wie etwa der Kopf
zu drehen oder die Fiile zu stellen seien. Aber sie bieten die Moglichkeit,
sich in Mentalitit, Motivation und Gebaren einer Rolle hineinzudenken —
dasselbe mithin, was der Komponist bei ihrer Erschaffung unternahm. Erst die
Kenntnis dieser jeweils geltenden Verhaltensnormen in Verbindung mit einer
genauen Lektiire des jeweils individuellen musikalischen Prozesses innerhalb
einer Arie, nicht aber der Verweis auf ihre stereotype Grundform, gibt den
Blick auf den Nuancenreichtum im Verhalten frei, den auch die szenische
Darstellung wohl kaum ignorieren konnte.



	Über die Inszenierung durch Musik : einige grundsätzliche Überlegungen zur Interaktion von Verhaltensnormen und Personendarstellung in der Barockoper

