
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 23 (1999)

Artikel: Über die Inszenierung durch Musik : einige grundsätzliche
Überlegungen zur Interaktion von Verhaltensnormen und
Personendarstellung in der Barockoper

Autor: Leopold, Silke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

UBER DIE INSZENIERUNG DURCH MUSIK
Einige grundsätzliche Überlegungen zur Interaktion von Verhaltensnormen

und Personendarstellung in der Barockoper

von Silke Leopold

Die Opernforschung unserer Tage leidet unter anderem daran, daß sie sich
in gut akademischer Manier in Teildisziplinen aufgespalten hat, die jede für
sich um Erkenntnis auch noch im spitzfindigsten Detail ringen, ohne sich um
die Anregungen zu kümmern, die von den anderen Teilbereichen ausgehen.
Musikforscher konzentrieren sich auf die Analyse des Tonsatzes, Kunsthistoriker

arbeiten die Bildquellen zur Opernaufführung auf, und neuerdings zeigt
sich in den Literaturwissenschaften eine Tendenz, das Opernlibretto als eine
eigenständige, vormusikalische und deshalb auch ohne Blick auf die Vertonung

tragfähige literarische Gattung zu begreifen.1 Am wenigsten nehmen
sich Musikforscher und Theaterwissenschaftler gegenseitig wahr: Wo über
die Komposition gesprochen wird, ist der Verweis auf die Inszenierung in der
Regel fern,- und in den Schriften zur Operninszenierung hat man bisweilen
den Eindruck, als existiere die Musik überhaupt nicht.

Daß diese Spezialisierung gerade für die Opernforschung kontraproduktiv
ist, muß hier nicht eigens betont werden. Keiner der Teilbereiche, die sich zu
der Gattung Oper fügen - Musik und Text, Ausstattung und Inszenierung,
Gesang und Tanz -, ist ohne den anderen lebensfähig; jeder von ihnen wäre in
anderen Kontexten anderen Gesetzmäßigkeiten unterworfen. Erschwert wird der
Brückenschlag zwischen musikalischer Analyse und Inszenierungsforschung
auch dadurch, daß letztere vor allem auf Quellen zur Theaterarchitektur, zu
Bühnenbild und Maschinerie, zu den Kostümen basiert, während die
Musikhistoriker sich vornehmlich mit den Äußerungen der Protagonisten beschäftigen
- daß die einen also die bewegten oder unbewegten Gegenstände, die anderen
die dynamische Entwicklung der Musik zum Thema haben.

Tatsächlich scheint die Musik zur Inszenierung einer Oper wenig beizutragen
- oder doch? Am Beispiel der Personendarstellung in der Barockoper soll diese
Frage hier diskutiert werden. Denn Personenregie war in der Oper bis in das 19.

Jahrhundert hinein ein untergeordneter, ja unbekannter Faktor. Es blieb den
Darstellern selbst überlassen, ihrer Rolle Statur zu geben, und die Ergebnisse
waren bisweilen, glaubt man Satiren wie Benedetto Marcellos Teatio alla
moda,1 eher kümmerlich. Auch die zahlreichen Lehrbücher der Gestik - allen

1 Albrecht Gier, Das Libretto. Theorie und Geschichte einer musikoliterarischen Gattung,
Darmstadt 1998.

2 Benedetto Marcello, Il Teatro alla Moda, Venedig ca. 1720; hrsg. Von Andrea d'Angeli, Mailand
1956.



10 Silke Leopold

voran die Schriften Franciscus Langs3 - mit ihrer Übersetzung der (inneren)
Affekte in (äußere) Posen trugen zur Frage der Darstellung auf der Opernbühne
zunächst wenig bei, denn kein Sänger konnte ein und dieselbe Pose so lange
einnehmen, wie die Musik einer Arie es vielleicht verlangte. Es war vielmehr
die Musik selbst, die die Personenregie, die Darstellung individueller Charaktere
übernahm, indem sie ein jeweils anderes Bild von menschlichen Verhaltensweisen

in unterschiedlichen gesellschaftlichen Zusammenhängen entwarf.
Daß die Musik zwischen Monteverdi und Bach die Affekte, die Leidenschaften

der Seele abbilde, gehört seit Herrmann Kretzschmars Aufsatz „Allgemeines
und Besonderes zur Affektenlehre"4 zu den Grundüberzeugungen der
Musikwissenschaft. Tatsächlich ist der Gedanke vom „affectus exprimere", wie er
sich in den theoretischen Schriften zur Musik seit Zarlino findet, vor allem aber
in Zusammenhang mit der systematischen Klassifikation der Leidenschaften,
wie sie René Descartes in seiner Schrift über die Passions de l'âme (1649)
vornahm, ein so festgefügter Topos der Musikgeschichtsschreibung, daß das
Wie der einzelnen Komposition, der individuelle Augenblick über diesen
Regelsystemen allzu leicht aus dem Blickfeld gerät. Rolf Dammann, dessen Buch Der
Musikbegriff im deutschen Barock zu den Standardwerken der Barockmusikforschung

gehört, verstieg sich sogar zu der Behauptung, daß dieser individuelle
Augenblick keine Rolle spiele und die musikalische Darstellung der Affekte
typenhaft sei:

„Nicht ein individuell geprägtes Seelenleben kommt zum Ausdruck, kein organisches
Wachstum im Innenraum der Einzelpersönlichkeit spiegelt sich im Gang der
musikalischen Vorgänge. Was die in der Arie dargestellten Menschen treibt und
bewegt, ist die heftige Leidenschaft, die plötzlich und unverhohlen hervorbricht. Es

herrscht übergangslose Grellheit, die darauf abzielt, den Hörer aufzuregen. Das jähe
Umschlagen der Affekte, dem gerade in der Oper durch einen zugrundeliegenden
Intrigenplan genügend Vorschub geleistet wird, hält die Handlung in Gang."5

Die traditionelle Vorstellung von der Musik als Affektträger, wie sie sich
auch bei Dammann äußert, ignoriert einen zentralen Aspekt jener Erkenntnis,
daß der Mensch den Leidenschaften unterworfen sei - die Konsequenzen
nämlich, die daraus für den zwischenmenschlichen Umgang resultieren. Diese
Konsequenzen aber waren - jenseits aller philosophischen oder theologischen
Erörterungen über die Natur der menschlichen Seele - von Anbeginn an das

eigentliche Thema eines musikalischen Theaters, das sich zu allen Zeiten
Rollen nach dem Bilde der jeweils eigenen gesellschaftlichen Regeln schuf. Denn

3 Franciscus Lang, Dissertatio de actione scenica, cum figuris eandem explicantibus München
1727. Siehe hierzu auch Dene Barnett, The Ait of Gesture: The practices and principles of
18th century acting, Heidelberg 1987.

4 Hermann Kretzschmar, „Allgemeines und Besonderes zur Affektenlehre", in: fahrbuch Peters
1911, 63-77 und 1912, 65-78.

5 Rolf Dammann, Der Musikbegriff im deutschen Barock, Laaber 21984, 264 f.



Über die Inszenierung durch Musik 11

das Menschenbild einer jeden Epoche setzt sich, vereinfachend gesprochen, aus
einer Vorstellung davon zusammen, wie der Mensch ist, und davon, wie er sein
sollte. Aus diesem Gegensatz speist sich jede Art von Erziehung, und Bücher
über die rechte Art gesellschaftlichen Verhaltens gehörten, seit Baldassare
Castiglione mit seinem 1528 erstmals veröffentlichten Libio del Coitigiano6
die neue literarische Gattung der Hofmanns-Traktatistik geschaffen hatte,
zu den einflussreichsten und auflagenstärksten Schriften des internationalen
Buchmarktes. Dem Coitigiano, der noch im 18. Jahrhundert mehrfach aufgelegt
wurde, folgten in ganz Europa unzählige Schriften ähnlicher Faktur, in denen
die Autoren hofgerechtes, später allgemein gesellschaftskonformes Verhalten
beschrieben; unter ihnen ragen Giovanni Deila Casas sprichwörtlich gewordener
Galateo aus dem Jahre 15587 und Stefano Guazzos La civil conversazione (1574)

hinaus,8 die ihren Einfluß bis weit in das 17. Jahrhundert hinein behielten.
Erst 1647 folgte dem Galateo ein ähnlich maßgebendes Benimmbuch, Baltasar
Graciäns Oraculo manual,9 dessen Thesen in Zeiten der Aufklärung zum
Inbegriff jener verabscheuungswürdigen Höflingskultur stilisiert wurden, gegen
die sich der neue Geist der Empfindsamkeit so heftig wehrte. Im Gegensatz zu
den philosophischen Schriften dieser Jahre, die bestenfalls in Intellektuellenkreisen

gelesen und rezipiert wurden, erreichten die Verhaltenslehren weitaus
breitere Schichten der europäischen Bevölkerung - den Adel ebenso wie das
aufstrebende und nach einer eigenen gesellschaftlichen und kulturellen Identität

suchende Bürgertum. Schon 1576 etwa wurde der Galateo ins Englische
übersetzt, 1597 ins Deutsche.

Angesichts dieser beherrschenden Stellung auf dem europäischen Buchmarkt
ist es erstaunlich, daß die Musikwissenschaft diesen Verhaltenslehren bisher
kaum Beachtung geschenkt hat. Dabei könnten sie eine Brücke zwischen einem
sozialgeschichtlichen Ansatz, der sich in der Regel weniger auf die Machart
der Werke selbst bezieht als vielmehr auf das Umfeld und die Bedingungen,
unter denen sie produziert und rezipiert wurden, und einem geistesgeschichtlichen

schlagen, der die musikalischen Werke im Kontext der zeitgenössischen
Philosophie, Kunst- oder Literaturtheorie zu verstehen sucht. Auf dem Wege

6 Baldassare Castiglione, II Libio del Coitigiano, hrsg. von Ettore Bonora, Mailand 1972. In
deutscher Übersetzung als Baldesar Castiglione, Das Buch vom Hofmann, übersetzt und
erläutert von Fritz Baumgart, München 1986 sowie Baldesai Castiglione, Der Hofmann,
übersetzt von Albert Wesselski, Berlin 1996.

7 Giovanni Deila Casa, Galateo, in: Giovanni Deila Casa, Se si debba prendere moglie. Galateo,
hrsg. von Arnaldo di Benedetto, Turin 1991, 121-198. Der Galateo, übersetzt von Michael
Rumpf, Heidelberg 1988.

8 Stefano Guazzo, La civil conversatione Brescia 1574. Von diesem Werk existiert weder
eine Neuausgabe noch eine moderne Übersetzung ins Deutsche.

9 Baltasar Graciän, Oraculo manual y arte de prudencia, Huesca 1647. Im Folgenden zitiert
nach: Balthasar Graciän, Handorakel und Kunst der Weltklugheit, in der Übersetzung von
Arthur Schopenhauer hrsg. von Arthur Hübscher, Stuttgart 1980.



12 Silke Leopold

der Verhaltenslehren, die die Veränderungen des Weltbildes - zumeist eine
Generation später - in gesellschaftliche Regeln umsetzten, könnten Komponisten

geringeren Bildungsgrades von den geistesgeschichtlichen Entwicklungen
überhaupt Kenntnis erhalten haben. In einer Zeit, die die gesellschaftliche
Konversation gleichrangig neben die wissenschaftliche Erörterung stellte, in
der Begriffe der Literaturtheorie wie etwa acutezza oder concetto zu Modellen
gesellschaftlichen Verhaltens umgedeutet wurden,10 liegt es nahe, auch in den
musikalischen Formen nach kollektiven Mustern des Verhaltens zu suchen.
Daß keiner der drei Begriffe in den zeitgenössischen Überlegungen zur Musik
eine mehr als marginale Rolle spielt, darf nicht verwundern; es ist das Merkmal
gesellschaftlichen Verhaltens, daß es weitgehend mechanisch antrainiert und
unbewußt und gedankenlos angewandt wird.

Über den Aspekt der Sozialdisziplinierung" und die Frage, welche Rolle die
Musik dabei spielte, wurde freilich in der musikwissenschaftlichen Literatur
zur Affektenlehre bisher wenig nachgedacht. Dabei hat gerade die Musik -
insbesondere wenn sie, wie in der Oper, der Menschendarstellung diente - das

ihre dazu beigetragen, Modelle nicht nur dafür zu liefern, wie die Leidenschaften
hervorbrechen, sondern auch, wie sie wieder unter Kontrolle zu bringen sind.
Und es ist auffällig, wie die Musik die Verhaltenslehre der jeweils aktuellen
Benimmbücher reflektiert, wie sie gleichsam musikalische Problemlösungsbeispiele

für das Leben selbst liefert. In dieser Funktion, als künstlerische
Ausformung gesellschaftlicher Verhaltensnormen, übernimmt die Musik - im
Großen der Form wie im Kleinen des jeweils individuellen Umgangs damit -
die Rolle der Personenregie; sie macht deutlich, wie sich der Komponist die
Aktion auf der Bühne vorstellt.

Höfische Verhaltensnormen im Wandel (und wie die Musik darauf reagiert)12

Sprezzatura
Offenkundig wird die Beziehung zwischen Verhaltenslehre und musikalischer
Form besonders bei dem Begriff der sprezzatura, der, wenn auch mit der
Verspätung von zwei Generationen, Eingang in den musikalischen Diskurs fand. In
seinem Libro del Cortigiano hatte Baldassare Castiglione diesen Neologismus
geprägt und an exponierter Stelle als ein notwendiges Verhaltensmuster des
Hofmannes definiert:

10 Vgl. hierzu das Kapitel „Die acutezza in der Hofsprache" in: Manfred Hinz, Rhetorische
Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hofmannstraktaten des 16. und 17.

Jahrhunderts, Stuttgart 1992, 428-444.
" Grundlegend hierzu Norbert Elias, Über den Prozeß der Zivilisation, Bern 1969.
12 Eine frühere Fassung dieses Abschnitts wurde 1996 bei der Biennial Conference of Baroque

Music in Birmingham vorgetragen. Der British Academy sei für finanzielle Unterstützung
herzlich gedankt.



Über die Inszenierung durch Musik 13

Ma avendo io già più volte pensato meco onde nasca questa grazia, lasciando quelli
che dalle stelle l'hanno, trovo una régula universalissima, la quai mi par valer circa
questo in tutte le cose umane che si facciano o dicano più che alcuna altra, e cioè
fuggir quanto si po, e come un asperissimo e pericoloso scoglio, la affettazione; e, per
dir forse una nuova parola, usar in ogni cosa una certa sprezzatura, che nasconda l'arte
e dimostri cio che si fa e dice venir fatto senza fatica e quasi senza pensarvi.13

Mit sprezzatura bezeichnete Castiglione die Nonchalance, die dafür sorgt,
daß alles, was der Hofmann sagt oder tut, mühelos und anmutig wirkt. Diese
scheinbare Mühelosigkeit ist jedoch, wie jede Zirkusnummer am Trapez, hart
erarbeitet; und wie dort muß der Hofmann des drohenden Absturzes ständig
gewärtig sein. Sprezzatura - das hat Eduardo Saccone gezeigt14 -, funktionierte
als gesellschaftliches Verhalten freilich nur vor der Folie eines allgemein
akzeptierten Regelsystems, nur unter Gleichen und als Mittel zur Distanzierung
gegenüber jeglicher echten Natürlichkeit und gegenüber allen, die das Spiel
und die Kunst der sprezzatura nicht durchschauten. Sprezzatura war eine
hochexklusive Form der Verstellungskunst - und ein Paradox: Die Kunst,
natürlich zu wirken.

Bereits Castiglione hatte die vom Hofmann geforderte Verhaltensnorm der

sprezzatura nicht nur in Zusammenhang mit Reiten und Waffentragen, mit
Sprechen und Schreiben, mit Kleidung und Tischmanieren beschrieben, sondern
auch auf das Tanzen und Singen, ja sogar auf die Kompositon von Musik
ausgedehnt und damit als erster die Beziehung zwischen den gesellschaftlichen
Verhaltensidealen und den Künsten betont. Der Graf Lodovico Canossa, der
das Thema der Anmut und Lässigkeit aufbringt, hatte in seinen Erörterungen
selbst ein Beispiel dafür gebracht:

Qual di voi è che non rida quando il nostro messer Pierpaulo danza alla foggia sua,
con que' saltetti e gambe stirate in punta di piede, senza mover la testa, come se tutto
fosse un legno, con tanta attenzione, che di certo pare che vada numerando i passi?
Quai occhio è cosi cieco, che non vegga in questo la disgrazia della affettazione? E la
grazia in molti omini e donne che sono qui presenti, di quella sprezzata desinvoltura
(ché nei movimenti del corpo molti cosi la chiamano), con un parlar o ridere o

13 Bonora (wie Anm. 6) 61 f. Siehe hierzu auch das Kapitel über Die Ausstattung des Hofmannes:
„grazia" und „sprezzatura" bei Hinz (wie Anm. 10), 110-138. „Ich habe nun des öfteren bei
mir darüber nachgedacht, woher die Anmut mit Ausnahme der durch die Gestirne erhaltenen
eigentlich stamme, und eine Regel gefunden, die mir allgemein gültig zu sein scheint bei allen
menschlichen Taten und Reden: man muß jede Ziererei gleich einer spitzigen und gefährlichen
Klippe vermeiden und, um eine neue Wendung zu gebrauchen, eine gewisse Nachlässigkeit
zur Schau tragen, die die angewandte Mühe verbirgt und alles, was man tut und spricht,
als ohne die geringste Kunst und gleichsam absichtslos hervorgebracht erscheinen läßt."
(Wesselski 35).

14 Eduardo Saccone, „Grazia, Sprezzatura, Affettazione in the Courtier", in: Robert W. Hanning
und David Rosand, Castiglione. The ideal and the real in Renaissance culture, New Haven
und London 1983, 45-67.



14 Silke Leopold

adattarsi, mostrando non estimar e pensar più ad ogni altra cosa che a quello, per
far credere quasi di non saper né poter errare?15

Und später, nach einer Erörterung der Nachteile allzu großer Lässigkeit, hatte
er noch einmal zusammengefaßt:

Medesimamente nel danzare un passo solo, un sol movimento della persona grazioso
e non sforzato, sùbito manifesta il sapere de chi danza. Un musico, se nel cantar
pronunzia una sola voce terminata con suave accento in un groppetto duplicato, con
tal facilità che paia che cosi gli venga fatto a caso, con quel punto solo fa conoscere
che sa molto più di quello che fa.16

Giuliano de' Medici dagegen, Castigliones „Signor Magnifico" hatte die
Überlegungen des Grafen zur Aufführung auf die Musik selbst übertragen und ein
ausgewogenes Verhältnis von Konsonanzen und Dissonanzen als Merkmal
musikalischer spiezzatuia bezeichnet:

Allora disse il signor Magnifico, - Questo ancor, - disse, - si verifica nella musica,
nella quale è vicio grandissimo far due consonantie perfette l'una dopo l'altra; tal
che il medesimo sentimento dell'audito nostra l'aborrisce e spesso ama una seconda
o settima, che in sé è dissonanzia aspera ed intollerabile; e ciö procédé che quel
continuare nelle perfette genera sazietà e dimostra una troppo affettata armonia; il
che mescolando le imperfette si fugge, col far quasi un paragone, donde più le orecchie
nostre stanno suspese e più avidamente attendono e gustano le perfette, e dilettansi
talor di quella dissonanzia della seconda o settima, come di cosa sprezzata.17

Es war Giulio Caccini, der Castigliones Bemerkung über die scheinbar
unbeabsichtigt in den musikalischen Satz eingestreuten Dissonanzen („come di cosa

15 Bonora (wie Anm. 6), 62: „Wer von Euch lacht nicht, wenn er unseren Messer Pierpaolo tanzen
sieht, wie er springt und die Beinchen streckt, ohne den Kopf zu bewegen, als ob er von Holz
wäre, alles mit einer derartigen Aufmerksamkeit, als ob er seine Schritte zählte? Welches
Auge ist so blind, daß es hier nicht die Unbeholfenheit und Ziererei erkennte, ebenso wie im
Gegenteil die Anmut vieler hier gegenwärtiger Herren und Damen, die durch eine zwanglose
Lässigkeit in Reden, Lachen und Gebärden die Meinung hervorrufen, als dächten sie an etwas
ganz anderes, ohne sich trotzdem je irren zu können." (Wesselski 36).

16 Bonora (wie Anm. 6), 65: „Ebenso spricht im Tanz ein einziger Schritt, eine einzige Bewegung,
die graziös und unverkrampft ausgeführt wird, vom Können des Tänzers. Ein Musiker, der
beim Singen einen Schlusston mit sanftem Akzent und einer verdoppelten Verzierung ausführt
und das mit solcher Leichtigkeit tut, daß es beinahe zufällig erscheint, läßt dadurch erkennen,
daß er viel mehr kann als er zeigt."

17 Bonora (wie Anm. 6), 63: „Das wird auch - fiel der Signor Magnifico ein - durch die Musik
bekräftigt, wo es ein großer Fehler ist, zwei perfekte Konsonanzen aufeinander folgen zu
lassen. Unser Ohr selbst verabscheut es und hört oft eher eine Sekunde und eine Septime,
die an sich hart und unerträglich klingt. Und dies geht so, daß jenes Aneinanderreihen von
perfekten Konsonanzen Überdruß hervorruft und eine allzu gezierte Harmonie zeigt, was man
vermeidet, indem man sie, gleichsam zum Vergleich, mit imperfekten Zusammenklängen
mischt, wodurch unsere Ohren gespannter bleiben und die perfekten begieriger erwarten und
genießen und sich bisweilen an jener Dissonanz der Sekunde oder Septime erfreuen, als wäre
sie etwas Sorglos-Nachlässiges."



Über die Inszenierung durch Musik 15

sprezzata") und seine Gedanken über die musikalische Interpretation erneut
aufgriff und das Ideal der sprezzatura auf seine eigenen Ideen von musikalischer
Textdeklamation zu übertragen suchte. Im Vorwort der Partitur seiner Oper
L'Euiidice (1600) beschrieb er den neuen musikalischen Dialog als eine
Kompositionsweise, bei der die Gesangsmelodie um eines natürlichen Sprachtonfalls
willen satztechnische Fehler, d.h. vor allem verbotene Dissonanzen zum Baß

in Kauf nahm, und benannte Castigliones sprezzatura als gesellschaftliches
Modell dieser musikalischen Schreibart:

Nella quai maniera di canto ho io usata una certa sprezzatura, che io ho stimato
che abbia del nobile, parendomi con essa di essermi appressato quel più alla natural
favella.18

Im Vorwort seiner Nuove Musiche (1602) beschrieb Caccini die satztechnischen
Lizenzen, das gezielte Mißachten der Kontrapunktregeln im Verhältnis von
Gesang und Instrumentalstimme noch einmal als „una certa nobile sprezzatura
di canto, trapassando talora per alcune false, tenendo perö la corda del basso
ferma..'."9 Im Vorwort zu den Nuove musiche e nuova maniera di scriverle
(1614) schließlich übertrug er die sprezzatura dann auch auf den Rhythmus
der musikalischen Deklamation:

La sprezzatura è quella leggiadria la quale si da al canto co'l trascorso di più crome,
e semicrome sopra diverse corde co'quale fatto a tempo, togliendosi al canto una
certa terminata angustia e secchezza, si rende piacevole, licenzioso, e arioso, si come
nel parlar comune la eloquenza, e la fecondia rende agevoli e dolci le cose di cui
si favella.20

Caccinis zitierte Bemerkungen sind - neben je einer weiteren im Vorwort der
Nuove musiche von 1602 und im Vorwort von Marco da Gaglianos Dafne
(1608) - die meines Wissens einzigen, in der das Wort sprezzatura in
Zusammenhang mit Musik erscheint. Nachdem er die Lässigkeit zunächst nur auf die
Dissonanzbehandlung im instrumentalbegleiteten Sologesang bezogen hatte,

18 Giulio Caccini, Vorwort zu L'Euiidice, in: Angelo Solerti, Le origini del melodiamma, Turin
1903 (Reprographischer Nachdruck Hildesheim 1969), 51: „In dieser Manier des Singens habe
ich eine gewisse .sprezzatura' (Art der Verzierung) gebraucht, die ich für edel halte, weil sie,
wie mir scheint, dem natürlichen Sprechen am nächsten kommt."

" Giulio Caccini, Vorwort zu Le Nuove Musiche, in: Solerti (wie Anm. 14), 57.
20 Giulio Caccini, Nuove Musiche e nuova maniera di scriverle, Florenz 1614, hrsg. von Piero

Mioli (Archivium Musicum - La cantata barocca 13), Florenz 1983: „Die .sprezzatura' ist jene
Verzierung, die man dem Gesang hinzufügt durch einen Lauf von mehreren Achteln und
Sechzehnteln über einzelnen Tönen, wodurch man, sofern sie zur rechten Zeit angebracht
wird, den Gesang angenehm gestaltet und ihm eine gewisse Kargheit und Dürre nimmt. Er
wird frei und arios, so wie beim gewöhnlichen Sprechen Eloquenz und Redegewandtheit die
besprochenen Dinge angenehmer und lieblicher machen."



16 Silke Leopold

erweiterte er den Begriff später auf Lizenzen im Umgang mit dem Rhythmus
des musikalischen Vortrages.21 Nino Pirrotta hat außerdem darauf hingewiesen,
daß in dem Begriff der spiezzatuia auch die Vorstellung einer im Vergleich zu
den Soggetti der Vokalpolyphonie gelösteren Melodik steckt.22 Unter dem Aspekt
der künstlichen Natürlichkeit könnte der dramatische Sologesang generell als
eine musikalische Form der spiezzatuia verstanden werden - als ein Versuch,
das natürliche Sprechen durch das Kunstmittel der Musik in die exklusive
Sphäre eines musikalischen Theaters zu übertragen, dessen Sinngehalt nur
von denen erfaßt werden kann, die sich auf der Höhe der Diskussion um den
antiken Theatergesang befinden. Etwas von diesem Verständnis der spiezzatuia
ist sogar noch in Monteverdis Ritoino d'Ulisse in patiia eine Generation
später zu spüren. Die musikalische Kunst des scheinbar natürlichen Sprechens
beherrschen diejenigen am besten, die in der gesellschaftlichen Hierarchie
am höchsten stehen: allen voran Penelope und ihr Sohn Telemach, daneben
auch Ulisse und sein treuer, königlichem Geschlecht entstammender Diener
Eumete.

Caccinis Bemerkung macht aber auch deutlich, daß die spiezzatuia als
höfisches Verhaltensmuster zu Beginn des 17. Jahrhundert keineswegs mehr
selbstverständlich war. Denn er sah sich gezwungen, zur Erklärung das Wort
„nobile" hinzuzufügen, das bei Castiglione selbstverständliche Voraussetzung
und Bedingung für dieses Verhaltensmuster gewesen war. Caccinis Verwendung
des Begriffes ignorierte einen wichtigen Faktor der sprezzatura - die Exklusivität.
Indem er die nobile spiezzatuia durch die gedruckte Verbreitung seiner Nuove
musiche der musikalischen Öffentlichkeit anheimgab, schuf er ein neues
Paradox: Ein ursprünglich als Ausschlußkriterium der happy few gegenüber
den von der Weltordnung weniger Begünstigten definiertes Verhaltensmuster
wurde bei ihm zu einem musikalischen Zitat adligen Verhaltens, das nun
nicht mehr Mittelpunkt, sondern selbst erklärungsbedürftige gesellschaftliche
Peripherie war.

Cirimonie
Anders als die spiezzatuia fanden die ciiimonie, die Verhaltensmaxime einer
neuen Generation in der Mitte des 16. Jahrhunderts, keinen unmittelbar
begrifflichen Eingang in den musikalischen Diskurs, wohl aber in die musikalische

Komposition. Giovanni Deila Casa hatte sie in seinem Galateo erstmals
ausführlich beschrieben. Ciiimonie - das waren in Deila Casas Definition
formalisierte, standardisierte Höflichkeitsbezeugungen im zwischenmensch-

21 Weder die alte noch die neue MGG enthält einen Eintrag „sprezzatura." Ein solcher, verfaßt
von Nigel Fortune, findet sich lediglich in The New Grove (1980), Bd. 18, 27 f. Siehe auch
Zygmunt M. Szweykowski, „Sprezzatura i gracja: Klucz do estetyki liryki wokalnej wcszesnego
baroku", in: Musyka 32/1 (1987), 3-20.

22 Nino Pirrotta, Li due Orfei, Turin 21975, 288.



Über die Inszenierung durch Musik 17

liehen Umgang, die den hierarchischen Abstand zwischen zwei Personen klar
festschrieben, nicht aber das ritualisierte öffentliche Zeremoniell, das auch
Deila Casa als gegeben akzeptierte. Seine Haltung gegenüber den ciiimonie
war durchaus ambivalent: Einerseits kritisierte er sie heftig; sie seien von den
Barbaren - und das hieß hier: von den Spaniern - in das zivilisierte Italien
eingeschleppt worden, sie seien überflüssige Zeitverschwendung und beförderten
ein gesellschaftliches Übel, die eitle Schmeichelei.23 Andererseits aber konnten
sie helfen, den gesellschaftlichen Umgang jenseits individueller Konstellationen
zu organisieren und das gesellschaftliche Miteinander zu einer für alle lehr-
und lernbaren Kunst zu machen, die nach festen Regeln ablief. Gegenüber
der spiezzatuia, die unkonventionelles Verhalten vor dem Hintergrund
gesellschaftlicher Konventionen verlangte, lag das Wesen der ciiimonie umgekehrt
darin, Konventionen etwa der Anrede streng zu beachten und gleichzeitig so
zu tun, als sei dieses Verhalten spontan und unkonventionell. Ihr Merkmal
waren gleichsam vorgefertigte sprachliche Formeln, die zu größeren Komplimenten

zusammengesetzt wurden; diese fungierten ihrerseits nicht als offene
Kommunikation mit unerwartetem Ausgang, sondern als in sich geschlossene,
von dem inhaltlichen Fortgang eines Gesprächs unabhängige Darbietungen;
Komplimente waren gleichsam Inseln im Strom einer dahinfließenden
Konversation, Poesie inmitten der Prosa mitgeteilter Informationen, textliches
Schmuckwerk, das von Wiederholungen, Assonanzen, Alliterationen und anderen

Sprachspielereien lebte.24 Hatte Deila Casa in der Mitte des 16. Jahrhunderts

diese ciiimonie noch als künstlich und unehrlich verurteilt,25 so stürzte
sich die europäische Gesellschaft seit der Wende zum 17. Jahrhundert geradezu

auf diese Art der formalisierten Konversation. Allenthalben erschienen
Komplimentierbücher im Druck, in denen kürzere und längere vorfabrizierte
Komplimente auf Abruf bereitstanden. In der Legitimation der ciiimonie artikulierte

sich eine gesellschaftliche Zeitenwende, die nicht nur die hierarchischen
Unterschiede festschrieb, sondern auch einen Formelkanon herausbildete, mit
dem diese Unterschiede jederzeit und in angemessener Weise zum Ausdruck
gebracht werden konnten. Die Freude an sprachlicher Auszierung, an einer
den Inhalt überwuchernden Form bestimmte fortan das gesellschaftliche
Miteinander, und nicht mehr jenes understatement, das sich in der spiezzatuia
manifestiert hatte.

Ein erstes Indiz für die neuerliche Verbindung zwischen Verhaltensnorm
und Musik stellen die Verzierungslehren des 16. Jahrhunderts dar, die etwa
gleichzeitig mit Deila Casas Auseinandersetzung mit den ciiimonie den
Musikmarkt zu überschwemmen begannen. Hatte Castiglione das Besondere der

23 Di Benedetto (wie Anm. 8), 148 ff. Rumpf (wie Anm. 8), 44 ff.
24 Vgl. hierzu Michael Beetz, Frühmoderne Höflichkeit. Komplimentierkunst und Gesellschafts-

rituale im altdeutschen Sprachraum, Stuttgart 1990.
25 Deila Casa, 44 ff.



18 Silke Leopold

musikalischen Aufführung noch in einer scheinbar unbeabsichtigten Auszie-
rung des Notentextes gesehen, so kamen jetzt standardisierte Übungsformeln in
Mode, bei denen der ausgezierte Schritt von einem zum anderen Ton gleichsam
mechanisch vorbereitet und auf jeden beliebigen Tonsatz übertragen werden
konnte. Ein zweites ist die Vorliebe des 17. Jahrhunderts für Ostinatokompo-
sitionen, die wie ein musikalisches Modell jener Komplimentierkunst aus
kleinen, durch vielfältige Variation des immer Gleichen zu großen Gesten
zusammengesetzten Formeln wirken. Und schließlich ist es auch nicht schwer,
in dem Eindringen der cirimonie in das gesellschaftliche Miteinander - also

jene erwähnten poetischen Inseln im Strom eines rezitativischen Dialogs -
eine Parallele zu dem Eindringen geschlossener Formen in die Oper zu sehen.
Die Arien in ihrer Verbindung von geschlossener Form und dem Schmuck der
vokalen Virtuosität übernahmen die Rolle der Komplimente im gesellschaftlichen

Diskurs - auch sie Inseln im Fluß der Handlung. Das wachsende Interesse
an den cirimonie im zwischenmenschlichen Umgang bereitete zudem den
Boden für jene Veränderung im Verhältnis von Rezitativ und Arie, die in den
dreißiger Jahren des 17. Jahrhunderts von Giovanni Battista Doni in seinem
Trattato della musica scenica so heftig beklagt wurde, ohne daß er den Lauf
der Dinge hätte aufhalten können.26 Daß die Rezitative zum bloßen Transporteur

von Informationen, von Handlung verkamen, während die Arien immer
größeren Raum einnahmen, daß darüber hinaus die ursprünglich verpönten,
später wenigstens für Dienerrollen akzeptierten geschlossenen Formen alsbald
zum Träger der großen Gefühle, zur Ausdrucksform der hochgestellten Personen
wurden, ist eine Folge jener neuen Kultur der cirimonie, die von Spanien aus
das europäische Gesellschaftsleben erobert hatten. In der Komplimentierkunst
fanden die Komponisten Modelle für eine kunstvolle Redundanz auch in der

Musik, für formelhaftes und dennoch variables musikalisches Material, für
sequenzierende Wiederholungen, für Periodizität der Form.

Wie bei der sprezzatura folgte auch diesmal die musikalische Entwicklung
der gesellschaftlichen mit einem gewissen zeitlichen Abstand. In den Opern
Claudio Monteverdis (um bekannte Beispiele zu wählen) finden sich zahlreiche
Hinweise auf das Verhaltensmuster der cirimonie - und der deutliche Fingerzeig
darauf, daß Monteverdi ihnen ebenso skeptisch gegenüberstand wie Deila Casa
selbst. Deutlicher als irgend sonst zeigte Monteverdi in Ii Ritorno d'Ulisse in
patria, wie wenig er dieser neuen Art des Umgangs abgewinnen konnte. In
der Bogenprobe der Freier zeichnete er ein musikalisches Bild jener cirimonie, die
er im Geiste des Galateo ganz offensichtlich für überflüssig und schädlich hielt.
Jeder der drei Freier stellt sich als Sieger mit einem nach Art der cirimonie formal
geschlossenen Gesang vor; nach dem Moment der Wahrheit, dem vergeblichen
Versuch, Odysseus' Bogen zu spannen, ist von dem musikalischen Zierat nichts
mehr übrig.

26 Vgl. hierzu Susanne Schaal, Musica scenica: Die Operntheorie Giovanni Battista Donis,
Frankfurt 1993.



Über die Inszenierung durch Musik 19

Monteverdis Skepsis gegenüber den ciiimonie hatte sich freilich bereits
im Oifeo an einem Punkt gezeigt, an dem dies am wenigsten zu erwarten
gewesen wäre: Orfeos Bittgesang vor Caronte ist ein Musterbeispiel kunstvoller
musikalischer ciiimonie, eingebunden in einen dramatischen Kontext, der
die Kunstfertigkeit der Musik über die gesellschaftliche Funktion hinaus
legitimiert. Aber Caronte schläft erst ein, als Orfeo in einem Akt äußerster
Verzweiflung und in einem Rezitativ sein wahres Ich hinter aller Virtuosität
zu erkennen gibt. Erst als Orfeo alle Kunst vergißt und sich, eine Dezime
abwärts durchmessend, flehend und klagend verzehrt - „pregando e piangen-
do io mi consumi" - gelingt es ihm, Caronte zu bezwingen. Es bedarf - so
lautet Monteverdis Botschaft an dieser Stelle - neben der Kunst vor allem
der Wahrhaftigkeit, um die volle Wirkung der Persönlichkeit entfalten zu
können.

Vierzig Jahre später dokumentierte Luigi Rossi in seiner Version des Orpheus-
Mythos, in welchem Maße sich die Vorstellung davon gewandelt hatte, was
das Charisma eines Menschen ausmachte. Rossis Oper ist auch deshalb so
aufschlußreich, weil sein kompositorisches Format hinter dem Monteverdis
kaum zurücksteht, weil er außerdem Monteverdis Musik kannte und bewunderte.

Möglicherweise stand Striggios Libretto als Modell hinter der parallelen
Szene in Rossis Oper; denn auch hier spricht Orfeo in gereimten Endecasillabi,
dem Versmaß des „Possente spirto", das sonst in der gesamten Oper Rossis
nicht vorkommt. Und doch ist das musikalische Ergebnis ein prinzipiell
anderes. Orfeo, für den Rossi zwei ergreifende und außerordentlich umfangreiche
Lamenti komponierte - eines nach Euridices Tod, ein weiteres am Ende der
Oper, nach dem endgültigen Verlust - derselbe Orfeo, der, wenn er allein
ist und gleichsam ungeschminkt seinen Gefühlen freien Lauf läßt, Musik
von abgründigster Emotionalität schafft, bringt vor Pluto nur eine relativ
unspezifische, nur mäßig virtuose, aber formal wohlgeordnete Arie zustande:
Drei Strophen syllabischen Gesangs, nach Art der französischen Air de Cour
jedesmal ein wenig anders verziert, über einem „gehenden" Baß venezianischen
Musters braucht es lediglich, um Pluto zu rühren.

Es wäre leicht, Rossi mangelndes Verständnis der dramatischen Situation oder
fehlende kompositorische Meisterschaft vorzuwerfen. Allzu leicht: Denn gerade
die restliche Partie des Orfeo straft eine solche Behauptung Lügen. Was also
könnte Rossi veranlaßt haben, ausgerechnet hier, am Wendepunkt von Orfeos
Schicksal, auf all das zu verzichten, was Orfeo musikalisch sonst auszeichnet?
Eine mögliche Antwort auf diese Frage könnte das Verhaltensmuster der
ciiimonie geben. Dem Herrscher der Unterwelt gegenüber verhält Orfeo sich,
wie es von einem Hofmann seiner Zeit erwartet wird. Statt seine Gefühle
preiszugeben und die Unterwelt mit seiner Verzweiflung zu beeindrucken,
tut Orfeo alles, was einem Bittsteller geziemt: er verhält sich vorsichtig und
klug; er findet den Mittelweg zwischen Stolz und Unterwürfigkeit, er spricht
in wohlgeordneten Sentenzen, deren klare musikalische Periodenbildung und



20 Silke Leopold

Bsp. 1: Luigi Rossi, Arie des Orfeo „lo che lasciato fui senz' alma in vita" aus: L'oifeo
(Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana, Chigi, Q.V. 58).

n n r
J.

^ ".J. m f „ »f 1 «n-f-f* * f 1' -^ ff"?1 -L--U--U -

r KfccO J\SYr\»hvo^

fli// 4t—

i-i -1 —1 j.. i

yy\tC' ß&Y ^
L -V.. 1 !-,

dT C L

- -4:----- r
zjii :

i— 1 1 1 1 « 1
5



Über die Inszenierung durch Musik 21



22 Silke Leopold

Variabilität des einfachen thematischen Materials von seinem Sinn für
Ausgewogenheit, für formelle Konversation, für kunstvolles, aber schnörkelarmes
Präsentieren künden. Wiederum gibt die Musik einen Hinweis darauf, wie die
Rolle des Orpheus zu spielen sei. Es ist nicht die Seele des göttlichen Sängers,
die Pluto beeindruckt, sondern die perfekten Manieren, die Gewandtheit in
den cirimonie, ein makelloser Hofmann, der selbst im Zustand höchster
Erregung das decorum zu wahren vermag - kurzum: das genaue Gegenteil von
Monteverdis Orfeo.

Dissimulazione
Was Deila Casa an den cirimonie besonders verabscheute, war die Unehrlichkeit,
die hinter jedem Kompliment lauerte. Indem Rossis Orfeo sein eingeübtes
Wohlverhalten zur Schau stellte, verheimlichte er ja auch seine wahre Gemütslage
- in den Augen Deila Casas ein unverzeihlicher Fehler. In dieser Ablehnung
der Verstellung konnte er sich mit den Gelehrten seiner Zeit einig wissen.
Simulatio und dissimulatio, zwei von Tacitus geprägte Begriffe, waren seit
der Antike Gegenstand moralischer und politischer Erörterungen gewesen
und hatten in Mittelalter und Renaissance mehrmals einen grundlegenden
Bedeutungswandel erlebt, bis sie durch Machiavellis nahezu gleichzeitig mit
Castigliones Cortigiano entstandenen II Principe eindeutig negativ konnotiert
waren. Um 1600 setzte dann eine apologetische Rehabilitierung ein, die 1624

in Matteo Peregrinis Schrift über den Savio di corte, einer in Bologna
veröffentlichten Schrift, die innerhalb von zehn fahren mehrmals wieder aufgelegt
wurde, ihren ersten Höhepunkt fand.27 Und Torquato Accettos kleine Schrift
Deila dissimulazione onesta aus dem fahre 164128 dokumentiert, wenn sie
auch keine vergleichbare Verbreitung wie II savio di corte erlebte, doch das
anhaltende Interesse an dem Problem der Verstellungskunst; sie gibt gleichsam
den Stand der Diskussion um die dissimulazione in Italien zwei Generationen
nach Deila Casa wieder.

Peregrini fand einen Kompromiß, der es dem Hofmann zwar nicht erlaubte
zu lügen, wohl aber, die Wahrheit zu verschweigen:

Non è il medesmo il procurare credenza al falso, e'1 nascondere il vero. [...] Questa è

una lode del Sauio soura lo stolto: che lo stolto parla fuori cioche frà se hà concetto:
ma'l Sauio ne palesa quanto conviene.29

27 Vgl. hierzu das Kapitel „Der ,Weise' am Hof bei Matteo Peregrini" in: Hinz (wie Anm. 10),
S. 387-457.

28 Torquato Accetto, Von dei ehrenwerten Verhehlung, übs. von Marianne Schneider, Berlin
1995.

29 Zitiert nach Hinz, (wie Anm. 10) 424 f.: „Es ist nicht dasselbe, dem Falschen Glauben zu
schenken oder die Wahrheit zu verbergen [...]. Das erhebt den Weisen über den Dummkopf,
daß der Dumme das ausspricht, was er bei sich gedacht hat, während der Weise nur das

offenbart, was schicklich ist.



Über die Inszenierung durch Musik 23

Giacomo Badoaros Libretto für Claudio Monteverdis Ritorno d'Ulisse in
patiia wirkt streckenweise wie eine dramatische Einlösung dieser Maxime -
im Ernsten wie im Komischen. Kurz vor Schluß der Oper etwa tritt Odysseus'
alte Amme Ericlea in einer Soloszene auf, die scheinbar wie ein retardierendes
Moment zwischen dem Ratschluß der Götter über das Ende von Odysseus'
Leiden und dem Happy Ending wirkt. Ericlea überlegt, ob sie Penelope verraten
soll, was sie gesehen hat, und was das Publikum ohnedies schon lange weiß:
Daß der alte Bettler, der die Bogenprobe bestanden hat, in Wahrheit Odysseus
ist.

Ericlea, che vuoi far?
Vuoi tacer o palar?
Se parli, tu consoli;
obbedisci, se taci.
Sei tenuta a servir,
obbligata ad amar:
vuoi tacer o parlar?
Ma céda all'obbedienza la pietà:
non si dee sempre dir ciö che si sa.
Medicar chi languisce, oh che diletto!
Ma che ingiurie e dispetto
Scoprir l'atrui pensier!

Bella cosa talvolta è un bel tacer.
È ferità, è crudele
Il poter con parole
Consolar chi si duole e non lo far;
ma del pentirsi alfin
assai lunge è il piacer più che il parlar.
Del segreto taciuto
Tosto scoprir si puô;
una sol volta detto
celarlo non potrè.
Ericlea che farai? Tacerai tu?
Insomma, un bel tacer mai scritto fu.30

Bei Homer hatte die Amme Eurykleia weniger Skrupel gehabt und Penelope
vor ihrem Zusammentreffen mit ihrem noch unerkannten Gemahl über dessen

wahre Identität aufgeklärt. Bei Badoaro aber schwankt Ericlea zwischen
Schweigen und Sprechen, und mit einer Reihe von Argumenten überzeugt sie
sich schließlich selbst, daß das Sprechen möglicherweise sinnvoller sei.

Warum wirkt diese Szene im Libretto, wenn auch in Maßen, komisch, obwohl
Ericleas Überlegungen doch eigentlich durchaus ernster Natur sind? Es ist vor
allem die Diskrepanz zwischen der Person und der an das Publikum gerichteten
Botschaft ihrer Worte, die dieser Szene ihren unernsten Beigeschmack verleihen.
Als Amme gehörte Ericlea zum niedriggeborenen Personal der venezianischen
Librettistik; ihre Gedanken aber sind die eines höfischen Menschen, der mit
dem Verhaltenskodex seiner Zeit in Konflikt gerät. Ihr Monolog spiegelt, in
der Sprache der niederen Schichten, die im Verlauf des 17. Jahrhunderts immer
stärker werdende Forderung nach der dissimulatione, der Verstellungskunst

30 V-8: „Ericlea, was sollst du tun? / Sollst du schweigen oder reden? / Redest du, bringst du
Trost, / doch wenn du schweigst, gehorchst du. / Ich bin verpflichtet zu dienen, / doch auch
zu lieben gehalten. / Sollst du schweigen oder reden? Doch dem Gehorsam soll das Mitleid
weichen; / man darf nicht immer sagen, was man weiß. / Schmachtende heilen - welche Freude!
/ Doch wie beleidigend, wie respektlos, / eines anderen Geheimnis zu verraten! Manchmal ist
gut zu schweigen ein gut Ding. / Ein verschwiegenes Geheimnis / kann bald enthüllt werden,-
/ einmal verraten aber / kann ich's nicht mehr verbergen. / Ericlea, was wirst du tun? Wirst
du schweigen? / Eigentlich war strenges Schweigen nie vorgeschrieben."



24 Silke Leopold

wider, die in ihrer harmlosesten und deshalb moralisch vertretbaren Form
im Verschweigen von Wissen besteht. Schweigen - davon geht Ericlea aus -
wäre das gesellschaftlich angemessenere Verhalten. Sprechen aber - das ist
das Ergebnis ihrer Überlegungen - ist der Sieg der Menschlichkeit über die
Sozialdisziplin.

Ericleas Überlegungen kommen nicht von ungefähr. Das gesamte Libretto des

Ritorno d'Ulisse handelt vom Sinngehalt höfischen Verhaltens, das in dieser
Geschichte aus mythischer Vorzeit gänzlich durcheinandergeraten scheint:
Da benimmt sich Eumete, der Schweinehirt, so edel wie seine königlichen
Vorfahren, während Iro, der Begleiter der Freier, durch sein schlechtes Benehmen
sich selbst als der ungehobelte Bettler entlarvt, als der er in Ithaka bekannt
ist; und die Freier, obwohl hochgeboren, machen durch ihr arrogantes und
verräterisches Verhalten deutlich, daß Blutsadel nicht unbedingt mit Herzensadel
einhergehen muß. Auch Monteverdi ließ in seiner Vertonung wenig Zweifel
daran, worin sich wahrer und falscher Adel unterschied, was die Stimme des

Herzens und was die Stimme der Verstellung war. Nirgends werden diese
Unterschiede so deutlich wie in dem musikalischen Kontrast zwischen Penelope
und den Freiern.

Die Verstellungskunst sollte freilich nicht bei dem von Peregrini ersonnenen
Kompromiß zwischen Moral und Politik haltmachen. Es war der spanische
Jesuit Baldesar Graciän, der der Diskussion um die dissimulatione eine neue
Richtung gab, indem er gleichsam den Spieß umdrehte und aus der Defensivwaffe

des Verschweigens im Überlebenskampf gegen eine feindliche Umwelt
voller Heuchelei und Arglist eine offensive, wohldosierte Taktik zur Beförderung

der eigenen Karriere machte. In seiner 1647 erstmals veröffentlichten
Aphorismensammlung Ornculo manual erklärte er die dissimulaciön zu einer
Art Gesellschaftsspiel, bei dem es darum ging, wer der bessere Heuchler
und wer der geschicktere desengano, d.h. Enthüller von Heuchelei war. „Mit
offenen Karten spielen ist weder nützlich noch angenehm"31 - dieser im Ornculo
manual formulierten Maxime entsprechend entwickelte Graciän eine Reihe
von Spielregeln der dissimulaciön, die offenbar so sehr den Nerv seiner Zeit
trafen, daß sie für mehr als zwei Generationen die höfischen Verhaltensmuster
festschrieben. Der Umgang mit der Wahrheit - Ericleas Problem - gehörte an
zentraler Stelle dazu: „Nichts erfordert mehr Behutsamkeit als die Wahrheit:
Sie ist ein Aderlaß des Herzens. Es gehört gleichviel dazu, sie zu sagen und sie
zu verschweigen zu verstehn [...] Nicht alle Wahrheiten kann man sagen, die
einen nicht unser selbst wegen, die andern nicht des andern wegen."32

Doch der Umgang mit der Wahrheit war nicht das Hauptthema des Hand-
orakels. Vielmehr ging es Graciän darum, neue Möglichkeiten der Sozialdis-
ziplinierung zu diskutieren, die nun weniger das Gemeinwohl, sondern eher

31 Gracian, Handorakel, § 3, 5.
32 Gracian, Handorakel, § 181, 91



Über die Inszenierung durch Musik 25

das Fortkommen des Einzelnen betrafen. Bevor sich in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts eine Gesellschaft bildete, die spontane Gefühlsäußerungen in
aller Öffentlichkeit als die Essenz sozialen Verhaltens ansah, hatte die höfische
Gesellschaftsstruktur die Affektkontrolle, die für den höfischen Menschen
im Intrigendschungel eines absolutistischen Hofes das entscheidende
Überlebenstraining bedeutete, zu höchster Perfektion gebracht. Norbert Elias hat
dargelegt, daß nur ein permanentes Augenmerk auf das eigene Verhalten in
dem labilen, den Launen des Souveräns unterworfenen Gefüge aus Gunst und
Konkurrenz einen halbwegs sicheren Standort ermöglichte, daß die Durchnuan-
cierung des eigenen Verhaltens - eine mehr oder weniger deutliche Wendung des

Kopfes, ein unmerkliches Senken der Lider - diese Position ebenso bestimmen
und festigen half wie die den Konkurrenten gegenüber konsequent gewahrte
Distanz.33 Denn für den Menschen in der höfischen Gesellschaft gab es nichts
Heikleres, als die Kontrolle über seine Affekte zu verlieren. Ein Verlust der
Contenance hätte ihn aus dem feinabgestuften System der gesellschaftlichen
Beziehungen geworfen, hätte seinen Konkurrenten Angriffsflächen geboten.
Graciäns Ratschläge für ein kontrolliertes Verhalten finden sich z.B. in § 155
des Handorakels:

Wenn es möglich ist, trete vernünftige Überlegung dem gemeinen Aufbrausen in
den Weg: und dem Vernünftigen wird dies nicht schwer sein. Gerät man aber in
Zorn, so sei der erste Schritt, zu bemerken, daß man sich erzürnt: dadurch tritt
man gleich mit Herrschaft über den Affekt auf: jetzt messe man die Notwendigkeit
ab, bis zu welchem Punkt des Zorns man zu gehn hat, und dann nicht weiter: mit
dieser überlegenen Schlauheit gerate man wieder aus dem Zorn. Man verstehe gut und
zur rechten Zeit einzuhalten: denn das Schwierigste beim Laufen ist das Stillestehn.
Ein großer Beweis von Verstand ist es, klug zu bleiben bei den Anwandlungen der
Narrheit. Jede übermäßige Leidenschaft ist eine Abweichung von unsrer vernünftigen
Natur. Allein bei jener meisterhaften Aufmerksamkeit wird die Vernunft nie zu Falle
kommen und nicht die Schranken der großen Obhut seiner selbst überschreiten. Um
eine Leidenschaft zu bemeistern, muß man stets den Zaum der Aufmerksamkeit
in der Hand behalten; dann wird man der erste ,Kluge zu Pferde sein, wo nicht gar
auch noch der letzte'.34

Und in § 287 heißt es noch einmal, wie zur Bestätigung:

Nie handle man im leidenschaftlichen Zustande: sonst wird man alles verderben.
Der kann nicht für sich handeln, der nicht bei sich ist: stets aber verbannt die
Leidenschaft die Vernunft. In solchen Fällen lasse man für sich einen vernünftigen
Vermittler eintreten, und das wird jeder sein, der ohne Leidenschaft ist. Stets sehn
die Zuschauer mehr als die Spieler, weil sie leidenschaftslos sind. Sobald man merkt,
daß man außer Fassung gerät, blase die Klugheit zum Rückzüge: denn kaum wird
das Blut sich vollends erhitzt haben, so wird man blutig zu Werke gehn und in wenig

33 Norbert Elias, Die höfische Gesellschaft, Neuwied 1969.
34 Gracian, § 155, 78.



26 Silke Leopold

Augenblicken auf lange Zeit sich zur Beschämung und andern zur Verleumdung
Stoff gegeben haben.35

Daß ein neues Gesellschaftsbild, wie Graciân es entwarf und beförderte,
nicht ohne Einfluß auf kulturelle Entwicklungen bleiben konnte, liegt auf
der Hand. Die Da-capo-Form der Arie stellt, so meine ich, eine mittelbare
musikalische Konsequenz aus den neuen Verhaltensmaximen dar. Erst in der

Verbindung der alten Affektidee mit der dissimulatione entschlüsselt sich ihr
musikalischer Sinn. Die Da-capo-Arie ist eine janusköpfige Form; sie handelt
einerseits von den Affekten, andererseits aber von den Möglichkeiten, diese

Affekte, wenn sie denn unkontrolliert hervorbrechen, wieder unter Kontrolle
zu bringen. Denn nichts - darüber waren sich die Autoren des 17. Jahrhunderts
einig - war so gefährlich wie eine gerade und offene Linie des eigenen Verhaltens,
nichts so tödlich wie eine spontane Gefühlsregung, weil all dies dem Gegner
erlaubte, gezielt zuzustechen. „Die Affekte" - so schrieb Graciân - „sind die
krankhaften Säfte der Seele, und an jedem Übermaße derselben erkrankt
die Klugheit: steigt gar das Übel bis zum Munde hinaus, so läuft die Ehre
Gefahr."36

Michael Robinson hat in seinem Aufsatz über „The da-capo-aria séria as

a symbol of rationality"37 festgestellt, daß die Da-capo-Form in einer Zeit
entsteht, in der dramaturgisch in der Oper das größte denkbare Durcheinander
herrscht, und die Da-capo-Form als einen Versuch betrachtet, der Vernunft in
dem Chaos eine Stimme zu geben. Robinson verglich die regelmäßige Abfolge
von Rezitativ und Arie mit dem geometrischen Plan italienischer Barockgärten,
in dem die Da-capo-Arie ihrerseits die Funktion jener kleineren geometrischen
Einheiten innerhalb des großen regelmäßigen Plans einnahmen und als
zyklische Form ein Symbol von Ordnung und für die Fähigkeit des Menschen
darstellte, die Natur zu verbessern. Die Da-capo-Form symbolisierte die
Möglichkeit, den Menschen als vernünftiges, logisch handelndes, denkendes Wesen
zu zeigen. Wie aber verträgt sich diese These mit der allgemein akzeptierten
Idee, daß die Arie in der Musik der Barockzeit die Affekte darstelle?

Versteht man die Da-capo-Form dagegen eher als einen musikalischen Spiegel
der dissimulatione, so bemerkt man die erstaunlichen Parallelen zwischen
Verhaltensmaxime und musikalischer Form. Denn diese gibt in allen ihren
Merkmalen jene Forderungen wieder, die Graciân und seine Zeitgenossen
für ein Überleben im Intrigendschungel der Gesellschaft, speziell der Höfe,
für notwendig erachteten und die Norbert Elias als Grundregeln höfischen
Verhaltens beschrieb: Distanzierung, um dem potentiellen Konkurrenten keine
direkten Einblicke in die eigene Persönlichkeit zu geben; Affektkontrolle, um
sich keine emotionalen Blößen zu geben; Durchnuancierung des Verhaltens,

35 Gracian, § 287, 140 f.
36 Gracian, § 52, S. 29.
37 Michael F. Robinson, „The da capo aria séria as a symbol of rationality", in: R. Pozzi (Hrg.),

La musica come linguaggio universale, Florenz 1990, 51-63.



Über die Inszenierung durch Musik 27

um die Hierarchien zu jedem Zeitpunkt abzustecken; und schließlich veisa-
tilitas - d.h. Anpassungsfähigkeit, Geschmeidigkeit im Umgang. Für diese
Verhaltensnormen aber liefert die Da-capo-Arie gleichsam ein Schulbeispiel.
Was sich nämlich im Verlauf der Arie abspielte, war - entgegen der gängigen
Meinung über die vermeintlich starre Form - alles andere als undramatisch:
Gerade die zyklische Form, gerade der feinabgestufte Nuancenreichtum des

immer gleichen melodischen Materials, zu dem auch die Veränderungen und
Verzierungen im Da-capo gehörten, gerade die Herauslösung der Arie aus dem
Handlungszusammenhang, die der handelnden Person zu einer segensreichen
Distanz verhalf, waren das Dramatische an der Musik.

Graciäns § 155 über „Die Kunst, in Zorn zu geraten" liest sich in diesem
Zusammenhang wie eine Beschreibung des Da-capo-Prinzips. Das Aufbrausen
steht am Anfang - das musikalische Material, das die emotionale Grundsituation

beschreibt. Es wird generell in einem Instrumentalritornell exponiert,
das der dargestellten Person Gelegenheit zur Distanzierung und - nach Gra-
ciän - dazu gibt, „den eigenen Zorn zu bemerken." Bei dem ersten Einsatz
der Singstimme tritt die Person also „gleich mit Herrschaft über den Affekt
auf;" und die weiteren Abschnitte des A-Teils sowie der Mittelteil messen
die „Notwendigkeit ab, bis zu welchem Punkt des Zorns man zu gehn hat".
Das Da-capo steht für Graciäns Forderung „wieder aus dem Zorn zu geraten".
Die zehnmalige Wiederholung des Anfangsthemas in jeweils unterschiedlicher

Ausprägung, wie sie für die Da-capo-Arie charakteristisch ist, kann als
musikalische Chiffre für die Durchnuancierung des Verhaltens verstanden
werden, für die Geschmeidigkeit, die veisatilitas, mit der ein Höfling sich
den Fallgruben seiner höfischen Umwelt stellt und gleichzeitig entzieht; sie
machen eine der gefährlichsten Situationen des höfischen Lebens musikalisch
sinnfällig - wie man die Beherrschung verliert und sie in einem dramatischen
inneren Kampf schließlich wiedererlangt, so daß die Situation am Ende der Arie
beinahe dieselbe ist wie vor Ausbruch der Affekte. Trotz der zyklischen Form
stellt die Da-capo-Arie nicht einen Zustand, d.h. etwas Statisches, sondern etwas
Dynamisches, einen Prozeß dar, dessen Endergebnis ein schwer erkämpfter
Sieg ist. „Das Schwierigste beim Laufen ist das Stillestehen" - dies könnte fast
das Motto für die Da-capo-Form sein.

In den Opern Georg Friedrich Händeis finden sich unzählige Beispiele derartiger

musikalischer Affektkontrolle, und zumeist dient ihm ein Tanzrhythmus
als Chiffre für den Kampf um die Beherrschung. Als ein Muster derartiger
höfischer Selbstkontrolle darf wohl Carilda gelten, die kretische Prinzessin,
die in Händeis Oper Aiianna in Cieta (1734) heimlich denselben Theseus liebt,
dem Ariadne sein Herz geschenkt hat. Carilda ist eine der sieben Jungfrauen,
die Athen dem kretischen König Minos nach einem alten Vertrag als Fraß
für den Minotaurus zur Verfügung stellen muß. Teseo hat die athenischen
Geiseln nach Kreta begleitet und versucht, die verzweifelte Carilda zu trösten,
bevor sie von den Kretern ins Labyrinth geführt werden soll. In einer Situation
höchster Seelenpein, den Tod vor Augen, gelingt es Carilda in bewundernswerter



28 Silke Leopold

Weise, ihre Contenance zu bewahren und ihre beiden Gesprächspartner Arianna
und Teseo über ihre wahren Gefühle restlos im Unklaren zu lassen.

Daß Händel diese tragischen Worte des Abschieds im Rhythmus des Menuetts

mit einigen zierlichen Trillern im Orchesterritornell, eleganten kleinen
Koloraturen in der Singstimme und in einer so harmlosen Tonart wie a-moll
vertont, wird erst verständlich, wenn man bedenkt, daß Carilda hier alle ihre
Kraft zusammennimmt, um das Liebespaar eben gerade nicht merken zu lassen,
wie ihr ums Herz ist. Der Menuettrhythmus leistete dabei besondere Dienste.
Zum einen war der Tanz generell das traditionelle Metier der Sozialdiszipli-
nierung und ein Modell für Affektkontrolle. Zum anderen aber kam dem
Menuettrhythmus eine besondere Bedeutung zu. Denn dieser Tanz, in den
Carilda ihre Gefühle zwingt, galt als die „regulirteste" Art des Tanzens, als
der höfische Gesellschaftstanz schlechthin, seit Ludwig XIV. ihn an seinem
Hof eingeführt hatte. Noch in der Tanzszene in Mozarts Don Giovanni diente
das Menuett als Tanz des adligen Paares, und Giuseppe Verdi verwendete es in
Un Ballo in Mascheia aus der historischen Distanz heraus ein letztes Mal als
Klangkulisse eines Hofballs, vor dessen Hintergrund sich die Eifersuchtstragödie
anbahnt. Wenn Carilda es fertigbrachte, in einer ausweglosen Situation sich
derart „moderat und regulirt" zu betragen, so offenbarte sie damit ihre wahre
Seelenstärke - und, was in diesem Zusammenhang vielleicht noch wichtiger
ist - ihre gute Erziehung. In der Musik, d.h. im Grundrhythmus der Arie, ist
ein Hinweis auf die Personenregie verborgen - auf einen inneren Kampf der
Protagonistin, den diese gegen sich selbst gewinnt.

Auch in Händeis Scipione von 1726 findet sich ein vergleichbares Beispiel.
Scipione, der römische Eroberer Hispaniens, liebt Berenice, die schöne Gefangene,

und macht ihr vergeblich den Hof. Als er ihr, immerhin erst in der
Mitte des II. Aktes, seine Liebe gesteht, weist sie ihn mit der Bemerkung
zurück, sie liebe einen anderen. Außer sich vor Schmerz vergißt Scipione seine
guten Manieren, erkennbar daran, daß er Berenice ins Wort fällt, und seine
rezitativischen Worte künden von äußerster Bestürzung: „Spietato mio destin,
misera core / scoppierai di tormento e di furore." Dieser Zweizeiler scheint aus
nichts anderem zu bestehen als aus lauter Schlüsselwörtern der Seelenqual, und
man würde an dieser Stelle eine „aria di agitazione" mit wilden Koloraturen
oder einen extrem langsamen, stockenden Ausbruch des Schmerzes erwarten.

38 Sage ihr, daß ich in meiner Brust / diese starke Seele bewahre und / sage ihr, daß ich die
Freiheit dieses stolzen Todes habe; ich trage keine Ketten.
Ich sterbe heiter, / zumindest werde ich nicht feige sterben. / Sage ihr, daß ich bereit bin zu
sterben / und kein Mitleid für mein Leiden erbitte.

Dille che nel mio seno
serbo quest' alma forte
e da si fiera morte
dille ch'ho libertà, non ho catene.

Io lieta moro o almeno
vile non morirö,
dille che a morir vo
e non chiedo pietà delle mie pene.38



Über die Inszenierung durch Musik 29

Statt dessen ruft sich Scipione mit einer Arie gleichsam selbst zur Ordnung,
die beherrschter kaum sein könnte. „Pensa o bella" ist nicht etwa ein
Affektausbruch, sondern ein Musterbeispiel der dissimulazione. Hinter dem
Menuettrhythmus und einer schulmäßig durchgehaltenen Viertaktperiodik
verbirgt Scipione seine wahren Gefühle, denen er sozusagen unbemerkt und
beiseite in seinem Rezitativ Ausdruck gegeben hatte, und zeigt sich vor Berenice
als vollendeter Hofmann. Die nichtssagende Glattheit gibt ihm die Contenance
zurück, die er zuvor zu seinem eigenen Schaden verloren hatte.

Zwischen Affektdarstellung und Charakterzeichnung

Äußere und innere Bewegung
Die besondere Eignung des Tanzes für die künstlerische Ausformung der
Affektkontrolle kam nicht von ungefähr. Daß zwischen innerer und äußerer
Bewegung ein Zusammenhang bestand, gehörte zu den Grundüberzeugungen
nicht nur der Philosophie und der Medizin, sondern auch der allgemeinen
Verhaltenslehre, seit René Descartes die Zirbeldrüse als Sitz der Seele und
jene „esprits animaux" in den Hirnkammern ausgemacht hatte, die, angeregt
durch äußere Eindrücke, auf dem Weg durch die Nervenbahnen erst die Seele
und von dort ausgehend dann über den Blutkreislauf die Muskeln in Wallung
brachten.39 Außerhalb der akademischen Diskussionen um die cartesiani-
sche Lehre waren es vor allem die Tanzmeister, denen dieser Zusammenhang
wohl unmittelbar einleuchtete, half er doch, das von der Kirche immer
beargwöhnte Tanzen als natürliche, gleichsam von der Zirbeldrüse gesteuerte
Lebensäußerung zu rechtfertigen. In seiner Beschreibung wahrer Tanz-Kunst
aus dem Jahre 1707 bezog sich der Tanzlehrer der Leipziger Universität Johann
Pasch explizit auf Descartes, als er das Tanzen als einen körperlichen Ausdruck
seelischer Befindlichkeiten definierte:

§ 4. Diese in dem Gradu vor anderen Thieren vernünfftige Seele nun [...] hat nunmehro
als eine lebende und bewegliche Sache ihre unterschiedliche passiones und affectus,
darunter dasjenige / so wir Traurigkeit und Freude nennen / nicht die geringsten
sind. (Hiervon ist zu besehen Cartes, de passiones, sive affect, animae, it. les
Characteres des passiones de Möns, de la Chambre.) Gleichwie nun die Traurigkeit
alles zusammen schliesset / und also die Operationes derer spirituum animalium
hemmet / also extendiret die Freude alles / und instigiret die spiritus animales
zu einer hefftigern Bewegung. Diese Bewegung nun/ nachdem sie eine complexion
antrifft / wird proportionabiliter so hefftig / daß sie auch den äusserlichen Leib in
eine stärckere Bewegung bringet / und ihn zu einem schnellern Lauffen / Hüpffen
und Springen zwinget / als sonst die höchste Nothdurfft erfordert / wie ein solches
an Menschen und Thieren klärlich zu sehen ist / und allen Nationen gemein (ohne
Obrigkeitlichen Zwang) obschon einer weniger oder mehr als der andere / und ist

39 Siehe hierzu die Einleitung des Herausgebers zu René Descartes, Die Leidenschaften der Seele,
hrsg. und übersetzt von Klaus Hammacher, Hamburg 1984, besonders XXXI-XXXIX.



30 Silke Leopold

dieses also ein effectus naturae. § 5. Hieraus nun entstehet der Grund und Ursprung
des Tantzens / dann wäre diese Krafft nicht in den Cörpern / und dieser affect nicht
in dem Leben oder Seelen / so würde gewißlich alles Tantzen in der gantzen Welt
nachbleiben. Und also hoffe ich / daß / wo jemand mit Weisheit oder nur Vernunfft
begäbet ist / so wird er gestehen müssen / daß der Ursprung zum Tantzen natürlich
ist / und per consequens die bessere Regulierung dieses Triebes der Natur nicht
kan unnatürlich sein.40

Neben dieser grundsätzlichen Rechtfertigung des Tanzens auf der Basis der
zeitgenössischen Philosophie machte Pasch sodann auf die besondere Eignung
des Tanzens für die Sozialdisziplinierung aufmerksam:

So ist dieses der Trieb der Natur mit seinen daraus unförmlichen motionibus und
gestibus des Leibes / welche durch gute Disciplinirung sollen reguliret und vernünfftig
exequieret werden.41

Und schließlich betonte er die Rolle des Tanzes für das Einüben von
Verhaltensnormen:

Auch ist nicht zu tadeln, / wenn die Schritte und Gestus in Mensur, Tempo und
pondéré regel-recht gemacht werden. Eine sehr schöne Decoration aber ist es / wenn
diese Dinge durch Schärffe und Sänfftigung dermassen moderiret / und gleichsam
abgewürtzet sind / daß sie zierlich und angenehm in die Augen fallen / und zeigen
allemal einen moderaten und regulirten Menschen an / indem nicht zu vermuthen
ist / daß ein Mensch / welcher auch in seinen geringsten motionibus regulair ist /
in importanten Dingen nachlässiger seyn sollte.42

Wenn aber das Tanzen Ausdruck innerer Bewegungen war, wenn die verschiedenen

Tanzrhythmen in der Lage waren, Trauer oder Freude zu symbolisieren,
dann konnten diese Tanzrhythmen auch in der Vokalmusik die Rolle von
Affekt-Chiffren annehmen und der Beschreibung seelischer Zustände dienen.
Johann Matthesons 1739, gleichsam im Nachhinein formulierte musikalische
Affektenlehre43 stellte nichts anderes dar als den Versuch, den unterschiedlichen
Tanzrhythmen unterschiedliche emotionale Bedeutung zuzuschreiben. Und
lange vor Matthesons Versuch einer rhythmischen Systematik der Affekte hatte
Händel den Tanzrhythmen als Affektträger in seiner Vokalmusik wachsende
Bedeutung beigemessen.44 Klagende Sarabanden wie in „Lascia ch'io pianga" -

40 Johann Pasch, Beschreibung wahrer Tanz-Kunst Frankfurt 1707 (Fotomechanischer Nachdruck

hrsg. von Kurt Petermann, Documenta Choreologica XVI, München 1978) 8 ff.
41 Pasch, 19.
42 Pasch, 21.
43 Johann Mattheson, Der vollkommene Capellmeister, Teil II, Kapitel 13, § 81-127 Siehe hierzu

auch George J. Buelow, „Johann Mattheson and the invention of the Affektenlehre", in: New
Mattheson Studies, hsg. von George J. Buelow und Hans Joachim Marx, Cambridge 1983,
403 ff.

44 Siehe hierzu Karina Telle, Tanzrhythmen in der Vokalmusik Georg Friedrich Händeis (Beiträge
zur Musikforschung 3), München 1977.



Über die Inszenierung durch Musik 31

jenem Tanz, der von der Hamburger Almiia (1705) über das römische Oratorium
Ii tiionfo del tempo e del disinganno (1707) in seine erste Londoner Oper
Rinaldo (1711) wanderte - oder Bourrées wie „Ho un non so che nel cor", die im
Munde der Maria Magdalena aus dem Auferstehungsoratorium La resunezione
(1708) ebenso glückselig klang wie im Munde der verderbten Kaiserin Agrippina
in Händeis gleichnamiger Oper 1709) - sie alle dienten als rhythmisches Mittel
zum Zweck der Affektdarstellung.

Wie Händel über die typisierenden Tanzrhythmen hinaus den individuellen
Augenblick eines Menschen in Musik fassen konnte, der seinen Leidenschaften
unterworfen ist, sie aber in einem mutigen inneren Kampf unter Kontrolle zu
bringen vermag, sei an dem Beispiel der berühmten Arie „Piangerö la sorte mia"
der Cleopatra aus Giulio Cesare gezeigt. In dieser Arie, die Winton Dean mit
vollem Recht einen „stroke of genius"45 nannte, gelang Händel ein Meisterwerk
der Verbindung aller jener scheinbar gegensätzlichen Forderungen zu einer
schlüssigen Menschendarstellung - der Technik der eher statischen Affekt-
Chiffren mit der einfühlsame Darstellung einer individuellen psychologischen
Entwicklung, und jene Mischung aus Kontrollverlust und Haltung, in der das

adlige Opernpublikum sich selbst wiederfinden konnte. „Piangerö la sorte mia"
ist ein einziger innerer Kampf um Selbstbeherrschung; alle Affekt-Chiffren, die
Händel hier verarbeitet, dienen der Darstellung dieses Ringens um Würde und
Identität in einer Situation, in der beides gleichgültig geworden scheint. Das
beginnt bei der Tonart E-Dur, die Händel in dieser Oper generell der Person der

Cleopatra zuweist. Traditionell würde eine solche Verzweiflungsarie in einer
Molltonart, bevorzugt in c-moll stehen; daß Cleopatra in „ihrer" Tonart singt,
ist ein erster Hinweis auf ihre Contenance. Andere musikalische Merkmale
verraten dagegen gleich von Anfang an ihren Schmerz: Mit ihrem „Piangerö",
dem zentralen Wort dieses A-Teils schneidet Cleopatra dem erwarteten Ritornell,
das ihr eine Distanzierung ermöglichen würde, gleichsam das Wort ab; der
Sarabandenrhythmus verrät ebenso wie das absteigende Tetrachord im Baß -
der altehrwürdige Lamentobaß, auf dem der gesamte A-Teil basiert -, wie es um
Cleopatras Gemütsverfassung bestellt ist. Über diesen typisierenden Affekt-
Chiffren aber, die die Grundstimmung der Situation beschreiben, wächst ihre
private Seelenpein zusehends; von der harmlosen Terz zu Beginn weiten sich die
Intervalle der melodischen Floskel über die Quint und die Oktave schließlich gar
zu einer unkontrollierten None in T. 13, bis sich Cleopatra in der anschließenden
Kadenz wieder fängt. Doch ist diese Beruhigung nur von kurzer Dauer; dem
Aufbäumen folgt ein Moment hoffnungsloser Schwäche, die sich in den in
die Lamentoquart im Baß eingeschobenen chromatischen Töne (T. 15-24) und
den ebenfalls chromatisch absinkenden Tonschritten der Melodie (T. 17-19)
artikuliert. Danach zieht Cleopatra sich gleichsam am eigenen Schopf aus ihrem
Elend: Nachdem sich ihr Selbstmitleid noch einmal in melodischen Sequenzen
mit fallender Tendenz geäußert hat, erreicht sie bei den eher kämpferischen

45 Winton Dean und John Merrill Knapp, Handel's Operas 1704-1726, Oxford 1987, 492.



32 Silke Leopold

Worten „finchè vita in petto avro („so lange ich Leben in der Brust habe") -
den Worten, bei denen sie zu Beginn der Arie nur eine unordentliche None
zustandebrachte - nicht nur den höchsten Ton der Arie, sondern es gelingt ihr
auch endlich die Kadenz in der Grundtonart, die sie wie zur Beruhigung noch
ein paarmal, nun auch ein Schlußritornell zulassend, wiederholt.

Bsp. 2: A-Teil (nach: Georg F. Händel, Giulio Cesare, Klavierauszug, Kassel etc. 1962,
207 ff. [Hallische Händelausgabe II]).

Cleopatra

Fl. trav.,
VI. I, II

Continuo
(Cemb., Vc.,

'

Violone)

m j]j) *\n
Pian - ge - rö,

Fl. trav, VI. I
pian - ge - ro la_sor - te mi - a,

m TTJ, vi. II À nn
3:

É
si cru-de - le_

m
e tan - to ri - a,

•tr, ' ' fin - chè vi

Di'j.Jli'i
L^LT 'Lei

14

É S[/ p r

$
ta in pet - to a - vrô; pian - ge - rö _ _ pian - ge - rö la

m s

s n m a
tesor - te« mi - a, si cru - de - le e tan - to ri - a, pian - ge-

- ^ J-

i ±
ST~

¥ ¥



Über die Inszenierung durch Musik 33

27

rö la sor - te mi - a, si cru - de -le e tan - to ri - a,.

s1 1_

fin - chè

Üfm * i
p r ir- 'r

UÂ r fTTP 11 y J'F

mm
vi - ta in pet - to a - vrô,

3Ë

fin - chè vi - ta, fin - chè vi

P sEi S mr=f
J J>=±: S

rr ii2.r> i

Dem musikalischen Psychogramm des A-Teils folgt ein unvorhergesehener
Wutausbruch, der an emotionaler Feinzeichnung dem A-Teil kaum nachsteht.
Denn die Erregung bricht sich schrittweise ihre Bahn, und diese Entwicklung
wirkt wie ein musikalisches Exempel jenes Regelkreises, den die cartesianischen
„Lebensgeister" in Gang setzen. Die zunächst noch relativ gefaßte Vorstellung
davon, wie sich Cleopatra als Geist an ihrem tyrannischen Bruder rächen
wird, weckt die Lebensgeister, die zunächst, wie die plötzlich einsetzenden
Sechzehntelbrechungen in den Violoncelli verraten, Cleopatras Blut in Wallung
bringen, bis sie selbst mit gleicher Erregung - und ebensolchen Sechzehntelkoloraturen

- darauf reagiert. Daß aber dieser Ausbruch auch ein Zeichen
von Schwäche ist, macht Händel wiederum mit der Tonart deutlich; zwar
wahrt das parallele cis-moll die Regeln der Da-capo-Komposition, doch wird
an diesem Tonartenplan noch einmal deutlich, was schon die Haupttonart
E-Dur signalisiert hatte - daß Cleopatras Kraft in ihrer Fähigkeit zur
Selbstkontrolle auch noch in ausweglosen Situationen liegt. Und zur Darstellung



34 Silke Leopold

dieser Seelenstärke erhält auch das Da-capo seine dramatische Funktion. Hätte
Händel, wie es durch die Tradition gerechtfertigt gewesen wäre, die Folge der

Tongeschlechter umgekehrt, hätte er also den klagenden A-Teil in Moll und
den kämpferischen Mittelteil in Dur vertont - er hätte sich eines subtilen
Mittels der Charakterzeichnung begeben.

Bsp. 3: B-Teil T. 1-

48 Allegro
itA S

Mà poi mor-ta d'o-gn'in tor - no

¥
il ti - ra - no

n v j
rU^rrrrrfrr

51

$
$

e not - te e gior - no fat - ta spet - tro

¥
Û



Über die Inszenierung durch Musik 35

Öffentliches und privates Handeln

Der Zusammenhang zwischen Verhaltensnorm, Komposition und
Personendarstellung in der Oper ist auch in einem weiteren Punkt von Bedeutung,
der eng mit der Affektkontrolle zusammenhängt - dem Unterschied zwischen
öffentlichem und privatem Handeln. Cleopatra etwa verhält sich in Händeis
Giulio Cesare, je nachdem, ob sie allein auf der Bühne steht oder sich in
Gesellschaft anderer befindet, verschieden. Die Contenance verliert sie jedenfalls

nur, wenn sie allein ist und niemand Zeuge dieses gesellschaftlichen
Fehlverhaltens werden kann - im Mittelteil von „Piangero la sorte mia" und
in ihrer einzigen Moll-Arie „Se pietà di me non senti". Diesen Unterschied
zwischen „öffentlichem" und „privatem" Menschen haben sensible Opernkomponisten

zu allen Zeiten sehr genau beachtet, und gerade in einer Situation,
in der die Diskrepanz zwischen der Natur des Menschen und seiner
gesellschaftlichen Rolle so groß war wie in der höfischen Gesellschaft, barg eine feine
musikalische Unterscheidung des privaten und des offiziellen Verhaltens ein
großes darstellerisches Potential in sich, das darüber hinaus sogar einen eigenen,
dem zugrundeliegenden Libretto widersprechenden Kommentar abzugeben in
der Lage war und damit auch die szenische Präsentation einer Figur beeinflußte.
Monteverdis Orfeo ist in seiner großen, auf keinerlei musikalisches decorum
Rücksicht nehmenden Klageszene im V. Akt allein mit sich und dem körperlosen
Echo; Rossis Orfeo lässt seinen unkontrollierten Emotionen nur dann freien
Lauf, wenn er sich allein wähnt, und auch Lullys Cybèle schlägt einen völlig
anderen Ton an, je nachdem, ob sie als Göttin oder als Liebende auftritt.

Ein besonders deutliches Beispiel für eine derartige Personenregie durch die
Musik, für die Unterschiede zwischen öffentlichem und privatem Verhalten,
stellt die Zauberin Alcina aus Händeis gleichnamiger Oper (1735) dar. Entgegen
den Intentionen des Librettos entwirft Händel hier ein Charakterbild, das alle
bösartigen Handlungsdetails der Hexe - und auch die szenisch wie musikalisch
opulente Ausgestaltung der Zauberinsel - vergessen läßt und lediglich von
dem Schicksal einer alternden Frau kündet, die, nachdem sie ihr Leben lang
mit den Männern nur spielte, nun zum ersten Mal wirklich liebt, die mit
allen Mitteln um diese Liebe kämpft und doch weiß, daß sie ihren jüngeren
Geliebten trotz aller kosmetischen und sonstigen Zauberkünste nicht halten
kann. Darüber hinaus macht Händel in der musikalischen Darstellung der
Alcina einen deutlichen Unterschied zwischen der Herrscherin über die Insel
und der verzweifelten Frau.

Das Verhängnis kommt auf leisen Sohlen. Zu Beginn der Oper ist sich Alcina
ihrer Macht noch völlig sicher. An der Seite ihres Geliebten, inmitten all
ihrer Pracht empfängt sie die beiden Fremden Melisso und Bradamante und
läßt sie in ihrer ersten Arie „Di cor mio quanto t'amai" wissen, daß Ruggiero
der Mann ihres Herzens ist. Die Dur-Tonart, das gemäßigte Tempo und eine
ausgeglichene, aber dennoch elegant bewegte Melodie zeugen von der
Selbstverständlichkeit ihres Glücks. Doch schon in ihrer nächsten Arie scheint



36 Silke Leopold

sich das Blatt zu wenden. Ruggiero glaubt einer Einflüsterung, daß Alcina
ein Auge auf den jungen Fremden geworfen habe und wirft ihr Untreue vor.
Eine andere Zauberin als Alcina könnte Ruggiero für seine Ungerechtigkeit
bestrafen; Alcina aber erschrickt vor dem Streit; ihre nächste Arie „Si son quella"
ist eine Mischung aus trotzigem Sarkasmus und unterwürfigem Flehen. Der
rhythmische Gestus changiert zwischen „stolzem" Menuett und „klagender"
Sarabande; die Molltonart und der stockende, fast schluchzende Beginn verraten
jedoch ihre wahren Gefühle: Das ist die Musik einer unglücklichen Frau, die
ihre Contenance zu wahren versucht, nicht die einer Königin, die ihre Macht
ausspielen könnte.

Obwohl Händel für Alcinas Arien die Schere der Tonarten nicht weiter als
bis zu drei Vorzeichen öffnete, trug er doch gerade durch die Verteilung der
Tonarten, die den Gepflogenheiten der Opera seria gemäß jeweils nur einmal
verwendet wurden, zur Charakterzeichnung bei. Die Dur-Tonarten gehören
der Herrscherin, die Molltonarten der privaten Frau, und auch die Taktarten
unterstützen diese Unterscheidung: Immer wenn Alcina als Herrscherin auftritt,
singt sie im geraden Takt, in den Arien, die ihre Gefühle zum Thema haben,
im ungeraden bzw. im Zwölfachteltakt.

Di, cor mio quanto t'amai" B C Andante larghetto
,Si, son quella a 3/4 —
Ah mio cor! Schernito sei" c 3/4 Andante larghetto
,Ombre pallide" e C Andante
,Ma quando tornerai" F C Allegro
,Mi restano le lagrime" fis 12/8 Larghetto

Nach dem vergleichsweise noch harmlosen a-moll von „Sl, son quella" als
Reaktion auf ein Scheinproblem folgt die Erkenntnis, daß Ruggiero sich tatsächlich
von ihr abgewandt hat - und ihr erster Verzweiflungsausbruch: „Ah mio cor!
Schernito sei" in c-moll, der klassischen Trauertonart. Über einem Teppich
aus Dreiklangsbrechungen im Baß und zerrissenen Streicherakkorden darüber
schreit Alcina gleichsam ihr Unglück heraus, in kurzen Melodiebruchstücken,
die nur durch den neuerlichen Anklang an den Sarabandenrhythmus
zusammengehalten werden. Noch aber gibt Alcina sich nicht geschlagen; im Mittelteil
der Arie ruft sie sich mit den Worten „Ma che fa gemendo Alcina?" gleichsam
selbst zur Ordnung; Tempo und Taktart wechseln, und die Tonart B-Dur des

Mittelteils paßt zwar überhaupt nicht zum c-moll des A-Teils, dafür aber greift
sie die Tonart von Alcinas erster Arie wieder auf und macht auf diese Weise
deutlich, daß Alcina sich an ihre „offizielle" Seite erinnert - umsonst: Selten hat
die Da-capo-Form so vernichtende Auswirkungen gezeigt wie bei der Rückkehr
des unbegleiteten Aufschreis „Ah mio cor"

„Ombre pallide", nach Ruggieros Abschiedsarie in E-Dur nun darauf Bezug
nehmend im geraden Takt und in e-moll, widerspricht der Sicht einer „offiziellen"

und einer „privaten" Ebene keineswegs - es bestätigt sie eher: Alcina



Über die Inszenierung durch Musik 37

tritt hier als Herrscherin über die Zaubergeister auf; die ihr aber aus „privaten"
Gründen die Gefolgschaft verweigern. Ein letztes Mal rafft Alcina sich zu
herrscherlicher Attitüde auf, als sie unvermutet auf Ruggiero trifft und ihn
beschwört, bei ihr zu bleiben. Als er sich weigert, droht sie ihm mit höhnischer
Arroganz Rache an; das F-Dur im geraden Takt sowie ein sorglos-virtuoser
melodischer Gestus lassen Ruggiero spüren, daß sie sich ihm überlegen glaubt.
Doch wie es in ihrem Innern aussieht, verrät der Mittelteil: die unvermittelte
Wendung nach As-Dur und schließlich zur Mollvariante der Haupttonart gehört
zwar zu den möglichen Tonartenkombinationen der Da-capo-Form, ist jedoch
ein drastisches Mittel, den plötzlichen Stimmungsumschwung, unterstützt
von dem Taktwechsel zum ungeraden Takt und vom schnellen zum langsamen
Tempo, deutlich zu machen. Doch die Herrscherin gestattet sich diese privaten
Gefühle nicht lange; einmal mehr dient die Da-capo-Form zur Darstellung
einer dramatischen Situation.

Die endgültige Demontage der Herrscherin aber findet in Alcinas letzter
Arie statt, nachdem sie die Schlacht gegen Ruggieros Getreue verloren hat.
Im Rhythmus des Siciliano und in der Tonart fis-moll, beides Händeische
Affekt-Chiffren für hoffnungslose Schwermut jenseits aller Auflehnung gegen
das Schicksal, läßt Alcina ihren Tränen der Verzweiflung freien Lauf. In „Mi
restano le lagrime" macht Händel ein letztes Mal deutlich, daß Alcina, die zu
sehr liebte, nicht Verachtung, sondern unser Mitleid verdient.

An der Schwelle zu einem neuen Menschenbild

Cleopatras Art, mit ihren Leidenschaften umzugehen, sie in einem disziplinato-
rischen Kraftakt unter Kontrolle zu bringen, war ebenso von Verhaltensnormen
geprägt, die sich um die Mitte des 17. Jahrhunderts herausgebildet hatten, wie
Alcinas Bemühungen, ihre Verzweiflung mit dem Mantel höfischen Verhaltens
zuzudecken. Beide repräsentieren damit auch jenen Typus des Menschen, der, als
Opfer von außen auf ihn einwirkender Kräfte, zum Spielball unterschiedlichster
Leidenschaften wird, der zum Reagieren, nicht aber zum Agieren berufen ist.
Die Oper hatte dieses Menschenbild auf ihre Weise fruchtbar gemacht, indem
sie das Geworfensein des Menschen durch eine große Vielfalt musikalischer
Tonfälle dargestellt und damit nicht zuletzt den Sängern eine Möglichkeit
geschaffen hatte, die ganze Bandbreite ihres Könnens innerhalb einer einzigen
Rolle vorzuführen. Neue Ideen von der Natur der menschlichen Wahrnehmung

seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts finden auch in der Oper ihren
Niederschlag, und Cleopatra ist eine jener Rollen, in denen sich dieser Wandel
manifestiert.

Cleopatras Seelenstärke, ihr klarer Charakter, der zwar weiter mit den
Leidenschaften zu kämpfen hat, ihnen aber nicht mehr gleichsam schutzlos ausgeliefert
ist, nimmt, auf künstlerischer Ebene, eine Veränderung des Menschenbildes mit
epochalen Konsequenzen vorweg, die erst einige Jahre später wissenschaftlich



38 Silke Leopold

beschrieben werden sollte. Gegenüber der früheren Überzeugung, Leib und
Seele seien durch die „esprits animaux" in einem Regelkreis verbunden, setzte
sich nun die Überzeugung durch, daß Seele und Leib voneinander unabhängig
waren, und daß die Seele nicht von außen, sondern aus sich selbst heraus

gesteuert wurde. In seiner Psychologia Nova (1732) hatte der Leipziger Gelehrte
Christian Wolff diese neue Lehre von der Seele erstmals beschrieben:

§765. Da nun die Seele ihre eigene Krafft hat, wodurch sie sich die Welt vorstellet
(§. 753): hingegen auch alle natürliche Veränderungen des Leibes in seinem Wesen
und seiner Natur gegründet sind (§. 630.); so siehet man leicht, daß die Seele das

ihre für sich thut, und der Cörper gleichfals seine Veränderungen für sich hat, ohne
daß entweder die Seele in den Leib, und der Leib in die Seele würcket, oder auch
GOtt durch seine unmittelbahre Würckung solches verrichtet, nur stimmen die
Empfindungen und Begierden der Seele mit den Veränderungen und Bewegungen
des Leibes überein.46

§784. Wir treffen in der Seele weiter nichts an als eine Krafft sich die Welt vorzustellen
(§. 753.754.), und diese ist dasjenige, was in ihr fortdauert, und sie zu einem für
sich bestehenden Wesen machet (§ 743.). Alle Veränderungen demnach, die man in
ihr wahrnimmet, sind nichts denn verschiedene Einschränckungen derselben Krafft
wodurch sie determiniret wird, da sie für und an sich selbst auf die gantze Welt
nach allem ihrem Räume und ihrer Zeit gehet.47

Wenn die Seele aber eine eigene Kraft besaß, sich die Welt vorzustellen und nicht
wie ein Schifflein im Sturm der Leidenschaften hin und her geworfen wurde,
so mußte sich daraus auch ein neues Menschenbild formen, das seinerseits
auch für die Personengestaltung in der Oper nicht ohne Folgen bleiben konnte.
An die Stelle eines Mosaiks aus unterschiedlichen Affekt-Bausteinen trat nun
der musikalische Entwurf eines Menschen mit eindeutiger charakterlicher
Disposition, dessen seelische Regungen „Einschränckungen derselben Krafft"
darstellten. Diese Entwicklung eines neuen musikalischen Menschenbildes
vollzog sich allmählich; als die Opernreformer um Algarotti und Gluck es
nach der Jahrhundertmitte einforderten, hatte Händel, wie Cleopatras Beispiel
zeigt, bereits lange zuvor neue Möglichkeiten einer musikalischen Darstellung
von Menschen erprobt, deren Handlungen von ihrem Wesen und nicht von
den Affekten gesteuert wurden.

Von der Erkenntnis, daß sich ein charakterlicher Kern durch die Wahl der
Tonarten darstellen ließ, hat Händel in seinen Opern verschiedentlich, nirgends
aber so konsequent wie im Falle Cleopatras Gebrauch gemacht. Ohne das

Gebot der Tonartenvielfalt für eine Hauptrolle zu mißachten, verlieh Händel

ihr in Giulio Cesaie nicht nur einen eigenen, unverwechselbaren „Ton",
sondern machte darüber hinaus auch deutlich, daß Cleopatra eine höchst

46 Zitiert nach folgender Ausgabe: Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von Gott, der Welt
und der Seele des Menschen, auch allen Dingen überhaupt, Magdeburg 1751, reprographischer
Nachdruck hrsg. von Charles A. Corr, Hildesheim u.a. 1983, 478 f.

47 Wolff wie Anm. 44, 488f.



Über die Inszenierung durch Musik 39

außergewöhnliche Persönlichkeit besaß. Denn normalerweise gruppierte ein
Komponist die Reihe der Arien einer Rolle um einfache Tonarten mit wenigen
Vorzeichen und behielt sich die entfernteren Tonarten für Situationen gesteigerter

Spannung vor; traditionell dienten dabei B-Tonarten wie c-Moll oder gar f-

moll für Szenen der Trauer, der Klage, der Beschwörung Verstorbener. Cleopatras
Grundtonart aber ist E-Dur,- drei ihrer acht Arien, darunter - gleichsam als
Stützpfeiler ihres Charakters - die erste und die letzte, sind in dieser mit ihren
vier Kreuzen durchaus „exzentrischen" Tonart komponiert:

,Non disperar chi sa" E C Allegro ma non troppo
,Tutto puö donna vezzosa" A 3/8 Allegro
,Tu la mia Stella sei" B 6/8 Allegro ma non troppo
.V'adoro pupille" F 3/4 Largo
.Venere bella" A 3/8 Allegro
,Se pietà in me non senti" fis C Largo
,Piangerö la sorte mia" E 3/8 — (langsam)
Da tempeste il legno infranto" E C Allegro

Drei weitere Arien sind tonartlich auf dieses E-Dur bezogen: zwei Arien
stehen in A-Dur, eine in fis-moll; daß Cleopatra sich durch eiserne
Charakterstärke auszeichnet, macht Händel auch dadurch deutlich, daß sie trotz ihrer
Verzweiflung nur eine einzige Arie in einer Molltonart singt. Die beiden B-
Tonarten F-Dur und B-Dur, die zu diesem Charakterbild nicht passen wollen,
erweisen sich bei einem Blick auf die Arien Giulio Cesares als eine Hommage
an den Geliebten. Auch wenn Caesar sich in der Wahl seiner Tonarten als
bei weitem nicht so geradlinig präsentiert und sich sein charakterlicher Kern
eher in den Tempi und den Taktarten manifestiert, haben die B-Tonarten doch
ein leichtes Übergewicht.

,Presti homai l'Egizia terra" D C Allegro
,Empio, dirö, tu sei" c C Allegro
,Non è si vago e bello" E C Allegro
,Va tacito e nascosto" F C Andante
,Se in fiorito ameno prato" G C Allegro
,A1 lampo dell'armi" B C Allegro
Aure deh per pietà" F 3/8 Andante

Cleopatras Arien in B-Dur und F-Dur richten sich an Caesar und ihre zu
diesem Zeitpunkt durchaus noch nicht von Liebe, sondern von Berechnung
geprägte Absicht, ihn für ihre Machtpolitik einzuspannen. Bei beiden Arien
ist Cleopatra gewissermaßen nicht ganz „bei sich". Dafür aber bringt Caesar nur
Cleopatras Tonart E-Dur heraus, als er ihr zum ersten Mal begegnet und sich
in sie verliebt. Und für ihr Duett am Ende der Oper treffen sie sich am Ende der
Oper gleichsam auf dem kleinsten gemeinsamen Nenner - in G-Dur.



40 Silke Leopold

Schluß

Bedenkt man, daß zu allen Zeiten die Musik der Oper - die Arien ebenso wie
der Tanz - nicht so sehr Ausdruck einer ungebändigten emotionalen Natur
des Menschen war, als daß sie vor allem die Form darstellte, in die diese
Natur gezwängt werden mußte, so wird deutlich, welche Bedeutung die sich
wandelnden Verhaltensnormen - von der sprezzatuia, d.h. der nonchalanten
Lässigkeit, über die ciiimonie, d.h. das Ideal eines zeremoniellen Verhaltens mit
gleichsam vorfabrizierten, abrufbaren Floskeln der verbalen und nonverbalen
Kommunikation, zum Gebot der dissimulazione, d.h. der Verstellungskunst -
für das Verständnis der Rollencharaktere in einer Oper besitzen. In einer Zeit,
die Personenregie in der Oper nicht kennt, liefert allein die Musik Hinweise
darauf, wie eine Rolle darstellerisch zu gestalten sei. Denn nur in der Musik
lassen sich jene Entwicklungsprozesse erkennen, die eine Person im Laufe der
Handlung durchläuft. Die Inszenierungshandbücher - ohnedies mit wenigen
Ausnahmen eher ein Genre des späteren 18. Jahrhunderts - taugen für das
Verständnis der Personenregie in der Oper nur bedingt, denn sie beschreiben

vornehmlich Affekt-Posen, die sich, in der Tradition der weltlichen oder
geistlichen Rhetorik, von Begriff zu Begriff ändern,- deshalb können sie für
die Opernarie nur wenig Bedeutung haben, verläuft diese doch in anderen
Zeiträumen als eine Rede. Auch wenn der sogenannte barocke Einheitsaffekt
eine (wohl leider unausrottbare) Fiktion darstellt, so dürfte doch die Zeit, die
ein Sänger in einer Pose zu verharren und dabei noch zu singen hatte, auch
einem noch so blutleeren Opernsänger inadäquat vorgekommen sein. Sicher -
die Verhaltenslehren geben keine konkreten Anweisungen, wie etwa der Kopf
zu drehen oder die Füße zu stellen seien. Aber sie bieten die Möglichkeit,
sich in Mentalität, Motivation und Gebaren einer Rolle hineinzudenken -
dasselbe mithin, was der Komponist bei ihrer Erschaffung unternahm. Erst die
Kenntnis dieser jeweils geltenden Verhaltensnormen in Verbindung mit einer
genauen Lektüre des jeweils individuellen musikalischen Prozesses innerhalb
einer Arie, nicht aber der Verweis auf ihre stereotype Grundform, gibt den
Blick auf den Nuancenreichtum im Verhalten frei, den auch die szenische
Darstellung wohl kaum ignorieren konnte.


	Über die Inszenierung durch Musik : einige grundsätzliche Überlegungen zur Interaktion von Verhaltensnormen und Personendarstellung in der Barockoper

