
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 22 (1998)

Artikel: Praeludium in organo pleno

Autor: Musch, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

PRAELUDIUM IN ORGANO PLENO

von Hans Müsch

Das einzige Orgel-Praeludium, das Johann Sebastian Bach zu Lebzeiten im
Druck veröffentlicht hat, das Eröffnungsstück des Dritten Theil[s] der Ciavierübung

1739, versah er mit der Überschrift „Praeludium pro organo pleno"

Bsp. 1: Anfang des „Praeludium pro Organo pleno" Es-Dur von Johann Sebastian
Bach aus dem Dritten Theil der Ciavierübung, Leipzig 1739.

Zur Gattungsbezeichnung tritt hier die Bestimmung für den vollen Orgelklang.

Weitere Beispiele aus dem Schaffen Johann Sebastian Bachs lassen
sich anfügen. Das Autograph von „Praeludium et Fuga in h" BWV 544 trägt
auf dem Titelblatt die Bezeichnung „Praeludium pro Organo con pedale
obligato", über dem Beginn des Stückes selbst „Praeludium in Organo pleno
pedale. Praeludium (Toccata) et Fuga in d" BWV 538 hat in drei Abschriften
den Plenumvermerk, „Fantasia et Fuga in g" BWV 542 in einer, „Praeludium
et Fuga in a" BWV 543 in vier Abschriften, „Praeludium et Fuga in C" BWV
545 in insgesamt elf, „Praeludium et Fuga in c" BWV 546 in einer, Praeludium
et Fuga in C BWV 547 in drei, „Praeludium et Fuga in e" BWV 548 in einer,
„Praeludium con Fuga in g" BWV 535 in drei Abschriften.1 1 Die Plenums-

' Die Zusammenstellung erfolgt nach George B. Stauffer, The organ preludes of Johann
Sebastian Bach, Ann Arbor 1980, 202-209.



10 Hans Müsch

bezeichnung läßt sich weiterverfolgen bei zahlreichen Präludien aus Bachs
Schüler- und Freundeskreis, so bei Johann Ludwig Krebs (1713-1780) und
Johann Peter Kellner (1705-1772).

In seinem Buch über Bachs Orgel-Präludien hat George B. Stauffer die
Frage nach deren Funktion angeschnitten und überzeugend dargelegt, daß
sie einerseits den Organisten als Muster dienen konnten, ihre eigentliche
Bestimmung aber im Spiel zu Beginn des Gottesdienstes hatten.2 Auf dem
Deckblatt der Partitur der Kantate Nun komm der Heiden Heiland BWV 61

hat sich Bach den Ablauf des Hauptgottesdienstes in Leipzig notiert:

Anordnung des Gottesdienstes in Leipzig am 1. Advent-Sonntag frühe
(1) Praeludieret.
(2) Motetta.
(3) Praeludieret auf das Kyrie, so gantz

musiciret wird.
(4) Intoniret vor dem Altar.
(5) Epistola verlesen.
(6) Wird die Litaney gesungen.
(7) Praelud: auf den Choral.
(8) Evangelium verlesen.
(9) Praelud. auf die Haupt-Music.

(10) Der Glaube gesungen.
(11) Die Predigt.
(12) Nach der Predigt, wie gewöhnlich einige Verse

aus einem Liede gesungen.
(13) Verba Institutionis.
(14) Praelud. auf die Music. Und nach selbiger wechselweise praelud. u. Choräle

gesungen biss die Communion zu Ende. Et sie porro.

Es ist daraus zu ersehen, daß der Organist sich zu Beginn des Gottesdienstes

präludierend entfalten konnte, und dies in einem Vorspiel zum Kyrie,
in einem Vorspiel auf den Choral, in einem Vorspiel zur Haupt-Music, von
Bach häufig Concerto, heute Kantate genannt, oder „sub Communione" im
Wechsel zwischen präludierendem Spiel und gesungenen Chorälen. Die
freieste Entfaltung dürfte dem Organisten zu Beginn und am Ende des

Gottesdienstes möglich gewesen sein. In dem 1710 in Leipzig erschienenen
Buch Leipziger Kirchen-Staat / Das ist Deutlicher Unterricht vom Gottes-
Dienst in Leipzig wie es bey solchem so wohl an hohen und andern Festen
als auch an denen Sonntagen ingleichen die gantze Woche über gehalten
wird, einer Informationsschrift für Besucher der Stadt, heißt es lapidar:

2 George B. Stauffer, a.a.O. 137-153



Praeludium in organo pleno 11

„Der Anfang des Gottesdienstes wird mit der Orgel gemacht."3 Was hier
als lokaler Brauch erscheinen mag, steht in einer mitteleuropäischen
Tradition von langer Entwicklung, deren Herkunft im folgenden nachgespürt
werden soll.

I.

Für die ältere Tradition des Präludierens auf der Orgel finden sich um das

Jahr 1600 drei Belege: Im Caeremoniale Episcopoium, bei Girolamo Diruta
und bei Costanzo Antegnati. Das Caeiemoniale Episcopoium aus dem Jahr
1600, erschienen in Rom auf Weisung Papst Clemens' VIII., ist eine Art
Regieanweisung für die Gottesdienste der Bischöfe und Prälaten, die dazu
verhelfen sollte, die Beschlüsse des Tridentiner Konzils in die katholische
liturgische Praxis umzusetzen. Im Kapitel 28 des I. Buches wird es als
selbstverständlich erachtet, daß an allen Sonn- und Festtagen in der Kirche
die Orgel gespielt wurde; ebenso wurde mit dem Gesang der Musiker
gerechnet. An welchen Stellen der Messe, der Vesper und anderer
Tagzeitengottesdienste das Orgelspiel zu erklingen hatte, ist detailliert angegeben.

Am Beispiel der Alternatim-Ausführung gregorianischer Gesänge läßt
sich die jahrhundertealte Tradition erfassen, der diese Anweisungen
folgen: Bereits der Codex Faenza um 1420 und die Tabulaturen Attaignants
von 1531 enthalten entsprechende Orgelverse. Für den Beginn des
Gottesdienstes wird gefordert: „Immer wenn der Bischof zum feierlichen Gottesdienst

in die Kirche einzieht oder nach dem Ende des Gottesdienstes die
Kirche verläßt, soll die Orgel gespielt werden." („Quotiescumque Episcopus
solemniter celebraturus... Ecclesiam ingreditur, aut re divina peracta discedit,
convenit pulsari Organum.")

Girolamo Diruta fordert im zweiten Teil seines umfänglichen Buches Ii
Tianssilvano 1609 den Ripieno-Klang der Orgel für das Spiel zu Beginn und
am Ende des Gottesdienstes: „Nel principio delli divini Officij l'Organista
deve sonare tutto il ripieno dell'Organo, et anco nel fine.4

Costanzo Antegnati schließlich, Organist am Dom zu Brescia und Orgelbauer

von hohem Rang, fordert über die Ripieno-Registrierung hinaus den
toccatischen Stil zu Beginn und am Ende des Gottesdienstes wie auch
überhaupt für alle einleitenden Präludien: „Man hat für gewöhnlich zu
allen Intonationen oder Eingängen oder, wie wir sagen wollen, Anfängen
das Ripieno zu spielen... Zunächst muß man zu allen Intonationen das

Ripieno spielen... so auch am Ende beim ,Deo gratias' in Toccaten-Manier
und mit dem Pedal." („Si deve ordinariamente suonar à tutte le intonationi,

3 Zitiert nach Wolfgang Herbst (Hrsg.), Evangelischer Gottesdienst - Quellen zu seiner
Geschichte, Göttingen 21992, 142-144.

4 Girolamo Diruta, 11 Tianssilvano, Venezia 1593; Seconda Parte, Venezia 1609 und 1622,
Libro Quarto: Discorso sopra il concertai Ii registri dell'Organo, pag. 22.



12 Hans Müsch

ö Introiti, o principij che vogliamo dire, il ripieno... Prima si deve suonar
à tutte le intonationi il ripieno... cosi nel finire al Deo gratias con toccate,
& con il pedale.")5

Antegnatis Hinweis auf das Spiel mit dem Ripieno-Klang bei Intonationen

und Eingängen findet eine Parallele in den detaillierten Anweisungen

für die Organisten von Troyes aus dem Jahre 1630: Ce que doit l'organiste
de l'église de Troyes suivant les différentes solennités mit Stufung der
Feierlichkeit im Rang der Festtage. Darin wird das Plein Jeu der Orgel
vorgesehen für die Anfänge von liturgischen Zyklen der Alternatimpraxis
wie Psalmen, Hymnen und Magnificat sowie in der Messe für Kyrie, Gloria
und Agnus Dei.6 Die Anweisungen von Troyes belegen eine Tradition, die
in der Orgelmusik Frankreichs bis zur Französischen Revolution erkennbar

bleibt. Das Plein Jeu wird in der Liturgie zu einem akustischen
Zeichen.

In Italien reicht diese Tradition bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts

und wird erst verdunkelt durch die Orgelmusikvorstellungen der
Cäcilianer. Giambattista Castelli7 bezeichnet noch 1862 in den Norme
generali sul modo di trattare l'Organo moderno das Ripieno als „la parte
piü caratteristica dell' Organo", als den charakteristischsten Teil des
Orgelklangs. Rückblickend auf die italienische Orgelbau- und Orgelmusikgeschichte

faßt Luigi Ferdinando Tagliavini zusammen: „Ii ripieno è la
vera anima, il nucleo vitale dell'organo; la sonorità del ripieno, maestosa
e luminosa, è l'essenza stessa delle sonorità organistiche, la ragion prima
délia loro missione liturgica." („Das Ripieno ist die wirkliche Seele, der
Lebenskern der Orgel, majestätisch und leuchtend, das eigentliche Wesen
des Orgelklanges, der vornehmste Zweck der liturgischen Aufgabe.")8

Das Ripieno in Italien, das Plein Jeu in Frankreich, das Spiel „in organo
pleno" im deutschen Sprachgebiet gehört zum Urbestand des Musikinstruments

Orgel. Denn erst nachdem die Einzel-Register-Reihen der Orgel
eingeführt waren, mußte die Plenum-Zusammenstellung eigens erwähnt werden.

Vor der Stimmenscheidung um die Mitte des 15. Jahrhunderts und der
damit verbundenen Aufgliederung des Klangbestandes eines Werkes in
einzeln registrierbare Pfeifenreihen konnte nur das unregistrierbare Blockwerk

in immerwährendem Plenum erklingen. Dies war von je der glänzende,

hell strahlende, mitunter etwas scharf schneidende Klang des königlichen
Instruments.

5 Costanzo Antegnati, L'Aite Organica, Brescia 1608, pag. 7r., 8r. und 8v.
6 Susanne Diederich, Originale Registrieranweisungen in der französischen Orgelmusik

des 17. und 18. Jahrhunderts. Beziehungen zwischen Orgelbau und Orgelkomposition im
Zeitalter Ludwigs XIV., Kassel 1975, 9-16.

7 Giambattista Castelli, Norme generali sul modo di trattare l'Organo moderno, Milano
1862, Faksimile-Neudruck Brescia 1981.

8 Luigi Ferdinando Tagliavini, „II Ripieno", in: L'Organo, Anno I, N. 2, 1960, 197 ff.



Praeludium in organo pleno 13

Nicolas Gorenstein teilt eine frappierende Beobachtung mit: Als die
Einrichtung der Concerts Spirituels in Paris 1747/48 in ihrem Saal eine
Orgel einbaute - es war die erste Orgel in Frankreich, die für das Konzert
und nicht für den Gottesdienst in der Kirche gebaut wurde -, erhielt diese
Orgel kein Plein Jeu.9 Dem läßt sich anfügen, daß die im Frankreich des

18. Jahrhunderts so beliebten Noëls variés - Variationen über Weihnachtslieder

für Orgel - keine Plein-Jeu-Sätze enthielten: sie wurden nicht als
liturgische Stücke betrachtet.

Die Anweisung im Caeremoniale Episcoporum von 1600, die Orgel beim
Einzug des Bischofs in die Kirche für einen feierlichen Gottesdienst und
ebenso beim Auszug zu spielen, verweist auf die Frühgeschichte des

Instrumentes. Bekannt ist die Darstellung zweier „Organa" an der Basis des
Obelisken auf dem Hippodrom in Konstantinopel. Auf dem um 390 datierten

Relief ist der Kaisers dargestellt, der den Kranz für den Sieger im
Wagenrennen in der Hand hält. Das Erscheinen des Kaisers in der Öffentlichkeit

wird mit dem Klang der „Organa" begleitet, der zum akustischen
Signal für den Glanz der Kaiserherrschaft und der Macht wird.

Abb. 1: Relief am Theodosius-Obelisken im Hippodrom von Konstantinopel:
Kaiser Theodosius I (379-395) hält den Kranz für den Sieger bereit. Neben ihm
stehen die Würdenträger und die Leibwache, darunter in zwei Reihen das Volk;
in der untersten Reihe die Musiker, flankiert von je einem Organisten.

9 Nicolas Gorenstein, L'orgue post-classique français, Saint-Dié-des Vosges o. J. (Organa
Europae), S. 7 ff. und S. 109 Anm. 7.



14 Hans Müsch

Dietrich Schuberth10 hat in drei Studien überzeugend und mit feinsinniger
Interpretation der schriftlichen Quellen dargestellt, daß byzantinische
Gesandte im Jahr 757 Pippin dem Jüngeren ein „Organon" als Geschenk ihres
Herrschers mitbrachten, damit eine Akklamation für den Frankenkönig
nach dem Muster des byzantinischen Hofes durchgeführt werden konnte.
Das „Organon" war ein Herrschaftszeichen, und Pippin sollte fortan damit
wie ein Kaiser glänzen können. Im Jahr 812 soll erneut eine Gesandtschaft
des byzantinischen Kaiserhofes ein „Organon" nach Aachen mitgebracht
haben, um Karl dem Großen eine angemessene Huldigung darbringen zu
können. Die Urkundenübergabe über den Ausgleich zwischen Karl dem
Großen und dem byzantinischen Kaiser und die damit verbundene
Akklamation erfolgte in der Kirche, also in der Pfalzkapelle, dem Oktogon des
Aachener Domes. Dies dürfte die erste durch Quellen bezeugte Benutzung
eines „Organon" in einer abendländischen Kirche anläßlich eines Staatsaktes

gewesen sein. Das „Organon" wird Gegenstand der Frage nach dem
Zusammenhang von Macht und Klang, mit dem sich Reinhold Hammerstein11

auseinandergesetzt hat.
Kees Vellekoop11 hat dargelegt, daß die Orgel über Jahrhunderte als Symbol

der Macht fortlebte. Als ein Zeichen dafür wertet er es, daß
Orgelprospekte gelegentlich der Architektur einer Kathedrale nachgebildet wurden.

Dies ist beispielsweise bei der Valeria-Orgel in Sion (um 1435) der
Fall: Hier sind die Gehäuse für die großen Pfeifen als zwei zinnenbekrönte
Türme, dasjenige für die kleineren Pfeifen als ein Satteldach gestaltet, so
daß die Gesamtansicht des Prospektes den Eindruck der Westfassade einer
zweitürmigen Kathedrale erweckt. Bereits seit dem 13. Jahrhundert wird in
der Ikonographie der Orgel die enge Verbindung von Instrument und Kirche

zum Ausdruck gebracht. Peter Williams13 bewegt in diesem
Zusammenhang die Frage: Wie wurde die Orgel zum Instrument der abendländischen

Kirche? Sollte der Glanz des Kaisertums auf die Bischöfe übergehen?
Haben liturgische Bestrebungen des Benediktinerordens diese Entwicklung
gefördert?

10 Dietrich Schuberth, Kaiserliche Liturgie. Die Einbeziehung von Musikinstrumenten, ins¬
besondere der Orgel, in den frühmittelalterlichen Gottesdienst, Göttingen 1968. Ders.,
„Intellectus organi. Beiträge zur theologischen und kulturellen Einschätzung der Orgel",
in: Musik und Kirche 48 (1978), 187-182. Ders., „Aurea Roma tonat. Sozial- und
ideologiegeschichtliche Beobachtungen zur Orgel der europäischen Frühzeit", in: Orgel und
Ideologie. Bericht über das fünfte Colloquium der WaIcker-Stiftung für Orgelwissenschaftliche
Forschung 5.-7. Mai 1983 in Göttweig, hrsg. von H.H. Eggebrecht 1984, 70-77.

11 Reinhold Hammerstein, Macht und Klang. Tönende Automaten als Realität und Fiktion
in der alten und mittelalterlichen Welt, Bern 1986, 26-28, 50-58.

12 Kees Vellekoop, „Die Orgel von Winchester: Wirklichkeit oder Symbol?", in: Basler Jahr¬
buch für historische Musikpraxis 8 (1984), S. 183-196. Ders., „Die Symbolik der
mittelalterlichen Orgel", in: Musikalische Ikonographie, Laaber 1994, 289-295.

13 Peter Williams, The organ in western culture, Cambridge 1993.



Praeludium in organo pleno 15

Aus der historischen Dimension der Übernahme aus dem byzantinischen
Hofzeremoniell zum Kircheninstrument und zugleich aus dem spezifischen
Idiom des Plenumsklangs dürfte sich der Beiname „königliches Instrument"

herleiten. Er begegnet bereits bei Guillaume de Machaut14 in der

Benennung als „de tous les instruments le roy", wird aufgegriffen von
Girolamo Diruta15 als „Re degli strumenti" und setzt sich fort bis zum
Wort des jungen Wolfgang Amadeus Mozart: „Die orgl ist doch in meinen
äugen und ohren der könig aller instrumenten. "16 Der hell strahlende
Plenumklang wurde über viele Jahrhunderte zu Beginn des Gottesdienstes
zum Zeichen der Trennung zwischen dem Profanen und dem Sakralen. Der
klangliche Glanz sollte den Kirchenbesucher aus dem Alltag in die
Feierlichkeit des Gottesdienstes erheben. Für den kirchlichen Würdenträger
wurde er zum klanglichen „Kaisermantel".

II.

Obgleich ein Vorspiel zum Gottesdienst anscheinend zu den ältesten
Aufgaben der Orgel gehört, ist es in den Kirchenordnungen und Anweisungen
für die Organisten zunächst selten belegt. In der musikalischen Gestaltung
der Gottesdienste wurden zur eigentlichen Fiturgie die Gesänge mit
liturgischen Texten gezählt. In der Alternatimpraxis war zu regeln, welche
Verse von der Orgel und welche vom Chor ausgeführt werden sollten. Das
Orgelvorspiel ist zunächst dergestalt mit dem Introitus verknüpft, daß die
Orgel die Antiphon bis zum Psalmvers übernahm. In dem Itineiaiium des

Wolfgang Musculus, einem Reisebericht von 1536, wird beschrieben, was
der Autor im Gottesdienst zu Eisenach gehört hatte: „Primum canebatur
latine a pueris et ludi magistro Introitus nempe: ,cantate Domino' per
omnia more papistico seorsim in choro." („Zuerst wurde lateinisch von
den Knaben und dem Organisten der Introitus ,Cantate Domino' insgesamt
in altkirchlicher Weise ausgeführt, sodann abgetrennt im Chorgesang")17

14 Guillaume de Machaut in der Reimchronik La prise d'Alexandrie, zitiert nach Friedrich
Jakob, Die Orgel und ihre Namen, Neujahrsblatt der Orgelbau Th. Kuhn AG, Männedorf,
Winterthur 1975, 7-11.

15 Girolamo Diruta, II Transsilvano, Venezia 1593; Faksimile-Neudruck Bologna (Arnoldo
Forni Editore) 1983, Al prudente lettore: „onde l'Organo, cosi chiamato è Re de gl'istrumenti
ragionevolmente tenuto nelle Chiese sacre di Dio, per rendere lode in honore à Sua

Maestà"
16 Brief von W. A. Mozart an seinen Vater in Salzburg, geschrieben am 17. Oktober 1777 in

Augsburg; Mozart, Briefe und Aufzeichnungen, hrsg. von der Internationalen Stiftung
Mozarteum Salzburg, gesammelt und erläutert von W. A. Bauer und O. E. Deutsch, Bd. II,
Kassel 1962, 70.

17 Georg Rietschel, Die Aufgabe der Orgel im Gottesdienst bis in das achtzehnte Jahrhundert,

Leipzig 1892, 19f., Anm. 12.



16 Hans Müsch

Über Orgelspiel vor dem eigentlichen Gottesdienstbeginn berichtet eine
Gottesdienstordnung von Halle aus dem Jahr 1532: et sub ingressu
Organista ludet tamdiu in organis, donec omnes personae ecclesiae reperent
se ad medium ecclesiae, ad Stationem." („... und beim Eintritt spielt der
Organist so lange auf der Orgel, bis alle Kirchenleute sich in der Mitte der
Kirche, bei der Statio, befinden."). Und für den Beginn der Vesper wird
angegeben: „Organista ludet tamdiu in organis, donec cessandi signum illi
nola in choro pulsata detur." („Der Organist spielt so lange auf der Orgel,
bis ihm mit einem Glöckchenschlag im Chorraum das Zeichen zum
Aufhören gegeben wird.")18

Den Feststellungen Costanzo Antegnatis in L'Arte Organica19 von 1608
fügen sich die Anweisungen für die Organisten der Kathedrale St. Pierre et
St. Paul in Troyes aus dem Jahr 1630 an: Für alle Anfangssätze liturgischer
Zyklen wird das Plein Jeu gefordert. Die Satzbezeichnung schließt nun den
Plein-Jeu-Klang ein. Dem Organisten wird zu Beginn des Gottesdienstes
ein Vorspiel zugestanden: „A la fin de la procession lorsque pendant qu'on
rentre au choeur l'organiste doit toucher l'orgue en plein jeu jusques à ce
qu'on commence la grande Messe, comme 1' Introït est en musique, il
sembleroit qu'il devroit toucher du ton dudit Introït, cependant je ne croy
pas qu'il s'astreigne a ce,- l'Introït achevé, on commence en plain jeu le
Kirie Eleison." („Am Ende der Prozession, während man wieder in den
Chorraum eintritt, muß der Organist im Plein Jeu spielen, bis die große
Messe beginnt; und wenn der Introitus als Figuralmusik aufgeführt wird,
sollte er wohl in der Tonart des besagten Introitus spielen, was meines
Erachtens keiner besonderen Anstrengung bedarf. Nach Beendigung des

Introitus beginnt man im Plein Jeu das Kyrie Eleison.")20
Eine ähnliche Aussage findet sich im Caeremoniale der portugiesischen

Benediktiner, das 1647 in Coimbra erschien: Orgelspiel zum Einzug der
Geistlichkeit soll an den Tagen stattfinden, an denen der Abt das Hochamt
zelebriert oder der Vesper beiwohnt, fernerhin an dem Tag, an dem ein
Primiziant in die Kirche einzieht.21

Wenn die Anweisung im Caeremoniale Episcoporum von 1600 nicht schon
einen allenthalben geübten Brauch kodifiziert, dann hat sie als Weisung

18 Breviarius gloriose et prestantissime ecclesie Collegiate Sanctorum Mauritij et Marie
Magdalene, Hallis ad Sudarium Domini, 1532; Bamberg, Stadtbibliothek, Cod. Ms. Ed

VI.3 Liturg. 119; mitgeteilt von Otto Gombosi, „About organ playing in the divine
service, circa 1500", in: Essays on Music in Honor of Archibald Thompson Davison,
Cambridge/Mass. 1957, 55 und 67.

19 Siehe Anm. 5.
20 Susanne Diederich wie Anm. 6, S. 11.
21 Gerhard Doderer, Orgelmusik und Orgelbau im Portugal des 17. Jahrhunderts (Würzburger

Musikhistorische Beiträge), hrsg. von Wolfgang Osthoff, Band 5, Tutzing 1978, 109-
111 und 225.



Praeludium in organo pleno 17

von höchster Stelle in Rom in Bereichen der katholischen Konfession eine
vereinheitlichende Wirkung nach sich gezogen. In der überlieferten
Orgelmusik treten immer mehr Stücke auf, die für das Spiel zum Einzug brauchbar

sind oder als Muster für Improvisation zum Einzug dienen können. Es

sind in Italien vornehmlich die Toccaten der Organisten an San Marco in
Venedig: Annibale Padovano (1527-1575), Claudio Merulo (1533-1604),
Andrea Gabrieli (1533-1585), Giovanni Gabrieli (c. 1553-1612). Von
nachhaltiger Ausstrahlung sind die Toccaten von Girolamo Frescobaldi
(1583-1643) in Rom sowie entsprechende Werke seiner Schüler Michelangelo

Rossi (1601-1656), Johann Jacob Froberger (1616-1667) und Johann
Caspar Kerll (1627-1693). Zum großen Musterbuch wurde der Apparatus
musico-organisticus (2. Auflage Salzburg 1690) von Georg Muffat
(1653-1704). Auf das Üben der Satztechnik und auf Kunstgriffe bei der

Improvisation weist der Sinnspruch „dii laboribus omnia vendunt" („für
Arbeitsmühe verkaufen die Götter alles") am Ende der Toccata VIII, die in
einer früheren Auflage wohl das Schlußstück bildete.

Zum Verständnis des Hintergrundes ist die Vorstellung eines auf
Repräsentation bedachten Lebensgefühls unerläßlich. Die Renaissance und
vermehrt noch das Barockzeitalter sind Epochen der Formfülle, der strotzenden

Freude am sinnlich Wahrnehmbaren, und das wirkt sich auch in der
Gestaltung des Gottesdienstes aus. Die Liturgie wird - vor allem da, wo die
Gegenreformation zu wirken beginnt - zum heiligen Schauspiel, das mit
Musik, Farbe, Licht und Duft alle Sinne reizt. Vieles wird vom Hofzeremoniell

in den Gottesdienst übernommen. Als beispielsweise Kaiser
Maximilian I. 1498 zum Reichstag nach Freiburg ritt, wurde er von tausend
Rittern begleitet. Die Ständevertreter kamen ihm in Kenzingen zur Begrüßung

entgegen und führten ihn in langem Zug in die Stadt.
Ein anderes Beispiel findet sich im Tagebuch des Abtes Michael Fritz von

St. Märgen im Schwarzwald, in dem Eindrücke vom Zug der Erzherzogin
Marie Antoinette auf der Durchreise zur Hochzeit nach Frankreich 1770
festgehalten sind.22 Nach dem Bericht des Abtes war die Gefolgschaft mit
Kutschen und Wagen so groß, daß an allen Poststationen 300 Pferde
bereitgehalten werden mußten. Die Landbevölkerung stand außerhalb der Stadt
den Straßen entlang, sich beugend vor der Herrschaft, huldigend, hoffend,
etwas vom Herrscherglanz auf sich zu ziehen. In der Stadt Freiburg waren
drei Ehrenpforten errichtet worden, die den Triumphbögen für siegreiche
Feldherren im antiken Rom nachempfunden waren. Der Fürstabt von
St. Blasien fuhr mit den Äbten der umliegenden Klöster zum Empfang
im Kagenekschen Haus. Dort hatten sich im Vorzimmer alle Barone, Offi-

22 Franz Kern, „Das Tagebuch des vorletzten Abtes von St. Märgen im Schwarzwald Michael
Fritz", in: Freiburger Diözesan-Archiv, 89. Band, 1969, 140-309.



18 Hans Müsch

ziere und Universitäts-Professoren in ihren Talaren versammelt, um von
der Madame Dauphine unter einem goldbestickten Baldachin zur Audienz
empfangen und nach einer Kniebeuge zum Handkuß zugelassen zu werden.

An anderer Stelle schildert Abt Fritz die Feierlichkeiten zur Abtswahl in
Waldkirch im Jahre 1769 unter Beisein eines Kommissars des Bischofs von
Konstanz und eines Kommissars der österreichischen Regierung. Für die
Prälaten waren die Plätze im Chorgestühl mit Teppichen, für den Regierungskommissar

die erste Bank im Kirchenschiff mit rotem Tuch belegt. Nach
dem Amt zur Anrufung des Heiligen Geistes - „die Music war trefflich
schön und pompös" - zog der Konvent und die ganze Versammlung der
Würdenträger zum Wahlsaal in die Propstei. Voran wurde das Kreuz getragen

mit zwei Kerzenträgern zur Seite, es folgten die Kapläne, die Kanoniker
und die Kommissare. Nach vollzogener Wahl wurden alle Glocken geläutet,

der Zug mit dem Neugewählten zur Kirche geführt, das Kreuz voran,
und die Kapläne, Kanoniker, Kommissare, Prälaten, Wahlzeugen und der
Notar folgten. Beim Einzug in die Kirche spielten Trompeten und Pauken
einen Tusch. Vor dem Hochaltar stimmte der Neugewählte das Te Deum
laudamus an, „welches mit aller Herrlichkeit abgesungen wurde unter
Abfeuerung der Böller".

Die Sorge um die Wirkung von Macht und Würde der Statusinsignien
belegt Michael Fritz, wenn er anläßlich eines von ihm am 6. April 1769 im
Freiburger Münster zelebrierten Pontifikalamtes aufzählt, was er alles an
Insignien und liturgischen Gewändern mitgenommen hat: u.a. die Ponti-
fikalschuhe, die Handschuhe, den Stab, die Inful, den Liber Pontificalis,
das Caeremoniale. Nach dem Evangelium wurde durch die Diakone und
Subdiakone der „Versus Salvum fac, domine, Imperatorem nostrum Josephum
et Reginam nostram Mariam Theresiam" gesungen. Weltliche und kirchliche

Macht wurden nebeneinander und zusammen gesehen. Die Majestät
der weltlichen Macht wurde als ein Teil von Gottes Wirken gesehen, und
mit dem Kaiser wurde gleichzeitig auch Gott verehrt. 1777 finden sich im
Landshuter Gesangbuch von Franz Seraph Kohlbrenner die Verse:

Hier liegt vor deiner Majestät
im Staub die Christenschar.

Anläßlich eines feierlichen Gottesdienstes gehörte zu den Insignien von
Macht und Majestät beim Einzug in die Kirche die Musik in organo pleno.
Dies meint auch Anselm Wüntsch, um 1733 Pater im Benediktinerkloster
Weingarten in Oberschwaben. In seiner ausführlichen Stellungnahme zum
geplanten Bau einer großen Orgel denkt er sehr real und praxisbezogen und
schöpft dabei aus seinen Erfahrungen mit dem Spiel zu Beginn des
Festgottesdienstes: Auf das Praeludium zum Einzug folgt für ihn sogleich das

Generalbaßspiel zur Figuralmusik: „Ds schlagen jst zweyerley, Praeambu-
liren undt den General Baß ad musicam vocalem et instrumentalem zue
schlagen, deßwegen macht man einer großen, Maiestätischen orgel zwey



Praeludium in organo pleno 19

Clavier, damit man auf einem Tutti undt völlig praeambuliren, auf dem
anderen aber, ohne Veränderung der Register, gleich den General Baß schlagen
kenne, so dem Organisten sehr commod, kömlich und füglich ist."23

„Tutti undt völlig" ist hierbei wohl adverbial gemeint und zielt auf das

Praeludieren mit vollem Orgelklang. Abgeleitet ist es aus dem Concerto,
der Instrumentalmusik mit heraustretenden Solostimmen und Partien, in
denen alle Instrumente, alle Spieler (tutti) zusammenspielen. Die Bezeichnung

„völlig" erinnert an den Begriff „zum völligen Anschlagen" von
Johann Baptist Samber in der Continuatio ad Manuductionem Oiganicam
(Salzburg 1707). Samber schlägt hier mehrere Plenum-Mischungen vor: bei
einer Orgel mit acht Registern Principal 8', Octav 4', Quint 2 2/3', Super-
Octav 2', Dez 1 3/5', Cymbel, oder Principal 8', Octav 4', Quint 2 2/3',
Super-Octav 2', Mixtur, Cymbel; sind nur sechs Register vorhanden, dann
schlägt er im Manual Copel 8', Octav 4', Super-Octav 2', Quint 2 2/3',
Mixturen vor.24

Johann Baptist Samber war Schüler von Georg Muffat und laut Titelblatt
der Continuatio „Hochfürstl. Saltzburgischer Cammerdiener auch Dombund

Stiffts-Organist." Die Orgel im Dom zu Salzburg, die Samber für seine
Amtstätigkeit zur Verfügung stand, war von Christoph Egedacher 1703
begonnen und 1707 von dessen Sohn Johann Christoph Egedacher mit 42

Registern auf drei Manualwerken und Pedal vollendet worden. Das Hauptwerk

hatte nur Labialstimmen, kein 16'-Register, sowie als Klangkrone
eine 6fache Mixtur, eine 4fache Cymbl, Horn oder Sesquialtra 4fach 1 3/5',
mit der eine Terzfärbung im Plenum zustande gebracht werden konnte.
Die Egedacher-Orgel ist eine der Orgeln im Salzburger Dom, die Wolfgang
Amadeus Mozart während seiner Amtszeit als Domorganist von Januar
1779 bis Oktober 1780 zu spielen hatte. Zu Mozarts Zeit standen im Dom
sechs Orgeln zur Verfügung, wobei die Egedacher-Orgel ihren Standort auf
der Westempore über dem Eingangsportal hatte. Eine Chororgel befand
sich im Chorraum des Domes, und die vier weiteren Orgeln waren auf den
Musizieremporen rund um die Vierung verteilt. Bei festlichen Anlässen
wurde zum Einzug die Orgel über dem Eingangsportal gespielt. Aus einem
bei Marpurg veröffentlichten, wahrscheinlich von Leopold Mozart
stammenden Bericht geht dies deutlich hervor:

Die Hochfürstl. Domkirche hat hinten beim Eingang der Kirche die große Orgel,
vorn beim Chor 4 Seitenorgeln und unten im Chor eine kleine Chororgel, wobei
die Chorsänger sind. Die große Orgel wird bei einer großen Musik nur zum
Präludieren gebraucht, bei der Musik selbst aber wird eine der 4 Seitenorgeln
beständig gespielt, nämlich die nächste am Altar rechter Hand, wo die Solosän-

23 Mitgeteilt in: Friedrich Jakob, Die große Orgel der Basilika zu Weingarten - Geschichte
und Restaurierung der Gabler-Orgel, Männedorf 1986, 103-106.

24 Johann Baptist Samber, Continuatio ad Manuductionem Organicam, Salzburg 1707, 148;
der Verfasser hatte Gelegenheit, das Exemplar des Originaldrucks in der Stadtbibliothek
Zofingen zu benutzen und ist Herrn Direktor Leo Andereggen zu Dank verbunden.



20 Hans Müsch

ger und Bässe sind. Gegenüber auf der linken Seitenorgel sind die Violinisten
usw., und auf den beiden anderen Seitenorgeln sind die 2 Chöre Trompeten und
Pauken. Die untere Chororgel und Violon spielen, wenn es völlig gehet, mit.25

Chor und Orchester musizierten in fünf Gruppen. Bei Gottesdiensten
anläßlich der Hauptfeste des Kirchenjahres, die der Fürsterzbischof von Salzburg

selbst zelebrierte, spielten zwei Chöre Trompeten und Pauken, wenn
der Bischof die Kirche betrat und wenn er sie nach dem Hochamt wieder
verließ. Bei Hauptgottesdiensten an Sonn- und Feiertagen wurde die Orgel
über dem Eingangsportal zum Ein- und Auszug des Zelebranten entsprechend

der kirchlichen Hierarchie gespielt.26
Das Wissen um den Einsatz der Orgel im Gottesdienst wurde über

Jahrhunderte hauptsächlich mündlich im Unterricht weitergegeben. Gegen Ende
des 18. Jahrhunderts setzten sich neue Tendenzen durch. Otto Biba
umschreibt sie folgendermaßen:27

Erst als jenes systematische Ordnungsdenken, dieses Kodifizieren-Wollen des

derzeitigen Wissensstandes, das in der französischen Kulturgeschichte mit den

sogenannten Enzyklopädisten schon um die Mitte des 18. Jahrhunderts signifikant

ist, auch außerhalb Frankreichs aktuell geworden ist, war jener alte bereits
beschriebene Typ von Orgelschulen unbefriedigend geworden. Nun schien auch
das, was mündlich tradiert werden konnte, was man nicht im eigentlichen Sinn
studieren, sondern auch in der Praxis erfahren konnte, aufzeichnungswürdig,
für die Kodifizierung notwendig. Ganz von diesem Geiste getragen ist eine 1798
in Ofen erschienene Orgelschule von Franz Paul Rigler28, die aus dem
altösterreichischen Raum das früheste Beispiel für eine solche enzyklopädische
Orgelschule ist und über den Rahmen der musikalisch-theoretischen Studien hinausgeht.

Sie vermittelt dem Organisten nicht nur das Können, sondern auch das
Wissen um seine Aufgaben, um die Organistenpraxis Über das Spiel der Orgel
in der Liturgie macht er folgende detaillierte Angaben:
„Von der freyen Fanthasie für die Orgel
In der römischkatholischen Kirchen, - bei Städten, wie auf dem Lande, - wird
sowohl vor - als nach dem Gottesdienste, die ganze,volle Orgel, - das heißt: alle
Register oder Züge eröfnet -, gespielt. Bei diesen Gelegenheiten kann das Anfangs-
Praeludium (Vorspiel) eine freye Fanthasie seyn; welche gemacht wird mit vor-

25 Friedrich Wilhelm Marpurg, Historisch-kritische Beyträge zur Aufnahme der Musik, Ber¬

lin 1757, Band III, 183ff.; zitiert nach Hermann Abert, W. A. Mozart, Leipzig 71955, 245.
26 Walter Senn, „Chorordnung für den Dom zu Salzburg im 18. Jahrhundert", AMI 48 (1976)

210-219.
27 Otto Biba, „Orgelbau und Orgelmusik in den österreichisch-habsburgischen Kernländern",

in: Musik des Ostens, Sammelbände im Auftrag des J. G. Herder-Forschungsrates
herausgegeben von Hubert Unverricht, Band 9, Symposium: Fragen des Orgelbaus im östlichen
Mitteleuropa, Kassel 1983, 18f.

28 Franz Paul Rigler, Anleitung zum Gesänge, und dem Klaviere, oder die Orgel zu spielen;
nebst den ersten Gründen zur Komposition: als nöthige Vorkenntnisse der freyen und
gebundenen Fantasie Ofen 1798, 224.



Praeludium in organo pleno 21

gezeichneten, oder auch nur eingebildeten Vierviertel- oder Allabrevetakte etc.
wobei volle Akkorde, - sowohl gebrochene als liegenbleibende, - Läufe, Sprünge,
Triolen, und alle andere erhabene und grosse Gedanken, - die auf der Orgel eine
gute, und das Herz erhebende, Wirkung thun, anwendbar sind. Auch die
Nachahmungen, von welchen jedoch erst bei der Fuge deutlicher gehandelt werden
wird, - in einer Hand allein, oder in beiden Händen vertheilt, sind hier am
rechten Orte; und nachdem man mit derlei Gedanken die nächstverwandten
Tonarten allein; oder auch einige fremde durchwandert, (durchgespielet) hat: so
schließt man taktmäßig in jener Tonart, - obschon alles vorhergehende eben
nicht auf den Takt eingetheilt werden muß. wie z. Beispiel bei einer Fermate, -
in welcher die darauf folgende Fuge; oder das folgende Kirchenstück anzufangen
pflegt."

Der Text von Rigler, der sich in seiner Beschreibung des Praeludiums
beredt fast wie Mattheson gibt, liest sich wie die Speisekarte zu einem
umfangreichen Menu mit vielen Gängen, auf der der Autor nahezu alle in der
Improvisation verwendbaren Techniken aufzuführen versucht. Seine
Ausführungen erinnern an den Typ der Freien Phantasie für Klavier bei Carl
Philipp Emanuel Bach, Mozart (KV 394, 397, 475) und Beethoven (opus 77).
Den umfassendsten Niederschlag hat die katholische Kirchenmusikpraxis
des 18. und frühen 19. Jahrhunderts in der Kirchenmusik-Ordnung von
Franz Xaver Glöggl von 1828 gefunden.29 Daraus wird deutlich, wie je nach
dem Rang der Feste die Zeremonien eingerichtet und die Figuralmusik in
Klassen eingeteilt und in der Pracht der instrumentalen und vokalen Besetzung

gestuft wurden. Auch die barocke Affektenlehre klingt noch ein wenig

nach:

Der Charakter der Kirchenmusik ist dreifach: 1. Lob, Triumph oder Freude;
2. Bitte; 3. Trauer. An hohen Festtagen oder Dankfesten ist gewöhnlich Lob und
Freude der Ausdruck Die Orgel ist zwar in Verbindung des Gesanges und der
übrigen Instrumente immer ein begleitendes Instrument; doch tritt sie im
Vorspiel in ihrer vollen Majestät und Würde, als Beherrscherin des Ganzen auf, wo
es von der Einsicht und Geschicklichkeit des Orgelspiel-Meisters einzig abhängt,
die Gemüther der Anwesenden zu der erhabenen Absicht ihrer Gegenwart zu
stimmen.30

Für die Musik zu Beginn des Gottesdienstes wird nach barocker Tradition
folgende Abstufung vorgesehen:

29 Franz Xaver Glöggl, Kirchenmusik-Ordnung. Erklärendes Handbuch des musikalischen
Gottesdienstes für Kapellmeister, Regenschori, Sänger und Tonkünstler. Anleitung, wie
die Kirchenmusik nach Vorschrift der Kirche und des Staats gehalten werden soll, Wien
1828. Eine Kopie des Exemplars im Archiv der Gesellschaft der Musikfreunde in Wien
wurde dem Verf. von Dr. Otto Biba vermittelt, dem dafür wie für die umfassende Information

über die Praxis in Österreich verbindlich gedankt sei.
30 Glöggl, a.a.O., 8 und 10.



22 Hans Müsch

Bei dem Hochamte sind für die Musik folgende Theile zu bemerken: Bei dem
Herausgange des Priesters zum Altare wird dieser an hohen Festen mit Trompeten

und Pauken, an anderen Tagen mit der Orgel allein empfangen, was eigentlich

das feierliche Zeichen zum Anfange des Gottesdienstes ist.31

Den Trompeten-Intraden widmet Glöggl einen eigenen Abschnitt:

Vom Gebrauch der Trompeten und Pauken in der Kirche: Trompeten und Pauken
mit Intraden haben nur an doppelten Festen erster und zweiter Klasse (in festis
dupplicibus lmac et 2" Classis] nach dem Directorium Statt. Beim Amte ist eine
Intrada, zum Herausgang als Zeichen zum Anfang des Gottesdienstes; eine nach
dem Evangelium, als Zeichen der Verkündigung desselben; eine nach dem Ite
missa oder nach der Benediction und eine zum Abgang des Celebranten zu
machen Endlich bei feierlichen Einzügen einer Behörde oder eines Großen.
Ein gekröntes oder gesalbtes Haupt und der vorgesetzte Bischof aber werden
ohne Intraden bei einem Einzüge in die Kirche mit voller Orgel [Hervorhebung
durch den Autor] empfangen.32

Ein weiterer Hinweis stammt aus dem Dom zu St. Pölten. Dort wird 1839

zur Wiederbesetzung der freigewordenen Organistenstelle für die Auswahl
des geeignetsten Organisten aus der Zahl der Bewerber eine Prüfungsordnung

erstellt und darin als erste Aufgabe aufgeführt:

„Zu einem bischöflichen Einzug ein Praeludium, Tempo maestoso, worauf nach
einleitendem halben Tonschlusse die Fuge mit einem einfachen oder doppelten
Subjecte nach selbstgewählten, aber nicht gebrochenem Thema und selbstgewählter

Tonart zu folgen hat und mittels eines ausgezeichneten Orgelpunktes
dem Schlüsse zugeführt werden muß." Der als Sieger aus dem Prüfungswettbewerb
hervorgegangene Musiklehrer Josef Egkhart hat dann am 12. Januar 1840 als
bestallter Organist nach einem Bericht beim Bischofseinzug „in pleno organo
einleitend maestoso präludiert und darauf schön fugirt".33

III.

Als mitteleuropäisches Phänomen wurde das Orgelspiels zu Gottesdienstbeginn

im 17. Jahrhundert nicht nur im katholischen Süden, sondern auch
im lutherischen Gottesdienst Nord- und Mitteldeutschlands gepflegt - freilich

bei weniger Pracht an Zeremonien, liturgischen Gewändern und
eindrucksvollen Einzugsprozessionen. Hector Mithobius teilt den Ablauf des

Orgelweihegottesdienstes in Otterndorf im Jahr 1662 mit, der von Heinrich

Scheidemann musikalisch gestaltet wurde. Danach stand das neue
Instrument zwar im Mittelpunkt, die solistische Orgelmusik blieb aber auf

31 A.a.O., 12f.
32 A.a.O., 36f.
33 Nach Walter Graf, „Stifts- und Dommusik in St. Pölten", in: Die Domorgel - Festschrift

anläßlich der Weihe, St. Pölten o. ]., S. 15 mit Verweis auf das Diözesanarchiv St. Pölten,
Dompfarre 6, 2.11.1839 und 12.1.1840.



Praeludium in organo pleno 23

das Eingangspräludium beschränkt: „Nach dem Läuten um 8 Uhr hat (IV.)
der Cantor alsobald / choraliter, mit den Schulknaben zu singen angefangen

das Veni sancte sp. etc. V. Nach diesem hat Herr Scheidemann auf der
neuen Orgel ein Praeambulum geschlagen."34 Erinnert sei auch an den

Leipziger Kirchen-Staat von 1710 und die darin getroffene Feststellung:
„Der Anfang des Gottesdienstes wird mit der Orgel gemacht / unterdessen
kan man folgender Gebethe sich bedienen".35 Das Orgel-Praeludium kann
nicht gar so kurz ausgefallen sein, wenn dem frommen Kirchenbesucher
während des Orgelvorspiels ein Gebet empfohlen wird. Eine andere
Nutzanwendung des Orgelvorspiels sieht Friedrich Erhardt Niedt, wenn er 1710
anmerkt, es eigne sich als Geräuschkulisse für das Stimmen der Instrumente,

die bei der Haupt-Musik zum Einsatz kommen werden:

Praeludium, wird derivirt von preludere, welches so viel heisset / als vorspielen:
daher bedeutet Praeludium ein Vorspiel. Musicalisch zu verstehen ist es ein
Anfang / ehe ein recht-gesetztes musicalisches Stück angefangen wird / daher
der Organiste alleine spielet / damit die Sänger den Ton fassen / und die Instru-
mentisten rein stimmen mögen / ohne den Zuhörern dadurch einen Verdruß zu
erweckem. Solches Praeludium kann ein Organist so lange machen / als er will /
oder bis die Instrumentisten rein gestimmet haben / und ihm ein Zeichen zum
Auffhalten gegeben wird. Es geschiehet aber dieses Praeludiren mit dem vollen
Wercke ...36

Während in der sehr liturgiegeprägten und kultabhängigen Orgelmusik des
katholischen Südens das Praeludieren an die Dauer des Einzugs gebunden
war und nach dessen Ende auf ein Zeichen hin einem Abschluß entgegengeführt

werden sollte, hat man den Organisten im lutherischen Bereich zu
Beginn des Gottesdienstes wohl mehr zeitlichen Raum zugestanden,
andererseits jedoch mit Blick auf die Predigt auch wieder zur Gerafftheit
gemahnt, so daß sich eine Gewichtsverlagerung zugunsten des Nachspiels
am Ende des Gottesdienstes ergab, wie Mattheson 1739 vermerkt:

Uiberhaupt leidet die Kirche im Vorspiel bey weitem nicht so viel Umschweifens
und Ausdehnung, als im Nachspiel. Wie denn auch von je her die künstlichsten
Organisten ihre besten Einfälle zum sogenannten Ausgange aufzuheben pflegen.
Es ist aber solches Nachspiel nirgends gebräuchlich als in der Kirche.37

34 Hector Mithobius: Psalmodia Christiana Das ist Gründliche Gewissens-Belehrung /
Was von der Christen Musica, so wol Vocali als Instrumentali zu halten Jena 1665;
mitgeteilt nach Arnfried Edler, Der nordelbische Organist. Studien zu Sozialstatus, Funktion

und kompositorischer Produktion eines Musikerberufes von der Reformation bis
zum 20. fahrhundert (Kieler Schriften zur Musikwissenschaft Band XXIII), Kassel 1982,
165 f.

35 Siehe Anm. 3.
36 Friedrich Erhardt Niedt, Musicalische Handleitung, 1. Teil, Hamburg 1710, 102.
37 Johann Mattheson, Der vollkommene Capellmeister, Hamburg 1739, 473.



24 Hans Müsch

Wenn dem Organisten aber zur Entfaltung Gelegenheit eingeräumt wurde,
hat er diese nach der Ausführung von Johann Samuel Petri gerne angenommen:

Die Ermunterung und Ergötzung der Zuhörer anbelangend, so ist dem Organisten

bey einem Präludio vor einer Trauung, beim Ausgange der Gemeinde aus
der Kirche (wie in einigen Städten gebräuchlich ist), vor dem Te Deum, und in
mehreren der gleichen Fällen wohl erlaubt, alle seine Kunst auszukramen, und
sich mit dem vollen Werke in feurigen thematischen oder fugirenden Präludiis,
Pedalsolos und dergleichen Sachen hören zu lassen.38

Die Orgeln in den großen Kirchen der norddeutschen Handels- und Hafenstädte

dienten nicht allein der Ausschmückung des Gottesdienstes,
sondern auch der Repräsentation des materiellen Wohlstandes und der kulturellen

Aufgeschlossenheit der Stadtrepubliken. Parallel dazu machte sich
seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ein zunehmendes Interesse
an guten Organisten bemerkbar, so daß die Gattungen „Praeambulum",
„Praeludium" und „Toccata" eine einzigartige Entwicklung vollziehen
konnten. In der Generation der Sweelinck-Schüler trat vor allem Heinrich
Scheidemann (c. 1595-1663) mit Praeambula hervor, die zumeist in
kompaktem Satz mit eingestreuten imitierenden Partien komponiert sind und
in den Lagenwechseln ein wenig an die chorische Mehrchörigkeit venezianischer

Prägung erinnern.
Auch in der Generation von Franz Tunder (1614-1667) und Matthias

Weckmann (c.1616-1674) machen sich Einflüsse aus der Orgelwelt Italiens
bemerkbar. Es hat den Anschein, als ließe sich Costanzo Antegnatis
Anweisung von 1608 auch auf die Entwicklung in Norddeutschland anwenden:

„Prima si deve suonar à tutte le intonationi il ripieno cosi nel finire
al Deo gratias, con toccate & con il pedale."39 In seinem Secondo Libio di
Toccate von 1627 hat Girolamo Frescobaldi dazu zwei ausgefeilte Exempla
geliefert, die „Toccata quinta" und die „Toccata sesta" jeweils „sopra i
pedali".

38 Johann Samuel Petri, Anleitung zur praktischen Musik, Leipzig 21782, 297f.
39 Siehe Anm. 5.



Praeludium in organo pleno 25

Bsp. 2: Girolamo Frescobaldi, Anfang der „Toccata Quinta sopra i pedali per
l'organo" aus dem Secondo Libio di Toccate, 1627.

Uber liegenden, durch das Pedal gehaltenen Baßtönen entfalten sich die
Bewegungen der mit beiden Händen zu spielenden Manualstimmen. In der
Mitte der 71 Takte umfassenden „Toccata quinta" befindet sich ein
Abschnitt mit Imitationen von Soggetti, die aus der Gattung der Canzona
stammen könnten (s. Bsp. 3). Die durchgehende Fundierung des Stückes
auf Orgelpunkten weist ebenso auf eine künftige Entwicklung der
deutschen Pedaltoccata wie die imitierende Partie auf ein künftiges Großformat

des norddeutschen Praeludium pedaliter mit Einschüben von fugierten
Teilen.40

40 Eine Darstellung der Entwicklungszüge ist zu finden in: Arnfried Edler, Gattungen der
Musik für Tasteninstrumente, Teil I: von den Anfängen bis 1750, Laaber 1997, 372-440.



26 Hans Müsch

Bsp. 3: Girolamo Frescobaldi, „Toccata quinta", T. 20ff. mit eingeflochtenen
canzonenartigen Imitationen eines soggetto.

Auf lang gehaltene Orgelpunkte gebaut ist auch die „Toccata VI" in F des

vornehmlich in München wirkenden Frescobaldi-Schülers Johann Caspar
Kerll.41 Zahlreiche Abschnitte in den zwölf Toccaten des Apparatus musico-
organisticus von Georg Muffat entfalten sich ebenfalls über ausgedehnten
Orgelpunkten, wobei der Komponist in seinem süddeutsch-österreichischen
Umfeld mit einer Pedalklaviatur mit eigenständiger Registerbesetzung rechnen

konnte. Denn er gibt genau an, ob die Baßtöne mit dem Pedal allein
oder mit Pedal und linker Hand gehalten werden sollen. Mit einer
Pedalkoppel rechnete er wohl nicht.

Das „Praeambulum primi toni à 5 in d" von Matthias Weckmann hebt
mit einem fünfstimmigen Pedaliter-Satz an. Daran schließen sich toccatische
Abschnitte über Orgelpunkten an, deren Ausdehnung wesentlich kürzer
ist als bei Frescobaldi und den Süddeutschen Kerll und Muffat.

Die Grundharmonien wechseln bei Weckmann häufiger. Der eingefügte
konzentriert imitierende Mittelteil bewegt sich weiter im fünfstimmigen
Satz; das Pedal ist als markante Baßstimme voll in das Satzgeschehen
integriert.42

41 Johann Kaspar Kerll, Sämtliche Werke für Tasteninstrumente, Bd. I, Wien 1994, 23-25.
42 Matthias Weckmann, Sämtliche Freie Orgel- und Ciavierwerke, hrsg. von Siegbert Rampe,

Kassel, 1991, 1-3.



Praeludium in organo pleno 27

È
j>

1

Ta T
j-

Bsp. 4: Anfang des „Praeambulum Primi toni à 5 in d" von Matthias Weckmann.

Ahnliches ist an den vierstimmigen Praeludien des in Lübeck wirkenden
Franz Tunder zu beobachten. Den norddeutschen Orgelmeistern stand an
ihren Instrumenten ein groß ausgebautes Pedal mit prächtigem Registerbestand

zur Verfügung, das sie wirkungsvoll einzusetzen wußten. In der
dritten Generation dieser Schule ereignet sich mit Dietrich Buxtehude
(c. 1637-1707), Vincent Lübeck (1656-1740) und Nicolaus Bruhns (1665-1697)
ein bedeutender Entwicklungssprung in der Gattung Praeludium: Immer



28 Hans Müsch

noch sind Orgelpunkte anzutreffen, aber die Pedalstimme beginnt sich
bald zu bewegen. Als Beispiel mag der Anfang des Praeludiums d-moll
|BuxWV 140) von Dieterich Buxtehude dienen. Der Baßton des Satzes
verharrt zunächst drei Takte lang auf d. Darüber verlaufen die Manualstimmen
um den zentralen Klang d-moll, bis im Takt 4 das Pedal die Bewegung des
Manuals aufnimmt und so ein Satz entsteht, in dem die Dynamik der
Pedalstimme jener der Manualstimmen nicht nachsteht.

5
BSP5m

3 n
•

•

m
-- T 7 7

7—

—% Î-
5 -i

i—1
-j-

t— i -ä- n-n

f "ïT
J L.. £ n

^£3
1 i T -* ç-^r-

7 J} 7

-P-
» p U 1

Ji y 7 -J—)fJ ä Jf] J J
t ^ |

J J J

—F—9—?—P—Ê

Vr'Al
i

|Sin J i h

Bsp. 5: Dietrich Buxteh

—r—1
ude, Anfang des „

4 ' f 1

Praeludium in d", BuxWV 140.

Die Lust an der Pedalvirtuosität äußert sich in der Generation Buxtehude
- Lübeck - Bruhns auch in Pedalsoli, die teils unbegleitet sind, teils von
Manualakkorden gestützt werden.

Die Praeludien dieser Meister erhalten ihr Gepräge von der Virtuosität
mit Gravität vereinenden Führung der Pedalstimme, die als eine Art
individuell gefärbter Chor dem Manualsatz gegenübertritt. Als zugehöriges



Praeludium in organo pleno 29

Klangbild hat man sich das Principal-Mixturen-Plenum in den
Manualstimmen vorzustellen, für das Pedal eine satte Färbung mit Zungenregistern,
deren Kehlen beledert sind.

Noch Johann Mattheson läßt solche Registriertradition 1739 im
Vollkommenen Capellmeistei anklingen, wenn er betont:

Posaunen im Pedal, nicht im Manual: denn die Posaunen sind ein Rohr-Werck,
welches aus dem Manual, bey voller Orgel, ausgeschlossen bleibet; indem es
daselbst, wegen der Höhe, zu sehr schnarren würde; da es hergegen, wegen der
Tiefe des Klanges, im Pedal prächtig lautet, wenn die Mundstücke, wie billig,
gefüttert sind.43

Wenige Zeilen später gibt Mattheson ein Beispiel für eine solche Pedal-
Plenum-Registrierung samt Zungenregistern: „Principal 32, Groß-Posaun
32, Principal 16, Posaun 16, Octave 8, Trommet 8, Octave 4, Schallmey 4,
Mixtur und Rauschpfeife".44 Im Hinblick auf die Entwicklung des
Orgelpräludiums läßt sich ein wichtiges Element für dessen formale Ausdehnung

beobachten, wie es bereits bei Frescobaldis Toccata und Weckmanns
„Praeludium primi toni" (vgl. Bsp. 3) gegeben war: der Einbau von
imitierenden Abschnitten. Das Muster bildet die Gattung der italienischen
Canzona für Tasteninstrumente, von der sechs vortreffliche Beispiele in
Girolamo Frescobaldis Secondo Libio di Toccate von 1627 den deutschen
Organisten bekannt gewesen sein dürften. Die Canzona besteht aus einer
Reihung von Abschnitten, in denen jeweils ein Soggetto imitierend
durchgeführt wird und im darauf folgenden dieses Soggetto in variativer
Veränderung erneut einer Durchführung unterzogen wird. Jeder der Canzonen-
Abschnitte geht am Ende in einen anderen Kompositionsstil über, in eine
Taktfolge von toccatischem Gepräge mit Überleitungsfunktion. Das variativ
veränderte Soggetto verbindet die Canzonen-Abschnitte untereinander und
hält das Ganze zusammen. Für den Einschluß des Prinzips der Canzona in
das Praeludium ergeben sich zwei mögliche Betrachtungsweisen: In das

Praeludium in toccatischem Stil wird ein imitierendes Element eingefügt,
das eine besonders verdichtete Präsentation des Kontrapunktischen
darstellt, oder in der Canzona werden die ursprünglich wenigen Überleitungstakte

im toccatischen Stil erheblich ausgeweitet, so daß sie einen Gegenpol

zum kontrapunktischen Wesen der imitierenden Teile der Canzona
bilden. In Buxtehudes Praeludien entstehen Gebilde mit mehrfachem Wechsel

von toccatischen und fugierten Teilen, wobei die variativ veränderten
Themen die innere Einheit bestärken.

Der junge Johann Sebastian Bach knüpft an den von Buxtehude erreichten

Stand der Entwicklung an. Den Fugeneinschluß zwischen toccatischen
Rahmenteilen finden wir in den Praeludien BWV 531, 549a und 535a, den

43 Mattheson, a.a.O., 467.
44 Mattheson, a.a.O., 468.



30 Hans Müsch

Einschluß von zwei Fugenteilen in BWV 551. Sein Praeludium E-dur BWV
566 mutet an wie ein formal extrem ausgeweitetes Praeludium von Buxtehude,

vor allem aufgrund der ersten Fuge mit 89 Takten. Die formale
Expansion der Fuge durch die neu gewonnenen Möglichkeiten der
harmonischen Tonalität und die Notwendigkeit des Ausbalancierens führen Bach

zur Paarung von Praeludium und Fuge in BWV 533, 536 und 543. In der
Weimarer Zeit zwischen 1708 und 1717 hat er sich die Ritornellformen des
italienischen Concerto angeeignet, welche die Möglichkeit des Modulierens

zwischen mehreren zur Grundtonart funktional sich verhaltenden
Tonartenstationen mit sich bringt. Seinen Niederschlag findet diese
Integration in den ausgereiften und klassisch gewordenen Praeludien/Fugen-
Paaren BWV 538, 545, 541, 547, 544 und 548. Mit dem Praeludium Es-dur
BWV 552, 1 (vgl. Bsp. 1) wendet er sich gar dem Muster der französischen
Ouvertüre zu.

IV

Ein Überblick über das Orgelspiel zu Beginn des Gottesdienstes im Zeitraum
zwischen 1600 und 1840 ließ erkennen, daß dieses in der Regel im vollen
Werk („Ripieno", „Plein Jeu", „in organo pleno") geschah.45

Es läßt sich ein Bogen spannen von der im Ripieno gespielten Toccata in
Italien um 1608 (Antegnati) bis zu den Praeludien in organo pleno von Johann
Sebastian Bach, ein Bogen, unter den auch die Praeludien der norddeutschen
Orgelmeister des 17. Jahrhunderts gehören. Das Orgelpraeludium entwickelte
sich zu einer eigenständigen Gattung. Zu deren wesentlichen Merkmalen
gehört der Plenumklang und das Spiel auf einem Manualwerk und Pedal.46

45 Der Organist hatte vor Beginn der Improvisation des Eingangsstückes die entsprechenden
Register vorzubereiten. Vgl. Andreas Werckmeister, Erweiterte und verbesserte Orgel-Probe,
Quedlinburg 1698, Faksimile-Neudruck Kassel 1927, 76f.: „In zwischen werden in Erwehlung
eines Organisten offtmals die Kirchen-Vorsteher hinter daß Licht geführet / denn viele
Organisten pflegen etliche Tabulatur Stücke außwendig zu lernen / oder setzen die Tabulatur vor
sich; Indem sie nun dieselben Stücke durch öffters exerciren frisch daher zu spielen pflegen
/ vermeinet der / so es nicht beser verstehet / diejenigen müsten notwendig gute Organisten
seyn / so solche studirte Stüke daher machen / wenn es aber beym Licht besehen wird / so
ist derselben Kunst auf einmahl herauß geschüttet / und bleibet wol sein lebelang bey solcher
seiner Leyre / u. etlichen auß der Tabulatur studirten Stücken / die er alle Sonn- und Festage
hören lasset worüber aber den Zuhörern endlich die Ohren weh zu thun pflegen. "

46 Bachs Praeludien wurden auf zwei Notensysteme notiert; die vom Pedal zu übernehmende
Baßstimme erhielt die Markierung „ped.". Buxtehudes Praeludien wurden zunächst in Buch-
stabentabulatur niedergeschrieben, aber dann auf zwei Notensystemen weiterüberliefert. In
Bachs großen Orgelpraeludien gibt es zwei Ausnahmen von dieser Regel: die Verteilung des

Manualstimmensatzes auf Oberwerk und Positiv in BWV 538 und die Echostellen im Piano
in BWV 552, 1 in den Takten 32 bis 40 und 111 bis 119. Sonst lassen sich keine Stellen
ausmachen, die zwingend das Spiel auf zwei Manualwerken und Pedal erfordern. Dies gilt
genauso für die Praeludien von Dieterich Buxtehude, Nicolaus Bruhns, Vincent Lübeck im
allgemeinen. Es gehörte zur Gattung Praeludium, und die Gattungsgrenzen wurden nicht
übersprungen.



Praeludium in organo pleno 31

Wesentliche Aufgaben für das Orgelspiel im Gottesdienst waren:
- das Praeludieren im vollen Werk,
- das Generalbaßspielen in der Musik (Geistl. Konzert, Motetto, Kantate,

Messe),

- das Choralspielen (Choralvorspiele vor dem Gemeindegesang, die
Führung des Gemeindegesangs, ...Choralverse der Orgel anstelle gesungener

Verse, d. h. der Orgelchoral in seinen unterschiedlichen Gattungstypen).

Das Nebeneinander der zwei unterschiedlichen Welten, der des Praeludierens
und der des Choralspielens, läßt sich aus zwei Paragraphen von Jakob Adlungs
Musica Mechanica Oiganoedi herauslesen: „Beym Anfange und Beschluß
des Gottesdienstes läßt es besser mit dem vollen Werke zu spielen In
den Chorälen pflegt man mit den Registern fleißig abzuwechseln."47 Angesichts

der Selbstverständlichkeit dieser Praxis wird die Suche nach Registrierhinweisen

in der Überlieferung der Notentexte der norddeutschen Praeludien
zumeist erfolglos bleiben. Es hieße, die Tradition der gegeneinander
abgegrenzten Gattungen zu verkennen, wollte man Klangtechniken aus dem
vokalen Geistlichen Konzert, aus Orgelchoral und Choralfantasie in die
Praeludia hinüberholen.48

Ein kritischer Punkt im Gesamtaufbau der vielgliedrigen Praeludien bleibt
die klangliche Darstellung der eingefügten Binnen-Fugen. Fuge wie Canzona
sind zunächst kontrapunktische Verarbeitungstechniken eines Themas oder

47 Jakob Adlung, Musica Mechanica Oiganoedi, Berlin 1768, Band I, 172, § 236 und § 237;
der Text von Adlungs Buch wurde aller Wahrscheinlichkeit nach um 1726 begonnen und
erst posthum im Druck veröffentlicht.

48 Natürlich kannten das 17. und 18. Jahrhundert den Forte-Piano-Wechsel. Echo-Effekte
konnten sich in der Wirkung schnell abnützen. Karl Joseph Riepp apostrophiert das Echo
in der Orgel als „vor les Ignorants" - für die einfältigen Leute (Vgl. Susanne Dietrich, wie
Anm. 6, 149). Echos wurden in die norddeutschen Choralfantasien gern einkomponiert
und wurden im Notentext kenntlich gemacht durch R (Rückpositiv) und 0 (Organo). Bei
Doppelecho wurde die leiseste Klangstufe mit piano angegeben, (vgl. Dietrich Buxtehude,
„Nun freut euch, lieben Christen gmein", in: D.B., Sämtliche Werke, hrsg. Von Klaus
Beckmann, Bd. II, 2, Wiesbaden 1972, 98f.). Mehrstimmige Echos wurden in der norddeutschen

Orgelmusik des 17. Jahrhunderts durchweg manualiter ohne Pedalbeteiligung
ausgeführt. Ein Umregistrieren, zumal des Pedals, war für den Spieler allein schwer möglich,
denn häufig befand sich ein Teil der Registerzüge außer Reichweite des Spielers. In nicht-
choralgebundenen Werken begegnen Echos nur in der „Toccata in G" von Heinrich Scheidemann

(vgl. H. Scheidemann, Orgelwerke, Bd. III, hrsg. Von Werner Breig, Kassel 1971,
46-54), im „Praeludium in Es" von Georg Dietrich Leyding (vgl. G.D. Leyding, Sämtliche
Orgelwerke, hrsg. Von Klaus Beckmann, Wiesbaden 1984, 9-13) und im kleinen „Praeludium
in e" von Nicolaus Bruhns (vgl. N. Bruhns, Orgelwerke, hrsg. Von Michael Radulescu,
Heft 1, Wien 1993, 26-31). Von Adlung wird das Echo so angesprochen: „Wenn ein Echo
vorzustellen ist, kann ein Ciavier schwächer gezogen werden, als das andere: zuweilen
kann auch das Gedackte mit dem vollen Werke abwechseln." J. Adlung wie in Anm. 47,
172, § 238). Das Essentielle der Praeludien wird dadurch nicht berührt.



32 Hans Müsch

Soggettos in einem mehrstimmigen Instrumentalstück und an kein
bestimmtes Klanggewand gebunden. Costanzo Antegnati schlägt für das Spiel
von Canzonen auf italienischen Orgeln seiner Zeit drei Registriermöglichkeiten

vor: entweder Ottava 4' allein, oder Flauto in ottava 4' allein oder
die Kombination von Principale 8' und Flauto in duodecima 2 2/3'.49 Im
barocken Frankreich werden Orgelfugen bevorzugt entweder auf dem „gros
Jeu de Tierce" oder mit langbecherigen Zungenregistern, „sur les jeux
d'anches" gespielt, kleine Fugen demgegenüber mit dem Cromorne 8'
vorgetragen.

In Nord- und Mitteldeutschland bleiben Plenum-Registrierungen nicht
ausgeschlossen. In dem Bericht über Matthias Weckmanns Probespiel an
der Orgel von St. Jacobi in Hamburg heißt es: „Zu letzt und zum Beschluß
im vollen Werk eine lustige Fuge."50 In Johann Matthesons Schilderung
der Organistenprobe zur Wiederbesetzung des Hamburgischen
Domorganistenpostens am 8. Oktober 1727 wird unter anderen auch die folgende
Aufgabe gestellt: „Folgendes leichte Fugenthema auf das beste / im vollen
Werck / so auszuführen / daß die Mittelstimmen auch ihr Theil daran
nehmen können / und nicht stets in den äußersten gearbeitet werde."51 Zu
erinnern ist auch an Johann Sebastian Bachs „Fuga à 5 con pedale in Organo
pleno", das Schlußstück im Dritten Theil der Ciavierübung. Eine Bemerkung

Friedrich Wilhelm Marpurgs weist in die Richtung, daß man in Deutschland

die Fugen gern mit Mixturen spielte.52
Etliche Praeludien weisen als abschließenden Teil eine fugierte

Themendurchführung auf, die den Plenumklang nahelegt, so BuxWV 136 in C, 141

in E, 151 in A, bei Vincent Lübeck die Praeludien in C und g. In dessen
Praeludium in d scheinen alle Teile miteinander verkettet. Mitunter lösen
sich im Schlußteil fugierte Partien in toccatischen Stil auf.

Das Praeambulum in E-dur von Vincent Lübeck enthielt in der nun
verlorenen Schmahl-Tabulatur zu Beginn des manualiter-Fugato-Abschnitts
der Takte 75 bis 87 den Vermerk „Rückpositiv scharff".53 Er läßt sich
deuten als Hinweis zum Spiel des manualiter-Abschnitts auf dem
Rückpositiv mit Plenum-Registrierung. Vorübergehend kann die Balancierung
Hauptwerk mit Pedal verlassen werden, doch auch im pedalfreien Abschnitt
auf dem Rückpositiv bleibt der Plenumklang erhalten. Es ist durchaus

49 Wie Anm. 5, pag. 7v. und 8r.
50 Liselotte Krüger, Johann Kortkamps Organistenchronik, eine Quelle zur hamburgischen

Musikgeschichte des 17. Jahrhunderts, Hamburg 1934, 206.
51 Johann Mattheson, Große Generalbaßschule oder Exemplarische Organisten-Probe, Hamburg

21731, 36.
52 Friedrich Wilhelm Marpurg, Historisch-kritische Beyträge III, Berlin 1757/58; mitgeteilt

in Hans Klotz, Über die Orgelkunst der Gotik, der Renaissance und des Barock, Kassel
21975, 335.

53 Vincent Lübeck, Sämtliche Orgelwerke, hrsg. von Klaus Beckmann, Wiesbaden 1973,
24-29 und 70.



Praeludium in organo pleno 33

denkbar, daß Vincent Lübeck für die Takte 61 bis 76 seines Praeludiums
C-dur eine ähnliche Klangvorstellung - nämlich des Spiels auf dem Plenum
eines Nebenwerks - hatte,- und ebenso Dieterich Buxtehude für die Takte 12
bis 22 des Praeludiums C-dur BuxWV 137 sowie für die Takte 60 bis 86 des

Praeludium E-dur BuxWV 141 und die Takte 55 bis 64 der Toccata F-dur
BuxWV 156.

V.
Gelegentlich werden Bedenken gegen Klangkombinationen ins Feld
geführt, die über längere Strecken gleichbleibend verlaufen; dies verursache,
so wird argumentiert, den Eindruck der Einförmigkeit. Dabei wird gern
übersehen, daß durch Stil und Satztechnik viel Farbigkeit und Abwechslung

in die norddeutschen Praeludien einkomponiert ist. Ihr Reichtum
liegt in der Substanz der Komposition und nicht im äußeren Klanggewand.
Mattheson kann sich in seiner überquellenden Rhetorik mit dem Aufzählen

entsprechender Qualitäten nicht genugtun:

Das so genannte Fantasieren bestehet demnach in verschiedenen Stücken, die
wir ein wenig aus einander legen müssen. Intonazioni, Arpeggi, senza e con
battuta, Arioso, Adagio, Passaggi, Fughe, Fantasie, Ciacone, Capricci etc. sind
die vornehmsten, welche alle mit einander, samt ihrem Final, unter dem
allgemeinen Nahmen der Toccaten begriffen werden können, als welche überhaupt
ein Gespiele bedeuten, und obige Gattungen brauchen, oder weglassen mögen;
nachdem es gut befunden wird.54

Bernd Sponheuer hat sich mit dem daraus folgenden Formproblem des Nicht-
recht-aneinander-Hangens auseinandergesetzt.55 Das Verbindende könnte
sich gerade aus dem gleichbleibenden Klang ergeben. Das Praeludium
E-dur von Vincent Lübeck beginnt mit einer virtuosen Sechzehntelfigur in
Diskantlage, gespielt mit der rechten Hand. Sie wird im darauffolgenden
Takt in Tenorlage von der linken Hand übernommen, geht dann in Baßlage
in das gravitätisch mit Zungenregistern besetzte Pedal und wird dort
fortgesponnen. Mit beiden Händen des Spielers wird sie in parallelen Sexten
und Terzen wieder in den Manualsatz aufgenommen und erfährt eine weitere

Fortspinnung im Pedal, das in einem Orgelpunkt zur Ruhe kommt und
das Geschehen wieder den Manualstimmen überläßt. Überraschend geht
der Satz nach einem rhetorischen Pauseneinschnitt in einen zweitaktigen
Abschnitt mit Durezze-Harmonien über, überschrieben mit der
Vortragsanweisung „Adagio".

54 Johann Mattheson, Der vollkommene Capellmeister, a.a.O. 477, § 54.
55 Bernd Sponheuer, „Die norddeutsche Orgeltoccata und die .höchsten Formen der

Instrumentalmusik'. Beobachtungen an der großen e-moll-Toccata von Nicolaus Bruhns", in
Schütz-Jahrbuch 7-8 (1985/86) Kassel 1986, 137-146.



34 Hans Müsch

J v r
<H: STLVJ—=-+-^

^177) jp
- g

j I i j i h
J '

-fffrfrfrrrrPrrr./ n(| p (* y 1

*):>lJa/> -—

=11111 il rrrrr1 ri r-

' p f ^ y

tfjaA £ £ * —F | j | 7 ,^|
g> " J

*): Utf «

y ;i'L» » » * * t T^t
„g./ TH—

*): Ott—»• »

mi
~JTFr= i i i i

1 1 1 =T= =?==i^ P —rjjj^j
^g-

J «U J j J Tr

J J J 11

• J • J. •

J $ =3

.üJJjt '
F-f-F-1

g

i -
m

-

m
rtoftfVtr"? l ^

'ha

ilhh Jj^JJ^J^Ji Ï — ^ > v JT] =H=
c_jr- '-rr /'

Ii n-. >• #r

* l » p -ftrf

tt/n 0
4 LiCr*



Praeludium in organo pleno 35

72

u*éi i

Grave

J * iJ à
- ."J

P

"FT f-*"
--« r >

-0- '
Ê.

./ "flU—L

wrï —§j&
75

1JWÂ -

d d 1 0

-rf^T
d

^ =${
s
""tr

—
•̂ i» j*

^r=r
f—f-

-d-

\

H. 7 U* —'

^ 1 »>

!7«
,1 u Vivace

if J? hk - w#
m

1J
J

3b±=

A

-0-

Bsp. 6: Vincent Lübeck, „Praeludium" E-Dur, T. 1-18.

Die sequenzierenden Vorhaltsbildungen zwischen Tenor und Pedalbaß
bilden den Kern des Satzes. Ähnlich finden sich die Anweisungen „Adagio" in
drei Orgelpraeludien von Dieterich Buxtehude über kurzen Abschnitten
im Durezze-e-ligature-Stil (BuxWV 139 bei Takt 58, BuxWV 141 bei Takt
87, BuxWV bei Takt 62). Wir kennen solche Erscheinungen aus den Canzonen
in den Fioii Musicali 1635 von Girolamo Frescobaldi, wo am Ende von
Durchführungsabschnitten unter der Vortragsanweisung „Adagio" plötzlich

ein vollgriffiger Satz mit Durezze-Überbindungen erscheint. Das Grundtempo

kann dort beibehalten werden, die Spielweise wechselt vom Spicco-
Anschlag in der Darstellung der Themenköpfe in eine breitere Spielweise.
Bei Vincent Lübecks Adagio-Anweisung erinnert man sich an die
Vortragsanweisungen und Beschreibungen des Bogenstrichs des Violinisten, die
Quantz gibt:



36 Hans Müsch

Ein Maestoso, Pomposo, Affettuoso, Adagio spiritoso will ernsthaft, und mit
einem etwas schweren und scharfen Striche gespielet seyn. Ein langsames und
trauriges Stück, welches durch die Worte: Adagio assai, Pesante, Lento, Largo
assai, Mesto, angedeutet wird, erfordert die größte Mäßigung des Tones, und den
längsten, gelassensten, und schweresten Bogenstrich.56

Befragen wir die Grundbedeutung von „Adagio", so finden wir das Wort
zusammengesetzt aus „ad" und „agio". „Agio" bedeutet so viel wie „Bequemlichkeit,

Wohlstand, Muße"; „avere agio" „Raum haben, Zeit haben"; „dare
agio" „Raum lassen, Zeit lassen"; „prendere i suoi agi" „sich Muße und
Zeit lassen"; „stare a suo agio" „es sich bequem machen, es gemütlich
haben". Übertragen auf die Adagio-Stellen bei Lübeck und Buxtehude
bedeutet dies ein Herausnehmen des lebhaften Pulses aus dem Ablauf der
Musik.

Auf die wenigen Adagio-Takte in Lübecks Praeludium folgt eine Grave-
Vortragsanweisung. Auch dabei mag man sich wieder an Quantz erinnern:

Ein Sostenuto, welches das Gegenteil von dem weiter unten vorkommenden
Staccato ist pfleget man mehrenteils mit dem Worte: Grave zu betiteln.
Deswegen muß es mit einem langen und schweren Bogenstriche, sehr unterhalten
und ernsthaft, gespielet werden.57

Die von Quantz vermittelten Vorstellungen vom Bogenstrich lassen sich
durchaus auf den Anschlag beim Orgelspielen und das Aushalten der
Tondauer übertragen. Die gravitätischen Akkordbrechungen fordern ein Spiel
mit lang ausgehaltenen Tönen.

Ein nachfolgender Abschnitt in Lübecks Praeludium trägt die
Vortragsanweisung „Vivace". Auch dazu können wir wieder Rat bei Quantz
einholen:

Das Allegro, Allegro assai, Allegro di molto, Presto, Vivace erfordern einen
lebhaften, ganz leichten, tockirten, und sehr kurzen Bogenstrich.58

Übertragen auf das Orgelspiel, dürfte dies einen kurzen, scharfen Anschlag
zur Erzeugung einer feurigen Spielweise bedeuten, mit einer recht offenen
Tonfolge.

Zu den Möglichkeiten der Differenzierung des Anschlags und der
Tondauern treten für den Organisten bei Toccata und Praeludium die
Tempomodifikationen hinzu. Girolamo Frescobaldi hat in den „Avvertimenti" zu

56 Johann Joachim Quantz, Versuch einer Anweisung, die Flöte traversière zu spielen, Bres
lau 1789, Reprint Kassel 1968, 200.

57 Quantz, a.a.O., 200.
58 Quantz, a.a.O., 199.



Praeludium in organo pleno 37

seinen Toccatenbüchern von 1615 und 1627 betont, daß die Manier zum
Spiel seiner Toccaten nicht streng dem Takt unterworfen sein solle,
sondern das Zeitmaß - je nach dem Affekt oder dem Sinn der Worte - wie in
den modernen Madrigalen bald schnell, bald langsam zu nehmen sei.59

Johann Mattheson umreißt im Kapitel „Von der musicalischen Schreibart"
ähnliche Phänomene im Blick auf den Theaterstil:

Wir haben zwar oben gesagt, daß dieser fantastische Styl seinen Sitz in den
Schauspielen hat; allein mit dem Zusätze: hauptsächlich; indem ihn nichts
hindert, auch in der Kirche und in den Zimmern sich hören zu lassen Was wollten
doch die Herren Organisten anfangen, wenn sie nicht aus eignem Sinn in ihren
Vor- und Nachspielen fantasiren könnten? es würde ja lauter höltzernes, aus-
wendig-gelernetes und steiffes Zeug herauskommen.60

Es folgte dann jener häufig zitierte Abschnitt voller Matthesonscher
Übertreibungen im Blick auf die Orgelpraeludien, worin ein Körnchen Wahrheit
enthalten ist:

Denn dieser Styl ist die allerfreieste und ungebundenste Setz-, Sing- und Spiel-
Art, die man nur erdencken kann, da man bald auf diese bald auf jene Einfälle
geräth ...61

VI.

In unseren Tagen mit ihrer bemerkenswerten Begeisterung für die
wiederentdeckte Musik früherer Jahrhunderte und deren Ausführung auf
Instrumenten der Entstehungszeit stellt sich die Frage, warum gerade für die
norddeutschen Orgelpraeludien des 17. Jahrhunderts wenig Neigung zu
beobachten ist, ihr historisches Klanggewand wie auch ihre ursprüngliche
Bestimmung zu erforschen und dieses Wissen in die Interpretation einzu-
beziehen. Dies läßt sich aus dem Funktionswechsel erklären, dem die großen

Orgelpraeludien unterworfen sind. Ursprünglich für den Gottesdienst
bestimmt, sind sie im öffentlichen Bewußtsein der Gegenwart im Konzert
verankert. Im Gottesdienst ist das Spielen eines Praeludiums durch den
Organisten ein eher zurückhaltender Beitrag zu einer kultischen Feier, ein
klangliches Signal, das einstimmen, öffnen und erheben soll. Im Orgelkonzert

steht der Organist demgegenüber im Mittelpunkt und sucht mit
seinen klanglichen Mitteln Macht über sein Publikum zu erlangen. Zwischen
die ursprüngliche und die heutige Praxis hat sich zudem das 19. Jahrhun-

59 Girolamo Frescobaldi, Opere complete, Bd II, Il primo Libro di Toccate, hrsg. von Etienne
Darbellay, Milano 1977, S. XXVII.

60 Mattheson, a.a.O., 87.
61 Mattheson, a.a.O., 88.



38 Hans Müsch

dert geschoben, das stark durch die Musikerpersönlichkeit Franz Liszt
beeinflußt war. In seinen Virtuosenjahren war es Liszts Bestreben, die Säle
mit seinem Klavierspiel zu füllen und das Publikum zu Begeisterungsstürmen

hinzureißen. Vom Klavier ausgehend suchte er dessen dynamische
Möglichkeiten auf die Orgel zu übertragen und der Orgel eine vergleichbare

dynamische Beweglichkeit abzuringen. In den „Orgelkonferenzen", die
er in den 1850er Jahren häufig an Sonntag-Nachmittagen veranstaltete,
breitete er seine Ideen von abwechslungsreicher und dynamisch differenzierter

Registrierung aus.62 Hinfort wurde in Deutschland auf der Orgel
nicht nur auf den Manual- und Pedalklaviaturen gespielt, sondern auch
mit den Registerzügen - durch den Organisten selbst oder mit Hilfe des

Registranten.
Bei der Bündelung zahlreicher Praeludien auf Compact Discs für den

Liebhaber zum Genuß im Wohnzimmer ist klangliche Abwechslung
gefragt. Im Dienste eines tieferen Verständnisses großer Orgelpraeludien wäre
es demgegenüber sinnvoll, hinter die Ideenwelt Franz Liszts durchzudringen

zur Entstehungszeit der Werke, und dies weniger im Hinblick auf die
Lübecker Abendmusiken Franz Tunders und Dietrich Buxtehudes oder auch
die konzertähnlichen Veranstaltungen niederländischer Organisten des
17. und 18. Jahrhunderts. Man sollte vielmehr die Hauptaufgabe im Auge
behalten, die Organisten Sonntag für Sonntag im Gottesdienst verrichten:
Das Wesen der Werke aus dem ursprünglichen Zusammenhang als große
Geste im Geiste des Barock zu erfassen, als Eingangsportal - eben als
Praeludium in organo pleno.

62 Hermann J. Busch, „Entwicklungslinien des Bach-Spiels im 19. und 20. Jahrhundert", in
Acta Oiganologica 17 (1984) 387-405; bes. 391 f.


	Praeludium in organo pleno

