
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 21 (1997)

Artikel: "Was im Lauf der Zeiten vorübergegangen, kann nie vollkommen
wiedergeboren werden" : Friedrich Rochlitz und die Alte Musik

Autor: Landau, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Was im Lauf der Zeiten vorübergegangen, kann nie
vollkommen wiedergeboren werden"

FRIEDRICH ROCHLITZ UND DIE ALTE MUSIK

von Annette Landau

Friedrich Rochlitz ist heute vor allem als Gründer und Redaktor der
Leipziger Allgemeinen musikalischen Zeitung (AmZ) bekannt. Der 1769
geborene Leipziger besuchte als Alumnus die Thomasschule, nahm dann
zunächst ein Theologiestudium auf, brach es aus finanziellen Gründen
aber wieder ab. 1798 gründete er die AmZ, die er bis 1818 redigierte und in
der er die meisten seiner ästhetischen Betrachtungen veröffentlichte. Die
AmZ hatte eine für ihre Zeit sehr große Auflage und wurde von allen
musikinteressierten Kreisen in Deutschland, aber auch in Frankreich, der
Schweiz, in England und den Niederlanden rezipiert.1 So wissen wir zum
Beispiel, daß auch Goethe und Beethoven regelmässig die AmZ lasen und
ihr eine große Bedeutung beimaßen. Obwohl im Verlauf der Jahre immer
mehr renommierte Musiker und Musikjournalisten als Autoren gewonnen
werden konnten - neben anderen E. T. A. Hoffmann, Carl Maria von Weber
und Johann Nikolaus Forkel - wissen wir aus Briefen, daß Rochlitz in den
ersten Jahrgängen die meisten historisch-betrachtenden Artikel selber
verfaßt hat. Ich werde mich im folgenden hauptsächlich an diejenigen
Betrachtungen halten, die seit der Gründung bis zum Jahre 1818 erschienen
sind, dem Jahr, in welchem Rochlitz die redaktionelle Verantwortung für
das Blatt definitiv niederlegte.

Rochlitz hatte dank der AmZ in seiner Zeit nicht nur auf die Erweiterung
des musikalischen Repertoires, sondern auch auf die Verbreitung und
Entwicklung musikästhetischer Betrachtungen einen beträchtlichen
Einfluß. Die Disziplin der Musikgeschichtsschreibung im modernen Sinn hat
sich um 1800 erst eigentlich herausgebildet. Rochlitz war sich dessen durchaus

bewußt. 1824 schrieb er Goethe, mit dem er jahrelang in mehr oder
weniger engem Briefkontakt stand, er sei „unter den Deutschen [...] der
Erste gewesen, der allgemeine, besonders philosophische und historische
Wissenschaften auf die Tonkunst und ihre Erzeugnisse ernstlich angewendet"
hätte.2

Es ist hier nicht der Ort nachzuweisen, daß dies in vieler Hinsicht durchaus

zutrifft. Vielmehr soll es darum gehen, das Verhältnis von Rochlitz zur

1 Siehe auch Martha Bruckner-Bigenwald, Die Anfänge der Leipziger Allgemeinen Musikalischen

Zeitung, Diss. Freiburg /Br. 1934.
2 Woldemar Freiherr von Biedermann (Hg.), Goethes Briefwechsel mit Friedrich Rochlitz,

Leipzig 1887. Brief vom 21. Februar 1824.

143



Alten Musik zu beleuchten. Dabei wird schnell deutlich, daß er in seinen
kritischen Arbeiten stets die Wirkung der Kunst auf das Publikum bedachte.

Da er in seinen Rezensionen und Abhandlungen vor allem erzieherisch
wirken wollte, wandte er sich nie einzig an Spezialisten. Es lag auch nicht
in seiner Absicht, das Musikverständnis seiner Zeit vollständig
umzukrempeln; vielmehr verglich er seine Tätigkeit als Autor und Leiter eines
großen publizistischen Organs mit der eines Geburtshelfers: Da die Zeit
„eine gemeiniglich schwer gebärende Mutter"3 sei, könne man fördernd
oder bekämpfend Geburtshilfe leisten. Diese Überzeugung pflegte er auch
in seiner Funktion als Vorsteher der Gewandhauskonzerte, für die er die
Programme der Instrumentalmusik konzipierte.4 So könnte man die
gesamte Tätigkeit von Rochlitz in musikalischer Hinsicht als dozierend-
pädagogisch beschreiben.

Rochlitz schrieb keine umfassende Geschichte der Musik. Die relativ
ausführliche Abhandlung Grundlinien zu einer Geschichte der Gesangsmusik

für Kirche und Kammer in Deutschland und Italien während der
letzten drei Jahrhunderte stellt die bearbeitete und gedruckte Version von
Vorträgen dar, die er an den Wintersonntagen 1830/31 hielt.5 Immer wieder
erläuterte er jedoch in den Vorbemerkungen seiner Artikel in der AmZ
sein Geschichtsverständnis - und somit gleichzeitig auch sein Verhältnis
zur Alten Musik. Er äußerte sich in einer Rezension zu den Überbleibseln
der Alt-Ägyptischen Musik,6 die dank Napoleons Feldzug bekannt geworden

sei, korrespondierte mit Goethe über dessen Pläne, eine griechische
Tragödie von Sophokles in Weimar auf die Bühne zu bringen, sowie über
die Problematik ihrer musikalischen Verwirklichung7 und erwähnte
immer wieder Namen wie Palestrina, Scarlatti oder Schütz, die in der Zeit um
1800 erst wieder an Bedeutung gewannen. Indes äußerte er sich selten
pointiert oder in einer Weise zu diesen Komponisten, die über allgemeine
historische Einschätzungen hinausgeht. Spannend wird es freilich dort, wo
Rochlitz ein eigenes Verhältnis zu einzelnen Figuren der Vergangenheit
entwickelte, wo er selber entdeckend tätig wurde, propagierte - und, wie
wir gleich sehen werden, auch eingriff. An diesen Komponisten läßt sich
auch Rochlitz' Verhältnis zur Alten Musik exemplarisch zeigen.

Zu diesen Figuren gehören vorab Händel und Bach. Diese zwei Komponisten,

die in der heutigen Rezeption gern als Doppelgestirn am
Barockhimmel betrachtet werden, erscheinen bis in die 1830er Jahre noch nicht

3 AmZ, 12. Mai 1813.
4 Rochlitz' Wirksamkeit als Mitglied der Direktion begann 1805.
5 Notizen zu diesen Vorträgen finden sich im Nachlass von Rochlitz, Universitätsbibliothek

„Bibliotheca Albertina" Leipzig: 0648: In den Entwürfen zu dieser Schrift findet sich
die Anmerkung: „Zur Erinnerung an die Winter-Sonntage 1831 und 1832."

6 AmZ, 27. Juni 1821, Sp. 445f.
7 Woldemar Freiherr von Biedermann (Hg), Goethes Briefwechsel mit Friedrich Rochlitz,

Leipzig 1887. Briefe vom 30. Oktober 1802 bis 30. August 1807.

144



eng aufeinander bezogen, und ihre Werke werden in ihrer Wirkung auch
deutlich unterschieden. Das von Rochlitz entworfene Händel-Bild ist
geprägt von der Bewunderung für den Komponisten und verändert sich kaum
in den immerhin etwa 40 Jahren seiner journalistischen Tätigkeit. Einzigartig,

ja geradezu universell erscheint dieser Komponist in seinen Artikeln:
„Georg Friedrich Händel steht in der gesamten Geschichte der Tonkunst,
in jeder Hinsicht von Allen vor und nach ihm gesondert da, eine in ihrer
Art wahrhaft einzige, heroische, ja colossale Erscheinung (wie selbst sein
Körper war), dabei so ein- und durchgreifend mit seinen Werken bei allen
Nationen, die das Edelste und Grandioseste in dieser Kunst nur kennenlernen

und aufnehmen wollen: daß es Jedem, der über Musik vergangener
Zeit denkt, unmöglich fällt, ihm nicht oftmals zu begegnen."8

Daß Händel offensichtlich zu Rochlitz' Lieblingskomponisten gehörte,
wird hier deutlich. Auf jedes seiner neu publizierten Werke wurde durch
eine Rezension aufmerksam gemacht. Dank der universellen Wirkung
Händeis würden seine Werke - davon war Rochlitz überzeugt - ohne
übertriebene Vermittlung ihre Wirkung noch nach 1800 entfalten. „Hier kann
man sich überdies auf das Gefühl jedes nicht ganz stumpfsinnigen
Menschen verlassen, und keiner bedarf einer Handreichung."9 Zumindest der
Messias und das Alexanderfest sind also laut Rochlitz noch etwa 100 Jahre
nach ihrer Komposition unmittelbar rezipierbar. Allerdings argumentierte
Rochlitz im Hinblick auf den Messias doch ausdrücklich zu Gunsten der
Bearbeitung von Mozart. Diese sei - vor allem für die Liebhaber und Laien
- nötig, weil sie der seit jener Zeit stark veränderten Instrumentierungs-
Praxis Rechnung trüge, ohne etwas an der kompositorischen Substanz zu
verändern. Kenner und vereinzelte Liebhaber vermöchten jedoch auch die
Urfassung des Messias direkt zu genießen.

Auch für Johann Sebastian Bach wurde seit dem Gründungsjahr der AmZ
- 1798 - Propaganda betrieben: Schon die Titelvignette des ersten
Jahrgangs der Zeitung enthielt Bachs Bild, und die gleichzeitig von Simrock
sowie von Hoffmeister und Kühnel 1801 gestarteten Bach-Werkausgaben
wurden sogleich angezeigt. Bach erscheint in der AmZ als „der größte aller
musikalischen Meister."10

In Hinsicht auf das Bach-Händel-Bild um 1800 ist interessant, wie konsequent

Rochlitz im Gegensatz zu den meisten seiner Zeitgenossen dieses
Doppelgestirn frei von nationalen Aspekten hielt. Dadurch, daß England
etwa zu dieser Zeit Händel als das Urbild eines nationalen englischen
Komponisten in Anspruch nahm, trat er in Deutschland an Bedeutung im
Bewußtsein der Musiker und Musikschriftsteller zugunsten Bachs generell

8 Friedrich Rochlitz, Für Freunde der Tonkunst, hg. von A. Dörffel, Leipzig 3/1868, Bd. 1,

S. 209.
' AmZ, 20. Oktober 1802, Sp. 69.
10 AmZ, Rochlitz, Recension von Forkels Biographie.

145



zurück. Rochlitz enthielt sich jedoch dieser patriotischen Tendenz,-
vielmehr entwarf er von Bach und Händel ein Bild komplementärer Erscheinungen,

ohne sie zu polaren Gegensätzen zu machen: Bach steht für Fugen,
für Kunstgelehrsamkeit, Händel für „aus voller Seele"11 geschriebene Chöre.

Rochlitz setzte sich immer wieder für Händel und Bach ein, zwei
Komponisten, die er in einer seit Diderots und d'Alemberts Encyclopédie
beliebten Analogie zwischen den verschiedenen Künsten mit den Malern
Peter Paul Rubens und Albrecht Dürer parallel setzte. Trotz der
bewundernden und propagierenden Anerkennung dieser zwei Komponisten
finden sich aber immer wieder einschränkende Bemerkungen, werden Kriterien

gegen ihre Werke ins Feld geführt. Um diese Einwände gegen die
Musik Bachs und Händeis besser zu verstehen, ist es hilfreich, sich zu
vergegenwärtigen, auf welcher Grundlage das Geschichtsbild von Rochlitz
aufbaut.

Rochlitz' Geschichtsverständnis beruht primär auf einer Idee des 18.
Jahrhunderts: Alte Musik stellt im aufklärerischen Gedankengut ein Glied im
Zusammenhang eines einzigen Fortschrittsprozesses dar, auf dessen
frühere Stadien man vom heutigen Zeitpunkt aus beglückt und zufrieden
zurückblicken kann. Der österreichische Musikforscher Raphael Georg
Kiesewetter vertrat noch in den 30er Jahren des 19. Jahrhunderts diese
Ansicht und sprach von einer solchen Retrospektive als einer „durchaus
erfreulichen]"12 Tätigkeit. Auch Rochlitz beschrieb 1801 - also in seiner
frühen Zeit - den eigenen Genuß an historischen Studien: „... es bleibt
doch eben so angenehm als lehrreich, sich an den frühern Zustand der
Tonkunst, an jene Zeit zu erinnern, wo sie, ihrer freundlichsten Pflegerinnen

(des griechischen Volks) beraubt, erst wieder am Gängelbande des

Mönchthums und der Scholastik gehen oder vielmehr kriechen lernen mußte.
Angenehm ist dies; weil es das Gefühl unsers errungenen Werths erhöht."
Wenige Zeilen weiter unten setzte er die gleiche Befriedigung in ein anderes

Bild um: Aus der Warte des 19. Jahrhunderts komme man sich vor wie
ein „Bewohner einer Gebirgshöhe, wenn er Reisende mühsam zu sich
heranklettern, und immer wieder in den Sand zurückrollen sieht."13 Den Gang
der Geschichte zu studieren lohnte sich also für Rochlitz deswegen, weil

11 AmZ, 13. Oktober 1802, Sp. 44.
12 Zit. nach Bernhard Meier, „Zur Musikhistoriographie des 19. Jahrhunderts," in: Die

Ausbreitung des Historismus über die Musik, hg. von Walter Wiora, Regensburg 1969, S. 171.
13 AmZ, November 1801, Sp. 89.

146



sie „den Keim enthüllt [...], aus dem späterhin ein so prachtvoller Baum
hervorwuchs."

Eine solche Betrachtungsweise der Kunstvergangenheit mag zwar auch
für Rochlitz einen gewissen Reiz darstellen. Doch für das Vergnügen zu
sehen, wie weit die eigene Zeit gekommen ist, lohnt es sich kaum, ältere
Musik wirklich zu studieren. Man könnte die Werke Palestrinas, Bachs
und Händeis getrost quasi ins Kupferstichkabinett hängen, sie aus
„Curiositätenkrämerey" aus rein historischem Interesse sammeln, wie dies
andere mit „Hellebarden und Streitäxten oder alten Kleidungsstücken und
Gerätschaften"14 tun. Genau diese Art von Beschäftigung, die von einigen
Musikkennern der Zeit betrieben wurde, lag Rochlitz jedoch fern. Er
beschreibt die Aktivitäten dieser frühen Musikhistoriker folgendermaßen:

„... hier, wie in Allem, bekümmert sich die Jetztwelt um die Vorwelt
wenig mehr, als oberflächlich notizenhaft; [...] in einer Manier [...], die für
Leben und Handeln todt und auch für das Wissen kaum als Etwas zu achten

ist."15 Rochlitz selber beschäftigte sich jedoch häufig und pointiert mit
der Musik der Vergangenheit. Worin also lag der Anreiz dafür?

Tatsächlich wies er zunächst bei Rezensionen und Abhandlungen über
Bach und Händel immer wieder darauf hin, daß diese zwei Meister ihrer
eigenen Zeit verhaftet gewesen wären; bei beiden seien häufig veraltete
Tendenzen erkennbar, die ihre Werke für die Musikrezipienten um 1800
ungenießbar machten. So erscheinen Bachs Motetten zwar als „dem Kenner

entzückende Werke, und werden es immerdar bleiben; aber - für die
Gemeinde und ihre Erbauung sind sie nicht."16 Auch bei Händel wird von
nicht mehr zeitgemäßen Elementen, von Plattheit und Einförmigkeit
gesprochen. Daher auch Rochlitz' Überzeugung, daß Händel durch Mozarts
Bearbeitung nur gewinnen könne.

Das Haupthindernis für einen unmittelbaren Zugang zu dieser alten Musik
war jedoch ihre Künstlichkeit, ihr kontrapunktisches Wesen. Auch dies
gehört zum fremd gewordenen Zeitgeist der Epoche Bachs und Händeis.
Der Kenner vermöchte zwar die Meisterschaft zu erkennen, dem Liebhaber
jedoch ginge circa hundert Jahre nach ihrer Entstehung „der Reiz und die
Gefälligkeit für das Ohr" ab.17 Bei Bach, aber auch bei Händel, der das

kontrapunktische Verfahren zwar auch verwende, es aber besser kaschiere,
werde sichtbar, daß alte Musik nicht bedingungslos ins Repertoire der Zeit
um 1800 übernommen werden könne.

14 AmZ, 8. November 1820, Sp. 755.
15 Friedrich Rochlitz, Für Freunde der Tonkunst, Bd. 4, S. 194.
16 Hans Ehinger, Friedrich Rochlitz als Musikschriftsteller, Diss. Basel 1929, S. 68, Anm

187.
17 Ibid., Sp. 515.

147



Was dieses technische Wesen betrifft, wich Rochlitz nun deutlich von der
vorhin erläuterten aufklärerischen Perspektive einer sich immer
verbessernden Kunst ab; sein Geschichtsverständnis veränderte sich zunehmend.
Zwar behauptete sich als Konstante seines Schreibens die Ansicht, daß die
Weiterentwicklung der Tonkunst auch in Zukunft „nicht blos nothwendig,"
sondern auch immer gut sein werde.18 Doch fand er parallel zu dieser
aufklärerischen Überzeugung zu der Erkenntnis, daß es früheren Zeiten möglich

war, in gewissen Belangen - z. B. der Kompositionstechnik - einen
Stand zu erreichen, mit dem seine eigene Zeit nicht mehr konkurrieren
könne. In einer Rezension des Bachschen Magnificats wies er 1816 den
Leser auf das Mißverständnis hin, daß die neue Musik der alten immer
überlegen sei: „Und doch bilden wir uns jetzt wol ein, daß die Kunst nun
so eben den höchsten Grad der Vollkommenheit erreicht habe, indess es

gerade in dem Theile, wo sie, die Kunst, ihre höchste Würde und Kraft
beweisen kann, an so manchem fehlt, das ehedem schon vollkommner da
war."19 So habe die Harmonik, das Kunsthandwerk, vor allem durch Bach
eine Fertigkeit erreicht, die in der jetzigen Zeit nicht mehr zur Verfügung
stände.

Gerade diesem Umstand trug Rochlitz in einem für sein erfolgreiches
Buchprojekt Für Freunde der Tonkunst neu verfassten Artikel Rechnung.
Er baute dort ein bipolares Weltbild des musikalischen Kunstwerks auf,
das von zwei gegensätzlichen Parametern bestimmt ist - Parametern, die
sich unter den Begriffen Geist und Buchstabe subsumieren lassen.20 Unter
Geist verstand er die „eigenthümliche, erhöhete Stimmung des Künstlers,"

unter Buchstabe alles das, „womit der Künstler diese Stimmung
ausdrückt."21 Mit anderen Worten setzte er das Talent, das Genie dem
mechanischen Kunsthandwerk entgegen. In jeder Generation stünden sich
diese zwei Pole in einem anderen Verhältnis gegenüber. Wichtig sei nun
für die Ermittlung der Beziehung zwischen Alt und Neu, daß es im Zeitalter

Bachs und Händeis für den Geist schwieriger gewesen sei, sich sein
Recht zu verschaffen; im jetztigen Zeitalter falle es dem Buchstaben schwieriger.

Während in früheren Zeiten ein Musiker, der seine technische
Vorschule nicht gemacht hatte, unter das „Gesindel .fahrender Pfeifer'" - wie
Rochlitz durchaus mit erhobenem Zeigefinger betont - gerechnet wurde,
gelte eine Komposition, die mit dem Buchstaben - der mechanischen Seite
der Kunst also - arbeite, heute schnell als „steif, trocken und krittlich,
pedantisch und langweilig." Dabei werde zu schnell vergessen, daß Talent
allein nicht tüchtig mache, daß vielmehr jeder Kunst ein Handwerk zu-

18 AmZ, 12. May 1813, Sp. 310.
" AmZ, Juni 1816, Sp. 381.
20 Siehe auch Marion Lafite, Musikästhetik im frühen 19. Jahrhundert, dargestellt an Hand

der musikästhetischen Abhandlungen der „Leipziger Allgemeinen Musikalischen
Zeitung" unter der Redaktion von Friedrich Rochlitz, Diss. Wien 1974.

21 Friedrich Rochlitz, Für Freunde der Tonkunst, Bd. 4, S. 198.

148



gründe liege; ein Axiom, wie Rochlitz es nannte, das seit zweitausend
Jahren schon seine Gültigkeit beweise. Die „Kunstgelehrsamkeit, die
Handhabung der Materie" werde in seiner Zeit nicht mehr gepflegt. Seine Zeit
bewähre sich vor allem dadurch, daß sie das Genie freier - phantasiereicher
- spielen lasse, daß dieses sich habe befreien können von Zwängen und
jetzt mehr für das Gemüth hervorbringe, weniger dem Risiko unterliege,
trocken und geistarm zu sein. Jedoch vergäßen die jungen Komponisten
nur zu häufig, daß „die vortrefflichste Anlage nur Anlage ist, daß die Natur
allein nie etwas ganz Vollendetes in der Kunst hervorbringt."22 Rochlitz
sah in seiner eigenen Zeit die Gefahr, daß bei weiterer Vernachlässigung
des Buchstabens zugunsten des Geistes ihr zwar das Verdienst bleiben
werde, „das Zeitalter gehoben und weiter gebracht zu haben," ganz im
Sinne des aufklärerischen Geschichtsprozesses: „... aber was sie liefern, ist
nur anständiger Markstein auf ihrer Stufe, nichts bleibendes, nichts, das in
Zukunft ein anderes, als historisches Interesse haben wird."23 - Und das

ist, wie wir schon gesehen haben, nicht das, was Rochlitz wirklich
interessierte.

Es sei also unabdingbar, wolle man seiner eigenen Zeit nützen, sich in
der Tonkunst zunächst des Mechanischen anzunehmen. In der
verlorengegangenen Beherrschung des musikalischen Handwerks aber erhält bei
Rochlitz die alte Musik ihre Funktion: Dieses handwerkliche Defizit seiner

eigenen Zeit ließe sich durch das Studium und die erneute Aneignung
der früher beherrschten Technik beheben. In diesem Sinne ist es auch zu
verstehen, wenn er 1805 auf Bach verwies als einen „klassischen" Komponisten.

Seine Werke seien „in Hinsicht auf Kulturgeschichte der Musik
Epoche machende Denkmäler. Sie würden so lange Muster der Kunst bleiben

und die lehrreichste Schule für alle sich vollendenden Organisten seyn
[...], als die Kunst und ihr Studium bestehen."24

Aus diesem Zitat lassen sich zwei Bedeutungsebenen der alten Musik
herauslesen: Einerseits sind ihre Werke „Muster der Kunst," also Studienobjekte

für den angehenden oder Anregungsmaterial für den erfolgreichen
Komponisten. Andererseits bilden sie die „lehrreichste Schule für den sich
vollendenden Organisten," verhelfen also dem Musiker zum letzten Schliff
seiner Könnerschaft. Die alte Musik führt jedoch für Rochlitz nicht nur
den ausübenden Musiker und Tonkünstler zu einer höheren Meisterschaft.
Auch für die Musikrezipienten, die Zuhörer in ihrer gesamten Vielfalt,
führe die Bildung am Vergangenen zu einem gesteigerten Kunstgenuß. Über
den Kenner verliert er wenig Worte, da dieser den Wert Händelscher oder
Bachscher Werke von selbst entdecken werde. Dem Dilettanten und dem
Laien fehle jedoch während des Musikhörens häufig der wichtigste Para-

22 AmZ, 9. März 1803, Sp. 396.
23 Ibid., Sp. 397.
24 AmZ, Oktober 1805, Sp. 29.

149



meter in der Rezeption von Kunst: Neben dem spontanen Sinnenreiz sowie
der Evokation von Empfindungen kann und soll Musik den Hörer zum
Nachdenken anregen. Erst durch das Hinzuziehen des Denkvermögens finde

der Rezipient zum eigentlichen Kunstgenuss, der die Seele quasi in
einen - wenn auch nur vorübergehenden - Ausnahmezustand voller
Zufriedenheit versetze.25 Die kontrapunktischen Konstruktionen Bachs seien
jedoch die idealen Werke, um das eigene Denken während einer musikalischen

Produktion zu fördern und zu erproben.
In diesem Zusammenhang steht auch die wiederholte Proklamation der

Fuge als Gradmesser der Qualität eines Komponisten: Wer keine strenge
Fuge zu schreiben vermöge, werde auch nie ein das Gefühl befriedigendes
Werk zustande bringen. Rochlitz bezog sich offensichtlich auf die ästhetischen

Schriften Schillers, den er sehr bewunderte und mit dem er auch in
persönlichem Kontakt gestanden hat. Dieser hielt die Ablösung des Künstlers

vom Zwang des Materials erst dann für möglich, wenn er sich wirklich
und freiwillig diesem Zwang einmal unterworfen hätte. Bei Rochlitz tönt
dies wie folgt: „Wahre Freyheit finde nur dann statt, wenn der rege Wille
und die Tugend die heiligen Gesetze in eurer Brust verschlossen hat [...].
Ohne Erlernung, reifliches Studium und Werthachtung der anerkannten
Kunstgesetzte wird nun und nimmermehr Jemand ein tüchtiger Musiker.
Tritt zu jenem sein Talent, und seine, nun geordnete Phantasie hinzu:
dann, und nur dann wird er das leisten," was ihn zu einem wahren Künstler

macht.26 Die Botschaft an die Musikliebhaber und Musiker ist klar:
Lernt Fugen zu verstehen beziehungsweise zu verfassen, und ihr habt euch
zumindest die Grundlage für die Beschäftigung mit Musik zu eigen
gemacht.

Der Prozess des Verstehens und der Aneignung technischer Fähigkeiten
aus der Vorzeit verläuft jedoch nicht ohne beträchtlichen Aufwand. Kunst
sei ja schließlich, wie Rochlitz betont, durchaus „ein Spiel, aber keine
Spielerey."27 So schilderte er uns seinen eigenen Weg zu Bach als nicht
einfach und schon gar nicht geradlinig. In einem 1803 erschienen fiktiven
Brief erzählt er von seinem anfänglich schwierigen Umgang mit Bachs

Kompositionen. Er habe zwar schon als Knabe auf der Schule die
achtstimmigen Motetten ausführen helfen müssen: dies Müssen nahm ihn
jedoch mehr gegen den Meister ein - „... ich war verschüchtert gegen ihn
und seine Werke," so daß er an nichts anderes denken konnte, als „richtig
herauszubringen, was dastand."28 Nach der Pubertät hätten vereinzelte Werke
zwar durchaus eine starke Wirkung auf ihn ausgeübt, er habe sich jedoch
nicht weiter um Bach gekümmert.

25 Friedrich Rochlitz, Für Freunde der Tonkunst, Bd. 4, S. 3-7.
26 AmZ, 16. September 1818, Sp. 668.
27 AmZ, 27. April 1803, Sp. 510.
28 Ibid., Sp. 512.

150



Dieses indifferente Bach-Bild habe sich erst anläßlich des Besuches von
Mozart in Leipzig im Jahre 1789 verändert: „Da kam Mozart nach Leipzig.
Ich war oft um ihn, und Augenzeuge von seinem Benehmen gegen Bachs
Werke - Das entzündete mich."29 Und dann folgt die Erzählung seiner
langen und zähen, nachgerade als mühsam zu bezeichnende Annäherung
an Bachs Werke. Rochlitz beschreibt, wie er sich im Wohltemperierten
Klavier diejenigen Stücke anstrich, denen er spontan Reize abgewinnen
konnte; diese seien zunächst sehr spärlich gewesen, vermehrten sich aber

- nachdem er sich über Choräle an die Bachschen Eigenheiten herangetastet

hatte - immer mehr. Interessant ist auch, daß er zur weiteren Einführung

zu Händel griff: „Ich glaubte noch einer Vorbereitung bedürftig zu
seyn. Ich fiel auf Händel. Er schrieb denn doch ebenfalls streng, war meine
Meynung; aber weniger schwierig. Wenn manche von Bachs Klaviersachen
mehr Geist haben, haben die seinigen mehr Seele. Indem er sich denn doch
mehr dem Populairen (im bessern Sinne des Worts) nähert, kann man ihm
leichter folgen; und auch der Vortrag seiner Werke ist leichter. Ich suchte
deshalb die bestäubten sogenannten Orgelkonzerte und Klaviersuiten Händeis

hervor; und ich vermag Dir's nicht zu sagen, mit welcher, bey jeder
Wiederholung verstärkten Freude ich die meisten von ihnen durchging."30
Zurückkehrend zum Wohltemperierten Klavier bemerkte er voller Freude,
daß ihm Bachs Werk jetzt „einen hohen Genuß" gewährte. An keinem
anderen Werk als an Bachs Kompositionen ließe sich eine „artistische
Schule besser machen [...], als durch sorgfältiges Studium und beharrliches
Ausführen der Bachschen Werke."31

Rochlitz beabsichtigte, seinen Zeitgenossen Mut zu machen in ihrer
Annäherung an die nicht unmittelbar verständlichen Kompositionen der
Vergangenheit, indem er seinen eigenen Kampf im Umgang mit Bachs Musik
demonstrierte und zuletzt natürlich den unvorstellbaren Genuß betonte,
den ihm heute alte Musik ermögliche - ganz im Sinne der protestantischen
Botschaft, daß ohne Mühsal kein Glück bestehen könne.

Daß Rochlitz seine wahre Entdeckung der alten Musik mit Mozart in
Verbindung bringt, hat System. Obwohl er immer wieder die Meisterschaft
und Einzigartigkeit Bachs, Händeis und auch Haydns betont, bleibt Mozart
der Komponist, mit dem er sich am häufigsten auseinandergesetzt hat; ja

- Mozart selber wird zum Funktionsträger in den pädagogischen Feldzügen
Rochlitz'. So ist auch der Stellenwert der alten Musik deutlich an Mozart
geknüpft.

29 AmZ, 27. April 1803, Sp. 513.
30 Ibid., Sp. 519.
31 Ibid., Anm. Sp. 509.

151



Gleich im ersten Jahrgang der AmZ erschienen die berühmt gewordenen
Anekdoten über Mozarts Leben von Rochlitz, die in der gesamten folgenden

Biographik eine große Rolle gespielt haben. Daß diesen Anekdoten ein
zumindest zweifelhafter Wahrheitsgehalt zugrunde liegt, wurde seit Otto
Jahn in der Sekundärliteratur immer wieder betont und Rochlitz bis in
unsere Zeit - durchaus mit moralischem Anspruch - auch vorgeworfen.32
Interessanter als die aus der Sicht heutiger Musikhistoriker entrüstete
Feststellung, daß Rochlitz neben Quellenverheimlichung auch Quellenfälschung
betrieben habe beziehungsweise seine Phantasie teilweise offensichtlich
ganz frei habe spielen lassen, interessanter als diese Fesststellung erscheint
mir jedoch die Frage, welchen Zweck Rochlitz mit seinem Mozart-Entwurf,

dem ersten historischen Mozart-Bild überhaupt, verfolgte. Während
seiner gesamten Tätigkeit an der AmZ bemühte Rochlitz immer wieder
Mozart, um seine musikästhetischen Überzeugungen schlagkräftig zu
belegen. Dazu war es jedoch notwendig, diesem Komponisten eine Geltung
für die Musikgeschichte zu verschaffen, die dem erst kürzlich Verstorbenen

um 1800 noch nicht zuteil geworden war. Andererseits heißt das aber
auch, daß er den zu dieser Zeit bestehenden Ruf Mozarts als eines
lebenslänglich charakterlosen Kindes, das seine eigene Familie nicht zu ernähren
vermochte, entscheidend verändern mußte - verändern in eine Richtung,
die es für den Protestanten Rochlitz auch aus moralischen Erwägungen
möglich machte, einem Menschen auf künstlerischer Ebene Vorbildfunktion

zukommen zu lassen. So verbreitete Rochlitz das Bild eines loyalen,
ehrlichen, von der Welt immer mißverstandenen und betrogenen Parsifals,
der in seiner zugegebenen Weltfremdheit endlich doch die Welt,
beziehungsweise die Kunst erlöst. Mit diesem neuen Mozart-Bild, das schnell
genug von den Musikliebhabern und -philosophen übernommen wurde und
das bis weit ins 20. Jahrhundert seinen Einfluß behielt, trat Rochlitz gegen
die von ihm monierten Mißstände des Musiklebens seiner Zeit an.

So demonstrierte er zum Beispiel, wie tief Mozart selber durch die Begegnung

mit den alten Meistern - besonders mit Bach und Händel - in seiner
Komposition beeinflußt worden sei und insinuierte damit zugleich, daß
die Auseinandersetzung mit der verklungenen und alten Musik für jeden
wahren Komponisten unerläßlich sei. Er schilderte den vorhin schon
erwähnten Besuch Mozarts in Leipzig im Jahre 1789: „Auf Veranstaltung des

damaligen Kantors an der Thomasschule in Leipzig, des verstorbenen Doles,
überraschte das Chor Mozarten mit der Aufführung der zweychörigen
Motette: Singet dem Herrn ein neues Lied - von dem Altvater deutscher Musik,
von Sebastian Bach. Mozart kannte diesen Albrecht Dürer der deutschen

32 Siehe z. B. Maynard Solomon, The Rochlitz Anecdotes, Oxford 1991; Ulrich Konrad, „Fried¬
rich Rochlitz und die Entstehung des Mozart-Bildes um 1800", in: Mozart-Aspekte des 19.

Jahrhunderts, Mannheim 1995, 1-22.

152



Musik mehr vom Hörensagen, als aus seinen selten gewordnen Werken.
Kaum hatte das Chor einige Takte gesungen, so stuzte Mozart - noch
einige Takte, da rief er: Was ist das? - und nun schien seine ganze Seele in
seinen Ohren zu seyn. Als der Gesang geendigt war, rief er voll Freude: Das
ist doch einmal etwas, woraus sich was lernen läßt! - Man erzählte ihm,
daß diese Schule, an der Sebastian Bach Kantor gewesen war, die vollständige

Sammlung seiner Motetten besitze und als eine Art Reliquien
aufbewahre. Das ist recht, das ist brav - rief er."33 In der Fortsetzung der Anektdote
bittet Mozart um eine Kopie, die er - wie betont wird - sehr hoch hielt.

Schon in dieser Anekdote wird die Absicht von Rochlitz deutlich: Er hebt
den Stellenwert der Bachschen Musik hervor, der sich Mozart schon in den
ersten Takten nicht entziehen kann; dieser erkennt sogleich das Potential
dieser Musik, um das es Rochlitz, wie wir gesehen haben, recht eigentlich
geht: daraus läßt sich „was lernen." Rochlitz schließt diese Geschichte
mit dem Hinweis, daß sich die Begeisterung, die Mozart hier zeigte, in den
späteren Werken niederschlug. Daß Rochlitz die wichtige Begegnung
Mozarts mit der Bachschen Musik nach Leipzig versetzt, verrät sicher nicht
zuletzt den patriotischen Stolz Rochlitz', der während seines gesamten
Lebens diese Stadt kaum für längere Zeit verlassen hat, läßt aber auch
vermuten, daß er nichts von der tatsächlichen Prägung Mozarts durch
Bachsche und Händeische Fugen seit 1782 bei Baron von Swieten wußte
oder nicht wissen wollte.34

Mozart diente Rochlitz also als Beispiel dafür, daß auch der anerkanntermaßen

genialste Komponist der neueren Zeit nicht - wie immer wieder
behauptet - einzig aus seiner Phantasie heraus schöpferisch tätig gewesen
sei, daß er nicht nur aus gleichsam gottgegebener Intuition oder traum-
wandlerisch komponiert habe; vielmehr hätte auch er das im Studium alter
Werke liegende Potential sogleich empfunden. Erst die Kenntnis dieser
Werke habe Mozarts befähigt, nicht nur aus dem unreflektierten Drang
seines Genies, sondern aus geläutertem Kunstverstand heraus zu komponieren

und seine späten Meisterwerke - die Zaubeiflöte und das Requiem
- zu schaffen. Und was auf Mozart zutraf, mußte natürlich erst recht für
die vielen weniger genial begabten Komponisten um 1800 gelten.

Mozart ließ sich laut Rochlitz zwar durch die alte Musik beeinflussen, er
machte hingegen nicht den Fehler, seine eigene Zeit mit ihren Errungenschaften

vor lauter Begeisterung für die Vergangenheit zu vernachlässigen.
Denn „was im Lauf der Zeiten vorübergegangen, kann nie vollkommen
wiedergeboren werden."35 Rochlitz wies auf Grund seiner Erfahrungen mit
gewissen Komponisten und Kunstkritikern sehr dezidiert darauf hin, daß

33 AmZ, 21. November 1798, Anekdote Nr. 15.
34 Immerhin kannte Rochlitz die Messias-Bearbeitung von Mozart
35 AmZ, 8. November 1820, Sp. 756.

153



Musiker, die sich extensiv mit Ernst und Gelehrsamkeit in „die Tiefen der
Harmonie versenken" und sich daher aus naheliegenden Gründen vornehmlich

an die Musik alter Meister halten, oft der Versuchung verfallen, nur
noch die „gelehrteste Ausführung" zu berücksichtigen. Dies allein mache
eine Komposition noch nicht zum Kunstwerk. Erst wenn der Komponist
sich das mit Hilfe alter Musik Erfahrene ganz zu eigen mache, wenn zum
Studium noch die zeitgemäße Phantasie hinzutrete, kann Bestehenswürdiges
zustande kommen.36

Diese Überzeugung, daß „die Kunst gleichsam an ihren beyden Extremen
zu erfassen und fest zu halten"37 sei, daß ihre beiden Pole, die technischen
Fähigkeiten der Bach-Zeit - quasi der Buchstabe - sowie der Geist der
eigenen Zeit verschmelzen müssen, um wahre Kunstwerke hervorzubringen,

war für Rochlitz kein Wunsch „aus dem Blauen in's Blaue hinein.
Eben jetzt beugen sich die Enden der Linien, wie weit ihre Mittelpunkte
von einander stehen mögen, schon wie von selbst zu einander hin; [...] ja,
man darf behaupten, es ist in einem Hauptwerk der neuesten Zeit schon
wirklich, und [...] auf das herrlichste [...] geleistet - in Mozarts Requiem."38

Mozart diente Rochlitz somit nicht nur zum Beweis, daß es für jeden
Musiker unabdingbar sei, sich mit der Musik der Vergangenheit aktiv
auseinanderzusetzen, um die Musik vor einem in der Zeit liegenden Niedergang

zu bewahren; vielmehr hat Mozart zugleich die erste Komposition
nach dem vorgeschlagenen Verfahren bereits geliefert. Auf der Grundlage
von verschmolzenem Altem und Neuem ist ein in die Zukunft weisendes
Meisterwerk entstanden.

Rochlitz malte sein Mozart-Bild jedoch noch weiter aus. Er stilisierte - als
erster in der Musikgeschichtsschreibung - Mozarts Kompositionen selber
zu Alter Musik in emphatischem Sinn. Dazu benutzte er im Jahre 1800 in
einer längeren Abhandlung das damals beliebte Gesellschaftsspiel, zwei
historische Figuren einander so gegenüber zu stellen, daß eine Analogie
zwischen den beiden deutlich wurde. Rochlitz verglich Mozart mit Raffael.
Maler und Musiker miteinander zu vergleichen war - wie bereits erwähnt
- keine Besonderheit; dieses Verfahren entsprach in der Zeit nach 1800

geradezu einer Mode. Wenn damals jedoch ein Komponist zu Raffael in
Analogie gebracht wurde, war das nicht ein Zeitgenosse, sondern Palestrina.
Im Verlaufe des genannten Artikels fällt dann noch ein weiterer Name:

36 AmZ, 9. März 1803, Sp. 398f.
37 Ibid.
38 AmZ, 8. November 1820, Sp. 757f.

154



Shakespeare. Raffael, Mozart, Shakespeare39 - diese Trias vereint die
neuzeitlichen Repräsentanten des künstlerischen Geistes: der bildenden Kunst,
der Musik und der Poesie. Die gleichzeitige Nennung dieser drei Namen
geht zwar auf Rochlitz zurück, sie wurde aber im weiteren Verlauf des 19.
Jahrhunderts - nicht zuletzt durch Goethe - immer wieder aufgenommen.

Die Parallelisierung Mozarts mit Raffael und Shakespeare steht sowohl
im Zeichen künstlerischer Verklärung wie auch einer deutlichen Historisierung

dieses Komponisten: Es entsteht eine distanzierende Konstrastierung
zu den romantischen Künstlerfiguren, wie sie seit Wackenroders Berglinger-
Roman vor allem von E.T.A. Hoffmann entworfen wurden. Von diesem
zeitgenössisch-romantischen Künstlertyp wurde Mozart durch die Raffael-
Typologisierung deutlich abgerückt. Wie Raffael, Michelangelo und Dürer
in der Malerei, so figurierte in der Musik für Rochlitz neben Bach und
Händel offensichtlich Mozart als Idealbild des Künstlergenies, womit er
von einer anerkannten musikalischen Zeitgröße von Rang zu einer „einzig-
artige[n] Größe der Kunstgeschichte"40 mutierte.

Daß Rochlitz Händel und Bach als Komponisten betrachtete, die nach
seiner Auffassung Alte Musik schrieben, erstaunt nicht. Sie hatten immerhin

drei Generationen vor seiner eigenen Zeit gelebt, und wir wissen aus
der Rezeptionsgeschichte, daß ihre Werke in Deutschland erst um 1800
wieder an Aktualität gewannen. Jedoch wird in den Abhandlungen und
Rezensionen von Rochlitz deutlich, daß für ihn auch Mozart und Haydn -
Komponisten, die eigentlich Zeitgenossen waren - einer unwiederbringlich

vergangenen Zeit zuzurechnen waren. Um dies zu verstehen, ist ein
Blick auf die geschichtsphilosophischen Verhältnisse der Zeit hilfreich.

Nach den Erfahrungen der Französischen Revolution war im Bewußtsein
der Beteiligten eine epochale Schwelle überschritten worden. Der Historiker

Reinhart Koselleck41 betont, wie das chronologisch additive
Aneinanderreihen von geschichtlichen Ereignissen, das für die Aufklärung neue
Geschichte seit 1500 kennzeichnete, zurückgedrängt, geradezu gebrochen
wurde. Auf einen Schlag wurde nicht nur rückblickend registriert, sondern
ein neuer, zeitgenössischer Epochenbegriff etablierte sich. Mit den
Ereignissen der Französischen Revolution wurden politische und soziale
Erfahrungen gesammelt, die dem Empfinden, jetzt sei eine neue Zeit angebrochen,

Vorschub leisteten. Diese epochale Emphase schlug sich nicht zuletzt

39 Das Zusammenrücken dieser drei Künstler um 1800 beschreibt Gerhard vom Hofe: „Die
Konstellation der Genies: Raffael und Shakespeare in Mozart", in: Mozart - Aspekte des
19. Jahrhunderts, hg. von Hermann Jung, Mannheim 1995, S. 23-43.

40 Ulrich Konrad, „Friedrich Rochlitz und die Entstehung des Mozart-Bildes um 1800," in:
Mozart Aspekte des 19. Jahrhundert, hg. von Hermann Jung, Mannheim 1995, S. 1-22,
hier S. 2.

41 Reinhart Koselleck, Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt

am Main 31995.

155



auch in der Kunstgeschichtsschreibung nieder. Die Musik der letzten fünfzig

Jahre wurde in ein Vorher und ein Nachher aufgeteilt; als Grenze
fungierten die Französische Revolution und die nachfolgenden napoleonischen
Kriege.

Diese Grenze wurde von Rochlitz durchaus auch schmerzlich empfunden,

ohne daß er sich darum in die frühere Welt zurückzuflüchten suchte.
Er bestritt im Gegenteil nicht den Fortschritt der Kunst auch in der neuesten

Zeit, doch sei das musische Dasein der Menschen vorher einfacher
gewesen: Rochlitz sprach 1802 von der „ich weiß nicht ob für die Künste,
aber gewiß für die Künstler glücklichern Zeit unsrer Väter,"42 in der die
Menschen noch für jeden Eindruck offen waren. Direkt ausgesprochen wird
der epochale Bruch der neuen Geschichte in einer späteren Schrift: „Denn
Sie glauben doch wohl so wenig, als ich, [...] daß z. B. Beethoven in seinen
neuern Werken hätte aufkommen können vor etwa vier Decennien; oder,
um das Ding gleich bei dem Namen zu nennen, so wunderlich das sich
auch in dieser Zusammenstellung ausnehmen mag - vor der französischen
Revolution und ihren gewaltigen Einwirkungen auf die ganze Welt?"43

Man spürt denn auch bei Rochlitz die Sehnsucht nach dieser in seinen
Augen noch unproblematisch entspannten Zeit. Er gestand, sogar von
seinem hohen „Stuhl der Kritik" herab „öffentlich seine Vorliebe für ein
thätiges, glückliches, von der Natur aufs reichste ausgestattetes [sie]
Genie."44 „Glücklich" ist für ihn - obwohl er das Wort auch auf Mozart
anwendet - das Schlüsselwort für Fîaydn. Rochlitz fand in Haydns Werk
keine verschlüsselten, unverständlichen Passagen. Alles ist klar und
liebenswert: „Haydn, seine Bildung ausschließlich vom Praktischen beginnend,

[...] gelang nicht früh, aber denn desto gesicherter, zum Höheren -
zum Dichterischen und Kunstreichen: doch fasste und hielt er auch dies
lebenslang fest mehr von der praktischen Seite, um alles, was spekulativ in
seiner Kunst heißen kann, sich wenig kümmernd."45 Man spürt durchaus
die Wehmut heraus, wenn Rochlitz davon spricht, daß Haydn, seinem von
der Natur gegebenen Genie vertrauend, in seiner Zeit noch nicht gezwungen

war, sich um das Spekulative zu kümmern. Es war Rochlitz sehr
bewußt, daß es um 1802, als er seinen Artikel schrieb, für die junge
Komponistengeneration ganz anders aussah, daß das Spekulative geradezu
Zentrum vieler Kompositionen wurde.

Daß Haydn zu dieser Zeit noch gelebt und komponiert hat, stellt für
Rochlitz keinen Widerspruch dar. Es war diesem „jungen Greis", wie er
ihn nennt, offensichtlich lebenslang vergönnt, Werke in naiver Genialität

« AmZ, 14. April 1802, Sp. 469.
43 Friedrich Rochlitz, Für Freunde der Tonkunst, Bd. 4, S. 199
44 AmZ, 10. März 1802, Sp. 386.
45 Friedrich Rochlitz, Für Freunde der Tonkunst, Bd. 4, S. 232

156



zu schaffen und damit gleichsam außerhalb seiner Zeit zu stehen. Diese
Bewertung ermöglicht denn auch Sätze wie den folgenden aus einer Rezension

der Cäcilienmesse Haydns: „Dank dem würdigen Vater Haydn auch
für dieses schöne Denkmal [...]! So lange wir leben, werden wir von Zeit zu
Zeit zu ihm wallfahrten."46 Wohlgemerkt erschien auch dieser Satz mehr
als ein Jahr vor Haydns Tod.

Sowohl Haydn als auch Mozart galten also nicht - wie noch zwei
Generationen zuvor - nach 20 Jahren als veraltet, sondern als alt im emphatischen

Sinn. Ihre Werke erweiterten den mit vorbildlichen Kompositionen
Händeis und Bachs bestückten Kanon klassischer Werke, der sich nach
1800 - nicht zuletzt mit Hilfe Rochlitzscher Artikel - langsam ausbildete.
Zwar entfernte sich Rochlitz hiermit von der aufklärerischen Betrachtungsweise.

Der Glaube an musikalische Weiterentwicklung, das Bild
unumstößlicher Entelechie, hat sich aber bis zuletzt darin erhalten, daß für
Rochlitz zeitlebens die Musik der eigenen Zeit im Vordergrund stand. Trotz
seines Einsatzes für die alte, vergessene oder verkannte Musik im Sinne
dieses Kanons ging er nie so weit, die von vielen beklagte Verkommenheit

seiner eigenen Zeit durch Vergleiche mit früheren Zeitaltern zu
demonstieren. Dadurch, daß für Rochlitz die alten Werke in der eigenen
Gegenwart eine neue Funktion erhielten, vermied er einen historistischen
Umgang mit ihnen. Vielmehr war er der Auffassung, daß das Studium des

Vergangenen das künstlerische Potential zukünftiger Werke garantiere.

46 AmZ, 20. April 1809, Sp. 474

157




	"Was im Lauf der Zeiten vorübergegangen, kann nie vollkommen wiedergeboren werden" : Friedrich Rochlitz und die Alte Musik

