
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 20 (1996)

Vorwort: Einführung

Autor: Reidemeister, Peter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINFUHRUNG

1. Es ist wichtig, im schnellen Fluß der Veränderungen, der die sogenannte
„Alte Musik" dahinträgt, den eigenen Entwicklungs- und „Stand"-punkt
jeweils neu zu bestimmen und zu überdenken. Besonders gut erkennbar
sind die Wandlungen der letzten Jahrzehnte auf unserem Arbeitsgebiet
unter den Aspekten der „Virtuosität" und des Strebens nach „Wirkung".
Aus der Beschäftigung mit diesem Thema lassen sich diverse Konsequenzen

für unsere eigene Haltung ziehen, sowohl gegenüber der jetzigen Situation

des Musizierens als auch für die Ausbildung in Alter Musik heute.
Denken wir zurück an die Wurzeln der Praxis auf alten Instrumenten im

frühen 20. Jahrhundert, nämlich an die Zeit der Jugendbewegung nach dem
Ersten Weltkrieg: Da manifestierte sich in der Blockflöte, der „Gambe",
dem Cembalo bekanntlich eine Art Protest der jungen „Grünen" nicht nur
gegen den etablierten „Konzertbetrieb" und gegen die in diesem Betrieb
gebräuchlichen Instrumente, also auch gegen den großen Orchester- und
Chor-„Apparat" (den „Größenwahn der Zeit" und die „Lüsternheit nach
Massenwirkung", wie Strawinsky es formulierte)1, sondern auch gegen jede
Form der Virtuosität. Ein schönes Dokument dieser Zeit bildet das

Programm der Kasseler Musiktage von 1933. Dort lesen wir: „Die Haus- und
Kammermusik soll gemeinsamer Andacht und gemeinsamer Geselligkeit
dienen. Die Wirkung auf nur zuhörende Dritte ist dabei nicht in erster
Linie wesentlich. Dieser Haltung dienen Instrumente mit geschlossenem,
gedecktem Ton, der in sich gekehrt, getragen, ruhig, hinsichtlich der
Dynamik in gewisser Weise starr, aber doch von großer Gefühlstiefe und
Innerlichkeit ist."2 An der Alten Musik interessierte jahrzehntelang gerade
das Unvirtuose, ja sie interessierte überhaupt erst, weil sie unvirtuos und
nicht auf Wirkung angelegt schien. Virtuosität erinnerte an „Romantik"
und war dadurch e ipso suspekt. Wenn wir den geschichtlichen Bogen von
hier bis zur Interpretationshaltung heutiger Ensembles wie „Musica Antiqua

Köln" oder „Sonatori de la Gioiosa Marca" verfolgen, so stehen die
tiefgreifenden Veränderungen in der Entwicklung der historischen Musikpraxis

klar vor unseren Augen, - hat man doch heute zuweilen den
Eindruck, als sei die „Wirkung auf nur zuhörende Dritte" auch in der Alten
Musik durchaus einer der wichtigsten Aspekte.

2. Tatsächlich teilt die Musik mit der Rhetorik generell die Absicht, eine
Wirkung auf ihre Zuhörer auszuüben. Die zentrale Rolle der „rhetorischen
Wirkungskategorien" und ihren Einfluß auf Musik und Musiktheorie hat

1 Strawinsky, Igor, Musikalische Poetik, übersetzt von Heinrich Strobel, Mainz 1949, 77.
1 zitiert nach Gutknecht, Dieter, Studien zur Geschichte der Aufführungspraxis Alter

Musik, Köln 1993, 223.

6



vor kurzem Andreas Liebert überzeugend dargestellt. In Anlehnung an die
Tradition der Rhetorik umreißt er die drei „Grunddispositionsschemata"
mit den ihnen zugewiesenen „Wirkungsfunktionen": 1. das „Pragma", d.h.
die den Verstand ansprechende Ebene mit ihrer Wirkungsform des „Docere",
2. das „Pathos" als Herz und Emotionen bewegende Ebene mit der Wirkungsform

des „Movere" und 3. das „Ethos", d.h. die Ebene der Sinne mit der
zugehörigen Wirkungsform des „Delectare", wobei die Kategorien Nummer

zwei und drei eher die irrationale Seite der Wirkung verkörpern gegenüber

der rationalen des „Docere". In einer Rede mußten alle drei Kategorien
zum Einsatz kommen.3

Der von den Musikschriftstellern des 17. und 18. Jahrhunderts so oft
angesprochene „Endzweck" der Musik hatte, ebenfalls der rhetorischen
Lehre entsprechend, zwei Seiten, nämlich 1. die christlich-moralische: Lob
und Ehre Gottes und Förderung der Glückseligkeit und des Vergnügens der
menschlichen Gesellschaft, 2. die musikalisch-emotionale: Erweckung von
Gedanken und Regungen, die der Komponist selber empfand. „Wer eine
Überschrift über das Bildnis der Ton=Kunst verlangte, dem könnte man
fürs erste keine bessere, als diese geben: Laudando &. Commovendo.
D.i. Was Gott ein Lob erregt, und unser Herz bewegt", definierte Johann
Mattheson unter geschickter Verbindung beider Komponenten.4

Sehr klar geht aus den Quellen hervor, daß die drei Wirkungsformen
höchst verschieden gewertet wurden. Die Geschichte der Prioritätensetzung
verläuft auffallend parallel zum Wandel vom theozentrischen zum
anthropozentrischen Weltbild. Der Wirkungsform des „Delectare" begegnete man
allgemein mit Skepsis, besonders da, wo noch christlich-moralische Kriterien

überdauerten oder wo aufklärerisches Bedürfnis nach Verbesserung
der menschlichen Gesellschaft herrschte. So lesen wir bei Sulzer: „Man
kann die Werke der Kunst in Ansehung des Stoffes in drey Klassen
abtheilen. Er ist nämlich 1. Ergötzend, oder unterhaltend; 2. Lehrend, oder
unterrichtend; 3. Rührend, oder bewegend. Von diesen ist der ergötzende
am Werth der geringste,- doch deswegen nicht verächtlich."5 Der moralische

„Beigeschmack" an der Kritik des eher Unterhaltenden in der Musik
und Musikausübung ist bereits vorhanden, aber noch nicht einseitig ablehnend.

Wieviele Autoren verwenden in der Folge das Klischee vom nur
„ohrenkitzelnden", oberflächlichen Vergnügen der Musik! Schon Mattheson geisselt
„Sachen", die den armen Zuhörern „nur die blossen Ohren" kitzeln, nicht

3 Liebert, Andreas, Die Bedeutung des Weitesystems der Rhetorik für das deutsche
Musikdenken im 18. und 19. Jahrhundert, Frankfurt 1993, Kap. II.

4 Mattheson, Johann, Der vollkommene Capellmeister, Hamburg 1739, R Kassel etc. 1954,
37.

5 Sulzer, Johann Georg, Allgemeine Theorie der schönen Künste, Leipzig I 1771, II 1774, R

der 2. Auflage Leipzig 1792-94, Hildesheim 1967-70, IV 728.

7



aber „Hertz und Nachdenken rege" machen.6 Und welch große Rolle spielt
dieser Topos in der umfangreichen Literatur über die Verflachungstendenzen
und den „Verfall" der Musik! Auch hier ist eine auffällige Parallele
festzustellen, und zwar zwischen der immer weiter zunehmenden „Verfalls"-
Klage und der Entwicklung des Virtuosentums: Je größer die „Öffentlichkeit",

die der Musiker anzusprechen hat, desto stärker ist generell der Grad
des „Wirkenwollens", und ein wesentliches Element der Wirkung auf der
Ebene des „Delectare" war zu allen Zeiten und ist in jeder Form professionellen

Musizierens die Virtuosität.
3. Lange Jahre war das Thema „Virtuosität" für die „alten Instrumente"
kein echtes Problem. Solange die Barock-Oper mit ihren zum Teil
halsbrecherischen Arien, komponiert für die größten Sänger und Sängerinnen, die
es gab, solange Vivaldis „Concerti per le Solennità" mit ihren Kadenzen,
die an Schwierigkeit den Paganini-Capricen nicht nachstehen, solange die
Musik des 19. Jahrhunderts, die hochkomplizierten Diminutionen der
Renaissance, die Madrigale des Trecento, die Musik der Ars subtilior nicht
zum Repertoire der historischen Praxis gehörten, war es möglich, der alten
Musik weiterhin in caecilianischer „Keuschheit", in der geschmacklichen
Atmosphäre der Thibautschen Suche nach der „Reinheit der Tonkunst" zu
begegnen. Thibaut hatte ja 1824 geeifert, „daß unter dem belobten Namen
des Effects das verderblichste Gift empfohlen wird, nämlich dieses krampfhafte,

verzerrte, übertriebene, betäubende, rasende Unwesen, welches in
dem Menschen alles Schlechte hervorwühlt, und am Ende den wahren
musikalischen Sinn ganz zu tödten drohet."7 Viele bis heute wirksame
Mißverständnisse und Mißinterpretationen - bis hin zu den langsamen,
weihevollen Tempi in der Alten Musik - sind aus dem Bild des 19.
Jahrhunderts von der Alten Musik erklärbar.8 Und jene blutleeren, ledernen,
langweiligen Aufführungen („bei Kerzenlicht"), die wir als Dokumente von
Pionierleistungen zwar schätzen können, die aber die Alte Musik lange
genug in Verruf gebracht haben, sind auf diese Vergangenheit zurückzuführen.

Zur vertieften wissenschaftlichen Auseinandersetzung fehlten damals
die Erfahrungen der Praxis. Franz Haböcks Arbeiten der zwanziger Jahre
über das Kastratenwesen9 etwa sind Meilensteine auf der großen Entdek-
kungsreise in die Alte Musik, aber sie führten die damalige Sängerwelt
weniger zum praktischen Umgang mit ihren Ergebnissen als daß vielmehr
die heutige Praxis zur Rezeption Haböcks führt. Die musikwissenschaftli-

6 Mattheson, op. cit., 20.
7 Thibaut, Anton Friedrich Justus, Ueber Reinheit der Tonkunst, Heidelberg 1824, Freiburg

und Leipzig 7/1893, 49-50.
8 Besseler, Heinrich, Die Musik des Mittelalters und der Renaissance, Potsdam 1931, 1-24:

Alte Musik und Gegenwart.
9 Haböck, Franz, Die Gesangskunst der Kastraten, Wien 1923, und ders., Die Kastraten und

ihre Gesangskunst, Stuttgart etc. 1927.

8



che Literatur unserer eigenen Jahrzehnte, die ja den „Dialog mit der Praxis"
durchaus hätte einbeziehen können, hat sich zu den Themen „Virtuosität"
und „musikalische Wirkung" weitgehend ausgeschwiegen.

Ab den 1960er Jahren trat eine Generation von Interpreten hervor,
mit denen die historische Praxis unter dem Aspekt der Virtuosität und
Artifizialität in ein neues Stadium trat, und zwar durchaus auf der Basis
der Quellen: Man begann zu ahnen, daß Virtuosität einerseits und konsequent

historische Einstellung andererseits einander nicht ausschließen
müssen. Gustav Leonhardt führte das Cembalospiel auf noch nicht gehörte,

kunstvolle Höhe, N. Harnoncourt und andere erforschten und erprobten

die barocke Oper, Thomas Binkley gewann der mittelalterlichen Musik
eine neue künstlerische Dimension ab. War die Alte Musik bis dahin etwas
„Alternatives", Marginales gewesen, geriet sie jetzt durch den Rundfunk
und die Schallplatte in den Sog einer größeren Öffentlichkeit, in größere
Säle, in die Hände größerer Ensembles und zu größeren kommerziellen
Perspektiven.

Durch die wiederentdeckte Virtuosität kam zusätzlich zum höheren
technischen Niveau eine neue „Note" in die Alte Musik: Spielfreude, eine neue
emotionale Komponente und (wie im Zeitalter des Virtuosentums) eine
„Freude am Schöpferischen in der Technik."10 Warum auch sollte die
Virtuosität in der historischen Praxis heute eine andere Bedeutung haben als
in jeder anderen Interpretationsart? Es ist Zeit, die Kriterien, unter denen
sich die „alten Instrumente" seinerzeit etabliert haben, hinter sich zu lassen

und ein neues Bewußtsein zu entwickeln. Am Ende unseres Jahrhunderts

bahnt sich endlich ein gesundes, nicht von Moral und Prüderie
bestimmtes Verhältnis zu „Virtuosität und Wirkung" in der Alten Musik an.

4. Seit Caccini und der Oper hat neben dem eher „Kollektiven", vom
Ensemble Bestimmten das spezifisch „Solistische" in die Musik Einzug
gehalten. Auch wenn es im 16. Jahrhundert mit der Laute bereits ein
Soloinstrument par excellence gab, auch wenn man in der Renaissance das

Musizieren für Oberstimme und Begleitung schon kannte, so spielt sich
diese Musik doch im räumlich, publikums- und erwartungsmäßig begrenzten

Rahmen ab und verfügt noch nicht über den genuin solistischen und
technischen Anspruch wie etwa ein Solo-Madrigal der neuen Monodie oder

gar die Gesangspartie einer Monteverdi-Oper. Es ist kein Zufall, daß wir
von Beginn an die Persönlichkeiten des solistischen Gesangs (wie etwa den
Sänger des „Orfeo" bei der Uraufführung, „für" den die Partie geschrieben
worden ist, Francesco Rasi) mit Namen kennen. Das Persönliche und das

Technische sind stets untrennbar auf einander bezogen.
Ebenso eng verbunden ist das Solistische mit dem Anspruch der subjektiven

Auffassung und dem „Recht", die Komposition mit Verzierungen,

10 Weissmann, Adolf, Der Virtuose, Berlin 1918, 56.

9



Mimik und Gestik bei der Aufführung erst zu „komplettieren".11 Die
Gesangsschulen belegen dies seit Pier Francesco Tosi (1723) eindrücklich.
„Die italienischen Sänger", schreibt Mattheson, „haben zwey Dinge, die
nicht zum Text, sondern nur zur Auszierung der Melodie gehören, nehmlich:
ihr Trillo und die sogenannte Cadenz. Jenes schlagen sie ungemein stark,
gewaltig, geschwinde und scheinet viele Tacte lang zu seyn,- solches thut
in rasenden Arien eine ungemeine Wirkung Und durch diese Künste
bewegen sie die Zuhörer mehr als durch den Text ,.."12 Es scheint, als habe
sich das Prinzip der Virtuosität anfänglich besonders auf dem Gebiet der
Verzierungen entwickelt. Schon das Kolorierungs- und Diminutionswesen
vorausgegangener Jahrhunderte weist in diese Richtung.

Der „Ausführende" ist zum „Solisten" geworden. Nach dem Ensembleblüht

nun das Solo-Repertoire auf. Zum solistischen, individuellen
Charakter gehört, quasi als ergänzendes Element, das Publikum. Es war
D. G. Türk, der von „Wirkung, als das höchste Ziel der Tonkunst" sprach.13
Nur für die Wirkung auf das Publikum, für den Beifall, den Erfolg lohnen
sich die vielen Jahre der Ausbildung und die virtuosesten Künste auf der
Bühne. Über die Reaktion des Publikums auf Farinelli lesen wir bei Burney:
„In der brühmten Arie ,Sono qual Nave', die sein Bruder gesetzt hatte, fing
er die erste Note so sanft an, schwellte sie durch ganz unmerkliche Grade
zu einer erstaunlichen Stärke und linderte sie auf ebendiese Weise wieder,
daß man ihm völlig fünf Minuten klatschte .,."14 Dem Publikum gegenüber
gilt es für die Solisten, neben ihrem Können auch Eitelkeiten, Egoismen
und Starallüren zu entwickeln. Nur vor dem Publikum kann man jene
Haltung kultivieren, die man heute abschätzig als „Sich verkaufen"
bezeichnet. Der „Drang zur Öffentlichkeit", den R. Wagner dem „Genie"
attestiert,15 korrrespondiert mit dem Bedürfnis des Publikums, „amüsiert"
zu werden,16 auf daß es „zu einer Emotion komme, die man zu Haus bei
Whist- und Dominospiele nicht hat".17

Der „Solist" hat sich zum „Virtuosen" weiterentwickelt. Das Exzentrische,

Atemberaubende, Normsprengende seiner Kunst, die Tatsache, daß
das Publikum mehr aus Neugierde für den Virtuosen als für die Musik ins
Konzert (und hauptsächlich in die Oper) geht, wird für viele, und gerade die
Komponisten, ein Stein des Anstoßes. Derselbe Richard Wagner schreibt
1840/41 zwei Aufsätze mit dem Titel „Der Virtuos und der Künstler" sowie

11 Fritz, Hans, Kastratengesang, Tutzing 1994.
12 Mattheson, Johann, Critica Musica, Hamburg 1722/1725, hier Mai 1722, R Amsterdam

1964, 331.
13 Türk, Daniel Gottlob, Clavierschule, Leipzig und Halle 1789, R Kassel etc. 1962, 347.
14 Burney, Charles, Tagebuch einer musikalischen Reise, Hamburg 1772/1773, R Kassel etc.

1959, I 155.
15 Wagner, Gesammelte Schriften und Dichtungen, Leipzig 4/1907, I, 182.
16 op. cit., 182.
17 op. cit., I, 175.

10



„Der Künstler und die Öffentlichkeit."18 Er vertritt darin den Standpunkt,
der Virtuose lenke durch seine „persönlichen Eigenschaften" vom Kunstwerk

ab, das er - „der Repräsentant des schaffenden Meisters" und lediglich

„Durchgangspunkt für die künstlerische Idee" - doch eigentlich, „durch
völlige Verzichtleistung auf eigene Invention", „sich innig zu eigen zu
machen" verpflichtet wäre. Ein anderer Komponist, Igor Strawinsky, wird
später die gleiche Forderung erheben: Es solle nur noch „Ausführende"
geben und keine „Interpreten". „Leider", sagt Wagner, „verstößt nun aber
diese so wohl berechtigt dünkende Forderung so sehr gegen alle Bedingungen,

unter welchen öffentliche Kunstproduktionen der Theilnahme des
Publikums sich erfreuen. Dieses wendet sich zuerst mit Eifer und Neugierde

nur der Kunstgeschicklichkeit zu; die Freude an dieser vermittelt ihm
erst die Beachtung des Kunstwerks selbst. Wer will hierfür das Publikum
tadeln? Es ist der Tyrann, den wir uns zu gewinnen suchen".19 Unmöglich
kann für Wagner etwas „wirklich gut sein, wenn es von vornherein für eine
Darbietung an das Publikum berechnet" sei.20 Der Künstler „geht betteln.
Er bettelt um eure (des Publikums) Gunst, ihr Gelangweilten, ihr
Vergnügungssüchtigen, ihr eitlen Eingebildeten, ignorante Alleswisser, schlechtherzige,

neidische, käufliche Rezensenten ..."21 Dem „lächerlichsten Virtuosen"

stellt Wagner den „vollen Künstler" gegenüber,22 nicht ohne zuzugeben:
„So giebt es doch große Künstler unter den Virtuosen, oder: auch der
Virtuose kann ein großer Künstler sein."23

Der Virtuose ist gegenüber dem „Künstler" in Verruf geraten, das Virtuo-
sentum wird moralisch als „Übertreibung", „Mißbrauch" und lasterhaft
abgewertet.

5. Nicht von Anfang seiner Geschichte an wurde aber das Virtuose als

geist- und sinnentleert verteufelt. Mattheson z.B. schränkt bei den „Sonaten

fürs Ciavier" zwar ein, daß in ihnen „mehr gerühret wird" (nämlich die
Finger) als daß sie „rühren" (nämlich die Herzen), aber er ist doch offen
genug festzustellen, daß die „Verwunderung über eine ungewöhnliche
Fertigkeit" auch eine „besondere Art der Gemüths=Bewegung" bewirkt.24 Und
bei Sulzer heißt es im Artikel „Ergötzend": „Nach diesem Grundsatz also
schränken wir den Gebrauch des blos Ergötzenden ein, ohne dasselbe aus
dem Gebiet der Kunst wegzuweisen Das Ergötzende kann schätzbar,

18 op. cit., I, 167-180 bzw. 180-186.
19 op. cit., I, 170.
20 op. cit., Publikum und Popularität, X 61-90, hier 63
21

op. cit., I, 182/3.
22 op. cit., I, 173.
23

op. cit., I, 180.
24 Mattheson, op. cit. 1739, 233.

11



aber auch sehr verächtlich seyn."25 Daß der Aspekt der Virtuosität zur Zeit
des musikalischen „Sturm und Drang" einer solchen Ablehnung begegnete,
liegt daran, daß bei diesen Komponisten und Theoretikern von C. P. E. Bach
bis C.F.D. Schubart das Prinzip des „Rührens" und der „Gemütsbewegungen"

so stark reaktualisiert worden ist. Wir Heutigen halten - besonders
im deutschen Sprachraum - diese Äußerungen für die einzige und
entscheidende Meinung jener Zeit, weil wir sie am besten kennen und einseitig

überbewerten.
Ein ganz anderes Bild als im Sturm und Drang haben wir bei derjenigen

Tradition vor uns, die zu Carl Czerny führt, der als Beethoven-Schüler und
Lehrer Liszts eine besondere historische Bedeutung hat. In seiner 1839
erschienenen Lehre „Von dem Vortrage" lesen wir über die Virtuosität
einige Wertungen, die alles andere als „verächtlich" klingen, um Sulzers
Terminologie zu verwenden. Da wird etwa im Kapitel „Über das brillante
Spiel" erklärt, welche Spielweise „mehr Aufmerksamkeit erregen" kann,
und es wird unterschieden zwischen einer unbrillanten Art, die zwar „eine
angenehme Stimmung, aber gewiss keine besondere Wärme oder gar
Enthusiasmus erwecken" kann, und einem brillanten Vortrag, der „die
Wirkung zuverlässig aufregender und für den Spieler vortheilhafter" gestaltet,
„weil ein grösseres Publikum auf jeden Fall leichter zur Bewunderung als

zur Rührung hingerissen werden kann."26 Das brillante Spiel in großen
Sälen müsse einer Schrift gleichen, „die man auch in der Ferne lesen kann".27
„Es liegt in der Natur der Dinge, dass ein grosses und folglich gemischtes
Publikum durch etwas Ausserordentliches überrascht werden muss, und
das sicherste, ja einzige Mittel dazu ist: vollendete Bravour mit gutem
Geschmack vereinigt."28 In Domenico Scarlatti sieht Czerny den „Gründer
des brillanten Bravourspiels".29 „Schwierigkeiten sind nicht der Zweck der
Kunst, sondern nur ein Mittel: aber ein nothwendiges Mittel. Denn sie
bringen, wohlerfunden, und gehörig vorgetragen, Wirkungen hervor, die
man durch leichte, bequeme und einfache Notenzusammenstellungen auf
keine Weise erreichen könnte. Die Mühe, die man sich daher gibt, dieselben

leicht und schön vorzutragen, wird demnach stets belohnt. Denn schon
die Bewunderung, die man dafür vom Zuhörer einärntet, ist nicht zu
verachten und wird vollends doppelt verdient, wenn man ihm auch durch
überwundene Schwierigkeiten Vergnügen macht, ja sein Gefühl rührt..."30
Was sich Czerny in seinem langen Pädagogenleben alles hat einfallen
lassen, um die technischen Möglichkeiten der Pianisten zur Erreichung dieser

25 Sulzer, op. cit., I 97.
26 Czerny, Carl, „Von dem Vortrage", Dritter Teil aus: Vollständige theoretisch-practische

Pianofoite-Schule, op. 500, Wien 1839, R nach 2/1846 Wiesbaden 1991, 58.
27 op. cit., 60.
28 op. cit., 63.
19 op. cit., 72.
30 op. cit., 52.

12



Wirkungen auszubilden, geht aus einem Blick auf die Liste seiner Etüden-
Publikationen deutlich genug hervor.

6. Im Rahmen der Entwicklung der Oper hatte sich mit den berühmten
Kastraten und Primadonnen ein Virtuosenstand herausgebildet, dessen
atemberaubendes Können durch Beschreibungen und Lehrbücher des Bel canto
hinreichend dokumentiert ist. Nicht nur die Theaterdirektoren, sondern
auch die Komponisten mußten sich den Wünschen und Launen dieser
Protagonisten unterwerfen. Und es ist uns von eifersüchtigen Zeitgenossen

bestens überliefert, welche Honorare ein Farinelli, ein Senesino, ein
Manzuoli, ein Caffarelli erzielten.

Auch den Aspekt des Wettbewerbs, besser gesagt des Wettkampfs finden
wir bereits in dieser Virtuosenwelt: Farinelli mit dem Trompeter um den
länger ausgehaltenen Ton,31 Händeis Opernunternehmen gegen die „Adelsoper"

Porporas in London, in Wahrheit ein Streit um die publikumswirksameren

Kastraten, „the Rival Queens" Faustina Bordoni gegen Francesca
Cuzzoni, die ihre Eifersucht nicht nur mit sängerischen Mitteln auf offener

Bühne austrugen, oder die Rivalität zwischen dem Kastraten Luigi
Marchesi und der Sängerin Nancy Storace um die effektivere „bomba" (eine
besonders „bombige" Verzierung), - eine Geschichte, die nur dadurch
beendet werden konnte, daß die weniger berühmte Storace entlassen und der
kommerziell unersetzliche Marchesi gehalten werden mußte, „so ungerecht

es war," wie der damalige Beobachter zugibt.32 Die Sensationslust des

Publikums hätte sicher gern beide Sänger neben- bzw. gegeneinander
gehört, aber wenn es nur einen geben konnte, dann mußte es wenigstens der
grössere Star sein, damit das Publikum, das zur entscheidenden Instanz
geworden war, auf seine „Kosten" kam.

Neben aller Bewunderung durch die Massen fehlen auch die zeitgenössischen

negativen Bewertungen nicht. Bei Arteaga (1783, deutsche Übersetzung

1789) ist z.B. von der „unendlichen musikalischen Geschwätzigkeit"
durch „tausend Gurgeleyen"33 zu lesen, vom „tausendfältigen Zerfetzen der
Stimme,"34 „von den singenden Automaten, die sich musikalische Virtuosen

nennen"35 und von der „Unwissenheit, Eitelkeit und den Vorurteilen
der .Herren Virtuosen':"36 „Die Sänger sind zufrieden, die Ohren mit einer
meistens langweiligen Gurgelsonate in ihren Arien gekützelt zu haben."37

31 Burney, op. cit., 153.
32 zitiert nach Ortkemper, Hubert, Engel wider Willen. Die Welt der Kastraten. Berlin 1993,

290.
33 Arteaga, Esteban, Geschichte der italiänischen Oper. Aus dem Italiänischen übersetzt

und mit Anmerkungen begleitet von Johann Nicolaus Forkel, Leipzig 1789, R Hildesheim
etc. 1973, 342.

34 op. cit., 346.
35 op. cit., 343.
36 op. cit., 305.
37 op. cit., 304.

13



7. Das Gegenstück zum Virtuosentum in der Oper waren im Konzertsaal
die Virtuosenkonzerte, durchgeführt entweder in den örtlichen Liebhaberkonzerten

oder auf eigenes finanzielles Risiko der Spieler. Auf diesem
neuen „freien Markt" konnte sich in der ebenfalls neuen Konkurrenzsituationen

nur durchsetzen, wer sich durch außerordentliche instrumentale

Fähigkeiten und Individualität hervortat. Ein spezielles Kriterium war
in diesem Zusammenhang natürlich technische Brillanz, die hoch über den
gängigen Normen stehen mußte. Auch das „Sich in Szene setzen" der
Solisten, das „Drum und Dran" bei den Konzerten, das zum Teil ans Varietéhafte
grenzte, war von großer Wichtigkeit für die Wirkung. Um das Publikum
anzuziehen, d.h. die Einnahmen zu erhöhen, mußte das Neueste an Musik
geboten und empfindliche Rücksicht auf die Wünsche der Zuhörer genommen

werden. Ohne Opfer an den Kommerz ging es nicht ab.
Auch hier fehlt die zeitgenössische Kritik nicht. J.N. Forkel bewertet

dieses Virtuosen-Konzertwesen im selben fahr 1783 mit folgenden Worten:
„In eine besondere Classe sind solche Concerte zu rechnen, die blos zum
Gelderwerbe gegeben werden. Gewöhnlich geschieht dieses von reisenden
Musikern. Hier ist der Künstler wie ein Kaufmann zu betrachten, der solche

Waaren zeigt, wonach am meisten gefragt wird. Mode und Geschmack
seiner Zuhörer dienen ihm als Richtschnur. Hieraus läßt sich auf den Werth
solcher Concerte mit ziemlicher Sicherheit schließen. Ehedem, da diese
Concerte nur von wirklich geschickten Musikern gegeben wurden, waren
sie ein bequemes Mittel, die Musicfreunde mit dem verschiedenen
Geschmack und Vortrag aus mehreren Gegenden bekannt zu machen; jetzt
aber, da sich jeder Stümper, und sogar Kinder ihrer als Mittel bedienen,
ihre kleinen Künste an den Mann zu bringen, und in der halben Welt
gleichsam damit hausiren gehen, ist ihnen auch dieser Werth benommen.
Wenn auch noch bisweilen hierinn eine Ausnahme stat findet, so sind
diese Concerte doch im Ganzen zu sehr verunedelt, und in den meisten
Fällen viel zu unerheblich, als daß sie zur Aufnahme der Kunst, und zur
Leitung des Geschmacks etwas wesentliches beytragen könnten."38

8. Deutlich zu beobachten sind drei Ebenen von Wechselwirkung: einerseits

zwischen Virtuosentum und Dilettantentum, andererseits zwischen
Virtuosentum und Komposition, zum Dritten zwischen Virtuosentum und
Entwicklung im Instrumentenbau. In Zeiten ausgebreiteten, hochstehenden

Laienmusizierens blüht der Virtuosenstand, wie etwa - als ein Beispiel
für viele - Roger North aus seinem Umfeld berichtet: Nur ein Kreis
von „Connaisseurs" und „Patroni" kann einen Geigenvirtuosen wie Nicola

38 Forkel, Johann Nicolaus, in: Cramer, Carl Friedrich, Ed., Magazin der Musik, 1/2,
Hamburg 1783, R Hildesheim etc. 1971, 1071/72.

14



Matteis aus dem „Ausland" attrahieren und ihm einen Rahmen für die
Entfaltung bieten. „All his compositions are full of the most artfull harmony,
and his fire exquisite", lesen wir bei Roger North, „his manner of using his
violin was much out of the comon road of handling, but out of it he made
the utmost of sound, double, single, swift, and all manners of touch, which
made such impressions that his audience was not onely pleased but full of
wonder at him, and his way of performing (He) could hold an audience
by the ears longer than ordinary In short the caracter of that man, to
those who never saw or heard him, is incredible; but out of that awkwardness
he taught the English to hold the bow by the wood onely and not to touch
the hair, which was no small reformation."39 Selbstverständlich trägt ein
solcher „Profi" durch Unterricht und Aufführung umgekehrt vieles zur
weiteren musikalischen Kultivierung der Dilettanten in geschmacklicher
und technischer Hinsicht bei. Das war im aristokratischen Italien seit dem
ausgehenden 14., besonders im 16. Jahrhundert nicht anders als im bürgerlichen

Zeitalter der Klavier spielenden „höheren Tochter".
Daß die Komponisten - zum Teil identisch mit den Virtuosen selber, die

für ihr Instrument und für ihre eigenen Auftritte schrieben - diese
Zusammenhänge in Charakter und Schwierigkeitsgrad ihrer Werke und in ihrer
gesamten ästhetischen Ausrichtung reflektierten, ist naheliegend. Die
Virtuosen eröffneten durch die Erweiterung der technischen Möglichkeiten
auch für die Komponisten neue Bereiche des Ausdrucks. Und ebenso
verständlich ist es, daß die Geschichte des Instrumentenbaus sehr oft eng
verbunden ist mit dem Erscheinen großer Virtuosen und der entsprechenden

Musik: Ohne die italienische Violinkultur hätte es keine Stradivaris
gegeben, ohne die hervorragenden Bläser in Lullys Orchester keine neuen,
konisch gebohrten, differenzierungsfähigen Holzblasinstrumente der Hotte-
terres und Kollegen, ohne Pantaleon Hebenstreit kein Hackbrett,- eine
Beispielreihe, die nach Belieben verlängert werden könnte.

9. Es lassen sich heute einige Tendenzen verfolgen, die eine Art „Kehrseite"

der sonst so begrüßenswerten Virtuosität in der Alten Musik bilden.
Da ist zum einen der allenthalben laut erschallende Ruf der jungen
Generation nach „Technik",- oft einer selbstzweckigen, von der „Kunst" allzu
leicht abgetrennten „Kunstfertigkeit". Würde sich diese Technik historisch

und logisch aus dem alten Instrument und der zugehörigen Musik
ergeben, wäre wenig dagegen zu sagen. Zu oft aber begegnet bei den „Virtuosen"

der Alten Musik eine Technik, die einseitig vom modernen Instrument

bestimmt und von ihm her entwickelt ist und dann, nach langjähriger
„muskulärer" und ästhetischer Gewöhnung, auf das alte Instrument über-

39 Roger North on Music (ca. 1695-1728), Ed. Wilson, John, London 1959, 309, siehe auch
dort Anmerkung 63.

15



tragen wird. Im Gesang ist diese Gefahr noch größer, weil das „Instrument"
immer das gleiche ist und nicht von sich aus sagt, wie es eingesetzt werden
will.

Zweitens ist zu verfolgen, daß die Offenheit der Jungen für die Improvisation

in der Alten Musik desto mehr abnimmt, je mehr man auf hohe
technische Leistung, Wiederholbarkeit und perfekte Wiedergabe eines
fixierten Notentextes ausgerichtet ist. „Dabei gibt es keine bessere und
renditeträchtigere Investition für die Entwicklung spieltechnischer
Fähigkeiten als das Improvisieren", resümiert nach langer Erfahrung Volker
Biesenbender, Virtuose und Improvisator auf der Geige.40 Es steht noch aus

- und die Ausbildung in Alter Musik müßte diesen Weg konsequent verfolgen

-, daß die Virtuosität in die Improvisation einbezogen wird, damit
Historie, Wissen, authentische Improvisationsmodelle auf der einen, die
Lust am Spielerischen und das „Schöpferische in der Technik"41 auf der
anderen Seite irgendwann einmal mit einander verschmelzen anstatt sich
auszuschließen. Wie sehr die Improvisation sogar ein Kriterium für die
Definition des Virtuosen war, geht aus jener Geschichte vom Treffen
zwischen Froberger und Weckmann hervor, die in Matthesons „Ehrenpforte"
wiedergegeben ist:

„Johann Jacob Froberger, Kaiser Ferdinandi Hoforganist, kam um diese
Zeit nach Dresden, und brachte dem Churfürsten ein Kaiserliches
Handschreiben. Mein Matthies, sprach der Churfürst heimlich zu Weckmann,
wollet ihr mit Frobergern, um eine güldne Kette auf dem Ciavier spielen?
Von Hertzen gerne, antwortete Weckmann; aber, aus Ehrerbietigkeit für
Ihro Kaiserliche Majestät, soll Froberger die Kette gewinnen. Dieser, nachdem

er gespielet hatte, frug gleich nach einem in der Capelle, der Weckmann

heißen sollte, der wäre am Kaiserlichen Hofe sehr berühmt, und
denselben mögte er gerne kennen. Weckmann stund hart hinter ihm, dem
schlug der Churfürst auf die Schulter, und sagte: Da steht mein Matthies.
Nach abgelegten Begrüßungen, spielte denn Weckmann auch, und führte
ein Thema, daß er von Frobergern beobachtet, fast eine halbe Stunde durch;
darüber sich so wohl dieser, als der gantze Hof verwunderte, und Froberger
zum Churfürsten mit den Worten herausbrach: ,Dieser ist wahrhafftig ein
rechter Virtuos.' "42

„Bei Czerny heißt es etwas trockener: „Daher wird ein wahrer Virtuose
stets, wenigstens bis zu einem gewissen Grade, zu fantasieren im Stande
sein..."43

40 Biesenbender, Volker, „Wieviel .Kreatur' braucht's eigentlich zum Kreativsein?" In: Üben
und Musizieren 1995/3, 6-13, hier 11.

41 Weissmann, op. cit., 56.
42 Mattheson, Johann, Grundlage einer Ehrenpforte, Hamburg 1740, R. Kassel etc. 1969, 396.
43 Czerny, op. cit., 91.

16



Drittens geraten bei stets fortschreitender Vorliebe der historischen Praxis

für die Virtuosität logischerweise die Ensemblefähigkeit und der Wunsch,
die eigene „Wirkung" in den Dienst einer gemeinsamen Sache, d.h. eines
Ensembles zu stellen, immer mehr in den Hintergrund. Es kann heute
vorkommen, daß man etwa von jungen Gesangs-„Virtuosen" auf die
Anfrage zur Mitwirkung in einem Vokalconsort zu Antwort erhält, das sei
nur von Interesse, wenn man auch solo singen könne, - als sei nicht das
Ensemble-Musizieren schon deshalb anspruchsvoller als das „Solissimo",
weil es die Solo-Qualitäten voraussetzt und darüber hinaus noch andere
Anforderungen stellt. Nicht zu vergessen ist allerdings, welche Verbesserung

des Ensemble-Niveaus der starke Akzent auf die Entwicklung
der Virtuosität auch in der Alten Musik gebracht hat, ganz gleich ob im
Orchesterspiel, in der Barock-Oper, in der Mittelalterlichen Musik oder im
Consortspiel.

Viertens trifft man heute mehr und mehr Virtuosen der Alten Musik, die
vor lauter Freude an der frisch erworbenen technischen Vervollkommnung
all das zur Seite stellen, worin sich die historische Musikpraxis einst von
der gängigen Interpretationshaltung unterscheiden wollte: Wissen,
Quellenkenntnis, Begründen-Können, „historische Tiefendimension". Schon Jacob

Adlung dachte über diese Zusammenhänge wie folgt: .Virtus wird hier
genommen vor die Stärke im Wissen, und vor die Geschicklichkeit in der
Ausübung der Tonkunst Aber in diesem Verstände würden die Virtuosen
weit weniger seyn, als ihrer seyn wollen. Man pflegt also dieses Wort im
engern Verstände zu nehmen, von einem, so dieses oder jenes Instruments
dem Wissen und Gebrauch nach vor andern mächtig. Wiewohl ein guter
Sänger nicht ausgeschlossen wird. Wenn sie aber bey einer geschickten
Ausübung sich auf das Wissen gar nicht legen, so scheint solcher Name
eines Virtuosen vor sie allzuhoch."44

Es scheint, als träfen Adolf Weißmanns 1918 für eine ganz andere
Konstellation formulierten Worte achtzig Jahre später auf die Situation der
historischen Praxis zu: „... es gibt manche, die sich von so viel ungeahnter
Gescheitheit nach der Unbekümmertheit des Spielerischen zurücksehnen.
Dies drängt sich auf: wenn nicht die Wiederkunft des Früheren, dem ja die
naive Masse als Echo fehlt, so doch eine Neubelebung des Virtuosen für die
Schicht der reinen Geniesser, die nicht ausstirbt und nicht auszusterben
braucht. Seit Jahren kündigt sie sich an ,.."45

So wäre also in der Alten Musik heute ungefähr wieder der Zustand
erreicht, in dem einstmals, vor drei Generationen, mit den „alten
Instrumenten" eine Alternative herbeigerufen wurde. Virtuosität scheint immer

44 Adlung, Jacob, Anleitung zu der musikalischen Gelahrtheit, Erfurt 1758, R Kassel etc
1953, 803/4.

45 Weissmann, op. cit., 174.

17



wieder die Tendenz zu haben, sich aus Freude am „Fortschritt", an noch
besseren Instrumenten, an der Perfektion, an der „Wirkung auf nur zuhörende

Dritte" einseitig zu verselbständigen. Das dürfte stets von neuem
dahin führen, daß Vielen „der Pfeffer nicht mehr gepfeffert genug ist", wie
E.T.A. Hoffmann sagte,46 und daß Zustände sich wiederholen, wie sie Burney
schon vor zweihundert Jahren angesprochen hat: daß nämlich „die Dosis
der Schwierigkeiten" laufend gesteigert werden muß, um im Verlauf der
Zeit noch dieselbe Wirkung zu tun wie früher.47

Die Virtuosität als neuer Impuls und Ausdruckswert in der Alten Musik
ist ein Aspekt (allerdings ein wichtiger) unter vielen, ein Ziel der Ausbildung

und nicht das Ziel. Eine Art „Richtungsangabe" für die junge
Generation auf unserem Gebiet könnte folgende „Anekdote" in Boßlers
„Musikalischer Real-Zeitung für das Jahr 1789" sein: „Jomelli sagte oft zum
eingebildetsten Musiker: Der Kerl kann nicht lesen, und nach seinem Ideal
vom Lesen hatte Jomelli recht. Wer eine Oper oder sonst ein Singstück
gleich aus der Partitur aufm Klavier wegspielt; die obligaten Stimmen
überzutragen weiß; wie im Adlerblik die ganze Oekonomie des Satzes
übersieht; mit dem Strom der Empfindung fortschwimmt; dem Sänger Ton,
Takt und Empfindung angiebt; wer das Leichte ganz und das Schwere
größtentheils wegspielt; wer eine einzelne Violinstimme gleich beim
ersten Anblik mit Baß und Mittelstimmen zu begleiten weiß; wer sogar
einem bloßen Baß aus dem Stegreif eine Melodie anzuschmiegen vermag;
wer endlich seine eigene Phantasien schnell und leicht aufs Papier wirft,
und was er spielt, mit Geschwindigkeit, Präzision, Rundung und Anmuth
vorträgt, ist ein - Virtuos."48 Der mechanische Teil der Virtuosität ist
demnach durchaus nicht der einzige und nicht immer der wichtigste
(gewesen).

10. Die historische Praxis des 20. Jahrhunderts scheint in ihren
Entwicklungsstadien die Geschichte der Musik früherer Jahrhunderte nachzuvoll-
ziehen: Der Weg ging vom „Gemeinschaftsmusizieren" der Jugendbewegung,
„fernab allem virtuosen Gepränge und allen Eitelkeiten sogenannter .Auf¬
fassungen'"49 über die Wiederentdeckung des Solisten und der Solo-Literatur

bis hin zum Virtuosentum, zur großen Öffentlichkeit, zum Schallplattenboom,

zu Kommerz, Konsum, „Globalisierung". Lange Jahre wurden auch
in unserer Zeit und gerade in der sogenannten „Alten Musik" alle Elemen-

46 Hoffmann, E.T.A., „Über einen Ausspruch Sacchinis und über den sogenannten Effekt in
der Musik", in: Gesamtausgabe in 15 Bänden, Ed. Harich, Walther, Weimar 1924, Band 12:

„Die Schriften über Musik", 3-13, hier 8 AMZ 16, 1814, Spalte 480 ff).
47 vgl. Fritz, op. cit., 163.
48 Boßler, Hinrich Philipp Carl, Musikalische Real-Zeitung für das Jahr 1 789, R. Hildesheim

etc. 1971, 48.
49 Gutknecht, op. cit., 234.

18



te von „Virtuosität" und „Wirkung" als geschmackliche Verfehlungen und
als Verfallserscheinungen abqualifiziert. Aber wir erleben heute eine der
vielen Wandlungen, an denen die Entwicklung der historischen Musikpraxis

so reich ist: eine Art Rehabilitierung des Virtuosen,- mit allem
Gewinn und allen Problemen. Die wissenschaftliche Aufarbeitung des
Phänomens darf deshalb nicht ausbleiben.

All das war der Hintergrund dafür, daß wir uns an der SCB entschlossen,
diesem Thema vom 27. bis 29. November 1995 ein Symposium zu widmen,
auf das die Beiträge des vorliegenden Bandes zurückgehen. Mit ihm begeht
unser „Jahrbuch" das 20. Jubiläum. Und so gilt der herzlichste Dank nicht
nur für dieses Buch, sondern für die ganze Reihe der Redakteurin, Frau
Dr. Dagmar Hoffmann-Axthelm, dem Verleger, Herrn Bernhard Päuler
sowie Herrn Dr. Paul Sacher und seiner Maja Sacher Stiftung. Wie stets
sind auch die Autoren und die Mitglieder des Wissenschaftlichen Beirats
in den Dank mit eingeschlossen.

Basel, im März 1997 Peter Reidemeister

19




	Einführung

