Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 20 (1996)

Artikel: David und Saul - Uber die trostende Wirkung der Musik
Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAVID UND SAUL - UBER DIE TROSTENDE WIRKUNG DER MUSIK*
von DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

Iic

,Der Graf [Keyserlingk] krinkelte viel und hatte dann schlaflose Nichte.
Goldberg, der bey ihm zu Hause wohnte, mufite in solchen Zeiten in einem
Nebenzimmer die Nacht zubringen, um ihm wihrend der Schlaflosigkeit
etwas vorzuspielen. Einst duflerte der Graf gegen Bach, daf} er gern einige
Clavierstiicke fiir seinen Goldberg haben mochte, die so sanften und etwas
munteren Charakters wiren, daf er dadurch in seinen schlaflosen Nichten
etwas aufgeheitert werden konnte. Bach glaubte, diesen Wunsch am besten
mit Variationen erfilllen zu konnen ...“.!

Mit diesen Worten erzihlt Johann Nikolaus Forkel die nachmals bertihmt
gewordene Geschichte von der Entstehung der ,Goldberg-Variationen.”“ Ganz
nebenbei formuliert er in seinem Bericht einen ,Urgedanken der Mensch-
heit:“?> den Gedanken, daf$ Schlaflosigkeit, dunkle Stimmungen, Schwer-
mut, dafy also Krankheitsbilder, die zusammengefafit werden unter dem
Begriff der Melancholie, beeinflufit oder sogar geheilt werden kénnen durch
die beruhigende, trostende oder auch aufheiternde Wirkung der Musik.
Graf Keyserlingk wurde zwar weiter von Schlaflosigkeit verfolgt, aber er
vergafd sie, wenn er hingerissen Bachs Musik zuhorte. Forkel berichtet, er
habe das Werk spiter nur noch ,seine Variationen“ genannt: ,Er konnte
sich nicht satthoren, und lange Zeit hiefs es nun, wenn schlaflose Nichte
kamen: Lieber Goldberg, spiele mir doch eine von meinen Variationen.”

Unter tiefer Melancholie litt eine Pariser Dame, von deren wunderbarer
Heilung durch die Musik um 1650 Jean Denis in seinem Cembalo-Traktat
berichtet. Nachdem man alles nur Mogliche ohne Erfolg versucht hatte,
bestellte der Ehemann der Dame das beriihmte Streichensemble des
Konigs, Les vingt-quatre violons du roi, zu sich ins Haus und bat die
Musiker, sich leise hinter einer Tapetenwand aufzustellen, hinter der sei-
ne Frau im Bett lag. Denis erzidhlt: ,Alle Violinen begannen zusammen.
Die 24 Mianner spielten auf ihren Instrumenten mit grofSer Kraft und In-
tensitdt. Die Wirkung, die sie damit erzielten, Gberraschte die Dame aufs

Angeregt wurde ich zu diesem Thema durch das Symposion ,Music images and the Bible®,
das vom Department of Musicology der Bar-Ilan-University in Zusammenarbeit mit dem
Israel Museum und der AIMCC Study Group zur Jahreswende 1994/95 in Jerusalem abge-
halten wurde.

! Johann Nikolaus Forkel, Uber Johann Sebastian Bachs Leben, Kunst und Kunstwerke,
Leipzig 1802; Nachdruck Kassel etc. o.]., 89.

* Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien zur
Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst, dt. Ausgabe
Stuttgart 1992, 98 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1010).

139



hochste — denn das hatte sie zu allerletzt erwartet. Diese Harmonie beein-
druckte sie so nachhaltig, daf augenblicklich ihre schlimme Melancholie
verschwunden war. Sie wurde wieder so gesund und frohlich wie fraher.“?

Beide Geschichten folgen dem ,Urgedanken“ von der Heilkraft der Musik
auch in einem weiteren Aspekt. Wo immer ein schlafloser, gemiitskranker
oder auf andere Art bedriickter Mensch durch Musik getréstet wird, ge-
schieht dies, wenn nicht durch Gesang, durch ein besaitetes Instrument —
nie durch ein Blasinstrument. Eine frithe Gestaltung findet dieser Urgedanke
in der biblischen Geschichte von David und Saul. Die Erzdhlung vom jun-
gen David, der mit seinem Cithara-Spiel Konig Saul vorubergehend von der
Schwermut befreit, wurde durch die Jahrhunderte und bis in unserer Tage
oft — und mit sich wandelnder Gewichtung — in Malerei, Theologie, im
musiktheoretischen Schrifttum, in der musikalischen Praxis und in der
Medizin rezipiert. Meist galt sie als exemplarischer Casus dafiir, ob, wie
und warum dem Melancholiker durch die Musik geholfen werden kann.
Hier mochte ich versuchen, die Kontinuitit dieses Topos an Hand von
Samuel 1, 16 und 18 sowie einige seiner Wandlungen bis in die Zeit des
Barock zu skizzieren, und dies auf den genannten Ebenen: durch Bild-
werke, durch Texte und durch ,Davids-Musik.“

Der Topos, dafl die Melancholie beeinflufSbar oder sogar heilbar ist
durch Saitenspiel, findet seine theoretischen Grundlagen im ganzheitlichen,
harmonie-orientierten Menschenbild, das die antike Philosophie und
Medizin entwickelt haben und das bis in die frihere Neuzeit Gultigkeit
besaf. Uber mehr als 2000 Jahre galt die hippokratische ,Vier-Sifte-Lehre*
oder ,Humoraltherapie“ als verbindliches medizinisches System, auf des-
sen Basis Gesundheit und Krankheit sowie mehr oder weniger gesunde
oder pathologische Charaktersteigenschaften der Menschen definiert wur-
den. Diese Definitionen erfolgten in Analogie zum antiken Weltbild: So,
wie man annahm, dafl der Kosmos von den vier Elementen Feuer, Wasser,
Erde und Luft zusammengehalten werde, so galt fiir den Menschen, dafd er
durch vier Sifte seine Lebensimpulse erhalte: durch das Blut, durch gelbe
und schwarze Galle - zwei bittere Sifte — und durch das Phlegma, einen
saueren Saft. Diese Sifte sollten sich im menschlichen Kérper idealiter im
Ausgleich miteinander befinden - in diesem Fall hatte man es mit einem
harmonischen, psychisch und physisch gesunden und gleichmiflig begab-
ten Menschen zu tun. Realiter aber dominiert — so die Theorie — im einzel-
nen Menschen jeweils ,ein ganz besonderer Saft,“ und diese Erkenntnis
fithrt, analog zu den vier kosmischen Elementen, auf mikrokosmischer
Ebene zur Einteilung in die vier Temperamente. Bei der Sanguinikerin
iberwiegt das Blut. Sie wird dem Element der Luft zugeordnet und zeich-

3 Zit. nach Neal Zaslaw, ,The origins of the classical orchestra“, BJbHM 17 (1993) 15.

140



net sich durch Leichtsinn und Hochmut aus. Beim Choleriker dominiert
die gelbe Galle. Er ist feurig und charakterlich aggressiv. Die Melancho-
likerin, die zu viel vom bitteren Saft der schwarzen Galle in sich tragt, ist
ein schwermiitiger Erdenmensch. Der Phlegmatiker ist ein Wassertyp von
ruhiger, etwas langweiliger Wesensart. Und weil nach Platonischer
Anschauung nichts Lebendiges isoliert dasteht, sondern sich alles mit-
einander in Bezug befindet, spiegeln sich die vier Temperamente auch
in den vier Jahreszeiten. Der blutvolle und frohliche Sanguiniker ist ein
kindlicher Frithlingsmensch, die gelbgallige Cholerikerin eine jugendliche
Sommernatur, die schwarze Galle des Melancholikers gehdrt zur herbst-
lichen Reife des alternden Menschen und das Phlegma entspricht der Winter-
zeit und damit dem Greisenalter.*

Auf der Welt herrscht — folgt man der Auffassung der Humoraltherapie —
nur dann Harmonie, wenn sich die Qualititen der einzelnen Elemente
entweder im Ausgleich befinden oder, analog zu den vier Jahreszeiten,
zwar dominieren, in ihrer Dominanz die anderen Elemente aber nicht zer-
storen. Uberwiltigt ein Element die anderen, so ist der Kosmos ,krank®, es
ereignet sich eine Naturkatastrophe. Analog ist ein Mensch dann im we-
sentlichen gesund, wenn alle vier Sifte trotz Uberwiegens des charakte-
ristischen ,Humor” spiirbar sind. Ein solcher Mensch wird von seinem
,Temperament” im Sinne einer mafivollen Mischung bestimmt, die ihn
charakterlich prigt, aber nicht tiber ein normales Maf leiden lafit oder
andere Menschen leiden macht. Im folgenden wird es, dem Thema entspre-
chend, um die Mischung der schwarzen Galle — der Melancholie - gehen.

Ein antiker Schriftsteller — seine Schrift ist unter dem Namen des Aristo-
teles tiberliefert — beschreibt den Melancholiker als ausgesprochen ambi-
valent. Seine schwarze Galle sei zwar von Natur aus kalt und feucht, aber
in besonderem Mafle der Einwirkung von Kilte und Hitze unterworfen.
Folgerichtig konne dieser Mensch — bei kalter Beschaffenheit der schwar-
zen Galle — zurtiickgezogen, lethargisch und stumpfsinnig sein, aber auch -
ist die schwarze Galle erhitzt — zornig, lebhaft, erotisch, aufbrausend und
scharfsinnig. Bei einem ausgewogenem Quantum schwarzen Saftes sei der
Melancholiker zu hervorragenden Leistungen imstande und habe einen
zwar besonderen, aber prinzipiell gesunden Charakter. Musse er demgegen-
liber mit einem Ubermafl an schwarzer Galle zurechtkommen, dann schlii-
ge das Hervorragende ins Negative um: Aus Melancholie wiirden Starr-
kraimpfe, Lihmung, Depression, Angstzustinde oder auch jede Art von
Unbeherrschtheit: Raserei, Jihzorn, Irrsinn.’ In einem solchen Fall miisse
der Mediziner titig werden. Im Hinblick auf die drztliche Behandlung setzt
der romische Enzyklopidist Celsus® um 40 n. Chr. vor allem auf psycho-

4

Klibansky et alii, op. cit., 114.
> Klibansky et alii, op. cit., 55-92.
¢ Er rezipiert Asklepiades von Bithyniern, einen Freund Ciceros.

141



hygienische und psychische Heilfaktoren: Er empfiehlt fiir den erkrankten
Melancholiker helle Riume, Massagen, Biader, Reisen, Ablenkung durch
heiteres Gespriach, Eingehen auf Wahnvorstellungen, plitscherndes Was-
ser bei Schlaflosigkeit und - als nahezu wichtigstes Therapeutikum zur
Wiederherstellung des Gleichgewichtes — die Musik.’

Es kann sich dabei allerdings nicht um eine beliebige Musik handeln.
Hilfreich ist nur ein Musizieren, das einfithlsam und beruhigend auf die
Bediirfnisse des Kranken abgestimmt ist. Denn Musik, so lehrt Platon in
der Politeia, dringt von allen Kiinsten am tiefsten in die Seele ein, und das
kann je nachdem eine wohltuende oder auch schidliche Wirkung auf die
Innenwelt des Horers haben. Wohltuend ist die Musik, wenn sie das Gute
und das Schone bewirkt, und das tut sie, wenn sie auf der harmonischen
Mafd- und Zahlhaftigkeit beruht, die die Pythagoreer in ihr aufgespurt und
nachgewiesen haben. Deswegen ist es nach sokratisch-platonischer Auf-
fassung fiir die Bildung aufrechter Charaktere unverzichtbar, diejenigen
Tonarten, Rhythmen und Instrumente zu meiden, die die Seele zu Laszivi-
tit, zu Feigheit, Hochmut, Faulheit und Tollheit verleiten konnen. Statt
dessen sollen Klinge gewihlt werden, die Mut, Klarheit, Ordnung sowie
Harmonie zwischen Leib und Seele bewirken. Im Hinblick auf die Musik-
instrumente bedeutet dies, dafd Instrumente mit zu vielseitigen Ausdrucks-
moglichkeiten im platonischen Staat nicht zugelassen werden: Wiahrend
die Hirten auf dem Felde sich an der Syrinx erfreuen maogen, sind die
Bewohner des Stadtstaates nach Meinung des Sokrates auf lediglich zwei
Saiteninstrumente zu beschrinken — auf Lyra und Kithara. In dieser Auf-
fassung fithlt Sokrates sich durchaus im Einklang mit den Gottern. Dem
Glaukon gegentuiber verweist er auf einen berithmten Wettstreit zwischen
Aulos und Kithara: ,Wir tun da Gbrigens nichts Auflergewdhnliches, mein
Freund, ... wenn wir dem Apollon und seinen Instrumenten den Vorzug
geben vor Marsyas und seinen Instrumenten.“®

Es ist also die Ordnung und Harmonie spiegelnde und damit auch stiften-
de Wirkung, die das Saiteninstrument zum musikalischen Medikament fur
rast- und schlaflose Melancholiker disponiert. Das meint auch — 1000 Jahre
nach Platon — ein grofier Melancholiker der Renaissance, der Neuplatoni-
ker Marsilio Ficino (1433-1499). Seinem Freund, dem Historiker Giovanni
Cavalcanti berichtet er iber den Trost, den er durch die Musik findet:
,Mercurius [als der Erfinder der Cithara DHA|, Pythagoras und Plato hei-
fen, das verstimmte Gemiit durch das Spiel der Kithara und durch den
Gesang wieder aufzurichten und in Einklang zu bringen. Auch David, der
heilige Dichter, hat ja durch Harfenspiel und Psalmengesang Saul von sei-
ner Krankheit befreit. Auch ich, wenn ich mich nennen darf, habe oft
erfahren, was die Siifligkeit der Lyra und der Gesang gegen die schwarze

7 Klibansky et alii, op. cit. 97f.
8 Platon, Der Staat, iibersetzt von Rudolf Rufener, Ziirich und Miinchen 1974, 180 und 379.

142



bittere Melancholie vermégen.“? Auch fir Albrecht Diirer, den Schopfer
des berithmten ,Melencolia“-Stiches von 1514, ist das harmoniestiftende
Saitenspiel eine wesentliche Gegenmafinahme gegen das Ubermafl des
schwarzen Saftes: Falls sich ein Lehrjunge in der Malerei ,zu viel iibte,
davon ihm die Melecoley tiberhand mocht nehmen, dafi er durch kurzwelig
Saitenspiel zu lehren davon gezogen werde zu Ergetzlichkeit seins Ge-
bliits. “10

2

Musik — im besonderen Mafle das Saitenspiel — kann einem durch ein
schweres Gemiit belasteten Menschen Trost spenden. Dieser gedankliche
Archetypus ist schon bei den Sumerern belegt.!! In der judisch-biblischen
Tradition ist er in der Geschichte vom jungen Hirten David gestaltet, der
den schwermiitigen Konig Saul durch sein Spiel auf dem Kindr, also auf
einem Lyra-Instrument, beruhigt.

Die Vulgata tibersetzt Kin6r mit Cithara,'? was in der Bildiiberlieferung
unterschiedlich, meistens mit einer Harfe, immer aber im Sinne eines
Saiteninstrumentes umgesetzt wird. Ich halte mich im folgenden an den
Sprachgebrauch der Vulgata und zitiere aus dem 1. Buch Samuel, Kapitel
16, Vers 14-23:

Der Geist Gottes war von Saul gewichen, und es beunruhigte ihn ein boser Geist,
den Gott geschickt hatte. Die Knechte Sauls sprachen zu ihm: ,Siehe, es er-
schreckt dich ein boser Geist Gottes. Unser Herr braucht nur zu reden - deine
Knechte stehen zu deinen Diensten. Sie werden jemanden suchen, der sich auf
das Saitenspiel versteht. Sooft dann der bose Geist Gottes tber dich kommt,
spiele er mit seiner Hand. Dann wird dir wohl zumute.“ Saul befahl seinen
Knechten: ,Seht euch um nach jemandem fiir mich, der sich auf das Saitenspiel
versteht, und bringt ihn her zu mir.“ Da antwortete einer von den jungen Main-
nern: ,Ich kenne einen Sohn Isais aus Bethlehem, der gut spielen kann. Er ist
auch sonst ein Held, kriegstiichtig, redegewandt, von schoner Gestalt und Gott
ist mit ihm.“ Saul sandte Boten zu Isai und lief ihm sagen: ,Schicke mir deinen
Sohn David, der die Schafe hiitet.“ Isai nahm einen mit Brot beladenen Esel,
einen Schlauch Wein und ein Ziegenbécklein und schickte sie mit seinem Sohn
David zu Saul. Als David zu Saul kam und vor seinem Angesicht stand, fafite
dieser so grofle Zuneigung zu ihm, daf§ er ihn zu seinem Waffentrager machte. ...
Sooft nun der bose Geist Gottes tiber Saul kam, nahm David die Cithara und
spielte. Saul wurde es leichter zumute, sein Zustand besserte sich, und der bose
Geist wich von ihm.

° Zit. nach Gunter Bandmann, Melancholie und Musik, Kéln und Opladen 1960, 31f.

10" Klibansky et alii, op. cit., 403.

' Freundlicher Hinweis von Frau Prof. Dr. Anne Kilmer, Berkeley.

2" Die insgesamt 42 Nennungen des Kindr im Alten Testament iibersetzt die Vulgata 37 mal
mit Cithara; vgl. Joachim Braun, Artikel ,Biblische Instrumente®, in: Neue MGG, Bd 1,
Kassel etc. 1994, Sp. 1516.

143



Zunichst also ist die Therapie erfolgreich. Der junge David, auf dem sicht-
bar Gottes Segen ruht, kann mit seinem Saitenspiel den bosen Geist ver-
treiben. Dieser Heilungsprozefl ist jedoch nicht von Dauer - im Gegenteil:
das Ubel verschlimmert sich. David als der Auserwihlte Gottes totet
Goliat und ermoglicht dadurch einen gloriosen Sieg der Israeliten tliber die
Philister. Dafiir wird er vom ganzen Volke Israel geliebt und umjubelt. Die
Frauen singen: ,Saul hat seine Tausend erschlagen, David aber seine Zehn-
tausend.“ Je mehr Davids Glanz erstrahlt, desto dunkler und boser wird
Sauls von Gott verlassener Geist; 1. Samuel 18, 8-16 heif3t es:

Saul ergrimmte sehr, denn diese Worte mif3fielen ihm. Er sagte: ,Zehntausend
hat man dem David gegeben, mir aber nur Tausend; ihm fehlt nur noch das
Konigtum.“ Von diesem Tag an betrachtete er David nur noch mit Argwohn. Am
nichsten Tag kam ein boser Geist Gottes tiber Saul, und er benahm sich in
seinem Haus wie ein Rasender. David aber spielte die Cithara, wie er es tiglich
tat. Saul hatte eine Lanze in der Hand, schleuderte sie gegen David und dachte:
,Ich will David an die Wand spiefien.” David aber wich ihm zweimal aus.

Die biblischen Autoren sind in ihrer Diagnose recht klar: Gott, der Saul
einst zum Konig auserwihlt hatte, hat seinen Segen von ihm genommen
und 1lift sein Licht nun auf einen Jiingeren scheinen. Anders als spater
Hiob will Saul dieses Unheil jedoch nicht annehmen und wird in seiner
Gottverlassenheit fast zum Morder an David. Dem KinoOr-Spiel geben die
Autoren die Funktion eines beruhigenden und trostenden Medikamentes,
das aber keinerlei Gberirdische Wirkungskraft besitzt. Ist der Kranke zu
heftig in seine inneren Kidmpfe verstrickt, dann kann auch das Saitenspiel
nicht mehr helfen.

Im ersten nachchristlichen Jahrhundert erzdhlt der Historiker Josephus
das Ereignis in seiner Geschichte des jiidischen Volkes mehr oder weniger
in diesem Sinne. Fiir ihn ist Saul ein klinischer Fall, der drztlicher Unter-
stiitzung bedarf. Folglich werden in seiner Erzdhlung aus den Knechten,
die Saul das Saitenspiel als therapeutische Mafinahme raten, Arzte, die
einen Patienten zu betreuen haben, der unter einer Krankheit des Geistes
leidet. Ausdriicklich gibt Josephus im tibrigen an, daf die ,Musiktherapie®
nicht nur durch Saitenspiel, sondern durch das vom Kinér begleitete Sin-
gen frommer Lieder vonstatten gehen soll. Er schreibt: ,Den Saul aber
plagten allerhand Unruhen und bose Geister, die ihn ersticken und er-
wiirgen wollten. Hiergegen wuften die Arzte keinen besseren Rat, als daf3
man einen erfahrenen Singer und [KinoOr-| Spieler suchen miisse, der, so-
bald den Saul sein Ubel befalle und die bésen Geister ihn heimsuchten,
sich zu seinen Hiaupten hinstellen, den ... [Kinor| spielen und Lieder singen
gallite 18

13 ... Mywv te Todo Duvoves kol Ydrhwv év Ti) kwwipa“; Flavius Josephus, Antiquitates Judaicae
VI, 8, 2, hg. von Benedict Niese, Bd. 2, Berlin 1885, 40. Diesen wie auch viele der folgen-

144



Diese realitidtsbezogene judische Sichtweise wird im Mittelalter christ-
lich ausgestaltet. Schon frith setzt sich hier die Lesart durch, nach der aus
Davids Citharaspiel Gottes tiberirdisches Wirken zu erkennen sei. Im vier-
ten Jahrhundert verbindet der griechische Kirchenvater Basilius von Caesarea
die antik-platonische Auffassung von der harmonisch proportionierten Musik
mit christlich adaptiertem Psalmengesang. Schlechte, unethische Musik
wirke verderblich auf die Seele, wihrend sich Davids heilige Lieder segens-
reich auf das verdunkelte konigliche Gemiit ausgewirkt hitten:  ,Denn
Leidenschaften, unfrei und niedrig, pflegen aus [schlechten Melodien] zu
entstehen. Dagegen miissen wir die andere Art von Musik aufsuchen, die
besser ist und zum besseren fiihrt, der sich David, der Dichter der
hl. Lieder, bediente, um den Ko6nig ... von der Schwermut zu befreien.“!

Spatere Autoren folgen Basilius darin, dafl sie die antike Sicht vom ord-
nenden Musikethos mit spezifisch christlichen Inhalten verbinden. Fiir
Isidor von Sevilla ist im 7. Jahrhundert der wohlgeordnete musikalische
Klang ein Sinnbild fir die Einheit der Kirche und die Cithara ein formal
und klanglich das Leiden Christi am Kreuz symbolisierendes Instrument.
Aber er und andere Kirchenviter setzen einen neuen Akzent, wenn sie Saul
nicht mehr nur als hilfebediirftigen Kranken, sondern als einen von Teu-
feln und Diamonen Besessenen deuten. Folgerichtig ist nun auch nicht
mehr die Qualitit von Davids Spiel, sondern die aus Kreuzessymbolik und
christlichem Ordnungsprinzip erwachsene Mystik dafiir verantwortlich,
dafd der bose Geist von Saul weicht. Keineswegs reichen hierfiir die Krifte
der Musik oder die Moglichkeiten des Instruments aus. Die Cithara, so
Isidor, ,hatte diese Wirkungsmacht nicht aus sich heraus, sondern darum,
weil sowohl die Form des Kreuzes Christi, die sich auf mystische Art aus
dem Holz und dem Verlauf der Saiten ergab, als auch das Leiden, das aus
ihr klang, die Geister des Dimons unterdriickte.“"

Der zweite Teil der Geschichte — Sauls Hafd gegen David respective das
Scheitern der ,Musiktherapie® — wird im frithen Mittelalter dazu benutzt,
polemisch den christlichen Glauben, die ,fides christiana® gegen die ,perfidia

medizinhistorischen Hinweise entnahm ich dem Aufsatz von Werner Kiimmel, ,Melan-
cholie und die Macht der Musik. Die Krankheit Konig Sauls in der historischen Diskus-
sion®, in: Medizinhistorisches Journal 8 (1969) 189-209.

4 Zit. nach Johannes Quasten, Musik und Gesang in den Kulturen der heidnischen Antike
und christlichen Friihzeit, Miinster 1930, 192. Spitere Autoren, die gleichfalls den plato-
nischen Ordnungsgedanken pflegen, sind u.a. Aurelianus Reomensis, Musica disciplina
(GS 1, 30a), Regino von Priim, De harmonica institutione (GS 1, 235b f.) und Guido von
Arezzo, Micrologus (ed. Smits van Waesberghe, 161).

15 Tste adhuc puer in cithara suaviter, imo fortiter canens, malignum spiritum, qui operabatur
in Saule, compescuit, non quod citharae illius tanta virtus erat, sed quod figura crucis
Christi, quae de ligno et extensione nervorum mystice gerebatur, ipsaque passio, quae
cantabatur, jam tunc spiritus daemonis oprimebat.” J.-P. Migne, PL 83, Paris 1850, 401.

145



iudaica“, die ,Blindheit und Verstocktheit der Juden® abzugrenzen: David
steht — umgedeutet zum prifigurierten Christus — fiir die Gnade Gottes
und Saul als jiidischer Konig fiir die Blindheit und Verstocktheit der Juden.
Beda Venerabilis setzt in seiner Exegese des 18. Kapitels den speerwerfenden
Saul gleich mit den Juden, die Christus ans Kreuz geschlagen haben. Dem-
gegeniiber steht David, der sich wehrlos den Angriffen Sauls aussetzt, weil
er ihm helfen will, fiir Christus, der sich freiwillig dem Feind ausliefert
und unschuldig leidet und stirbt.!®

Im weiteren Verlauf der Rezeptionsgeschichte finden sich andere Polari-
sierungen. Wihrend David nach wie vor mit der Sphire Christi verbunden
bleibt, wird Saul vermehrt als Symbol fiir Tod und Teufel gesehen. Er wird
also in die christliche Symbolwelt aufgenommen als dimonischer Wider-
sacher Christi. Bei Honorius von Autun heif$t es im Kommentar zu Psalm
51 in diesem Sinne kurz und schlicht: ,Per Saul significatur mors, per
David vita Christi ...“ = ,Durch Saul wird der Tod benannt, durch David
das:Lieben Jesm:

Die frithchristlichen und mittelalterlichen Kiinstler, die die David-Saul-
Geschichte gestalten, greifen diesen Gedanken auf. Das fritheste erhalte-
nen Bildzeugnis stammt von der Eingangstir der Kirche S. Ambrogio in
Milano, auf der ein Davids-Zyklus dargestellt ist. Die Tir ist aus Holz und
wird in das 4. Jahrhundert datiert. In einem der Tirfelder sitzt Saul auf
seinem Thron und David spielt die Cithara, die hier noch als Lyra, also als
ein dem Kinor verwandtes Instrument dargestellt ist. Der bose Geist ist in
Gestalt einer Schlange zugegen, die sich um ein Stuhlbein windet.'®

Ahnlich wird auch in hoch- und spitmittelalterlichen Psalter-Illustratio-
nen der ,spiritus malus“ durch Reptilien oder schwarze Teufelchen dar-
gestellt, die dem Saul bose Einfliisterungen machen.

In diesen Miniaturen ist sichtlich die Episode von Samuel 16 dargestellt;
David ist noch nicht der Held, der den Goliat erschlagen hat; er ist gerade
mit Esel und Ziegenbocklein vom Feld gekommen und vertreibt nun mit
seiner Cithara Sauls teuflischen Dimon. Der Musiktheoretiker Lambertus
faf3t diese Episode um 1270 in den Vers:

,Sic David in Saule sedavit daemonis iram
Ostendens citharae virtutem carmine miram."
,David dimpfte in Saul des Diamons Wut,

sein Lied erweist die Wunder, die die Cithara tut.“"

16 J.—P. Migne, PL 91, Paris 1862, 627f. Weitere Stellen bei Kiimmel (1969), 191.

Zit. nach Martin van Schaik, The harp in the Middle Ages. The symbolism of a musical
instrument, Amsterdam 1992, 104.

Die Tiir wurde im Laufe der Jahrhunderte mehrfach tiberarbeitet So sind Sauls Kopf und
Turban, der Schlangenkopf und die meisten der Architekturelemente spitere Ergdnzun-
gen. Vgl. Adolph Goldschmidt, Die Kirchenthiir des heiligen Ambrosius in Mailand,
Straflburg 1902, 13. Abb. bei Bandmann, a.a.O.

19 GS III, 189D f.

146



mlgnprcwwuuuwuwudumuutm
afyorredificerrurmurten i,
»uncaccepmbtffau‘tﬂuummﬂwc»ob
ij | t’onchl wca.u&amummmnmfu

Abb. 1: Quid-Initiale zum 51. Psalm ,Quid gloriaris in malitia“ ,Was rithmst du

dich der Bosheit, Tyrann®. Free Library of Philadephia, Rare Book Depart-
ment, Lewis Collection, E185, fol. 77.” Mit freundlicher Genehmigung der
Besitzer

Abb. 2: Beatus-Seite des Psalters der englischen Konigin Isabella aus dem frithen

14. Jahrhundert. Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. gall 16, fol.
8. Mit freundlicher Genehmigung der Besitzer. *!

20 Ein Psalm, den David nach seiner erfolgreichen Flucht aus dem Hause des Ahimelech

singt. Der Wort-Bild-Zusammenhang ist hier also klar. Der Gut-Bose-Gegensatz ist durch
Sauls Speer symbolisiert. In zeitlicher Verschiebung sind die beiden Kontrahenten als
gekronte Konige dargestellt, Saul ist mit dem Speer und dem Reptil zu seinen Fiifien als
Exponent des Todes gekennzeichnet, David mit der Cithara demgegeniiber als von Gott
Gesegneter.

Ein anderes Beispiel: Ein Blatt aus dem Psalterium der englischen Kénigin Mary aus dem
frihen 14. Jh. London, British Library, Royal Ms. 2B.BII, fol. 51‘. Abb. bei Kiimmel, a.a.0.,
195. Andere Miniaturen haben Samuel 18 zum Thema. Hier ist kein Teufel mehr nétig,
die Verworfenheit Sauls zu zeigen. Der Konig, sichtlich vom bésen Geist besessen, schleudert
den Speer gegen den unbewaffneten, aber unter Gottes Schutz stehenden Musiker David,
so im Titelfolio zum Buch der Kénige aus einer verlorenen Bibel des spiten 12. Jahrhun-
derts, die stilistisch in die Tradition der berithmten Winchester-Bibel gehort. Saul will
David mit dem Speer ,an die Wand spieflen”, doch dieser entfliecht ,auf Wolken“. New
York, Pierpont Morgan Library, Ms. 619, 12. Jh.; Abb. in P. d"Ancona/E. Aeschlimann, Die
Kunst der Buchmalerei, Koéln-Marienburg 1969, 217. Dasselbe Motiv findet sich in einer
D-Initiale zum 52. Psalm ,Dixit insipiens in corde suo non est Deus” —  Die Toren
sprechen in ihrem Herzen: Es ist kein Gott'“. Der Text-Bild-Zusammenhang besteht
vielleicht darin, dafl der Illuminator Saul in seiner Gottverlassenheit als einen ,Toren®
deuten wollte. Oxford, Bodleian Library, Ms. Liturgical 407, fol. 77°. Abb. bei van Schaik,
a.a.0., 218, 8. Vgl. auch die Quid-Initiale in London, British Library, Add. Ms. 50 000, fol.
83, 2. Halfte 13. Jh. Der Gut-Bose-Gegensatz ist hier aggressiv zugespitzt: Saul zieht das
Schwert — sichtlich in der Absicht, den harfespielenden David zu durchbohren. Ein Knecht
— vielleicht Doeg, der Morder des Ahimelech — hat ihn beim Schopf gepackt und macht
damit das Macht-Ohnmacht-Gefille umso deutlicher. Abb. bei van Schaik, a.a.0., 233, 36.

147



Die Cithara hat hier also magische Kraft, sie ist in dieser Interpretation
ein eigentliches Exorzismus-Instrument und ein Symbol fiir Gottes wun-
derbares Wirken.

Knapp 200 Jahre spiter taucht der Vers des Lambertus in dem Traktat
Complexus effectuum musices wieder auf, in dem Johannes Tinctoris
zwanzig Wirkungsweisen der Musik beschreibt. Eine dieser Wirkungswei-
sen ist: ;Musica diabolum fugat® — ,Die Musik treibt den Teufel aus“ — und
in diesem Zusammenhang zitiert der Autor Samuel 16 und den genannten
Merkvers.?

3

Die Melancholie wurde im Mittelalter im Zusammenhang mit Saul als
Walten finsterer Michte gedeutet, gegen das es sich zu behaupten galt.
Saul gelang dies nicht, und so sah man in ihm ein Geschopf des Todes. Die
Auffassung, Saul sei von einem bésen Dimon besessen gewesen, der sich
im tberreichlich vorhandenen schwarzen Gallensaft festgesetzt und wohl-
gefiihlt habe, hilt sich bis weit ins 18. Jahrhundert.??

Gleichwohl hort man bereits im Spatmittelalter auch andere Stimmen,
nach denen es nicht unbedingt nur Gottes Segen oder die mystische Kreuzes-
wirkung der Cithara gewesen sei, die zu Sauls voriibergehender Beruhigung
gefithrt hiatten. Vielmehr sei dieser Erfolg — und hier folgen diese Autoren
der platonischen Perspektive — auf die Qualitidt der Musik zurtckzufiithren.
So riickt Marchettus von Padua im frithen 14. Jahrhundert die Geschichte
unter der Kapiteliiberschrift ,De utilitate musicae” — [ Vom Nutzen der
Musik® in sein Lucidarium ein und lif3t keinen Zweifel daran, dafl es
Davids Cithara-Spiel war, das Saul Linderung verschaffte: ,David schlug
die Cithara. Saul wurde weniger vom bosen Geist geplagt, und dies geschah
wegen der Siifle des musikalischen Tones.“?*

Vermehrt kniipfen Denker der Renaissance am Wissen der Antike um die
Heilkraft der Musik an und werten damit sowohl die Melancholie als auch
die Personlichkeit Sauls auf. Marsilio Ficino arbeitet im 15. Jahrhundert
heraus, daf$ die Melancholie gegebenenfalls eine niederdriickende, lahmen-
de, selbstschidigende Krankheit ist;*® dafd sie sich aber, nimmt der betrof-

22 Thomas A. Schmid, ,Der COMPLEXUS EFFECTUUM MUSICES des Johannes Tinctoris”,
BJbHM 10 (1986) 150f.

2 Nachweise bei Kiimmel, op. cit., 202ff. Vgl. 1706 die Auflerung des Arztes Christian Franz
Paullini, der beschreibt, wie der bose Geist dank ,andichtig schoner Lieder® und Harfen-
spiels ausgetrieben wurde. ,Nattirlicher Weise aber wurden durch den anmuthigen Harffen-
Klang die melancholischen Humoren, worin der bése Geist seine Badstuben hatte, mercklich
verandert und auffgewieglet. Zit. nach Kimmel, op. cit., 206.

,David citharam percutiebat. Saul minus vexabatur, & hoc erat ob dulcedinem musicalis
soni.“ GS III, 66b.

Diese Variante, die ,Melancholia adusta®, wird als Geisteskrankheit scharf gegen die

,Melancholia naturalis® als die Fihigkeit zu tieferer Einsicht abgegrenzt. Vgl. Klibansky
et alii, 377.

24

25

148



fene Mensch sie als einen Teil seiner Personlichkeit an, als ,einzigartige
und gottliche Gabe“?® erweisen kann. Denn der Saft der schwarzen Galle
notigt, so Ficino, trotz gefihrdeter Gemiutslage ,das Denken, forschend ins
Zentrum seiner Gegenstinde einzudringen, weil die schwarze Galle selbst
dem Zentrum der Erde verwandt ist. Ebenso erhebt sie das Denken zum
Verstandnis des Hochsten, weil sie dem Hochsten unter den Planeten [sc.
Saturn] entspricht.“?” Der charismatische Denker Ficino war selbst das
beste Beispiel fiir diese Sichtweise. Seinem Freund Cavalcanti berichtet er
tiber den Trost, den er durch die Musik findet: ,Wegen meiner allzu grofien
Furchtsamkeit, die Du gelegentlich an mir tadelst, klage ich mein melan-
cholisches Temperament an, das mir als etwas duflerst Bitteres erscheint
und das ich nur durch hiufiges Lyra-Spiel ein wenig lindern und versiifien
kann.®?8

Die Melancholie wird von Ficino nicht nur ent-dimonisiert und ent-
teufelt, sondern nach antikem Vorbild als eine besondere, schopferische
Charaktereigenschaft verstanden. Davon ist auch die Einschitzung Sauls
betroffen. Anknupfend an Josephus ist fur Ficino wie fiir andere Autoren
Sauls Melancholie die Krankheit eines besonderen, griiblerischen Men-
schen. Und die Saiten-Musik, mit der man dem Kranken zu helfen sucht,
gilt als eine Art klingendes Antidepressivum. Ahnlich sieht der Musik-
theoretiker Adam von Fulda um 1490 Saul einerseits zwar vom teuflischen
,daemonium® besessen.”” Andererseits aber fuhrt er ihn als Bespiel eines
koniglichen Melancholikers an, der, wie andere grofie Herren auch, schwer
an der Biirde der auf ihm lastenden Verantwortung zu tragen hat und des-
wegen mit Musik auf andere, heitere Gedanken gebracht werden soll.*
1531 attestiert der Theologe und Luther-Gegenspieler Thomas Cajetanus
Saul mit seiner Melancholie eine ,natiirliche Krankheit,“ sieht in ihm also
eher einen medizinischen als einen theologischen Fall. Cajetanus schreibt
in gut aristotelischer Manier, es sei keineswegs erstaunlich, daf} die Musik
bei solchen Menschen ,die Bewegung des melancholischen spiritus nicht
nur dimpft, sondern auch vollig zur Ruhe bringt. Denn die korperliche
Erkrankung greift auf die Geistestitigkeit iiber, wohlgeordnete Musik er-
quickt den Geist und beruhigt die erregten Bewegungen des Geistes und
des Korpers.“3!

Diese Haltung bestitigt sich in Bildzeugnissen der Zeit. Eine Miniatur
aus der berithmten Bibel des Borso d’Este aus der Mitte des 15. Jahrhun-
derts illustriert den Text Samuel 16. Saul wird hier nicht mehr als von
Dimonen Besessener mit Teufeln, Schlange oder Fabel-Reptilien darge-

%6 Klibansky et alii, op. cit., 373.
¥ Klibansky et alii, op. cit., 374.
» Klibansky et alii, op. cit, 372.
2GS III, 334b.

80 GS III, 336b.

*l Zit. nach Kiimmel, op. cit., 194,

149



stellt, sondern denkbar unspektakular als bettligeriger Kranker, wobei David
im gegebenen Fall nicht als Harfen- sondern als Lautenspieler erscheint.
Der Illuminator bedient sich einer Bildformel, die keinerlei magischen
oder dimonischen Beigeschmack hat und die schon von Kiinstlern des
Spatmittelalters im Zusammenhang mit Schlaf und Schlaflosigkeit ent-
wickelt wurde.??

J

NP

i o

B

N

e
TR

m -« -

>
&

: <
v ool

5

Abb. 3: David und Saul. Bibbia di Borso d’Este, Modena, Bibl. Estense, fol. 119
verso. Mit freundlicher Genehmigung der Biblioteca Estense Universitaria
su concessione del Ministerio per i Beni Culturali e Ambientali.

2 Beispiele finden sich: Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Ms. CA 2°.32, fol. 47/, zwischen
1260 und 1290, unbekannte Provenienz: Eine D-Initiale zum Prolog einer lateinischen
Fassung von Buch 1 des Werkes De somno et vigilia des Aristoteles: Ein Konig wird mit
Weihrauch umriuchert und mit Fidelkldngen in den Schlaf gespielt. — Niirnberg, Stadt-
bibliothek, Ms. Cent. V 59, fol. 23: Dasselbe Motiv, das ebentfalls De Somno et vigilia
einleitet, findet sich in dieser franzosischen Handschrift. Hier ist es ein Schlafloser, den
ein Fidel-Spieler in den Schlaf zu geleiten sucht. - Wien, Osterreichische Staatsbiblio-
thek, Codex Vindobonensis S.N. 2644, Tacuinum Sanitatis in Medicina: Dasselbe Motiv
aus dem berithmten Hausbuch der Cerruti aus dem spiten 14. Jahrhundert: Wieder macht
ein Viellaspieler Begleitmusik zum Schlaf. Im kommentierenden Text wird darauf hinge-
wiesen, dafl ausreichender Schlaf wichtig fiir die Phlegmatiker und die Melancholiker sei:
,Schlaf. Natur: Unbeweglichkeit der Sinne, macht warm und feucht, aber wenn er méflig
ist. Vorzuziehen: acht Stunden lang schlafen, zwischen den ersten beiden und letzten
beiden der Nacht. Nutzen: um die Sinne und den Koérper wiederherzustellen und die
Speisen zu verdauen. Schaden: wenn er allzu lange dauert, trocknet er den Koérper aus und
lost die Krifte auf, hauptsichlich weil der Magen leer bleibt. Verhiitung des Schadens: mit
befeuchtenden Speisen. Besonders zutraglich fiir Phlegmatiker, nach anderen fiir Melan-
choliker und besser fiir Geschwichte, zu jeder Jahreszeit, in allen Gegenden.” Zit. nach
Franz Unterkircher (Hg.), Das Hausbuch der Cerruti, Dortmund 1979, 197.

150



Auch spitere Darstellungen der
David-Saul-Geschichte deuten den
,spiritus malus® als inneres, patholo-
gisches Geschehen. In einem Kupfer-
stich von Lucas van Leyden aus dem
frithen 16. Jahrhundert mochte man
tatsichlich eher einen kranken,
,zwischen Hafl und Liebe* - wie
Giunter Bandmann sagt — hin- und her-
gerissenen Mann sehen als ein von
Dimonen besessenes Werkzeug des
Teufels.

Abb. 4: Lucas van Leyden, David spielt
vor Saul. Basel, Offentliche Kunst-
sammlung, Bd. M 19, fol. 6. Mit
freundlicher Genehmigung der
Besitzer. Foto: M. Bihler.

4.

Wenig spater ist das fritheste mir bekannte musikalische Zeugnis tiberlie-
fert, das explizit im Sinne einer Davidsmusik komponiert zu sein scheint.?
Schon im spiten 14. Jahrhundert hatte Jacob de Senleches in seiner ,Harpe
de melodie® darauf hingewiesen, dafl dieses Harfenstiick ohne Melancholie
gefertigt worden sei und dafd es jeden Horer auf dreierlei Art erfreuen solle:
durch das Horen, das Spielen und das Sehen der Harmonie dieses Saitenin-
strumentes:** Die harpe de mélodie, ohne Melancholie zur Freude ge-
macht, soll jeden damit aufs hochste erfreuen, die Harmonie zu horen, sie
erklingen zu lassen und sie zu sehen.“%°

Senleches hatte mit der Erwihnung der ,Melancholie” nur indirekt auf
die David-Saul-Geschichte verwiesen. Explizit tut dies zwei Generationen
spiter Alfonso Mudarra, der spanische Vihuela-Spieler, der 1546 sein Kom-
pendium der Vihuela-Musik veroffentlichte — Tres libros de musica en
cifras para vihuela.’® Die ansonsten nur fiir Vihuela solo und Vihuela mit
Singstimme komponierte Sammlung schlief$t mit einem kleinen Werk  para

3 Ich verdanke diesen Hinweis Anne und Anthony Bailes sowie Heidrun Rosenzweig.

* Freundlicher Hinweis von Ralf Mattes, Basel. ,La harpe de mélodie / Faite saunz mirancholie
/ Par plaisir doit bien cescun resjoir / Pour I'harmonie oir, sonner et veir.“ Vgl. Reinhard
Strohm, ,La harpe de mélodie oder Das Kunstwerk als Akt der Zueignung,“ in: Das
musikalische Kunstwerk, Fs. Carl Dahlhaus zum 60. Geburtstag, Laaber 1988, 311.

% Nach Richard H. Hoppin (Hg.), Anthology of Medieval music, New York 1978, 171.

% FEin Faksimile erschien 1980 in den Editions Chanterelle in Monaco.

ISl



Harpa u 6rgano.“ Auf der der Tabulatur gegeniiberliegenden Seite ist David
dargestellt, als Konig einsam auf einem Hiigel sitzend und die Harfe spie-
lend - eher also dem Typus des Psalmisten als dem des jugendlichen David
vor Saul folgend. Aber iiberschrieben ist die Darstellung mit dem Text aus
Samuel 16, Vers 23: Igitur quandocumque spiritus Domini malus arripiebat
Saul, David tollebat citharam, et percutiebat manu sua, et refocillabatur
Saul, et levius habebat: recedebat enim ab eo spiritus malus.”

T, Regum Capot, XVI. 3
cQ_ﬁmwmmm.mplfi'f:"s..:m;umm-m-rmpnmubnmu 2V CIFRAS PARA HARPA Y ORGANO, ¢, 2
P fus & refocillsbotur §aul;& leulus habebat. Recedebat enim abeo Spils raalus, Ql'x & l I l':l & I L 1 L 9
‘ Q
€= . =t
REX DA (% ey VID o - : 36
N S| I A6
. e 7 5] 5 [ B B B vevele o Y o« ’_
b o7~ LU e ) P ol OO 1 H O BT e ) ey
L2 bt 1 T ) A 1 o1 (0 [T [F|T i-"-n A
SFARG RS e s o P 1 P
Epif 2 i s ) i o | ST ] L
ofa AEIER GO Sl By £ B _: A
& 7 B T . 3. Sl T 1 B
. 1|1 . > T 3 1 r
Ly v 1 i
},Lmnm y lof efpacios (8 1as caerdas dela Harpa iy ol Tuego del Orgamo:El efpacie primero de aquf abaxe

esla cuerds mes geaefs,y masbaxa,Y olll es fefuur,Y enla rays primera que fe figuc gamaut. &c.Lugclaaes

oy S v los bemeles mucftran bien qneﬁnofu adu:uerdar el rono que a de tener,El remple que s qui tiene e5 €l comun
< i U paratafice pot ol Y 11 alguma cuerd fter mudar pa cafier porotres parred (ofinlaua los
et A enel libro que dicho tengo con yia meno,O manos panlendo las en derecho de cada cuerda pags que con yn dedo ls
D el fefislalen y dezia allf fitbafe o abxefe.Para formarlos femi rones fe ponen cftasdos Maln.b.i’. enla cuerda qus aual-
quiera dellas cltublcre fea de poner ¢l dedo acerca deluy claulas,
fa) I o= 1 : | | |
|V | 1 N1 1 | 1 | I
. h {* 1) | O | ! =i i
[ £an WL L & Q2 4 ot =i a A2 [#]
A\S V] O P D [#] [#)
Py - ¥ L ] |
: o o © © A J
(Al O =Y
g e e | d
P B A W] O O P |
Vv Ir' I
H ; | o e
T 1 s I : I I ] ezl [ S
o — - e [
\;)U [®] b4 =J a
«» — —
l’ hF o ©
A rfm 61 |
5 H g pa 8 g
Pt s i Py [7] 22 [e) © ©
Y I v T [ ( | |
— T I T
&)
(b
[ | | | | : : O
1 | | | | I I
=i Il | 1 | | I 1
o - [ =i & ] | |
ANV © ) L2 s i = [ P> %
| F f} f =3
° il g ~
0 [ P 2 [8]
ey O 4 77 4 fot
S Sy O } I JI O
1 1 T

0

Bsp 1: Alonso Mudarra, Cifras para harpa y organo.

152



Im 17. Jahrhundert wird die Diskussion tiber Sauls Ubel und die Heilkraft
der Musik auf breiter Basis gefiihrt — neben der Didmonen-Theorie behaup-
tet sich der medizinische Standpunkt. Den einen ist Davids Musik Symbol
der tibernatiirlichen Einwirkung Gottes, den anderen ein brauchbares Me-
dikament.?’

Aus dieser Materialfiille mochte ich hier nur einen niederlindischen,
unorthodox calvinistischen Theologen zitieren. Um 1650 gibt Johannes de
Mey als Grund fir Sauls Melancholie eine differenzierte psychologische
Deutung: Saul sei durch den Verlust seines Konigtums in eine schwarz-
gallige Krankheit, in Traurigkeit und Wut geraten, die durch sein schlech-
tes Gewissen noch vermehrt worden sei. Durch heftige und plotzliche
Angst habe sich eine schwere melancholische Verstimmung des Korpers
entwickelt, auf die die Musik auf Grund des engen wechselseitigen Zusam-
menhanges zwischen Seele und Korper eine starke, beruhigende Wirkung
ausgelibt habe.“%

Nach dieser Deutung verursacht also das schwere Schicksal Sauls sein
Leiden, und die Musik vermag trostenden Einflufl darauf zu nehmen. Diese
Auffassung hat offenbar auch den grofien Rembrandt geleitet, der sich in
zwei Werken mit dem Thema auseinandergesetzt hat. Kunsthistoriker haben
den geistigen Boden erforscht, aus dem diese Bilder wahrscheinlich er-
wachsen sind. Danach diente Rembrandt als Textvorlage eine deutsche
Ausgabe der Antiquitates Judaicae des Josephus, die sich in seinem Besitz
befand.?® Nach Josephus ist Sauls Leiden durch sein schweres Schicksal
verursacht worden, und die Musik vermag trostenden Einflufl darauf zu
nehmen.* Im friheren der beiden Werke von 1630 wihlt Rembrandt
dasselbe Stimmungsmoment wie Lucas van Leyden. Der Konig und der
Musiker sind denkbar weit voneinander entfernt, die Musik Davids
erreicht das Gemiit Sauls nicht. Steif und angespannt, abgewandt von Spie-
ler und Harfe, den Speer umklammernd, denkt Saul offenbar gerade den
Gedanken aus Samuel 18: ,Ich will David an die Wand spiefien.”

Ganz anders das spitere Bild, das um 1655 in Rembrandts Werkstatt
entstand. Nach dem derzeitigen Stand der Forschung wurde es von Rembrandt
wohl konzipiert, wahrscheinlich aber von einem Schiiler ausgefiihrt. Es
zeigt Konig und Musiker eng aufeinander bezogen. Die Musik hat Saul in
seinem Inneren erreicht und sein versteinertes Gemut gelost. Er kann sich
der Trauer 6ffnen und trocknet seine Trinen an einem schweren, dunklen
Samtvorhang.*! Oder, um mit Josephus zu sprechen - ich zitiere die deut-

" Eine in ihrer Vielfalt bewundernswerte Quellentibersicht gibt Werner Kiimmel in seinem

genannten Aufsatz iiber David und Saul im Medizinhistorischen Journal.

Kiimmel, op. cit., 205 und Anm. 58.

% Christian Tiimpel, Das Alte Testament im Goldenen Zeitalter der niederldndischen Kunst,
Zwolle 1994, 194ff.

% Vgl. oben, S. 66 und Anm. 13. Zur deutschen Josephus-Ausgabe vgl. Timpel, op. cit., 419.

# Vgl. die schonen Ausfithrungen zu diesem Bild von Giinter Bandmann, op. cit., 14.

38

153



Abb. 5: Rembrandt: ;David, vor Saul die Harfe spielend”, Stidelsches Kunstinstitut
und Stiddtische Galerie Frankfurt/M. Mit freundlicher Genehmigung der
Besitzer. Foto: U. Edelmann.

Abb. 6: Rembrandt-Schule, David und Saul, Den Haag, Mauritshuis. Mit freund-
licher Genehmigung der Besitzer.

154



sche Ausgabe aus dem frithen 17. Jahrhundert, die Rembrandt gekannt hat:
,Sooft nun Saul vom Teuffel geplaget ward / konte ihm niemand besser
helffen / den David mit seinem Gesang und Psalterspiel / dadurch er
widerumb zu sich selber kam.“*?

St

Neben der Frage, welcher Ursache die Musik ihre trostende Wirkung ver-
dankt, richtet sich das Interesse im 17. Jahrhundert vermehrt auch darauf,
wie eine Musik beschaffen sein sollte, die einen Melancholiker zu errei-
chen und zu bertihren vermag. Die Meinungen sind unterschiedlich. Der
berithmte Jesuit Athanasius Kircher (1602-1680) — ein Zeitgenosse Rem-
brandts — fithrt aus, dafd die Davids-Musik ihre Wirkung zwei Umstinden
verdankt: Zum einen kannte David Sauls charakterliche Eigenarten und
seinen Siftehaushalt genau. Zum anderen war er ein'hervorragender Musi-
ker, der es verstand, seine Musik der jeweiligen Verfassung des Kranken
anzupassen, und dies unter anderem durch die Verwendung bestimmter
,Rhythmen, die Saul liebte.“* Hier folgt er Platon, der den Rhythmus als
auf die Seele wirkendes Ordnungsprinzip beschrieben hatte.

Die ordnungsstiftende Kraft des Rhythmus ist auch fiir Wolfgang Caspar
Printz um 1690 ein ausschlaggebender Faktor fiir die Wirksamkeit der
Davidsmusik auf den melancholischen Geist Sauls, wobei man sich den
Charakter der Musik als ,lustig® vorstellen solle. Printz schreibt: ;Denn
weil die Diener des Sauls wohl wufiten / dafy die Melancholey durch die
Music vertrieben werden kunte: so haben sie ihrem Herrn gerathen / daf
er eine lustige Music horen solte. Es ist aber gewifs / dafy ohne gewisse
Abmessung der Zeit jeglicher Sonorum keines Weges eine lustige Melodey
zu wege gebracht kan werden ... Dahero erscheinet aus der Wiirckung
dieser Music / dafl David solche Lieder spielen konnen / in welchen jeg-
liche Soni ihre gewisse und lustige Quantitatem temporalem gehabt
haben.“4

% Flavij Josephi ... Historien und Biicher: Von alten jiidischen Geschichten zwantzig ... mit
... Schénen Figuren gezieret [von] T[obias| S[timmer], Strassburg: Theodosius Rihel 1617,
156. Die wortliche Ubersetzung lautet: ,Sobald nun Saul aufgeregt und von den bésen
Geistern behelligt wurde, sang David, der sein einziger Arzt war, Lieder und spielte
die Harfe, wodurch er den Saul wieder zu sich brachte.“ Des Flavius Josephus Jiidische
Altertiimer, iibersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen versehen von Dr. Heinrich
Clementz, Bd. 1, Berlin 1923, 349. Uber Rembrandts Rezeption von Flavius Josephus vgl.
Tuampel, op. cit.; darin: Die Rezeption der Jiidischen Altertiimer von Flavius Josephus in
den Hollindischen Historiendarstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts.

% Kummel, op. cit., 202; Athanasius Kircher, Musurgia universalis, Bd. 2, Rom 1650, Nach-
druck Hildesheim 1970, 215.

“ Historische Beschreibung der Edelen Sing- und Kling-Kunst ... von Wolfgang Caspar
Printzen von Waldthurn, Dresden: Johann Georg 1690, Nachdruck Graz 1964, 37.

155



Andere Autoren favorisieren die Theorie des Josephus, es sei die Ruhe
und Andacht bewirkende musikalische Faktur von Davids Liedern gewe-
sen, die Saul zu sich gebracht habe. So fiihrt im Jahre 1604 der wiirttember-
gische Hofprediger Balthasar Bidembach Davids Heilerfolg auf das Reper-
toire und seinen geistlichen Inhalt zurick. Keine Tanze, keine zotigen
Liedlein habe David gespielt, sondern er habe die Harfe geschlagen und
dazu ,einen Psalm oder ein Lied von Gottes Allmacht, Giite und gniadigen
Verheiflungen“* gesungen. 1690 weifl ein sichsischer Theologe namens
Heinrich Pipping aus dieser Tradition heraus, dafy David Saul durch ,pia
sacrarum precum hymnorumque-devotorum modulatione aut recitatione®,
,durch das fromme Singen oder Rezitieren der heiligen Gebete und Hym-
nen“ wieder zu sich selbst gebracht habe.*¢

Das fiithrt zu der Frage, wie die Komponisten der Zeit mit der Herausfor-
derung umgingen, Musik zu schreiben, die trostend auf ein verdunkeltes
Gemiit wirkt.*” Im Jahre 1700 veroffentlichte der Thomas-Kantor Johann
Kuhnau seine Sammlung Musicalische Vorstellung einiger Biblischer
Historien in sechs Sonaten. Bei der Komposition reizte ihn vor allem die
Herausforderungen, Geschehnisse und Affekte nicht durch wortgebundene
Musik, sondern rein instrumental auszudriicken.*® Die zweite Sonate trigt
den Titel ,Der von David vermittelst der Music curirte Saul.“ Zur Verdeut-

SHKnmmel opfeits, 201

° Heinrich Pipping, De Saule per musicam curato, Wittenberg: Christian Schrédter 1688,

59. Den Hinweis auf diese Quelle wie auch manche andere Anregungen verdanke ich dem

Aufsatz von Dorothea Schréder, ,Johann Kuhnaus Musikalische Vorstellungen einiger

biblischer Historien‘. Versuch einer Deutung®, H/bMw 6 (1983) 31-45.

Eine Ubersicht iiber komponierte ,Davids-Musik® bietet Hans Joachim Zingel, Kénig

Davids Harfe in der abendlindischen Kunst, Kéln 1968, 39ff.

4  Zur Verdeutlichung stellt Kuhnau jeder Sonate bekanntlich eine Art Programm im Sinne
eines deutenden Vorwortes voran. Hier beschreibt der Thomaskantor, als strenger Luthe-
raner dem mittelalterlich-fundamentalistischen Standpunkt von Satan und Christus
niher als der aufklirerischen Perspektive eines Johannes de Mey, in kriaftigem Barock-
Deutsch Sauls Leiden als Krankheit und Davids Spiel als ein Wunder Gottes: ,Wo Gott
abwesend, und der boese Feind gegenwaertig ist, da muf} freylich eine Behausung alles
Ubels seyn. Man kan sich den haefllichen Anblick dieses Mannes bei seinem Paroxysmo
fast einbilden. Die Augen verkehren sich, und springet, so zu reden, ein Feuer Funcke
nach dem andern heraus: Das Gesichte sichet zerzerret, daff man die wenigen Reliquien
menschlicher Gestalt fast nicht mehr erkennet: Das Hertz wirfft als ein ungestuemes und
wuetendes Meer den Schaum durch den Mund aus. Mifitrauen, Eiffer, Neid, Hafy und
Furcht stuermen hefftig auf ihn zu ... In Summa: Seine Gemueths-Kranckheit ist so grof3,
dafd sich die Spur aller hoellischen Quaalen gar deutlich mercken laesset ... Dieweil aber
Gott biBweilen durch Menschen Wunder zu thun pfleget; So schicket er ihm einen herr-
lichen Musicum, den vortrefflichen Koenig David, und leget auff sein Harffen-Spiel eine
ungemeine Krafft. Denn wenn Saul, so zu reden, in der heissen Bad-Stube der Traurigkeit
schwitzet, und David nur ein Stuckgen musiciret, so wird der Koenig gleich wieder erquicket,
und zur Ruhe gebracht.” Vgl. die Faksimile-Ausgabe, hg. von Wolfgang Reich, Leipzig
1973, 22f. sowie Johann Kuhnaus Klavierwerke, hg. von Karl Pisler, Wiesbaden 1958
(DDT 4) 134ff.

N
>

47

156



lichung der angestrebten Wirkung versieht Kuhnau jeden Satz mit einer
eigenen, die biblische Historie umschreibenden Satziiberschrift: 1. Satz:
,Sauls Traurigkeit und Unsinnigkeit.“ 2. Satz: ,Davids erquickendes Harffen-
Spiel“ und 3. Satz: ,Des Koenigs zur Ruhe gebrachtes Gemuethe.“
Dartiber hinaus gibt er seinen Sitzen jeweils auch italienische Charak-
terisierungen, die keine reinen Ubersetzungen sind. Den zweiten Satz
,Davids erquickendes Harfenspiel“ umschreibt er: ,La canzona refrigerativa
dell’arpa di Davide® - eine erfrischende Harfencanzone also. Das Stiick ist
freilich keine Canzona in der formalen Tradition von Frescobaldi oder
Froberger. Kuhnau will mit seiner Wortwahl wohl eher deutlich machen,
dafl er sich die trostende Musik als eine liedhafte Komposition vorstellt,
und in der Tat kann man das Stiick horen wie einen von Harfenspiel be-
gleiteten Wiegenlied-Refrain. In dem mit 192 Takten lingsten aller in
den Biblischen Sonaten enthaltenen Sitze passiert auch sonst eher wenig.
Es gibt nur ein einziges — eben jenes liedhafte — JWiegenlied“-Thema im
3/4-Takt, eine Vier-Takt-Periode, unterbrochen von Davids Harfenspiel,
das vom Cembalo fast durchweg mit sequenzierenden Vierteln und in der
Oberterz nachschlagenden Achteln imitiert wird.* Vom Vier-Takt-Thema
erklingen zunichst nur zwei Takte, als wolle der Spieler dem Kranken
nicht zu viel zumuten. Dann erscheint das Thema mal zur Hilfte, mal
vollstindig, mal in der Dominante verdoppelt, dann wieder nur zur Hilfte,
schlief8lich wieder vollstindig. Harmonisch wandert es von der Haupt-
tonart B-Dur zur Moll-Parallele, von dort aus zum c-moll der Subdominant-
Parallele, dann zur Dominante und kehrt zum beruhigenden Schlufi in die
Haupttonart zurtick. Auch die rhythmische und melodische Gestaltung ist
formal auf Ubersichtlichkeit und affektiv auf Ruhe angelegt. Rhythmisch
ist das Thema an Einfachheit nicht zu tubertreffen — durchlaufend gleich-
maflige Viertel —, und melodisch sind zwei abwertsgerichtete Terzspriinge
das aufregendste Ereignis. Die Terz, die kleine Terz, wahlt Kuhnau aller-
dings nicht von ungefihr. In seiner Vorrede zum gesamten Werk schreibt
er im Zusammenhang mit unterschiedlichen Affekten, die einzelne Inter-
valle auslésen konnen: ,Sonderlich ist die Difference zwischen denen Tonis
mit der Tertia majore, und denen mit der minore gar sehr empfindlich /
indem jene etwas vollkommenes / und lustiges / diese aber etwas trauriges
/ melancholisches / und wegen des Mangels eines halben Commatis ohn-
gefehr / oder andern kleinen Theilgens / was sehnliches vorstellt.“° An-
ders als Printz geht es Kuhnau also weniger darum, Davids Musik einen
JJustigen“ als einen ,sehnlichen,“ trostenden Charakter zu verleihen.

¥ Wolfgang Reich, op. cit. und nach ihm Jochen Arbogast, Stilkritische Untersuchungen
zum Klavierwerk des Thomaskantors Johann Kuhnau (1660-1722) Regensburg 1983,
haben darauf hingewiesen, dafy diese Klangfigur auch in anderen Werken das ,Schwinden
eines niederdriickenden Affekts® symbolisiert.

0 Ed. Reich, op. cit., Cf. und Pisler, op. ¢it., 122.

k57



Willi Apel bemerkt in seiner Geschichte der Orgel- und Klaviermusik
bis 1700 zu diesem Satz eher unwirsch, Kuhnau ergehe sich nach schon
acht Takten in so endlosen Wiederholungen, ,daf man ihm héchstens die
Heilkraft der Langeweile zubilligen kann.“! Vielleicht wollte Kuhnau
genau das. Er wird gewuft haben, daf§ es Zeit braucht, einen in Dunkelheit
und Verwirrung gefangenen Geist zu erreichen, und es wird ihm klar ge-
wesen sein, dafd hierfiir eine einfache, tibersichtliche Struktur notig ist. Im
Vorwort erklirt er seinem ,geneigten Leser” seinen altehrwiirdigen, pytha-
goreischen Standpunkt: ,Die Musik gehoret unter die Mathematischen
Wissenschaften / und hat folgendlich unfehlbare Demonstrationes. Nie-
mand wird mir dieses ldugnen / es sei denn / dafl er von dem Monochordo
nichts wisse. Dieses weiset ja die Genesin der Harmonie nebst allen mu-
sikalischen Intervallis handgreiflich und zur Verwunderung.“2 Im iibrigen
habe die Musik, so Kuhnau an anderer Stelle, ,die Herzen zu bewegen® und
,hach dem Himmel zuzufiithren.“>® Damit bewegt sich Kuhnau mit den
Stilmitteln seiner Zeit exakt in den Grenzen des Topos: Er sieht fiir den
verwirrten Melancholiker eine Musik als seelenéffnendes Heilmittel vor,
die strukturell auf gottgewollte Harmonie und Ordnung und affektiv auf
Einfiihlung und Trost hin angelegt ist.

=T Jilecn A b4 J
z T T e T EA N Eeeee T T P T T - G )
4 1 =Yg i It i 1*
I 1 1a @ e ) IO s | 1 1" n WY I | L
Uﬁ 'l ® = I‘l = x | ’ | 1 |q 13 1 "-f ]!l‘f'é{"jl' l.‘ﬂ’ I
i < 5
3 n S o, <= n
e raB LI R L ) (5 [ty [T ) s P et . ot 1 R LS )
e e e T e s oY 1 = I ) e ] (L T L L2
A | b | & 17 & 1o ! 53 o3 1 1 11 1 J i i |
» T | !ll } '} A 1 1 1 1 1 I
%4 ‘“D«.GJ' b
o i
11 Li I 1 1 I 1 1 I I 11 I s | | I 11 I
1 1 1T 1 1 i 1 1 J P L) 1
H’ﬁb 0
— T = =i =] I P T
e i S e SR o T —g H= = 1
A 1 1 i e j= 1
‘4‘_[5‘3 J o ndg
Wy i 1.8, g1 J 1 | T 1
e S i i = /
I = Eme u At
[Ta % 1~ [ J 1 & Y La~l Ll v Jd! | Pl 1 1
;p > 1 hd 17 I S L &<

Bsp. 2: Johann Kuhnau, ,Der von David vermittlst der Musik curirte Saul.“

1 Willi Apel, Geschichte der Orgel- und Klaviermusik bis 1700, Kassel etc. 1967, 649.

52 Ed. Reich, op. cit., B2 verso und Pisler, op. cit., 121.

*3 Letzteres in Kuhnaus Roman Der musikalische Quacksalber; zit. nach Arbogast, op. cit.,
203

1558



Ein spiteres Beispiel dieser Art begegnet bei Georg Friedrich Hindel, der
die Kontinuitit des Topos mit seinen Stilmitteln ausdriickt. Im Jahre 1738
schrieb er sein Oratorium Saul. Das Libretto von Charles Jennens tibergeht
die Episode Samuel 16, nimmt aber die Szene Samuel 18 — den Speerwurf
— auf. Saul wiitet iiber den Lobpreis, den das Volk Israel David nach dem
Sieg iiber Goliat darbringt, dermafien, dafl seine Tochter Michal David in
grofier Sorge bittet, Saul zu beruhigen. Er moge ihn mit seinem Harfenspiel
besanftigen, wie er es schon so oft getan habe, woraufhin David ein schlichtes
Lied singt, das Gottes Gute preist und das mit einer typischen Psalm-
Formel beginnt: ;,Oh Lord, whose mercies numberless / O’er all thy works
prevail ...

Nach einem kurzen, klanglich durch Terzparallelen und Vorhalte domi-
nierten Vorspiel folgt Hindel dem einfachen Bau des Textes musikalisch
mit einem Strophenlied. Er gliedert die Textstrophen in zwei gleichtaktige
Perioden, deren erste auf der Dominante und deren zweite in der Grundtonart
schliefit. Die Singstimme ist eingebettet in die gleichmaiflige, reich mit
Vorhalten versehene Achtelbewegung, die schon aus dem Vorspiel bekannt
ist. Klanglich iiberwiegen auch hier die ,beruhigenden® Terz- bzw. Dezimen-
Parallelen. Es ist dartiiber hinaus bemerkenswert, dafy dieses Air im ge-
samten umfangreichen Oratorium das einzige Stiick ist, das als reiner
Streichersatz ohne Cembalo-, Orgel- oder Fagott-Continuo gesetzt ist. Hindel
tut noch ein weiteres, um den Saitenspiel-Charakter der Musik hervorzu-
heben. Dem Air folgt — tiberschrieben als ,Symphony“ — nochmals die
Melodie, jetzt ohne Text von der Soloharfe gespielt.”* Damit 1ifit sich
dieses Stiick also recht gut als Hindelsche Ausformung des musikalischen
Urgedankens deuten, nach dem Melancholie beeinflufibar ist durch geord-
netes und harmonisches Saitenspiel.

Hindel war, wie Percy Young — der Herausgeber des Saul — anmerkt,
zwischen 1737 und 1738 ,Opfer heftiger Depressionen und physischer Un-
paBllichkeiten, und die Schatten der Geistesgestortheit lieflen ihn die Tiefe
der Leiden Sauls ermessen.“® Er hatte sich einem gnadenlosen Konkur-
renzkampf mit der Adelsoper ausgesetzt und mufite nun erleben, wie sein

5 Im Autograph fehlt dieses Harfensolo. In der frithesten Londoner Partitur-Ausgabe, die
1773 bei William Randall erschien, ist es jedoch vorhanden. Friedrich Chrysander nahm
es nicht in die Gesamtausgabe auf, und dies mit der Begriindung, daf8 das Stiick ,nichts ist
als die einfache Wiederholung der Melodie in der hoheren Octave, auch garnicht von
Hindel sondern von dem ersten Verleger der Gesinge herrithrt und von den spiteren
Herausgebern gedankenlos nachgedruckt ist.” Percy Young, der den Saul in der Hallischen
Hindel-Ausgabe neu herausgegeben hat, zeigt demgegentiber, dafl die Symphony zwar im
Autograph nicht enthalten ist, wohl aber in sieben der insgesamt neun handschriftlich
tiberlieferten Partituren, so dafl er es als authentisch in der neuen Gesamtausgabe ab-
druckte. Vgl. Percy M. Young, Hallische Hindel-Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe,
Serie I, Bd. 13: Saul: Kritischer Bericht, Kassel etc. 1964, 11.

% Hallische Hiindel-Ausgabe, Bd. 13, Kassel etc. 1962, VI.

159



eigenes Opernunternehmen langsam bankrott ging. Sein erster Biograph
John Mainwaring schreibt — ich zitiere nach der Ubersetzung Matthesons:
,Sein Verlust erstreckte sich nicht nur tiber sein Geld und Gut, sondern
auch tber seinen Verstand und seine Gesundheit. Sein rechter Arm war
vom Schlage unbrauchbar geworden, und wie sehr ihm zu gewissen Stun-
den, auf lange Zeit, die Sinne verriickt gewesen, davon sind hundert Beyspiele
vorhanden, die sich besser zum Verschweigen, als zum Berichten, schik-
ken. ... Wiahrend dieses melancholischen Zustandes war es ihm platterdings
unmoglich, auf neue Wege, zur Verbesserung seines Glicks, bedacht zu
seyn. Seine vornehmste Sorge ging also auf die Schwachheiten seines
Leibes: %

Gegen jede Erwartung und wie durch ein Wunder erholte Hindel sich von
diesem Zusammenbruch. Zehn Monate nach seiner Genesung begann er
mit der Komposition des Saul, dessen Libretto schon mehr als drei Jahre
lang auf seinem Schreibtisch gelegen hatte.’” Er mag jetzt besser als zuvor
gewufdt haben, wie eine Musik beschaffen sein sollte, die einen von Aner-
kennung und Erfolg verlassenen und ins Dunkel der eigenen Hilflosigkeit
gestiirzten Konig — oder Komponisten — trostend zu beriihren vermag.

Bsp. 3: Georg Friedrich Hindel, ,Oh Lord, whose mercies numberless..."

r

Largo

oli By SRR RIS E S P R B
Violino 1 | |H&>% i i o e e e s s o o e e e o

D —_— —_—

P
e

e — : =
Violino II ,.u“‘i = R ey

4 ol
4 ¢ |
4 ol

: 13
Viola | 5%
P

S T T = : = ] = ——
DAVID 4 “T" ! I= == T ] =
e
_Bassi e T 1 ] i) 3
Violoncello, |© b4 j= = )} Fle T e
Violone) 2

% John Mainwaring, G.F. Hindel. Nach Johann Matthesons deutscher Ausgabe von 1761
mit anderen Dokumenten herausgegeben von Bernhard Paumgartner, Zurich 1947, 95f.
57 Christopher Hogwood, Georg Friedrich Hdndel, Stuttgart etc. 1992, 185.

160



all  thy

bus -
Ta -

O'er

num-ber - less

cies
be

O Lord,

) I ver

whose Mer

s
ten
fiih - le

The
der

151,

not too great,

end- los

te
den

his  Sin
des  Gii

O Herr,

Wenn

S0

nicht zu schwer,

ne  Siin

sel

L 18 all
L 188 L 10N n
ol (Y8
(Y8R o] .
(Y8R ol
[ Vo8 w /| N
il il
.| o e
il L
il L L)
>
el M
o 1 nﬁ
el 1
. AF i ™
b e &
=1
1 £ .__.
>
oL )
i
e
M k)
L) o H R
[T 1)
e e
.|
HY
L
N HTR
. - - IJ
L
2Ee e
J
e e

l L
" Tk >
L & M
-y Mi
e T
L
e
e [ 1
e
Y
sl ZBEE
e L8 y o T
SER =
HH ©“
1 1
|
pl = =
| e, e m w 5l M
'
| | L}
1 e 1 e
18 e ,
o '
N T Inn i
i (779 :
'
1 e N
i
'
i T
!
1 e !
- . )
v
d e
| i I 5EES
— F,-nll g
= - 1. N
< < e
e e

161



18

e N 1....:.::
il ol
-l (Vi
g S84
I
Sl | 11
Tn
=3
T

1;-" 1
e

=
lé.mw.ﬂm —41
> 5N S
L Pl
R
IR
()
Panl :
o ' i
-_
w
Ao
L = e
§STECN
ZiE
| =
F»EL
e
) =
M.wTaﬁ %
bR S
Y] S
- )
DES 3
L 5 S (A LIRS Iv
b
n
Ty
L
C

162



	David und Saul - Über die tröstende Wirkung der Musik

