
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 20 (1996)

Artikel: David und Saul - Über die tröstende Wirkung der Musik

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAVID UND SAUL - UBER DIE TROSTENDE WIRKUNG DER MUSIK*

von Dagmar Hoffmann-Axthelm

1.

„Der Graf [Keyserlinglc] kränkelte viel und hatte dann schlaflose Nächte.
Goldberg, der bey ihm zu Hause wohnte, mußte in solchen Zeiten in einem
Nebenzimmer die Nacht zubringen, um ihm während der Schlaflosigkeit
etwas vorzuspielen. Einst äußerte der Graf gegen Bach, daß er gern einige
Ciavierstücke für seinen Goldberg haben möchte, die so sanften und etwas
munteren Charakters wären, daß er dadurch in seinen schlaflosen Nächten
etwas aufgeheitert werden könnte. Bach glaubte, diesen Wunsch am besten
mit Variationen erfüllen zu können

Mit diesen Worten erzählt Johann Nikolaus Forkel die nachmals berühmt
gewordene Geschichte von der Entstehung der „Goldberg-Variationen." Ganz
nebenbei formuliert er in seinem Bericht einen „Urgedanken der Menschheit:"2

den Gedanken, daß Schlaflosigkeit, dunkle Stimmungen, Schwermut,

daß also Krankheitsbilder, die zusammengefaßt werden unter dem
Begriff der Melancholie, beeinflußt oder sogar geheilt werden können durch
die beruhigende, tröstende oder auch aufheiternde Wirkung der Musik.
Graf Keyserlingk wurde zwar weiter von Schlaflosigkeit verfolgt, aber er
vergaß sie, wenn er hingerissen Bachs Musik zuhörte. Forkel berichtet, er
habe das Werk später nur noch „seine Variationen" genannt: „Er konnte
sich nicht satthören, und lange Zeit hieß es nun, wenn schlaflose Nächte
kamen: Lieber Goldberg, spiele mir doch eine von meinen Variationen."

Unter tiefer Melancholie litt eine Pariser Dame, von deren wunderbarer
Heilung durch die Musik um 1650 Jean Denis in seinem Cembalo-Traktat
berichtet. Nachdem man alles nur Mögliche ohne Erfolg versucht hatte,
bestellte der Ehemann der Dame das berühmte Streichensemble des

Königs, Les vingt-quatre violons du roi, zu sich ins Haus und bat die
Musiker, sich leise hinter einer Tapetenwand aufzustellen, hinter der seine

Frau im Bett lag. Denis erzählt: „Alle Violinen begannen zusammen.
Die 24 Männer spielten auf ihren Instrumenten mit großer Kraft und
Intensität. Die Wirkung, die sie damit erzielten, überraschte die Dame aufs

* Angeregt wurde ich zu diesem Thema durch das Symposion „Music images and the Bible",
das vom Department of Musicology der Bar-Ilan-University in Zusammenarbeit mit dem
Israel Museum und der AIMCC Study Group zur Jahreswende 1994/95 in Jerusalem
abgehalten wurde.

1 Johann Nikolaus Forkel, Über Johann Sebastian Bachs Leben, Kunst und Kunstwerke,
Leipzig 1802; Nachdruck Kassel etc. o.J., 89.

2 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien zur
Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst, dt. Ausgabe
Stuttgart 1992, 98 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1010).

139



höchste - denn das hatte sie zu allerletzt erwartet. Diese Harmonie
beeindruckte sie so nachhaltig, daß augenblicklich ihre schlimme Melancholie
verschwunden war. Sie wurde wieder so gesund und fröhlich wie früher."3

Beide Geschichten folgen dem „Urgedanken" von der Heilkraft der Musik
auch in einem weiteren Aspekt. Wo immer ein schlafloser, gemütskranker
oder auf andere Art bedrückter Mensch durch Musik getröstet wird,
geschieht dies, wenn nicht durch Gesang, durch ein besaitetes Instrument -
nie durch ein Blasinstrument. Eine frühe Gestaltung findet dieser Urgedanke
in der biblischen Geschichte von David und Saul. Die Erzählung vom jungen

David, der mit seinem Cithara-Spiel König Saul vorübergehend von der
Schwermut befreit, wurde durch die Jahrhunderte und bis in unserer Tage
oft - und mit sich wandelnder Gewichtung - in Malerei, Theologie, im
musiktheoretischen Schrifttum, in der musikalischen Praxis und in der
Medizin rezipiert. Meist galt sie als exemplarischer Casus dafür, ob, wie
und warum dem Melancholiker durch die Musik geholfen werden kann.
Hier möchte ich versuchen, die Kontinuität dieses Topos an Hand von
Samuel 1, 16 und 18 sowie einige seiner Wandlungen bis in die Zeit des
Barock zu skizzieren, und dies auf den genannten Ebenen: durch
Bildwerke, durch Texte und durch „Davids-Musik."

Der Topos, daß die Melancholie beeinflußbar oder sogar heilbar ist
durch Saitenspiel, findet seine theoretischen Grundlagen im ganzheitlichen,
harmonie-orientierten Menschenbild, das die antike Philosophie und
Medizin entwickelt haben und das bis in die frühere Neuzeit Gültigkeit
besaß. Über mehr als 2000 Jahre galt die hippokratische „Vier-Säfte-Lehre"
oder „Humoraltherapie" als verbindliches medizinisches System, auf dessen

Basis Gesundheit und Krankheit sowie mehr oder weniger gesunde
oder pathologische Charaktersteigenschaften der Menschen definiert wurden.

Diese Definitionen erfolgten in Analogie zum antiken Weltbild: So,
wie man annahm, daß der Kosmos von den vier Elementen Feuer, Wasser,
Erde und Luft zusammengehalten werde, so galt für den Menschen, daß er
durch vier Säfte seine Lebensimpulse erhalte: durch das Blut, durch gelbe
und schwarze Galle - zwei bittere Säfte - und durch das Phlegma, einen
saueren Saft. Diese Säfte sollten sich im menschlichen Körper idealiter im
Ausgleich miteinander befinden - in diesem Fall hätte man es mit einem
harmonischen, psychisch und physisch gesunden und gleichmäßig begabten

Menschen zu tun. Realiter aber dominiert - so die Theorie - im einzelnen

Menschen jeweils „ein ganz besonderer Saft," und diese Erkenntnis
führt, analog zu den vier kosmischen Elementen, auf mikrokosmischer
Ebene zur Einteilung in die vier Temperamente. Bei der Sanguinikerin
überwiegt das Blut. Sie wird dem Element der Luft zugeordnet und zeich-

3 Zit. nach Neal Zaslaw, „The origins of the classical orchestra", BJbHM 17 (1993) 15

140



net sich durch Leichtsinn und Hochmut aus. Beim Choleriker dominiert
die gelbe Galle. Er ist feurig und charakterlich aggressiv. Die Melancholikerin,

die zu viel vom bitteren Saft der schwarzen Galle in sich trägt, ist
ein schwermütiger Erdenmensch. Der Phlegmatiker ist ein Wassertyp von
ruhiger, etwas langweiliger Wesensart. Und weil nach Platonischer
Anschauung nichts Lebendiges isoliert dasteht, sondern sich alles
miteinander in Bezug befindet, spiegeln sich die vier Temperamente auch
in den vier Jahreszeiten. Der blutvolle und fröhliche Sanguiniker ist ein
kindlicher Frühlingsmensch, die gelbgallige Cholerikerin eine jugendliche
Sommernatur, die schwarze Galle des Melancholikers gehört zur herbstlichen

Reife des alternden Menschen und das Phlegma entspricht der Winterzeit

und damit dem Greisenalter.4
Auf der Welt herrscht - folgt man der Auffassung der Humoraltherapie -

nur dann Harmonie, wenn sich die Qualitäten der einzelnen Elemente
entweder im Ausgleich befinden oder, analog zu den vier Jahreszeiten,
zwar dominieren, in ihrer Dominanz die anderen Elemente aber nicht
zerstören. Überwältigt ein Element die anderen, so ist der Kosmos „krank", es

ereignet sich eine Naturkatastrophe. Analog ist ein Mensch dann im
wesentlichen gesund, wenn alle vier Säfte trotz Überwiegens des
charakteristischen „Humor" spürbar sind. Ein solcher Mensch wird von seinem
„Temperament" im Sinne einer maßvollen Mischung bestimmt, die ihn
charakterlich prägt, aber nicht über ein normales Maß leiden läßt oder
andere Menschen leiden macht. Im folgenden wird es, dem Thema entsprechend,

um die Mischung der schwarzen Galle - der Melancholie - gehen.
Ein antiker Schriftsteller - seine Schrift ist unter dem Namen des Aristoteles

überliefert - beschreibt den Melancholiker als ausgesprochen
ambivalent. Seine schwarze Galle sei zwar von Natur aus kalt und feucht, aber
in besonderem Maße der Einwirkung von Kälte und Hitze unterworfen.
Folgerichtig könne dieser Mensch - bei kalter Beschaffenheit der schwarzen

Galle - zurückgezogen, lethargisch und stumpfsinnig sein, aber auch -
ist die schwarze Galle erhitzt - zornig, lebhaft, erotisch, aufbrausend und
scharfsinnig. Bei einem ausgewogenem Quantum schwarzen Saftes sei der
Melancholiker zu hervorragenden Leistungen imstande und habe einen
zwar besonderen, aber prinzipiell gesunden Charakter. Müsse er demgegenüber

mit einem Übermaß an schwarzer Galle zurechtkommen, dann schlüge

das Hervorragende ins Negative um: Aus Melancholie würden
Starrkrämpfe, Lähmung, Depression, Angstzustände oder auch jede Art von
Unbeherrschtheit: Raserei, Jähzorn, Irrsinn.5 In einem solchen Fall müsse
der Mediziner tätig werden. Im Hinblick auf die ärztliche Behandlung setzt
der römische Enzyklopädist Celsus6 um 40 n. Chr. vor allem auf psycho-

4 Klibansky et alii, op. cit., 114.
5 Klibansky et alii, op. cit., 55-92.
6 Er rezipiert Asklepiades von Bithyniern, einen Freund Ciceros.

141



hygienische und psychische Heilfaktoren: Er empfiehlt für den erkrankten
Melancholiker helle Räume, Massagen, Bäder, Reisen, Ablenkung durch
heiteres Gespräch, Eingehen auf Wahnvorstellungen, plätscherndes Wasser

bei Schlaflosigkeit und - als nahezu wichtigstes Therapeutikum zur
Wiederherstellung des Gleichgewichtes - die Musik.7

Es kann sich dabei allerdings nicht um eine beliebige Musik handeln.
Hilfreich ist nur ein Musizieren, das einfühlsam und beruhigend auf die
Bedürfnisse des Kranken abgestimmt ist. Denn Musik, so lehrt Piaton in
der Politeia, dringt von allen Künsten am tiefsten in die Seele ein, und das

kann je nachdem eine wohltuende oder auch schädliche Wirkung auf die
Innenwelt des Hörers haben. Wohltuend ist die Musik, wenn sie das Gute
und das Schöne bewirkt, und das tut sie, wenn sie auf der harmonischen
Maß- und Zahlhaftigkeit beruht, die die Pythagoreer in ihr aufgespürt und
nachgewiesen haben. Deswegen ist es nach sokratisch-platonischer
Auffassung für die Bildung aufrechter Charaktere unverzichtbar, diejenigen
Tonarten, Rhythmen und Instrumente zu meiden, die die Seele zu Laszivität,

zu Feigheit, Hochmut, Faulheit und Tollheit verleiten können. Statt
dessen sollen Klänge gewählt werden, die Mut, Klarheit, Ordnung sowie
Harmonie zwischen Leib und Seele bewirken. Im Hinblick auf die
Musikinstrumente bedeutet dies, daß Instrumente mit zu vielseitigen
Ausdrucksmöglichkeiten im platonischen Staat nicht zugelassen werden: Während
die Hirten auf dem Felde sich an der Syrinx erfreuen mögen, sind die
Bewohner des Stadtstaates nach Meinung des Sokrates auf lediglich zwei
Saiteninstrumente zu beschränken - auf Lyra und Kithara. In dieser
Auffassung fühlt Sokrates sich durchaus im Einklang mit den Göttern. Dem
Glaukon gegenüber verweist er auf einen berühmten Wettstreit zwischen
Aulos und Kithara: „Wir tun da übrigens nichts Außergewöhnliches, mein
Freund, wenn wir dem Apollon und seinen Instrumenten den Vorzug
geben vor Marsyas und seinen Instrumenten."8

Es ist also die Ordnung und Harmonie spiegelnde und damit auch stiftende

Wirkung, die das Saiteninstrument zum musikalischen Medikament für
rast- und schlaflose Melancholiker disponiert. Das meint auch - 1000 fahre
nach Piaton - ein großer Melancholiker der Renaissance, der Neuplatoni-
ker Marsilio Ficino (1433-1499). Seinem Freund, dem Historiker Giovanni
Cavalcanti berichtet er über den Trost, den er durch die Musik findet:
„Mercurius [als der Erfinder der Cithara DHA], Pythagoras und Plato
heißen, das verstimmte Gemüt durch das Spiel der Kithara und durch den

Gesang wieder aufzurichten und in Einklang zu bringen. Auch David, der
heilige Dichter, hat ja durch Harfenspiel und Psalmengesang Saul von seiner

Krankheit befreit. Auch ich, wenn ich mich nennen darf, habe oft
erfahren, was die Süßigkeit der Lyra und der Gesang gegen die schwarze

7 Klibansky et alii, op. cit. 97f.
8 Piaton, Der Staat, übersetzt von Rudolf Rufener, Zürich und München 1974, 180 und 379.

142



bittere Melancholie vermögen."9 Auch für Albrecht Dürer, den Schöpfer
des berühmten „Melencolia"-Stiches von 1514, ist das harmoniestiftende
Saitenspiel eine wesentliche Gegenmaßnahme gegen das Übermaß des
schwarzen Saftes: Falls sich ein Lehrjunge in der Malerei „zu viel übte,
davon ihm die Melecoley überhand mocht nehmen, daß er durch kurzwelig
Saitenspiel zu lehren davon gezogen werde zu Ergetzlichkeit seins
Geblüts."10

2.

Musik - im besonderen Maße das Saitenspiel - kann einem durch ein
schweres Gemüt belasteten Menschen Trost spenden. Dieser gedankliche
Archetypus ist schon bei den Sumerern belegt.11 In der jüdisch-biblischen
Tradition ist er in der Geschichte vom jungen Hirten David gestaltet, der
den schwermütigen König Saul durch sein Spiel auf dem Kînôr, also auf
einem Lyra-Instrument, beruhigt.

Die Vulgata übersetzt Kînôr mit Cithara,12 was in der Bildüberlieferung
unterschiedlich, meistens mit einer Harfe, immer aber im Sinne eines
Saiteninstrumentes umgesetzt wird. Ich halte mich im folgenden an den
Sprachgebrauch der Vulgata und zitiere aus dem 1. Buch Samuel, Kapitel
16, Vers 14-23:

Der Geist Gottes war von Saul gewichen, und es beunruhigte ihn ein böser Geist,
den Gott geschickt hatte. Die Knechte Sauls sprachen zu ihm: „Siehe, es
erschreckt dich ein böser Geist Gottes. Unser Herr braucht nur zu reden - deine
Knechte stehen zu deinen Diensten. Sie werden jemanden suchen, der sich auf
das Saitenspiel versteht. Sooft dann der böse Geist Gottes über dich kommt,
spiele er mit seiner Hand. Dann wird dir wohl zumute." Saul befahl seinen
Knechten: „Seht euch um nach jemandem für mich, der sich auf das Saitenspiel
versteht, und bringt ihn her zu mir." Da antwortete einer von den jungen Männern:

„Ich kenne einen Sohn Isais aus Bethlehem, der gut spielen kann. Er ist
auch sonst ein Held, kriegstüchtig, redegewandt, von schöner Gestalt und Gott
ist mit ihm." Saul sandte Boten zu Isai und ließ ihm sagen: „Schicke mir deinen
Sohn David, der die Schafe hütet." Isai nahm einen mit Brot beladenen Esel,
einen Schlauch Wein und ein Ziegenböcklein und schickte sie mit seinem Sohn
David zu Saul. Als David zu Saul kam und vor seinem Angesicht stand, faßte
dieser so große Zuneigung zu ihm, daß er ihn zu seinem Waffenträger machte.
Sooft nun der böse Geist Gottes über Saul kam, nahm David die Cithara und
spielte. Saul wurde es leichter zumute, sein Zustand besserte sich, und der böse
Geist wich von ihm.

9 Zit. nach Günter Bandmann, Melancholie und Musik, Köln und Opladen 1960, 31 f.
10 Klibansky et alii, op. cit., 403.
" Freundlicher Hinweis von Frau Prof. Dr. Anne Kilmer, Berkeley.
12 Die insgesamt 42 Nennungen des Kînôr im Alten Testament übersetzt die Vulgata 37 mal

mit Cithara,- vgl. Joachim Braun, Artikel „Biblische Instrumente", in: Neue MGG, Bd 1,

Kassel etc. 1994, Sp. 1516.

143



Zunächst also ist die Therapie erfolgreich. Der junge David, auf dem sichtbar

Gottes Segen ruht, kann mit seinem Saitenspiel den bösen Geist
vertreiben. Dieser Heilungsprozeß ist jedoch nicht von Dauer - im Gegenteil:
das Übel verschlimmert sich. David als der Auserwählte Gottes tötet
Goliat und ermöglicht dadurch einen gloriosen Sieg der Israeliten über die
Philister. Dafür wird er vom ganzen Volke Israel geliebt und umjubelt. Die
Frauen singen: „Saul hat seine Tausend erschlagen, David aber seine
Zehntausend." Je mehr Davids Glanz erstrahlt, desto dunkler und böser wird
Sauls von Gott verlassener Geist; 1. Samuel 18, 8-16 heißt es:

Saul ergrimmte sehr, denn diese Worte mißfielen ihm. Er sagte: „Zehntausend
hat man dem David gegeben, mir aber nur Tausend; ihm fehlt nur noch das

Königtum." Von diesem Tag an betrachtete er David nur noch mit Argwohn. Am
nächsten Tag kam ein böser Geist Gottes über Saul, und er benahm sich in
seinem Haus wie ein Rasender. David aber spielte die Cithara, wie er es täglich
tat. Saul hatte eine Lanze in der Hand, schleuderte sie gegen David und dachte:
„Ich will David an die Wand spießen." David aber wich ihm zweimal aus.

Die biblischen Autoren sind in ihrer Diagnose recht klar: Gott, der Saul
einst zum König auserwählt hatte, hat seinen Segen von ihm genommen
und läßt sein Licht nun auf einen Jüngeren scheinen. Anders als später
Hiob will Saul dieses Unheil jedoch nicht annehmen und wird in seiner
Gottverlassenheit fast zum Mörder an David. Dem Kinör-Spiel geben die
Autoren die Funktion eines beruhigenden und tröstenden Medikamentes,
das aber keinerlei überirdische Wirkungskraft besitzt. Ist der Kranke zu
heftig in seine inneren Kämpfe verstrickt, dann kann auch das Saitenspiel
nicht mehr helfen.

Im ersten nachchristlichen Jahrhundert erzählt der Historiker Josephus
das Ereignis in seiner Geschichte des jüdischen Volkes mehr oder weniger
in diesem Sinne. Für ihn ist Saul ein klinischer Fall, der ärztlicher
Unterstützung bedarf. Folglich werden in seiner Erzählung aus den Knechten,
die Saul das Saitenspiel als therapeutische Maßnahme raten, Ärzte, die
einen Patienten zu betreuen haben, der unter einer Krankheit des Geistes
leidet. Ausdrücklich gibt Josephus im übrigen an, daß die „Musiktherapie"
nicht nur durch Saitenspiel, sondern durch das vom Kînôr begleitete Singen

frommer Lieder vonstatten gehen soll. Er schreibt: „Den Saul aber

plagten allerhand Unruhen und böse Geister, die ihn ersticken und
erwürgen wollten. Hiergegen wußten die Ärzte keinen besseren Rat, als daß

man einen erfahrenen Sänger und [Kînôr-] Spieler suchen müsse, der,
sobald den Saul sein Übel befalle und die bösen Geister ihn heimsuchten,
sich zu seinen Häupten hinstellen, den [Kînôr] spielen und Lieder singen
sollte."13

13

„... LÉycDv te xot)at)(ivoi)aKanJ)dWiu)v èvT^j KLvüpcjt"; Flavius Josephus, Antiquitates Judaicae
VI, 8, 2, hg. von Benedict Niese, Bd. 2, Berlin 1885, 40. Diesen wie auch viele der folgen-

144



Diese realitätsbezogene jüdische Sichtweise wird im Mittelalter christlich

ausgestaltet. Schon früh setzt sich hier die Lesart durch, nach der aus
Davids Citharaspiel Gottes überirdisches Wirken zu erkennen sei. Im vierten

Jahrhundert verbindet der griechische Kirchenvater Basilius von Caesarea
die antik-platonische Auffassung von der harmonisch proportionierten Musik
mit christlich adaptiertem Psalmengesang. Schlechte, unethische Musik
wirke verderblich auf die Seele, während sich Davids heilige Lieder segensreich

auf das verdunkelte königliche Gemüt ausgewirkt hätten: „Denn
Leidenschaften, unfrei und niedrig, pflegen aus [schlechten Melodien] zu
entstehen. Dagegen müssen wir die andere Art von Musik aufsuchen, die
besser ist und zum besseren führt, der sich David, der Dichter der
hl. Lieder, bediente, um den König von der Schwermut zu befreien."14

Spätere Autoren folgen Basilius darin, daß sie die antike Sicht vom
ordnenden Musikethos mit spezifisch christlichen Inhalten verbinden. Für
Isidor von Sevilla ist im 7. Jahrhundert der wohlgeordnete musikalische
Klang ein Sinnbild für die Einheit der Kirche und die Cithara ein formal
und klanglich das Leiden Christi am Kreuz symbolisierendes Instrument.
Aber er und andere Kirchenväter setzen einen neuen Akzent, wenn sie Saul
nicht mehr nur als hilfebedürftigen Kranken, sondern als einen von Teufeln

und Dämonen Besessenen deuten. Folgerichtig ist nun auch nicht
mehr die Qualität von Davids Spiel, sondern die aus Kreuzessymbolik und
christlichem Ordnungsprinzip erwachsene Mystik dafür verantwortlich,
daß der böse Geist von Saul weicht. Keineswegs reichen hierfür die Kräfte
der Musik oder die Möglichkeiten des Instruments aus. Die Cithara, so
Isidor, „hatte diese Wirkungsmacht nicht aus sich heraus, sondern darum,
weil sowohl die Form des Kreuzes Christi, die sich auf mystische Art aus
dem Holz und dem Verlauf der Saiten ergab, als auch das Leiden, das aus
ihr klang, die Geister des Dämons unterdrückte."15

Der zweite Teil der Geschichte - Sauls Haß gegen David respective das

Scheitern der „Musiktherapie" - wird im frühen Mittelalter dazu benutzt,
polemisch den christlichen Glauben, die „fides christiana" gegen die „perfidia

medizinhistorischen Hinweise entnahm ich dem Aufsatz von Werner Kümmel, „Melancholie

und die Macht der Musik. Die Krankheit König Sauls in der historischen Diskussion",

in: Medizinhistorisches Journal 8 (1969) 189-209.
14 Zit. nach Johannes Quasten, Musik und Gesang in den Kulturen der heidnischen Antike

und christlichen Frühzeit, Münster 1930, 192. Spätere Autoren, die gleichfalls den
platonischen Ordnungsgedanken pflegen, sind u.a. Aurelianus Reomensis, Musica disciplina
(GS 1, 30a), Regino von Prüm, De harmonica institutione (GS 1, 235b f.) und Guido von
Arezzo, Micrologus (ed. Smits van Waesberghe, 161).

15 „Iste adhuc puer in cithara suaviter, imo fortiter canens, malignum spiritum, qui operabatur
in Saule, compescuit, non quod citharae illius tanta virtus erat, sed quod figura crucis
Christi, quae de ligno et extensione nervorum mystice gerebatur, ipsaque passio, quae
cantabatur, jam tunc Spiritus daemonis oprimebat." J.-P. Migne, PL 83, Paris 1850, 401.

145



iudaica", die „Blindheit und Verstocktheit der Juden" abzugrenzen: David
steht - umgedeutet zum präfigurierten Christus - für die Gnade Gottes
und Saul als jüdischer König für die Blindheit und Verstocktheit der Juden.
Beda Venerabiiis setzt in seiner Exegese des 18. Kapitels den speerwerfenden
Saul gleich mit den Juden, die Christus ans Kreuz geschlagen haben.
Demgegenüber steht David, der sich wehrlos den Angriffen Sauls aussetzt, weil
er ihm helfen will, für Christus, der sich freiwillig dem Feind ausliefert
und unschuldig leidet und stirbt.16

Im weiteren Verlauf der Rezeptionsgeschichte finden sich andere
Polarisierungen. Während David nach wie vor mit der Sphäre Christi verbunden
bleibt, wird Saul vermehrt als Symbol für Tod und Teufel gesehen. Er wird
also in die christliche Symbolwelt aufgenommen als dämonischer Widersacher

Christi. Bei Honorius von Autun heißt es im Kommentar zu Psalm
51 in diesem Sinne kurz und schlicht: „Per Saul significatur mors, per
David vita Christi ..." - „Durch Saul wird der Tod benannt, durch David
das Leben Jesu."17

Die frühchristlichen und mittelalterlichen Künstler, die die David-Saul-
Geschichte gestalten, greifen diesen Gedanken auf. Das früheste erhaltenen

Bildzeugnis stammt von der Eingangstür der Kirche S. Ambrogio in
Milano, auf der ein Davids-Zyklus dargestellt ist. Die Tür ist aus Holz und
wird in das 4. Jahrhundert datiert. In einem der Türfelder sitzt Saul auf
seinem Thron und David spielt die Cithara, die hier noch als Lyra, also als
ein dem Kînôr verwandtes Instrument dargestellt ist. Der böse Geist ist in
Gestalt einer Schlange zugegen, die sich um ein Stuhlbein windet.18

Ähnlich wird auch in hoch- und spätmittelalterlichen Psalter-Illustrationen
der „spiritus malus" durch Reptilien oder schwarze Teufelchen

dargestellt, die dem Saul böse Einflüsterungen machen.
In diesen Miniaturen ist sichtlich die Episode von Samuel 16 dargestellt;

David ist noch nicht der Held, der den Goliat erschlagen hat; er ist gerade
mit Esel und Ziegenböcklein vom Feld gekommen und vertreibt nun mit
seiner Cithara Sauls teuflischen Dämon. Der Musiktheoretiker Lambertus
faßt diese Episode um 1270 in den Vers:

„Sic David in Saule sedavit daemonis iram
Ostendens citharae virtutem carmine miram."
„David dämpfte in Saul des Dämons Wut,
sein Lied erweist die Wunder, die die Cithara tut."19

16 J.-P. Migne, PL 91, Paris 1862, 627f. Weitere Stellen bei Kümmel (1969), 191.
17 Zit. nach Martin van Schaik, The harp in the Middle Ages. The symbolism of a musical

instrument, Amsterdam 1992, 104.
18 Die Tür wurde im Laufe der Jahrhunderte mehrfach überarbeitet So sind Sauls Kopf und

Turban, der Schlangenkopf und die meisten der Architekturelemente spätere Ergänzungen.

Vgl. Adolph Goldschmidt, Die Kirchenthür des heiligen Ambrosius in Mailand,
Straßburg 1902, 13. Abb. bei Bandmann, a.a.O.

19 GS III, 189b f.

146



^Tiraf)t5twediftcarntrjnunmtl)tiin. J|
I, uticacccptabzfCamftütmuufeac.ob f
; foncfitoiccatiftawttt itntonettr fu

peratonttuum umtio?.
utbglonanfmrnalicucj

cjivitqurcaro.^as |/Xîorâdicîtîtuftwiacû

Abb. 1: Quid-Initiale zum 51. Psalm „Quid gloriaris in malitia" „Was rühmst du
dich der Bosheit, Tyrann". Free Library of Philadephia, Rare Book Department,

Lewis Collection, El85, fol. 77.' Mit freundlicher Genehmigung der
Besitzer.10

Abb. 2: Beatus-Seite des Psalters der englischen Königin Isabella aus dem frühen
14. Jahrhundert. München, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. gall 16, fol.
8. Mit freundlicher Genehmigung der Besitzer. 21

20 Ein Psalm, den David nach seiner erfolgreichen Flucht aus dem Hause des Ahimelech
singt. Der Wort-Bild-Zusammenhang ist hier also klar. Der Gut-Böse-Gegensatz ist durch
Sauls Speer symbolisiert. In zeitlicher Verschiebung sind die beiden Kontrahenten als
gekrönte Könige dargestellt, Saul ist mit dem Speer und dem Reptil zu seinen Füßen als
Exponent des Todes gekennzeichnet, David mit der Cithara demgegenüber als von Gott
Gesegneter.

21 Ein anderes Beispiel: Ein Blatt aus dem Psalterium der englischen Königin Mary aus dem
frühen 14. Jh. London, British Library, Royal Ms. 2B.BII, fol. 51'. Abb. bei Kümmel, a.a.O.,
195. Andere Miniaturen haben Samuel 18 zum Thema. Hier ist kein Teufel mehr nötig,
die Verworfenheit Sauls zu zeigen. Der König, sichtlich vom bösen Geist besessen, schleudert
den Speer gegen den unbewaffneten, aber unter Gottes Schutz stehenden Musiker David,
so im Titelfolio zum Buch der Könige aus einer verlorenen Bibel des späten 12. Jahrhunderts,

die stilistisch in die Tradition der berühmten Winchester-Bibel gehört. Saul will
David mit dem Speer „an die Wand spießen", doch dieser entflieht „auf Wolken". New
York, Pierpont Morgan Library, Ms. 619, 12. Jh.; Abb. in P. d'Ancona/E. Aeschlimann, Die
Kunst der Buchmalerei, Köln-Marienburg 1969, 217. Dasselbe Motiv findet sich in einer
D-Initiale zum 52. Psalm „Dixit insipiens in corde suo non est Deus" - „Die Toren
sprechen in ihrem Herzen: ,Es ist kein Gott'". Der Text-Bild-Zusammenhang besteht
vielleicht darin, daß der Illuminator Saul in seiner Gottverlassenheit als einen „Toren"
deuten wollte. Oxford, Bodleian Library, Ms. Liturgical 407, fol. 77'. Abb. bei van Schaik,
a.a.O., 218, 8. Vgl. auch die Quid-Initiale in London, British Library, Add. Ms. 50 000, fol.
83, 2. Hälfte 13. Jh. Der Gut-Böse-Gegensatz ist hier aggressiv zugespitzt: Saul zieht das
Schwert - sichtlich in der Absicht, den harfespielenden David zu durchbohren. Ein Knecht
- vielleicht Doeg, der Mörder des Ahimelech - hat ihn beim Schopf gepackt und macht
damit das Macht-Ohnmacht-Gefälle umso deutlicher. Abb. bei van Schaik, a.a.O., 233, 36.

147



Die Cithara hat hier also magische Kraft, sie ist in dieser Interpretation
ein eigentliches Exorzismus-Instrument und ein Symbol für Gottes
wunderbares Wirken.

Knapp 200 Jahre später taucht der Vers des Lambertus in dem Traktat
Complexus effectuum musices wieder auf, in dem Johannes Tinctoris
zwanzig Wirkungsweisen der Musik beschreibt. Eine dieser Wirkungsweisen

ist: „Musica diabolum fugat" - „Die Musik treibt den Teufel aus" - und
in diesem Zusammenhang zitiert der Autor Samuel 16 und den genannten
Merkvers.22

3.

Die Melancholie wurde im Mittelalter im Zusammenhang mit Saul als
Walten finsterer Mächte gedeutet, gegen das es sich zu behaupten galt.
Saul gelang dies nicht, und so sah man in ihm ein Geschöpf des Todes. Die
Auffassung, Saul sei von einem bösen Dämon besessen gewesen, der sich
im überreichlich vorhandenen schwarzen Gallensaft festgesetzt und
wohlgefühlt habe, hält sich bis weit ins 18. Jahrhundert.23

Gleichwohl hört man bereits im Spätmittelalter auch andere Stimmen,
nach denen es nicht unbedingt nur Gottes Segen oder die mystische
Kreuzeswirkung der Cithara gewesen sei, die zu Sauls vorübergehender Beruhigung
geführt hätten. Vielmehr sei dieser Erfolg - und hier folgen diese Autoren
der platonischen Perspektive - auf die Qualität der Musik zurückzuführen.
So rückt Marchettus von Padua im frühen 14. Jahrhundert die Geschichte
unter der Kapitelüberschrift „De utilitate musicae" - „Vom Nutzen der
Musik" in sein Lucidarium ein und läßt keinen Zweifel daran, daß es
Davids Cithara-Spiel war, das Saul Linderung verschaffte: „David schlug
die Cithara. Saul wurde weniger vom bösen Geist geplagt, und dies geschah
wegen der Süße des musikalischen Tones."24

Vermehrt knüpfen Denker der Renaissance am Wissen der Antike um die
Heilkraft der Musik an und werten damit sowohl die Melancholie als auch
die Persönlichkeit Sauls auf. Marsilio Ficino arbeitet im 15. Jahrhundert
heraus, daß die Melancholie gegebenenfalls eine niederdrückende, lähmende,

selbstschädigende Krankheit ist;25 daß sie sich aber, nimmt der betrof-

22 Thomas A. Schmid, „Der COMPLEXUS EFFECTUUM MUSICES des Johannes Tinctoris",
BJbHM 10 (1986) 150f.

23 Nachweise bei Kümmel, op. cit., 202ff. Vgl. 1706 die Äußerung des Arztes Christian Franz
Paullini, der beschreibt, wie der böse Geist dank „andächtig schöner Lieder" und Harfenspiels

ausgetrieben wurde. „Natürlicher Weise aber wurden durch den anmuthigen Harffen-
Klang die melancholischen Humoren, worin der böse Geist seine Badstuben hatte, mercklich
verändert und auffgewieglet." Zit. nach Kümmel, op. cit., 206.

24 „David citharam percutiebat. Saul minus vexabatur, & hoc erat ob dulcedinem musicalis
soni." GS III, 66b.

25 Diese Variante, die „Melancholia adusta", wird als Geisteskrankheit scharf gegen die
„Melancholia naturalis" als die Fähigkeit zu tieferer Einsicht abgegrenzt. Vgl. Klibansky
et alii, 377.

148



fene Mensch sie als einen Teil seiner Persönlichkeit an, als „einzigartige
und göttliche Gabe"26 erweisen kann. Denn der Saft der schwarzen Galle
nötigt, so Ficino, trotz gefährdeter Gemütslage „das Denken, forschend ins
Zentrum seiner Gegenstände einzudringen, weil die schwarze Galle selbst
dem Zentrum der Erde verwandt ist. Ebenso erhebt sie das Denken zum
Verständnis des Höchsten, weil sie dem Höchsten unter den Planeten [sc.
Saturn] entspricht."27 Der charismatische Denker Ficino war selbst das
beste Beispiel für diese Sichtweise. Seinem Freund Cavalcanti berichtet er
über den Trost, den er durch die Musik findet: „Wegen meiner allzu großen
Furchtsamkeit, die Du gelegentlich an mir tadelst, klage ich mein
melancholisches Temperament an, das mir als etwas äußerst Bitteres erscheint
und das ich nur durch häufiges Lyra-Spiel ein wenig lindern und versüßen
kann."28

Die Melancholie wird von Ficino nicht nur ent-dämonisiert und ent-
teufelt, sondern nach antikem Vorbild als eine besondere, schöpferische
Charaktereigenschaft verstanden. Davon ist auch die Einschätzung Sauls
betroffen. Anknüpfend an fosephus ist für Ficino wie für andere Autoren
Sauls Melancholie die Krankheit eines besonderen, grüblerischen
Menschen. Und die Saiten-Musik, mit der man dem Kranken zu helfen sucht,
gilt als eine Art klingendes Antidepressivum. Ähnlich sieht der
Musiktheoretiker Adam von Fulda um 1490 Saul einerseits zwar vom teuflischen
„daemonium" besessen.29 Andererseits aber führt er ihn als Bespiel eines
königlichen Melancholikers an, der, wie andere große Herren auch, schwer
an der Bürde der auf ihm lastenden Verantwortung zu tragen hat und
deswegen mit Musik auf andere, heitere Gedanken gebracht werden soll.30
1531 attestiert der Theologe und Luther-Gegenspieler Thomas Cajetanus
Saul mit seiner Melancholie eine „natürliche Krankheit," sieht in ihm also
eher einen medizinischen als einen theologischen Fall. Cajetanus schreibt
in gut aristotelischer Manier, es sei keineswegs erstaunlich, daß die Musik
bei solchen Menschen „die Bewegung des melancholischen spiritus nicht
nur dämpft, sondern auch völlig zur Ruhe bringt. Denn die körperliche
Erkrankung greift auf die Geistestätigkeit über, wohlgeordnete Musik
erquickt den Geist und beruhigt die erregten Bewegungen des Geistes und
des Körpers."31

Diese Haltung bestätigt sich in Bildzeugnissen der Zeit. Eine Miniatur
aus der berühmten Bibel des Borso d'Esté aus der Mitte des 15. Jahrhunderts

illustriert den Text Samuel 16. Saul wird hier nicht mehr als von
Dämonen Besessener mit Teufeln, Schlange oder Fabel-Reptilien darge-

26 Klibansky et alii, op. cit., 373.
27 Klibansky et alii, op. cit., 374.
28 Klibansky et alii, op. cit, 372.
29 GS III, 334b.
30 GS III, 336b.
31 Zit. nach Kümmel, op. cit., 194.

149



stellt, sondern denkbar unspektakulär als bettlägeriger Kranker, wobei David
im gegebenen Fall nicht als Harfen- sondern als Lautenspieler erscheint.
Der Illuminator bedient sich einer Bildformel, die keinerlei magischen
oder dämonischen Beigeschmack hat und die schon von Künstlern des

Spätmittelalters im Zusammenhang mit Schlaf und Schlaflosigkeit
entwickelt wurde.32

Abb. 3: David und Saul. Bibbia di Borso d'Esté, Modena, Bibl. Estense, fol. 119

verso. Mit freundlicher Genehmigung der Biblioteca Estense Universitaria
su concessione del Ministerio per i Beni Culturali e Ambientali.

32 Beispiele finden sich: Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Ms. CA 2°.32, fol. 47', zwischen
1260 und 1290, unbekannte Provenienz: Eine D-Initiale zum Prolog einer lateinischen
Fassung von Buch 1 des Werkes De somno et vigilia des Aristoteles: Ein König wird mit
Weihrauch umräuchert und mit Fidelklängen in den Schlaf gespielt. - Nürnberg,
Stadtbibliothek, Ms. Cent. V 59, fol. 23: Dasselbe Motiv, das ebenfalls De Somno et vigilia
einleitet, findet sich in dieser französischen Handschrift. Hier ist es ein Schlafloser, den
ein Fidel-Spieler in den Schlaf zu geleiten sucht. - Wien, Österreichische Staatsbibliothek,

Codex Vindobonensis S.N. 2644, Tacuinum Sanitatis in Medicina: Dasselbe Motiv
aus dem berühmten Hausbuch der Cerruti aus dem späten 14. Jahrhundert: Wieder macht
ein Viellaspieler Begleitmusik zum Schlaf. Im kommentierenden Text wird darauf
hingewiesen, daß ausreichender Schlaf wichtig für die Phlegmatiker und die Melancholiker sei:
„Schlaf. Natur: Unbeweglichkeit der Sinne, macht warm und feucht, aber wenn er mäßig
ist. Vorzuziehen: acht Stunden lang schlafen, zwischen den ersten beiden und letzten
beiden der Nacht. Nutzen: um die Sinne und den Körper wiederherzustellen und die
Speisen zu verdauen. Schaden: wenn er allzu lange dauert, trocknet er den Körper aus und
löst die Kräfte auf, hauptsächlich weil der Magen leer bleibt. Verhütung des Schadens: mit
befeuchtenden Speisen. Besonders zuträglich für Phlegmatiker, nach anderen für
Melancholiker und besser für Geschwächte, zu jeder Jahreszeit, in allen Gegenden." Zit. nach
Franz Unterkircher (Hg.), Das Hausbuch der Cerruti, Dortmund 1979, 197.

150



Auch spätere Darstellungen der
David-Saul-Geschichte deuten den

„spiritus malus" als inneres, pathologisches

Geschehen. In einem Kupferstich

von Lucas van Leyden aus dem
frühen 16. Jahrhundert möchte man
tatsächlich eher einen kranken,
„zwischen Haß und Liebe" - wie
Günter Bandmann sagt - hin- und
hergerissenen Mann sehen als ein von
Dämonen besessenes Werkzeug des
Teufels.

Abb. 4: Lucas van Leyden, David spielt
vor Saul. Basel, Öffentliche
Kunstsammlung, Bd. M 19, fol. 6. Mit
freundlicher Genehmigung der
Besitzer. Foto: M. Bühler.

4.

Wenig später ist das früheste mir bekannte musikalische Zeugnis überliefert,

das explizit im Sinne einer Davidsmusik komponiert zu sein scheint.33
Schon im späten 14. Jahrhundert hatte Jacob de Senleches in seiner „Harpe
de melodie" darauf hingewiesen, daß dieses Harfenstück ohne Melancholie
gefertigt worden sei und daß es jeden Hörer auf dreierlei Art erfreuen solle:
durch das Hören, das Spielen und das Sehen der Harmonie dieses
Saiteninstrumentes:34 „Die harpe de mélodie, ohne Melancholie zur Freude
gemacht, soll jeden damit aufs höchste erfreuen, die Harmonie zu hören, sie
erklingen zu lassen und sie zu sehen."35

Senleches hatte mit der Erwähnung der „Melancholie" nur indirekt auf
die David-Saul-Geschichte verwiesen. Explizit tut dies zwei Generationen
später Alfonso Mudarra, der spanische Vihuela-Spieler, der 1546 sein
Kompendium der Vihuela-Musik veröffentlichte - Très libros de musica en
cifras para vihuela.36 Die ansonsten nur für Vihuela solo und Vihuela mit
Singstimme komponierte Sammlung schließt mit einem kleinen Werk „para

33 Ich verdanke diesen Hinweis Anne und Anthony Bailes sowie Heidrun Rosenzweig.
34 Freundlicher Hinweis von Ralf Mattes, Basel. „La harpe de mélodie / Faite saunz mirancholie

/ Par plaisir doit bien cescun resjoir / Pour l'harmonie oir, sonner et veir." Vgl. Reinhard
Strohm, „La harpe de mélodie oder Das Kunstwerk als Akt der Zueignung," in: Das
musikalische Kunstwerk, Fs. Carl Dahlhaus zum 60. Geburtstag, Laaber 1988, 311.

35 Nach Richard H. Hoppin (Hg.), Anthology of Medieval music, New York 1978, 171.
36 Ein Faksimile erschien 1980 in den Editions Chanterelle in Monaco.

151



Bsp 1: Alonso Mudarra, Cifras para harpa y organo.

152

Harpa u organo." Auf der der Tabulatur gegenüberliegenden Seite ist David
dargestellt, als König einsam auf einem Hügel sitzend und die Harfe spielend

- eher also dem Typus des Psalmisten als dem des jugendlichen David
vor Saul folgend. Aber überschrieben ist die Darstellung mit dem Text aus
Samuel 16, Vers 23: „Igitur quandocumque spiritus Domini malus arripiebat
Saul, David tollebat citharam, et percutiebat manu sua, et refocillabatur
Saul, et levius habebat: recedebat enim ab eo spiritus malus."

T, Rtjjum CiPfft.XYT.
mlplehit Siul.DxiM rollcbit fIthirl ttptrcirrltbttm

_ _»T Ainr*< rhrttlpirtoifölalcacrrfaidtlaHupcrillucco delOrganotfl rijxrf* prlmcrodc «qui abtro
SSW? L/eaUtucrdarsiigreeCijr mubtra.Y >111 et ft faut,y cnl» raja ptlnitr« que fc flguc ganiaut. ftc.lai claatt
ylot bemolctmueftranbfen qiiellnofciOuUcuerdiY oltonoqueodetenar.fclremplcquca qui rieno ei el comim
paraunerporclfe*roUmo.y II algim» cuercUocuerdai enn mcoefler roudar pa öfter perotrit pirreifanilaua 1«
•nelUbroquedlchotengorottTtieraino^J minot ponlcndolueti dcrctliode od« cueriUpar« que ton m dedoli
fcftalafcn y dczii all I fubafe o »bxcfe.Para format loi fcnil tonet £t ponen cfljidot fenaletb.^f, ml» cuerda qua ouxl-
qoicra dclLai cftublere Iba deponcr «I dtdo eterta dt Im tlau/pt.



Im 17. Jahrhundert wird die Diskussion über Sauls Übel und die Heilkraft
der Musik auf breiter Basis geführt - neben der Dämonen-Theorie behauptet

sich der medizinische Standpunkt. Den einen ist Davids Musik Symbol
der übernatürlichen Einwirkung Gottes, den anderen ein brauchbares
Medikament.37

Aus dieser Materialfülle möchte ich hier nur einen niederländischen,
unorthodox calvinistischen Theologen zitieren. Um 1650 gibt Johannes de

Mey als Grund für Sauls Melancholie eine differenzierte psychologische
Deutung: Saul sei durch den Verlust seines Königtums in eine schwarzgallige

Krankheit, in Traurigkeit und Wut geraten, die durch sein schlechtes

Gewissen noch vermehrt worden sei. Durch heftige und plötzliche
Angst habe sich eine schwere melancholische Verstimmung des Körpers
entwickelt, auf die die Musik auf Grund des engen wechselseitigen
Zusammenhanges zwischen Seele und Körper eine starke, beruhigende Wirkung
ausgeübt habe."38

Nach dieser Deutung verursacht also das schwere Schicksal Sauls sein
Leiden, und die Musik vermag tröstenden Einfluß darauf zu nehmen. Diese
Auffassung hat offenbar auch den großen Rembrandt geleitet, der sich in
zwei Werken mit dem Thema auseinandergesetzt hat. Kunsthistoriker haben
den geistigen Boden erforscht, aus dem diese Bilder wahrscheinlich
erwachsen sind. Danach diente Rembrandt als Textvorlage eine deutsche
Ausgabe der Antiquitates Judaicae des Josephus, die sich in seinem Besitz
befand.39 Nach Josephus ist Sauls Leiden durch sein schweres Schicksal
verursacht worden, und die Musik vermag tröstenden Einfluß darauf zu
nehmen.40 Im früheren der beiden Werke von 1630 wählt Rembrandt
dasselbe Stimmungsmoment wie Lucas van Leyden. Der König und der
Musiker sind denkbar weit voneinander entfernt, die Musik Davids
erreicht das Gemüt Sauls nicht. Steif und angespannt, abgewandt von Spieler

und Harfe, den Speer umklammernd, denkt Saul offenbar gerade den
Gedanken aus Samuel 18: „Ich will David an die Wand spießen."

Ganz anders das spätere Bild, das um 1655 in Rembrandts Werkstatt
entstand. Nach dem derzeitigen Stand der Forschung wurde es von Rembrandt
wohl konzipiert, wahrscheinlich aber von einem Schüler ausgeführt. Es

zeigt König und Musiker eng aufeinander bezogen. Die Musik hat Saul in
seinem Inneren erreicht und sein versteinertes Gemüt gelöst. Er kann sich
der Trauer öffnen und trocknet seine Tränen an einem schweren, dunklen
Samtvorhang.41 Oder, um mit Josephus zu sprechen - ich zitiere die deut-

37 Eine in ihrer Vielfalt bewundernswerte Quellenübersicht gibt Werner Kümmel in seinem
genannten Aufsatz über David und Saul im Medizinhistorischen Journal.

38 Kümmel, op. cit., 205 und Anm. 58.
39 Christian Tümpel, Das Alte Testament im Goldenen Zeitalter der niederländischen Kunst,

Zwolle 1994, 194ff.
40 Vgl. oben, S. 66 und Anm. 13. Zur deutschen Josephus-Ausgabe vgl. Tümpel, op. cit., 419.
41 Vgl. die schönen Ausführungen zu diesem Bild von Günter Bandmann, op. cit., 14.

153



Abb. 5: Rembrandt: „David, vor Saul die Harfe spielend", Städelsches Kunstinstitut
und Städtische Galerie Frankfurt/M. Mit freundlicher Genehmigung der
Besitzer. Foto: U. Edelmann.

Abb. 6: Rembrandt-Schule, David und Saul, Den Haag, Mauritshuis. Mit freund¬
licher Genehmigung der Besitzer.

154



sehe Ausgabe aus dem frühen 17. Jahrhundert, die Rembrandt gekannt hat:
„Sooft nun Saul vom Teuffei geplaget ward / konte ihm niemand besser
helffen / den David mit seinem Gesang und Psalterspiel / dadurch er
widerumb zu sich selber kam."42

5.

Neben der Frage, welcher Ursache die Musik ihre tröstende Wirkung
verdankt, richtet sich das Interesse im 17. Jahrhundert vermehrt auch darauf,
wie eine Musik beschaffen sein sollte, die einen Melancholiker zu erreichen

und zu berühren vermag. Die Meinungen sind unterschiedlich. Der
berühmte Jesuit Athanasius Kircher (1602-1680) - ein Zeitgenosse Rem-
brandts - führt aus, daß die Davids-Musik ihre Wirkung zwei Umständen
verdankt: Zum einen kannte David Sauls charakterliche Eigenarten und
seinen Säftehaushalt genau. Zum anderen war er ein hervorragender Musiker,

der es verstand, seine Musik der jeweiligen Verfassung des Kranken
anzupassen, und dies unter anderem durch die Verwendung bestimmter
„Rhythmen, die Saul liebte."43 Hier folgt er Piaton, der den Rhythmus als
auf die Seele wirkendes Ordnungsprinzip beschrieben hatte.

Die ordnungsstiftende Kraft des Rhythmus ist auch für Wolfgang Caspar
Printz um 1690 ein ausschlaggebender Faktor für die Wirksamkeit der
Davidsmusik auf den melancholischen Geist Sauls, wobei man sich den
Charakter der Musik als „lustig" vorstellen solle. Printz schreibt: „Denn
weil die Diener des Sauls wohl wußten / daß die Melancholey durch die
Music vertrieben werden kunte: so haben sie ihrem Herrn gerathen / daß
er eine lustige Music hören solte. Es ist aber gewiß / daß ohne gewisse
Abmessung der Zeit jeglicher Sonorum keines Weges eine lustige Melodey
zu wege gebracht kan werden Dahero erscheinet aus der Würckung
dieser Music / daß David solche Lieder spielen können / in welchen
jegliche Soni ihre gewisse und lustige Quantitatem temporalem gehabt
haben."44

42 Flavij Josephi Historien und Bücher: Von alten jüdischen Geschichten zwantzig mit
schönen Figuren gezieret /von/ TJobias] S[timmer], Strassburg: Theodosius Rihel 1617,

156. Die wörtliche Übersetzung lautet: „Sobald nun Saul aufgeregt und von den bösen
Geistern behelligt wurde, sang David, der sein einziger Arzt war, Lieder und spielte
die Harfe, wodurch er den Saul wieder zu sich brachte." Des Flavius Josephus Jüdische
Altertümer, übersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen versehen von Dr. Heinrich
Clementz, Bd. 1, Berlin 1923, 349. Über Rembrandts Rezeption von Flavius Josephus vgl.
Tümpel, op. cit.; darin: Die Rezeption der Jüdischen Altertümer von Flavius Josephus in
den Holländischen Historiendarstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts.

43 Kümmel, op. cit., 202; Athanasius Kircher, Musurgia universalis, Bd. 2, Rom 1650, Nachdruck

Hildesheim 1970, 215.
44 Historische Beschreibung der Edelen Sing- und Kling-Kunst von Wolfgang Caspar

Printzen von Waldthurn, Dresden: Johann Georg 1690, Nachdruck Graz 1964, 37.

155



Andere Autoren favorisieren die Theorie des Josephus, es sei die Ruhe
und Andacht bewirkende musikalische Faktur von Davids Liedern gewesen,

die Saul zu sich gebracht habe. So führt im Jahre 1604 der württembergische

Hofprediger Balthasar Bidembach Davids Heilerfolg auf das Repertoire

und seinen geistlichen Inhalt zurück. Keine Tänze, keine zotigen
Liedlein habe David gespielt, sondern er habe die Harfe geschlagen und
dazu „einen Psalm oder ein Lied von Gottes Allmacht, Güte und gnädigen
Verheißungen"45 gesungen. 1690 weiß ein sächsischer Theologe namens
Heinrich Pipping aus dieser Tradition heraus, daß David Saul durch „pia
sacrarum precum hymnorumque devotorum modulatione aut recitatione",
„durch das fromme Singen oder Rezitieren der heiligen Gebete und Hymnen"

wieder zu sich selbst gebracht habe.46

Das führt zu der Frage, wie die Komponisten der Zeit mit der Herausforderung

umgingen, Musik zu schreiben, die tröstend auf ein verdunkeltes
Gemüt wirkt.47 Im Jahre 1700 veröffentlichte der Thomas-Kantor Johann
Kuhnau seine Sammlung Musicalische Vorstellung einiger Biblischer
Historien in sechs Sonaten. Bei der Komposition reizte ihn vor allem die
Herausforderungen, Geschehnisse und Affekte nicht durch wortgebundene
Musik, sondern rein instrumental auszudrücken.48 Die zweite Sonate trägt
den Titel „Der von David vermittelst der Music curirte Saul." Zur Verdeut-

45 Kümmel, op. cit., 201.
46 Heinrich Pipping, De Saule per musicam curato, Wittenberg: Christian Schrödter 1688,

59. Den Hinweis auf diese Quelle wie auch manche andere Anregungen verdanke ich dem
Aufsatz von Dorothea Schröder, „Johann Kuhnaus .Musikalische Vorstellungen einiger
biblischer Historien'. Versuch einer Deutung", HJbMw 6 1983) 31-45.

47 Eine Übersicht über komponierte „Davids-Musik" bietet Hans Joachim Zingel, König
Davids Harfe in der abendländischen Kunst, Köln 1968, 39ff.

48 Zur Verdeutlichung stellt Kuhnau jeder Sonate bekanntlich eine Art Programm im Sinne
eines deutenden Vorwortes voran. Hier beschreibt der Thomaskantor, als strenger Lutheraner

dem mittelalterlich-fundamentalistischen Standpunkt von Satan und Christus
näher als der aufklärerischen Perspektive eines Johannes de Mey, in kräftigem Barock-
Deutsch Sauls Leiden als Krankheit und Davids Spiel als ein Wunder Gottes: „Wo Gott
abwesend, und der boese Feind gegenwaertig ist, da muß freylich eine Behausung alles
Übels seyn. Man kan sich den haeßlichen Anblick dieses Mannes bei seinem Paroxysmo
fast einbilden. Die Augen verkehren sich, und springet, so zu reden, ein Feuer Funcke
nach dem andern heraus: Das Gesichte siehet zerzerret, daß man die wenigen Reliquien
menschlicher Gestalt fast nicht mehr erkennet: Das Hertz wirfft als ein ungestuemes und
wuetendes Meer den Schaum durch den Mund aus. Mißtrauen, Eiffer, Neid, Haß und
Furcht stuermen hefftig auf ihn zu In Summa: Seine Gemueths-Kranckheit ist so groß,
daß sich die Spur aller hoellischen Quaalen gar deutlich mercken laesset Dieweil aber
Gott bißweilen durch Menschen Wunder zu thun pfleget; So schicket er ihm einen
herrlichen Musicum, den vortrefflichen Koenig David, und leget auff sein Harffen-Spiel eine
ungemeine Krafft. Denn wenn Saul, so zu reden, in der heissen Bad-Stube der Traurigkeit
schwitzet, und David nur ein Stuckgen musiciret, so wird der Koenig gleich wieder erquicket,
und zur Ruhe gebracht." Vgl. die Faksimile-Ausgabe, hg. von Wolfgang Reich, Leipzig
1973, 22f. sowie Johann Kuhnaus Klavierwerke, hg. von Karl Päsler, Wiesbaden 1958

(DDT 4) 134ff.

156



lichung der angestrebten Wirkung versieht Kuhnau jeden Satz mit einer
eigenen, die biblische Historie umschreibenden Satzüberschrift: 1. Satz:
„Sauls Traurigkeit und Unsinnigkeit." 2. Satz: „Davids erquickendes Harffen-
Spiel" und 3. Satz: „Des Koenigs zur Ruhe gebrachtes Gemuethe."

Darüber hinaus gibt er seinen Sätzen jeweils auch italienische
Charakterisierungen, die keine reinen Übersetzungen sind. Den zweiten Satz
„Davids erquickendes Harfenspiel" umschreibt er: „La canzona refrigerativa
dell'arpa di Davide" - eine erfrischende Harfencanzone also. Das Stück ist
freilich keine Canzona in der formalen Tradition von Frescobaldi oder
Froberger. Kuhnau will mit seiner Wortwahl wohl eher deutlich machen,
daß er sich die tröstende Musik als eine liedhafte Komposition vorstellt,
und in der Tat kann man das Stück hören wie einen von Harfenspiel
begleiteten Wiegenlied-Refrain. In dem mit 192 Takten längsten aller in
den Biblischen Sonaten enthaltenen Sätze passiert auch sonst eher wenig.
Es gibt nur ein einziges - eben jenes liedhafte - „Wiegenlied"-Thema im
3/4-Takt, eine Vier-Takt-Periode, unterbrochen von Davids Harfenspiel,
das vom Cembalo fast durchweg mit sequenzierenden Vierteln und in der
Oberterz nachschlagenden Achteln imitiert wird.49 Vom Vier-Takt-Thema
erklingen zunächst nur zwei Takte, als wolle der Spieler dem Kranken
nicht zu viel zumuten. Dann erscheint das Thema mal zur Hälfte, mal
vollständig, mal in der Dominante verdoppelt, dann wieder nur zur Hälfte,
schließlich wieder vollständig. Harmonisch wandert es von der Haupttonart

B-Dur zur Moll-Parallele, von dort aus zum c-moll der Subdominant-
Parallele, dann zur Dominante und kehrt zum beruhigenden Schluß in die
Haupttonart zurück. Auch die rhythmische und melodische Gestaltung ist
formal auf Übersichtlichkeit und affektiv auf Ruhe angelegt. Rhythmisch
ist das Thema an Einfachheit nicht zu übertreffen - durchlaufend
gleichmäßige Viertel -, und melodisch sind zwei abwertsgerichtete Terzsprünge
das aufregendste Ereignis. Die Terz, die kleine Terz, wählt Kuhnau
allerdings nicht von ungefähr. In seiner Vorrede zum gesamten Werk schreibt
er im Zusammenhang mit unterschiedlichen Affekten, die einzelne Intervalle

auslösen können: „Sonderlich ist die Difference zwischen denen Tonis
mit der Tertia majore, und denen mit der minore gar sehr empfindlich /
indem jene etwas vollkommenes / und lustiges / diese aber etwas trauriges
/ melancholisches / und wegen des Mangels eines halben Commatis ohn-
gefehr / oder andern kleinen Theilgens / was sehnliches vorstellt."50
Anders als Printz geht es Kuhnau also weniger darum, Davids Musik einen
„lustigen" als einen „sehnlichen," tröstenden Charakter zu verleihen.

49 Wolfgang Reich, op. cit. und nach ihm Jochen Arbogast, Stilkritische Untersuchungen
zum Klavierwerk des Thomaskantors Johann Kuhnau (1660-1722) Regensburg 1983,
haben darauf hingewiesen, daß diese Klangfigur auch in anderen Werken das „Schwinden
eines niederdrückenden Affekts" symbolisiert.

50 Ed. Reich, op. cit., Cf. und Päsler, op. cit., 122.

157



Willi Apel bemerkt in seiner Geschichte der Orgel- und Klaviermusik
bis 1700 zu diesem Satz eher unwirsch, Kuhnau ergehe sich nach schon
acht Takten in so endlosen Wiederholungen, „daß man ihm höchstens die
Heilkraft der Langeweile zubilligen kann."51 Vielleicht wollte Kuhnau
genau das. Er wird gewußt haben, daß es Zeit braucht, einen in Dunkelheit
und Verwirrung gefangenen Geist zu erreichen, und es wird ihm klar
gewesen sein, daß hierfür eine einfache, übersichtliche Struktur nötig ist. Im
Vorwort erklärt er seinem „geneigten Leser" seinen altehrwürdigen,
pythagoreischen Standpunkt: „Die Musik gehöret unter die Mathematischen
Wissenschaften / und hat folgendlich unfehlbare Demonstrationes.
Niemand wird mir dieses läugnen / es sei denn / daß er von dem Monochordo
nichts wisse. Dieses weiset ja die Genesin der Harmonie nebst allen
musikalischen Intervallis handgreiflich und zur Verwunderung."52 Im übrigen
habe die Musik, so Kuhnau an anderer Stelle, „die Herzen zu bewegen" und
„nach dem Himmel zuzuführen."53 Damit bewegt sich Kuhnau mit den
Stilmitteln seiner Zeit exakt in den Grenzen des Topos: Er sieht für den
verwirrten Melancholiker eine Musik als seelenöffnendes Heilmittel vor,
die strukturell auf gottgewollte Harmonie und Ordnung und affektiv auf
Einfühlung und Trost hin angelegt ist.

—,—j-Vi in

l,
lift fi 'fr A J J U—n ^

is q ,{[.r—p i )IY?/'r^ 1
1 H —o—

C^u^hrt^ruz, rcJri^etirHivcuicJ7ar.

f+-n I U j <3T

My J 2 *

|o- y JU

Li
* *

pill
<äu jL L(JL D •uXj). ji -JLJL-,»ptf-fteM#

j j
I r r^n rn

a «t

.J_p

Bsp. 2: Johann Kuhnau, „Der von David vermittist der Musik curirte Saul."

51 Willi Apel, Geschichte der Orgel- und Klaviermusik bis 1700, Kassel etc. 1967, 649.
52 Ed. Reich, op. cit., B2 verso und Päsler, op. cit., 121.
53 Letzteres in Kuhnaus Roman Der musikalische Quacksalber} zit. nach Arbogast, op. cit.,

203.

158



Ein späteres Beispiel dieser Art begegnet bei Georg Friedrich Händel, der
die Kontinuität des Topos mit seinen Stilmitteln ausdrückt. Im Jahre 1738
schrieb er sein Oratorium Saul. Das Libretto von Charles Jennens übergeht
die Episode Samuel 16, nimmt aber die Szene Samuel 18 - den Speerwurf
- auf. Saul wütet über den Lobpreis, den das Volk Israel David nach dem
Sieg über Goliat darbringt, dermaßen, daß seine Tochter Michal David in
großer Sorge bittet, Saul zu beruhigen. Er möge ihn mit seinem Harfenspiel
besänftigen, wie er es schon so oft getan habe, woraufhin David ein schlichtes
Lied singt, das Gottes Güte preist und das mit einer typischen Psalm-
Formel beginnt: „Oh Lord, whose mercies numberless / O'er all thy works
prevail ..."

Nach einem kurzen, klanglich durch Terzparallelen und Vorhalte
dominierten Vorspiel folgt Händel dem einfachen Bau des Textes musikalisch
mit einem Strophenlied. Er gliedert die Textstrophen in zwei gleichtaktige
Perioden, deren erste auf der Dominante und deren zweite in der Grundtonart
schließt. Die Singstimme ist eingebettet in die gleichmäßige, reich mit
Vorhalten versehene Achtelbewegung, die schon aus dem Vorspiel bekannt
ist. Klanglich überwiegen auch hier die „beruhigenden" Terz- bzw. Dezimen-
Parallelen. Es ist darüber hinaus bemerkenswert, daß dieses Air im
gesamten umfangreichen Oratorium das einzige Stück ist, das als reiner
Streichersatz ohne Cembalo-, Orgel- oder Fagott-Continuo gesetzt ist. Händel
tut noch ein weiteres, um den Saitenspiel-Charakter der Musik hervorzuheben.

Dem Air folgt - überschrieben als „Symphony" - nochmals die
Melodie, jetzt ohne Text von der Soloharfe gespielt.54 Damit läßt sich
dieses Stück also recht gut als Händeische Ausformung des musikalischen
Urgedankens deuten, nach dem Melancholie beeinflußbar ist durch geordnetes

und harmonisches Saitenspiel.
Händel war, wie Percy Young - der Herausgeber des Saul - anmerkt,

zwischen 1737 und 1738 „Opfer heftiger Depressionen und physischer
Unpäßlichkeiten, und die Schatten der Geistesgestörtheit ließen ihn die Tiefe
der Leiden Sauls ermessen."55 Er hatte sich einem gnadenlosen
Konkurrenzkampf mit der Adelsoper ausgesetzt und mußte nun erleben, wie sein

54 Im Autograph fehlt dieses Harfensolo. In der frühesten Londoner Partitur-Ausgabe, die
1773 bei William Randall erschien, ist es jedoch vorhanden. Friedrich Chrysander nahm
es nicht in die Gesamtausgabe auf, und dies mit der Begründung, daß das Stück „nichts ist
als die einfache Wiederholung der Melodie in der höheren Octave, auch garnicht von
Händel sondern von dem ersten Verleger der Gesänge herrührt und von den späteren
Herausgebern gedankenlos nachgedruckt ist." Percy Young, der den Saul in der Hallischen
Händel-Ausgabe neu herausgegeben hat, zeigt demgegenüber, daß die Symphony zwar im
Autograph nicht enthalten ist, wohl aber in sieben der insgesamt neun handschriftlich
überlieferten Partituren, so daß er es als authentisch in der neuen Gesamtausgabe
abdruckte. Vgl. Percy M. Young, Hallische Händel-Ausgabe, Kritische Gesamtausgabe,
Serie I, Bd. 13: Saul: Kritischer Bericht, Kassel etc. 1964, 11.

55 Hallische Händel-Ausgabe, Bd. 13, Kassel etc. 1962, VI.

159



eigenes Opernunternehmen langsam bankrott ging. Sein erster Biograph
John Mainwaring schreibt - ich zitiere nach der Übersetzung Matthesons:
„Sein Verlust erstreckte sich nicht nur über sein Geld und Gut, sondern
auch über seinen Verstand und seine Gesundheit. Sein rechter Arm war
vom Schlage unbrauchbar geworden, und wie sehr ihm zu gewissen Stunden,

auf lange Zeit, die Sinne verrückt gewesen, davon sind hundert Beyspiele
vorhanden, die sich besser zum Verschweigen, als zum Berichten, schik-
ken. Während dieses melancholischen Zustandes war es ihm platterdings
unmöglich, auf neue Wege, zur Verbesserung seines Glücks, bedacht zu
seyn. Seine vornehmste Sorge ging also auf die Schwachheiten seines
Leibes."56

Gegen jede Erwartung und wie durch ein Wunder erholte Händel sich von
diesem Zusammenbruch. Zehn Monate nach seiner Genesung begann er
mit der Komposition des Saul, dessen Libretto schon mehr als drei Jahre
lang auf seinem Schreibtisch gelegen hatte.57 Er mag jetzt besser als zuvor
gewußt haben, wie eine Musik beschaffen sein sollte, die einen von
Anerkennung und Erfolg verlassenen und ins Dunkel der eigenen Hilflosigkeit
gestürzten König - oder Komponisten - tröstend zu berühren vermag.

Bsp. 3: Georg Friedrich Händel, „Oh Lord, whose mercies numberless..."

Violino 1

Violino II

Viola

DAVID

Bassi
Violoncello,

Violone)

56 John Mainwaring, G.F. Händel. Nach Johann Matthesons deutscher Ausgabe von 1761

mit anderen Dokumenten herausgegeben von Bernhard Baumgartner, Zürich 1947, 95f.
57 Christopher Hogwood, Georg Friedrich Händel, Stuttgart etc. 1992, 185.

160

Largo

'i - Irrrrrr|J^JJ-jJirrrrrri rrrrrrlrrrr

Tfff rrrrrr

J J IJ J J
|j J J I j J J N J J b

rVjj j j IJ J J Ij j j |J J J | J J J J J J IJ l



O Lord, whose Mer - cies num-ber- less O'er all thy
*) If yet his Sin be not too great, The bus - y

O Herr, des Gii - te end - los ist, der Ta - ten
Wenn sei - ne Sün - den nicht zu schwer, so füh - le

161



18

162


	David und Saul - Über die tröstende Wirkung der Musik

