
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 20 (1996)

Artikel: Botschafter der reinen Kunst - vom Virtuosen zum Interpreten Joseph
Joachim und Clara Schumann

Autor: Borchard, Beatrix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BOTSCHAFTER DER REINEN KUNST
- VOM VIRTUOSEN ZUM INTERPRETEN

JOSEPH JOACHIM UND CLARA SCHUMANN

von Beatrix Borchard

Bild 1: Joseph Joachim auf der Weltkugel, Stammbuchzeichnung von John Callcott
Horsley 1844 (London, British Library).

Ein Knabe steht geigespielend auf der Weltkugel, um ihn die Erdteile Afrika,
Asien, Europa, Amerika. Europa ist durch eine bürgerliche Familie
darstellt, während die anderen Kontinente durch Ureinwohner symbolisiert
werden. Alle lauschen dem Knaben, der mit beiden Beinen auf englischem
Boden steht und auf Amerika herabsieht.1

1 Vgl. Heinrich W. Schwab, Konzeit, Öffentliche Musikdarbietung vom 17.-19. Jahrhundert

(»Musikgeschichte in Bildern Bd.IV, Lieferung 2), Leipzig 1971, S. 5.

95



Eine Zeichnung des englischen Malers John Callcott Horsley für das
Stammbuch eines Wunderkindes, des jungen Joseph Joachim. Anlaß der
Zeichnung ist die umjubelte Aufführung des bis dahin als unspielbar geltenden

Beethovenschen Violinkonzertes am 27. Mai 1844 durch den damals
Dreizehnjährigen. Horsley entwarf mit seiner Zeichnung eine Zukunftsvision:

Joachim bringt der Welt die Musik Beethovens. Die Nationalität
des Künstlers spielt dabei keine Rolle, Joachim galt zunächst als ungarischer

Geiger. Wichtig ist nur das Land, von dem aus der Siegeszug der
europäischen Kunstmusik seinen Anfang nimmt: England. Nach London
gebracht hatte ihn sein Mentor Felix Mendelssohn. Er war es, der ihm das
Beethovensche Violinkonzert und die Bachschen Solosonaten verbunden
mit dem Auftrag in die Hände gelegt hatte, nicht Virtuose, sondern
Botschafter der reinen Kunst zu werden. Gleichzeitig aber hatte er ihm Mut
gemacht zu komponieren. Aber was für einen Mendelssohn vereinbar war,
sollte für den jungen Joseph Joachim zu einem Lebenskonflikt werden.
Nach dem frühen Tode seines Mentors (1847) ging er 1852 auf der Suche
nach einer neuen Orientierungsfigur nach Weimar zu Franz Liszt. Die
Anstellung als Konzertmeister ließ ihm genug Zeit zu komponieren. Im
Kreise Liszts begegnete er Bettine von Arnim geb. Brentano (1785-1859).
Als Künstlerin an die Öffentlichkeit getreten war sie erst nach dem Tode
ihres Mannes Achim von Arnim (1781-1831), zunächst als Schriftstellerin,
dann als Bildhauerin, schließlich als Komponistin, und um sie herum hatte
sich ein Kreis von Künstlern und „Weltverbesserern", wie ihre Tochter
Maxe die Freunde ihrer Mutter spöttisch nannte, gebildet. Anders als in
Franz Liszt fand er in ihr eine Gesprächspartnerin, von der er sich in seiner
Suche nach einem Weg jenseits eines Virtuosendaseins verstanden und
geleitet fühlte. Seine Briefe aus dieser Zeit sind geprägt von seinen inneren
Auseinandersetzungen zwischen den Erwartungen nicht nur seiner Familie

an eine große Karriere und einem Musikleben wie in London, das ihm
zu sehr an kommerziellen Interessen orientiert schien, und dem Traum
von einem ganz der kompositorischen Arbeit gewidmeten Leben. Bettine
von Arnim nahm den Heimlosen, der sich von seiner Familie (einer
ungarisch-jüdischen Kaufmannsfamilie) entfremdet fühlte, als Benjamin, wie
sie ihn nannte, also als jüngsten Sohn in ihre Familie auf. Bei Bettine
wurde seine geistige Heimat. In seinem Konkurrenten um die Liebe ihrer
jüngsten Tochter Gisela, Herman Grimm (1828-1901), dem Sohn von
Wilhelm, fand er einen Bruder, in der mit der Mutter eng verbundenen Gisela
(1827-1889), die sich ebenfalls als Schriftstellerin verstand, eine Schwester
und zugleich sein Ideal einer Frau. Und so kam er, so oft wie möglich, von
Hannover, wo er seit 1853 Konzertmeister war und sich künstlerisch
isoliert fühlte, nach Berlin, um bei Bettine zu spielen.

Das Aquarell von Carl Johann Arnold (1829-1916) aus dem Jahr 1854 oder
1856 ist eines der zahlreichen Bilder des 19. Jahrhunderts, die das Musikleben

der Zeit dokumentieren. Die Sujets reichen vom großen öffentlichen

96



Bild 2: Quartettabend bei Bettine, Aquarell von Carl Johann Arnold 1854/56 (Frank¬
furt/M., Freies Deutsches Hochstift - Frankfurter Goethe-MuseumP

Konzert bis zum intimen Vierhändigspielen im häuslichen Kreis.3 Arnolds
Bild wirkt auf den ersten Blick wie eine Momentaufnahme von einem
privaten Quartettabend. Man glaubt fast, die Musik, die da gespielt wird,
hören zu können. Bestimmend für den Gesamteindruck des Bildes: die
Lichtverhältnisse. Während die Quartettspieler und die wenigen Zuhörer
im Halbdunklen sitzen, fällt das Licht auf eine Art Altar, der im Hintergrund

des Raumes aufgebaut ist, und auf drei antike Büsten, die von der
Höhe des Raumes auf das Quartett hinabschauen. Die Musiker scheinen
mitten im Spiel, alle blicken in die beleuchteten Noten. Nur das Gesicht
des Cellisten ist zu erkennen. Der Primgeiger dagegen wendet uns den

2 Vgl. ausführliche Beschreibung bei Borchard, Beatrix, „Quartettabend bei Bettine," in:
Töne, Farben, Formen, Über Musik und die Bildenden Künste, Festschrift Elmar Budde
hrsg. von Elisabeth Schmierer, Susanne Fontaine, Werner Grünzweig und Mathias Brzoska,
Regensburg 1995.
Für den Hinweis auf dieses Bild und seine Bedeutung danke ich Norbert Meurs sowie dem
Freien Deutschen Hochstift - Frankfurter Goethe-Museum für die Publikations-Genehmigung.

3 Vgl. das reiche Bildmaterial zu diesem Thema in: Schwab, Heinrich W., Konzert, Öffentliche

Musikdarbietung vom 17. bis 19. Jahrhundert [= Musikgeschichte in Bildern, Bd.IV,
Lieferung 2) Leipzig 1971.

97



Rücken zu, aber auf seinem Bogen liegt Licht, so daß bildnerisch ein
Zusammenhang zwischen Büsten, Altar und Geigenbogen entsteht. Und die
Zuhörer? Einige kehren dem Betrachter den Rücken zu, andere sind nur
schemenhaft zu erkennen. Die einzige, auf die Licht fällt, ist eine Frau im
Profil, offenkundig eine ältere Frau. Sie sitzt im Gegensatz zu den anderen
in einem Sessel, den Kopf in die rechte Hand gestützt. Ihre Augen sind
geschlossen, sie hört nicht zu, sondern in sich hinein. Über der ganzen
Szene liegt eine Aura der Andacht, des Sakralen.

Der Titel, den Arnold seinem Aquarell gegeben hat, verweist auf einen
Ort: ,Bei Bettine', einen privaten Ort, für die informierten Zeitgenossen
mit einer Berliner Adresse verbunden: In den Zelten Nr. 5, Tiergartenviertel

- keine vornehme, und doch eine wichtige Adresse für Künstler,
Wissenschaftler und politisch Verfolgte aus ganz Europa. Seit Ende 1847
bewohnte nämlich Bettine von Arnim, geb. Brentano mit ihren drei Töchtern

Maxe, Armgard und Gisela dieses für die damaligen Verhältnisse weit
vor den Toren der Stadt gelegene Haus.

Hier lebte Bettine von Arnim bis zu ihrem Tode, ging nur noch selten
aus, arbeitete intensiv an ihren Werken. Bezeichnenderweise nennt jedoch
der Künstler sein Bild weder In den Zelten Nr. 5 noch Quartettabend bei
Bettine von Arnim, sondern Quartettabend bei Bettine und bezeichnet
damit neben einem konkreten vor allem einen geistigen Ort. Im Gegensatz
zu ihrem bürgerlichen Namen, der sie als Frau eines Schriftstellers und als
Mutter von sieben Kindern kennzeichnet, steht der Vorname Bettine nicht
nur für eine Person, sondern auch für einen Mythos, für den Mythos eines
spezifisch weiblichen Genies,4 wie ihn Schlegel in seinem 1799 zum erstenmal

erschienenen Roman Lucinde literarisch entfaltet hatte, und in dessen
Geist Clemens von Brentano (1778-1842) seine Schwester als Personifikation

natürlicher Genialität mit ihren beiden Momenten Kindlichkeit und
Weiblichkeit stilisiert hatte. Bettine hatte sich dieses Bild zu eigen
gemacht und als Grundlage ihrer Lebensinszenierung weiterentwickelt.

In Arnolds Aquarell steht für denjenigen, der weiß, was der Name Bettine
bedeutet, alles in Bezug zu Bettine von Arnim als Künstlerin: Der Altar ist
das Modell ihres Gegenentwurfs zu dem von Christian Daniel Rauch für
Frankfurt entworfenen Goethe-Denkmal,5 Ausdruck nicht nur ihrer Goethe-,
sondern auch ihrer Schinkel-Verehrung (die Einflüsse Schinkels sind auch
hier auf dem Bild deutlich an dem altarartigen Unterbau zu erkennen) und
Zeugnis selbständiger künstlerischer Auseinandersetzung mit den Werken
beider.

4 Vgl. Ausstellungskatalog „Herzhaft in die Dornen der Zeit greifen... Bettine von Arnim
(1785-1859), Freies Deutsches Hochstift, Frankfurter Goethe-Museum, 1985, S.10 (im
folgenden abgekürzt: Katalog).

5 Vgl. Ludwig Baron Döry, „Der lange Weg zum Goethe-Denkmal", in: 100 fahre Histori¬
sches Museum, Frankfurt/Main 1978, S.289-302. Vgl. auch Petra Maisak, „Das Goethe-
Denkmal", in: Katalog S. 214-220.

98



Die Zeitgenossen konnten sich auch vorstellen, welche Musik auf
diesem Bild gleichsam erklingt: ein Beethoven-Quartett. 1810 hatte Bettine
Brentano, wie sie damals noch hieß, Beethoven besucht und ihm 1812 eine
Begegnung mit Goethe vermittelt - sie wollte Goethe von Beethovens
Bedeutung überzeugen - vergeblich. So nutzte sie ihr Goethe-Buch Goethes
Briefwechsel mit einem Kinde, um von der Musik Beethovens zu
sprechen/' Dieses Buch ist ein Zeugnis früher Beethovenrezeption, das m.E.
bisher viel zu wenig beachtet worden ist. Wenn der Maler also bei Bettine
ein Streichquartett vor ihrem Goethe-Denkmal spielen läßt, dann kann es
sich eigentlich nur um ein Beethovensches Werk handeln.

Bildende Kunst (Büsten und Denkmal), Literatur (Goethe) und Musik
sind also auf diesem Bild vereint. Sichtbar wird dies jedoch nur für den
Wissenden, kann man doch das Denkmal nur als Goethe-Denkmal
identifizieren, wenn man weiß, wer Bettine ist. Ansonsten hätte Arnold nur ein
Buch mit dem Namen Goethe auf dem Rücken malen müssen, um
Literatur als Literatur ins Bild zu bringen. So aber ist sie nur vermittelt
anwesend, ebenso die Musik, eine Kunst, die eigentlich bildlich nicht darstellbar

ist. Sie bedarf der Anwesenheit von Musikern, die sie darstellen. Welche
Musik sie hier auf diesem Bild darstellen, kann man nur hören, wenn man
weiß, wer Bettine ist, und gleichsam automatisch Beethoven assoziiert.
Daß hier Beethoven als Inbegriff von absoluter Musik erklingt, wird in der
bildlichen Darstellung dadurch thematisiert, daß durch das Licht nicht die
Spieler im Zentrum stehen, sondern das Werk, hier symbolisiert durch das
Goethe-Denkmal. Außerdem hat der Maler Bettine im Gegensatz zu den
anderen Zuhörern so nah an das Quartett gesetzt, daß sie selber als
Mitspielerin gelten könnte, wenn nicht ihre Körperhaltung und die Tatsache,
daß sie in einem Sessel und nicht auf einem Stuhl sitzt, sie als Hörende
charakterisieren würde. Daß dies ein bewußtes Arrangement ist, zeigt ein
Vergleich des Aquarells mit einer Beschreibung der Quartettabende in den
Erinnerungen der ältesten Tochter Maxe:

Ihr Liebstes war die Musik, die ihr die treuen Freunde boten, die wohl wußten,
welche Wohltat sie ihr damit erwiesen: Joachim, der oft von Hannover herüberkam,

Flemming mit seinem Cello, der hochbegabte Pianist Ernst Rudorff u.a.
Zuweilen kam auch ein Quartett zustande. Dann saß die Mutter nahe der Tür in
ihrem dunklen Zimmer und lauschte den Tönen im Saal, während ihre Gedanken

um fünfzig Jahre zurückkehrten zu der Zeit, da sie Beethoven selbst
nahegestanden hatte.7

6 Vgl. besonders ihre Beschreibung des Besuchs bei Beethoven, Brief vom 28. Mai, in:
Bettina von Arnims Sämtliche Werke, hrsg. von Waldemar Oehlke, Berlin 1920, Bd.3:
Goethes Briefwechsel mit einem Kinde, 2. Teil, S. 454-461.

7 Maxe von Arnim, Tochter Bettinas/Gräfin Oriola, 1818-1894, Ein Lebens- und Zeitbild
aus alten Quellen geschöpft von Prof. Dr. Johannes Werner, Leipzig 1937 (im folgenden
abgekürzt: Maxe], S. 219.

99



Bettine von Arnim saß demnach nicht im Saal unter den Spielern, sondern
in einem angrenzenden Raum, ihrem Wohnzimmer. Sie saß im Dunklen,
Ausdruck höchster Hörkonzentration, nur im Zwiegespräch mit dem
Komponisten und seiner Musik, durch nichts abgelenkt und unsichtbar, nur
durch die Intensität ihres Hörens anwesend. Wenn Arnold sie in seinem
Bild in den Kreis der Quartettspieler rückt, ist dies also keine realistische
Darstellung einer oft gesehenen Szene, sondern eine symbolische.
Offenkundig wollte er Bettine von Arnim als geistiges Zentrum eines Raumes
darstellen, in dem sich im Namen Beethovens und Goethes Gleichgesinnte
treffen, kein öffentlicher Raum, auch kein privater, wie z.B. ihr Wohnzimmer,

sondern ein Raum zwischen Öffentlichkeit und privater Sphäre, für
den es heute keine Entsprechung mehr gibt. In diesem Raum ist sie nicht
Publikum wie die anderen Zuhörer, sondern gleich den Musikern
Interpretin, denn sie vermittelt als Schriftstellerin (sie hat Wesentliches
geschrieben über Beethoven, Goethe und Schinkel) zwischen den
Kunstgöttern (hier Goethe und Beethoven) und dem Publikum. So hört sie auf
diesem Bild nicht zu, sondern in sich hinein, sie kommuniziert mit dem
Komponisten und seinem Werk, ist selber Teil des Werkes. Während sie
sich in ihrem Hören auf das bezieht, was erklingt, beziehen sich die anderen

Zuhörer auf die Spieler, sie folgen einer Darbietung, schauen zu.
Charakteristisch die Körperhaltung des Zuhörers vorne rechts, er hat die
Beine übereinandergeschlagen und seine Arme verschränkt. Bettine
dagegen steht für Erlebtes, sie hat teil an den Idealen.

Carl Dahlhaus unterscheidet in seiner Geschichte der Musik des 19.
Jahrhunderts zwei Formen des Hörens: ästhetische Kontemplation eines Werks
als Form der Andacht und Selbstvergewisserung des Hörers durch Musik
im Sinne einer Gefühlsästhetik und sieht in dem Arnoldschen Aquarell
einen Beleg für die erstgenannte Haltung.8 Sicher thematisiert der gesamte
Bildaufbau die Haltung der ästhetischen Kontemplation, aber wenn man
den Unterschied zwischen der Haltung Bettines und der der anderen Zuhörer

betrachtet, schließen sich diese beiden Haltungen offenbar nicht aus.
Zugespitzt formuliert: Bettine hört in sich hinein, vergewissert sich ihrer
selber in der ästhetischen Kontemplation. Dem Maler ging es offenkundig
um einen anderen Unterschied: Zuhören im Sinne von Folgen einer
Darbietung im Gegensatz zu Zuhören als innere Zwiesprache mit dem, was
erklingt. Und nicht zufällig hat Arnold die Gestalt Bettine von Arnims wie
aus anderen Zeiten ins Bild gerückt und bildnerisch mit einer anderen
Person in Verbindung gebracht, die hier die Zukunft verkörpert, auch wenn
sie in die Vergangenheit schaut und uns den Rücken zuwendet: der junge
Joseph Joachim.

8 Vgl. Carl Dahlhaus, Die Musik des 19. Jahrhunderts Neues Handbuch der
Musikwissenschaft Bd. 6), Wiesbaden 1980, besonders S. 73-79.

100



Warum zeigt der Maler ihn nicht von vorne? 1854 war Joseph Joachim
zwar erst 23 Jahre alt, aber, wie bereits erwähnt, weltberühmt. Wie der

ihrige war auch sein Name mit dem Namen Beethoven verbunden. Indem
der Maler dennoch Joseph Joachim nicht von vorn zeigt, macht er ihn
namenlos. Nur die Eingeweihten wissen, wer da spielt. Kann es einen
stärkeren Ausdruck für die Unterordnung des Einzelnen unter das Kunstwerk

geben? Beleuchtet aber ist sein Bogen, das „Instrument", um das

Kunstwerk lebendig zu machen. Indem Arnold in diesem Arrangement
Bettine von Arnim und Joseph Joachim zusammenbringt, verknüpft er nicht
nur die drei Künste Bildhauerei, Musik und Literatur miteinander, sondern
auch die Zukunft mit dem längst verschwundenen klassisch-romantischen
Zeitalter. Noch lebt Bettine von Arnim, aber sie verkörpert in einer Zeit
der Restauration das verlorene romantische Zeitalter, in einer Zeit der
Aufspaltungen und Spezialisierungen die Verbindung der einzelnen Künste
mit dem Ziel der Poetisierung der Welt, in einer Zeit der nach der 48er
Revolution resignierten Entpolitisierung die Forderung nach sozialem
Engagement. In Arnolds Bild wird ein Kunstideal weitergegeben, das ein
Lebensideal ist.

Bild 3: Clara Schumann und Joseph Joachim, Adolph Menzel 1854 (Zwickau,
Robert Schumann-Haus)

Zwei Menschen - zwei Instrumente: Geige und Klavier. Der Raum, in dem
die beiden spielen, wird, anders als auf dem Arnoldschen Aquarell, nicht
dargestellt, auch die Zuhörer sind nur implizit anwesend. Nur aus der
Bekleidung (Frack und angedeutetes Konzertkleid) und der Haltung des

Geigers läßt sich indirekt entnehmen, daß hier eine Konzertsituation ab-

101



gebildet ist und nicht ein Musizieren im häuslichen Rahmen. Der Geiger
spielt zu einem imaginären Publikum gewendet. Beider Aufmerksamkeit
ist ganz auf die unhörbare Musik konzentriert, die Pianistin schaut in die
Noten, er lauscht in sich hinein. Auch auf diesem Bild ist also die Musizierhaltung

nicht auf Selbstpräsentation der Künstler gerichtet, es geht nicht
um die Darstellung eines Konzerts als gesellschaftliches Ereignis.
Identifizierbar werden die beiden Musiker durch die Bildunterschrift: Clara
Schumann und Joseph Joachim. Die Widmung durch den Maler A. M.
Erinnerung 20 Dec. 54 ordnet darüberhinaus die Zeichnung einem konkreten
Ereignis zu, das nicht genannt wird, also nur vom Wissenden der dritten
der ersten gemeinsamen öffentlichen Kammermusikveranstaltungen von
Clara Schumann und Joseph Joachim in der Berliner Singakademie
zugeordnet werden kann. Clara Schumann in ihrem Tagebuch:

herrliches Programm, nur Bach, Beethoven und Robert. Joachim war so innig
beglückt, daß wir Robert mit diesen beiden ausschließlich zusammengebracht;
ich war auch recht selig dabei. Joachim spielte ganz herrlich.9

Diese Programmzusammenstellung, für uns heute so selbstverständlich,
war damals ganz ungewöhnlich. Offenkundig war dem Maler Adolph Menzel,
berühmt durch seine Historienbilder, bewußt, daß er Zeuge eines
außerordentlichen Ereignisses war. Warum hätte er es sonst im nachhinein
bildnerisch wie in einer Momentaufnahme festgehalten. So steht denn dieses
Bild für einen historischen Wendepunkt: ein bestimmtes Kunst- und
Künstlerideal wird aus dem Zwischenbereich zwischen Privatheit und
Öffentlichkeit, wie ihn Bei Bettine repräsentiert, in die Öffentlichkeit getragen.
Das Private wird nun vor Hunderten von Zuhörern, die gegen Geld eine
Eintrittskarte erworben haben, zum Öffentlichen, und das öffentliche Konzert

zum „Gespräch unter Eingeweihten". Das Interesse der Zuhörer soll
nicht mehr dem Künstler, dem Virtuosen oder der Virtuosin, gelten,
sondern dem Werk. Zwei berühmte Künstler, Clara Schumann und Joseph
Joachim - eine Frau und ein Mann - im Dienste der Werke anderer.

Dezember 1854 - der Zeitpunkt, zu dem Clara Schumann gemeinsam mit
Joseph Joachim vor das Publikum trat, war kein beliebiger:

Clara Schumann, die unvergleichliche Künstlerin, spielte Beethovens Es-Dur
Konzert. Was es in der Frauennatur Achtungsgebietendes, Bewunderungswürdiges,

Hohes gibt, hier ist es vereinigt. Selbst das Unglück mußte hinzutreten,
ihr die letzte Weihe zu geben. Das liebende und geliebte Weib eines großdn
Künstlers, die Mutter seiner zahlreichen Familie und als Virtuosin die verkörperte

Poesie, steht sie als Priesterin am Altare der Kunst.10

9 Tagebucheintragung vom 20.12.1854 zit. nach Litzmann, Berthold, Clara Schumann,
Bd. II, Leipzig 1910, S. 359f.

10 Viertes Konzert des Sternschen Orchestervereins, Berlin, Neue Zeitschrift für Musik
November 1855.

102



Mit dem Unglück ist Schumanns Selbstmordversuch im Februar des Jahres
gemeint. Der Zeitpunkt des gemeinsamen Auftretens ist also auch ein
Wendepunkt im Leben Clara Schumanns, Beginn einer dritten Lebensphase
nach der Ehe und einer frühen Virtuosenkarriere. Der Rezensent entwirft
in seiner Konzertbesprechung von ihr ein spezifisch weibliches Künstlerbild.

Einzig das Epitheton „Priesterin" ist geschlechtsneutral, denn auch
z.B. Joseph Joachim und viele andere Künstler und Künstlerinnen vor
allem dann der 70er und 80er Jahre wurden „Kunstpriester" genannt. Das
Bild der Priesterin soll vielmehr den Gegensatz zu reiner Virtuosität, einer
Virtuosität, die nur der Demonstration der eigenen spieltechnischen
Fähigkeiten dient, charakterisieren. Zugeschnitten allein auf die Figur Clara
Schumann ist die Verbindung mit zwei weiteren Rollen, die nicht das

Verhältnis der Künstlerin zum Werk kennzeichnen, sondern zum Komponisten,

zum Schöpfer des Werkes, und dieses Verhältnis ist ein
geschlechtsspezifisches: Weib - und zwar „liebend" und „geliebt" - eines großen Künstlers,

„Mutter" seiner „zahlreichen Kinder" und „als Virtuosin die verkörperte
Poesie". Das Bild der „verkörperten Poesie" läßt sich ebenfalls nicht auf
einen männlichen Künstler übertragen und stammt bezogen auf Clara
Schumann aus früheren Jahren, aus der Zeit ihrer Auftritte in Wien 1837/
38, einem ersten Fiöhepunkt ihrer Karriere,

Eine halb erblühte Rose mit allen Reizen des Knospens und dabei mit dem vollen
Duft einer entfalteten Centifolie! Kein Wunderkind - und doch noch ein Kind
und schon ein Wunder. Es war wieder eine neue ungeahnte Ansicht der Virtuosität:

nachdem diese in Thalberg als liebenswürdig vornehme Salonerscheinung
aufgetreten war, erschien sie jetzt in Clara Wieck als mädchenhafte Unschuld
und Poesie."

- so der berühmte Wiener Kritiker Eduard
Hanslick in seinem Rückblick auf das
Virtuosenzeitalter. Mädchen und auch Frauen als
Blumen zu denken, hat Tradition und füllt
Bände um Bände Gedichte und Lieder, spiegelt

sich auch in bildlichen Darstellungen,
wie z.B. in der Darstellung der neunjährigen
Clara Wieck:

Bild 4: Clara als Blume
(Zwickau, Robert Schumann-Haus)

11 Hanslick, Eduard, Geschichte des Concertwesens in Wien, Wien 1869/70, S. 332.

103



Es spricht viel dafür, daß Wieck seine Tochter bewußt zu einem weiblichen

Virtuosentypus prägen wollte - weiblich und deutsch.12 In Wien war
Clara Wieck kein Kind mehr gewesen, sondern ein junges Mädchen, sie
war 18. „Naivität, Kindlichkeit, Mädchenhaftigkeit, Poesie" als Kennzeichen
„weiblicher Natur" verbunden mit einer bestimmten Spielweise, deren
Hauptkennzeichnen nach allen Zeugnissen ein „schöner, gesanghafter Ton"
und „seelenvolles Spiel" war - diese Verbindung ist kein Zufall, sondern
entspricht ganz dem Weiblichkeitsbild der Zeit, wie es sich auch in Grill-
parzers Gedicht mit der Überschrift Beethoven und Clara Wieck niedergeschlagen

hat:

Beethoven und C.W.
Ein Wundermann, der Welt, des Lebens satt
Schloß seine Zauber grollend ein
In festverwahrtem, demanthartem Schrein,
Und warf den Schlüssel in das Meer und starb.
Die Menschlein mühen sich geschäftig ab,
Umsonst! kein Sperrzeug löst das harte Schloß
Und seine Zauber schlafen wie ihr Meister

Ein Schäferkind, am Strand des Meeres spielend,
Sieht zu der hastig unberufnen Jagd.
Sinnvoll-gedankenlos wie Mädchen sind
senkt sie die weißen Finger in die Fluth,
Und faßt, und hebt, und hat's. - Es ist der Schlüssel!
Auf springt sie, auf mit höhern Herzensschlägen,
Der Schrein blinkt wie aus Augen ihr entgegen,
Der Schlüssel paßt. Der Deckel fliegt. Die Geister,
Sie steigen auf und senken dienend sich
der anmuthsreichen, unschuldsvollen Herrin,
Die sie mit weißen Fingern spielend lenkt.13

Clara Wieck war eine der ersten, die den Mut hatte, öffentlich eine
Beethovensonate mit allen Sätzen zu spielen. Ihre Aufführung der f-moll
Sonate op. 57, die Grillparzer zu seinem Gedicht inspirierte, war also eine
musikgeschichtliche Pioniertat. Sein Gedicht jedoch thematisiert in erster
Linie den Schein kindlicher Naivität - Clara Wieck - das Kind - das

Naturwesen, das nicht durch Wissen den Zugang findet zur Geisterwelt der
Musik, sondern in unbewußtem Spiel. Damit entspricht sie dem Frauenideal

der Restaurationszeit. Das also, was das Publikum der damaligen
Zeit an Wunderkindern faszinierte, der „Zauber der Unschuld und Anmut"

12 Vgl. dazu Borchard, Beatrix, Clara Wieck und Robert Schumann, Bedingungen künstlerischer

Arbeit in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts, Weinheim und Basel 1985, 2. Aufl.
Kassel 1992 und Borchard, Beatrix, Clara Schumann, Ein Leben, Berlin 1991.

13 Zit. nach Litzmann, Bd. 1, S. 240.

104



(Schwab), die Assoziation von Kunst mit Spiel statt mit Arbeit als höchstem

Ausdruck von Zweckfreiheit schien in Clara Wieck ins Erwachsenenalter

hinübergerettet. Kinder wurden als vorgeschlechtliche Wesen
angesehen, deswegen widersprach ein Mädchen auf dem Podium nicht der
Vorstellung von einem weiblichen Geschlechtscharakter, der eine öffentliche

Kunstausübung ausschloß. Erst die Pubertät verwandelte das unschuldige

Kind in ein Geschlechtswesen.
Wenn in den Augen der Öffentlichkeit im Falle Clara Wiecks kein Widerspruch

zwischen Weiblichkeit und Virtuosentum entstand, dann nicht
zuletzt, weil sich schon sehr früh ihre besonderen Fähigkeiten im Spiel der
Werke anderer zeigten:

D. Clara Wieck hat unser musikalisches Publikum in einem 5ten Concert
entzückt; das Erscheinen dieser Künstlerin kann als Epoche machend betrachtet
werden, denn die höchste Kunstfertigkeit mit der größten Genialität vereint wie
dies hier der Fall war, dürften sich nur selten vorfinden. D.Wieck zeigt auch da,
wo sie fremde Compositionen spielt, ihre eigene Genialität, ihr Auffassungsvermögen,

mit dem sie in das innerste Mark jeder Komposition einzudringen
weiß. Unter ihren schöpferischen Händen gewinnt die gewöhnlichste Passage,
das alltäglichste Motiv eine höhere Bedeutung, eine Färbung, wie sie nur die
höchste Vollendung in der Kunstwelt zu geben vermag.14

zumindest aus dem Blickwinkel bzw.
Gegensätze zwischen eigenschöpferisch

Daß sie komponieren könnte, wollte aber
niemand glauben, weil es bei Frauenzimmern von
dem Alter noch nie dagewesen. Als sie aber über
ein aufgegebenes Thema fantasiert hatte, so war
alles außer sich.15

Bild 5: Clara Wieck 1835
(Zwickau, Robert Schumann-Haus)

14 Wiener Morgenblatt vom 11.1.1838.
15 Brief vom 19.3.1830, in: Wieck, Friedrich, Briefe aus den Jahren 1830-1838, hrsg. von

Käthe Walch-Schumann, Köln 1968, S. 27.

In ihrem Spiel schienen sich also,
„Hörwinkel" dieses Rezensenten, die
und nachschöpferisch aufzuheben.

Bekanntlich gehörte Clara Wieck zu den zahllosen Virtuosen, die auch
komponierten. Nicht nur als Pianistin, auch
als Komponistin galt sie als Wunderkind. Sie
war noch keine elf, als der Vater sie in Dresden

zum erstenmal öffentlich vorführte. Friedrich

Wieck an seine Frau Clementine:

105



So ist es kein Zufall, daß Wieck seine Tochter 1835 nicht nur als Pianistin,
sondern auch als Komponistin von Julius Giere malen ließ. Auf dem Klavierpult

sichtbar ist der Beginn des 3. Satzes ihres a-moll Klavierkonzertes
op. 7, das erst nach Entstehung dieser Lithographie uraufgeführt wurde,
nämlich am 9. November 1835 unter Mendelssohns Leitung im Leipziger
Gewandhaus.

Der vom Vater gewiesene Weg hieß also: Pianistin und Komponistin ganz
im Sinn des Virtuosenideals des 18. Jahrhunderts. Das galt für Clara Wieck,
der Name Clara Schumann jedoch steht nicht für ihr eigenes Werk,
sondern für das Werk ihres Mannes, Robert Schumann, den sie nach langen
Kämpfen gegen den Vater 1840 geheiratet hatte. Besonders deutlich wurde
dies vor allem nach Schumanns Tod, z.B. anläßlich ihres 50.
Künstlerjubiläum. Anders als das 50. Künstlerjubiläum z.B. von Joseph Joachim
wurde es nicht ein Fest ihrer Schüler, sondern eine Clara und Robert
Schumann-Feier, in der ausschließlich Werke von Robert Schumann zur
Aufführung kamen. An dem Titelblatt des Konzertprogramms läßt sich dies
deutlich ablesen:

/.I'M

Sechzigjärigen Künstlerjubiläum

VON

CLARA. SCHUMANN.

ZUR

FUNFZKiJÄIIIM.(|Sx JUBELFEIER

DES ERSTEN AUFTRETENS

CLARA SCHUMANN

(:iîwani>ii.vi s-t:< )x< Kirr

Robert und Clara

SO HU MANX-FE 1ER

Bild 6 a : 50. Künstlerjubiläum Clara Bild 6 b: 60. Künstlerjubiläum Clara
Schumann (Frankfurt/M., Uni- Schumann Leipzig, Universi-
versitätsbibliothek) tätsbibliothek)

106



An den Seiten werden die Eckdaten der pianistischen Laufbahn von Clara
Schumann aufgeführt, 1828 und 1878. Die Überschrift jedoch bezieht sich
nicht nur auf sie, sondern auf das Künstlerpaar, ebenso das Medaillon.
Obwohl die Künstlerin Schumann bereits als Kind kennengelernt hatte,
bei ihrem Debüt war er noch nicht dabei, und im Jahre 1878 war er schon
über zwanzig Jahre tot.

Das 3. Abonnementkonzert am 21. Oktober hatte die Gewandhausdirektion zu
glänzenden Jubelfeier für Clara Schumann gestaltet. Ihr zu Ehren, wie zu Ehren
ihres großen Gatten wurden lauter Schumannsche Werke aufgeführt, um das

fünfzigjährige Jubiläum ihres ersten Auftretens im Gewandhause zu feiern. Am
20.10.1828 erschien sie als neunjährige Clara Wieck zum 1. Male in diesem
Konzertsaale und wurde bald in der ganzen zivilisierten Welt als Wunderkind
bekannt und gepriesen. In reiferen Jahren ward sie die beste Interpretin Chopinscher
und Schumannscher Werke; und das ist sie bis heute, bis zu ihrem 59. Jahre
geblieben. Sie hat sich seitdem stets auf gleicher Höhe zu halten gewußt und das

Virtuosentum von der besten Seite kultiviert. Ihr wurde nun auch ein festlicher
Abend bereitet, wie er noch keinem Künstler, keiner Künstlerin in Leipzig zu
Teil geworden. Mit Tusch und Applaus empfangen, mit zahlreichen Bouquets
wahrhaft überschüttet, an den Wänden die Namenszüge von Clara und Robert
Schumann, die beiden Jahreszahlen 1828 und 1878. Es währte lange Zeit, bevor
die Manifestationen der Freude verhallten und sie mit ihres Gatten a-moll
Konzert beginnen konnte.16

Die Rezension des Jubiläumkonzertes bestätigt, daß für die Zeitgenossen
ihr Name nicht nur für sich selber stand, sondern zugleich für das Werk
ihres Mannes. Clara Schumann als Stellvertreterin ihres Mannes, diese
Rolle erlaubte ihr, nahezu ein Jahrhundert lang öffentlich aufzutreten,
obwohl sie eine Frau war und sieben Kinder hatte. Ihr öffentliches Wirken
stand nicht im Widerspruch zum Frauenbild der Zeit, sie verkörperte
vielmehr die ideale Verbindung zwischen Geschlechtsrolle, Spielweise und
Haltung gegenüber dem Werk. In der Figur der Clara Schumann trafen sich
also eine allgemeine musikhistorische Entwicklung, nämlich die Trennung

zwischen Komposition und Interpretation, mit einer zufälligen
biographischen Konstellation. Denn Schumann - anders als andere Komponisten

seiner Zeit - hatte aufgrund einer Handverletzung nicht sein eigener
Interpret sein können. Ihr war also gleichsam natürlich die Aufgabe
zugewachsen, seine Interpretin zu werden. Die Außenwelt sah in der
Zusammenarbeit zwischen Komponist und Interpretin eine ideale Verbindung,
eine gleichwertige Ergänzung verschiedener Fähigkeiten.

16 Neue Zeitschrift für Musik vom 24. Oktober 1878.

107



1846 entstand das Gipsrelief der
Bildhauers Ernst Rietschel mit Schumanns
Profil im Vordergrund. Der Komponist
Ferdinand Hiller, ein guter Freund des
Schumannschen Ehepaares berichtet, daß
der Bildhauer ursprünglich Clara
Schumanns Profil in den Vordergrund stellen
wollte, Schumann habe jedoch mit der
Begründung, der produzierende Künstler
sei wichtiger als der reproduzierende,
darauf bestanden, daß er im Vordergrund
abgebildet werden müsse.17

Bild 7: Doppelmedaillon
(Zwickau, Robert Schumann-Haus)

Die Eintragung Schumanns in sein Haushaltsbuch: „Streit über Rietschels
Bild"18 zeigt, daß es bei diesem Streit nicht nur darum ging durchzusetzen,
daß seine Frau nicht Klavier üben durfte, während er komponierte. Robert
Schumann war bekanntlich einer der wichtigsten Verfechter und
Propagandisten der Vorstellung eines autonomen Kunstwerkes. Er verstand
Komponieren als gottgleichen, männlichen Schöpfungsakt, während interpretieren

aus seiner Sicht eine nachschöpferische, weibliche Tätigkeit war
und an den Augenblick gebunden. Für ihn standen beide Tätigkeiten in
einem hierarchischen Verhältnis zueinander.

Franz Liszt dagegen, der selber Interpretation, Virtuosität und eigenständiges

Schöpfertum in einer Person vereinigte, sah dies im Blick auf das
Schumannsche Ehepaar anders:

Auch die Kunst sollte ihr wandelndes Liebesgedicht, ihre ,erhabenen gleichen'
Liebenden, ihre Künstlergatten aufzuweisen haben,- und dieses Paar war bestimmt
vielleicht das vortrefflichste Beispiel für die verschiedensten Formen zu gewähren,

welche dasselbe Genie, dieselbe Poesie, dieselbe Kunst im Geiste des Mannes

und im Herzen des Weibes annehmen. Diese soeben ausgesprochene
Ebenbürtigkeit der künstlerischen Verdienste dieser beiden behaupten wir nicht auf
das Geratewohl hin. Wir lehnen im voraus die Annahme ab, welche der schaffenden

Thätigkeit das Virtuosenthum, welches hier von der Frau repräsentiert ist,
unterordnet und dieses als eine Art Mitgift ihrer Schwäche bezeichnen möchte.
Nicht ein Auswuchs sondern ein notwendiges Element der Musik ist die Virtuosität.

Nicht passive Dienerin der Komposition ist die Virtuosität; denn von
ihrem Hauche hängt das Leben wie der Tod des ihr anvertrauten Kunstwerks ab.

17 Vgl. Hiller, Ferdinand, Briefe an eine Ungenannte, Köln 1877, S. 87f. und Borchard,
Beatrix, Clara Wieck und Robert Schumann, S. 277.

18 Schumann, Robert, Tagebücher Bd.III, hrsg. von Gerd Nauhaus, Leipzig 1982, Eintragung
vom 24.1.1846, S. 187.

108



Sein Résumée in einem Artikel über Clara Schumann:

Keine glücklichere, keine harmonischere Vereinigung war in der Kunstwelt
denkbar als die des erfindenden Mannes mit der ausführenden Gattin, des die
Idee repräsentierenden Komponisten mit der ihre Verwirklichung vertretenden
Virtuosin.19

Clara und Robert Schumann - das Künstlerpaar, ein Bild, das mit jedem
Auftritt Clara Schumanns nach dem Tode Robert Schumanns in den Zuhörern

und Zuschauern wieder wach wurde. In der Figur der Clara Schumann
vereinten sich also Kunst- und Lebensideal im Sinne einer geschlechtsspezifischen

Rolle.

Und Joseph Joachim?

Johannes Brahms ließ sich verschiedentlich

mit Freunden photographieren. Ein
frühes Photo zeigt ihn mit Joseph
Joachim. 1853, als sie einander kennenlernten,

war Joachim 22, Brahms 20 Jahre
alt, Joachim bereits ein berühmter Mann,
Brahms dagegen ein vollkommen
Unbekannter. Die Freundschaft zwischen
den beiden Freunden war zu Beginn
durchaus noch nicht eine Freundschaft
zwischen Komponist und Interpret,
sondern zwischen zwei Komponisten. Schon
Mendelssohn hatte, wie erwähnt, Joseph
Joachim auf den Weg der Komposition
gewiesen, und auch Liszt und Schumann
hatten in ihm nicht nur den Interpreten,

der sie zu zahlreichen Werken
anregte, begrüßt, sondern auch den
Komponisten. Joachim selber aber begann
zunehmend an seiner Berufung zum
Komponisten zu zweifeln.

So schrieb er an Gisela von Arnim:

Bild 8: Photographie: Joseph Joachim
und Johannes Brahms 1867
(Göttingen, Privatbesitz)

Ach, warum soll ich Dir's nicht sagen, meine liebe einzige Freundin, mehr als je
fühle ich oft Zweifel, ob ich zum schaffenden Künstler geboren, ob meine ganze
Natur nicht eine so schwerfällige sei, die sich begnügen sollte zu verstehen, und
in sich aufzunehmen, was andere Köstliches biethen. Alle meine Arbeiten
erscheinen mir oft so mühsam, unfrei, kummervoll, peinlich - statt erquickend
freudigen Muth auszuströmen. O, ich ahne sie wohl, jene glückliche, beschwing-

" Liszt, Franz, Gesammelte Schriften, hrsg. von Lina Ramann, Leizig 1882, Bd.4, S. 196.

109



te Gottseligkeit, die ein immer von innerm Leben getragener Mensch empfinden
muß, den nicht Unruhe, aber begeisterte Erkenntnis zur Mittheilung drängt - ich
ahne sie die glutvolle Wärme, die auch dem kleinsten gönnt in ihrem Schein sich
wohl zu fühlen - aber wie weit bin ich davon entfernt! Wie unwerth bin ich
deiner, immer belebte, reiche Natur - göttliche Gisel.20

Gisela von Arnim war die eine, der er sich unterlegen fühlte, der andere
war Johannes Brahms. Auch wenn er immer wieder eigene Stücke auf seine
Programme setzte, allen voran sein Violinkonzert in ungarischer Weise,
ein Stück, das seinerzeit in eine Reihe mit den Violinkonzerten von
Mendelssohn und Brahms gestellt wurde,21 Joseph Joachim verstummte als
Komponist immer mehr, je ausschließlicher er sich auf die Interpretation
dessen, was wir heute als klassisch-romantisches Repertoire begreifen,
konzentrierte. Die Trennung zwischen Autor und Ausführendem war seit
Beethoven kaum mehr aufzuhalten, und nicht zufällig verbindet sich mit
dem Weg vom Virtuosen zum Interpreten sowohl Clara Schumanns als
auch Joseph Joachims der Name Beethoven. Für beide stand diese Trennung

als unmittelbare Konsequenz romantischer Musikästhetik außer
Frage und bedeutete dennoch ein existentielles Problem; beide empfanden
die Beschränkung auf die Rolle des Interpreten, des sich unterordnenden
Dieners am Werk als Ausdruck eines schöpferischen Defizits. Für beide
bot sich zur Erklärung dieses Defizits ein gesellschaftliches Denkmuster
an: Frauen können nicht komponieren oder, um eine eigene Formulierung
Clara Wiecks aufzugreifen: „Ein Frauenzimmer muß nicht componiren
wollen, es konnte noch keine, sollte ich dazu bestimmt sein..."22 Ergo: Sie

versagte nicht persönlich, sondern hatte nur das falsche Geschlecht. Auch
für Joachim gab es ein Erklärungsmuster, er war zwar keine Frau, aber
Jude, und da konnte er z.B. bei Richard Wagner nachlesen, daß Juden qua
Rasse nicht eigenschöpferisch sein könnten. Der Unterschied liegt nur
darin, daß die Entscheidung für die Rolle des Interpreten, also des

nachschöpferischen Parts, für Clara Schumann eine positive Rollenidentifikation
ermöglichte, während Joachim dieses Erklärungsmuster nicht annehmen
wollte. Und anders als bei ihr, deren Leben unlösbar mit einer problematischen

Ehekonstellation verquickt war, wurde Joseph Joachim viel stärker
als Partner anerkannt. Zahllose Werke regte er durch sein Spiel an, und
seine überragende Bedeutung als Interpret war nicht zuletzt darin begründet,

daß er im unmittelbaren Austausch mit fast allen richtungsweisenden
Komponisten seiner Zeit stand, wie Mendelssohn, Schumann, Liszt, Brahms,

20 Joseph Joachim an Gisela von Arnim, Hannover ca. 21.10.1854, in: Briefe Joseph Joachim
an Gisela von Arnim, hrsg. von Johannes Joachim, Göttingen 1911, S. 67f.

21 Zur Entwicklung von Joseph Joachim vgl. Borchard, Beatrix, „Joseph Joachim - Vom
Wunderkind zum Hohenpriester der deutschen Musik - Ein kulturhistorischer Weg", in:
Berliner Beiträge zur Musikwissenschaft, Neue Berlinische Musikzeitung Beiheft 2/95.

22 Tagebuch Clara Wieck, Eintragung vom 11.11.1839, zit. nach Litzmann Bd. I, 377.

110



später dann auch z.B. Max Bruch oder Antonin Dvorak. Er wurde zum
Mitschöpfer vieler Werke, gerade weil er sich als Interpret verstand, der
sich dem Autor unterordnet, und nicht mehr als Virtuose, der seine eigenen

spieltechnischen Fähigkeiten in den Vordergrund stellt. Wie viel
weniger selbstverständlich seine Haltung angesehen wurde als die von
Clara Schumann, spiegelt sich in vielen zeitgenössischen Kritiken aus den
sechzig Jahren seiner Laufbahn, so anläßlich seines Auftretens 1860 in
Dresden:

Joachims unvergleichliches Violinspiel zeigt das wahre Musterbild, das Ideal
eines vollkommenen Geigers Was diesen ersten aller lebenden Violinisten

so hoch über das jetzige Virtuosentum, nicht blos seiner Fachgenossen,
sondern in der ganzen Musikwelt hinaushebt, ist die Tendenz in der er seinen Beruf
ausübt. Joachim will nicht Virtuose im herkömmlichen Sinne, er will Musiker
vor allen Dingen sein. Und er ist es - ein bei seiner absolut dominirenden Stellung

um so nachahmenswerteres Beispiel für alle jene, die vom Dämon
kleinlicher Eitelkeit besessen immer nur ihr langweiliges ,Ich' zur Schau stellen wollen.

Joachim macht Musik, seine eminente Leistungsfähigkeit befindet sich allein
im Dienste der echten, wahren Kunst, und so ist es recht.23

Bild 9:
Ferdinand Schmutzer,

23 Vgl. Wasieliewski, Wilhelm J., Selbstzitat einer Kritik vom November I860, in: Die Violine

und ihre Meister, Leipzig 51910, S. 498f.
24 Mit freundlicher Genehmigung des Besitzers. Das Negativ stammt aus dem Bildarchiv der

Osterreichischen Nationalbibliothek Wien.

Diese Haltung war es auch, die ihn zum Kammermusiker prädestinierte,
und so ergaben sich nach Schumanns Selbstmordversuch die gemeinsam
von ihm und Clara Schumann veranstalteten Kammermusikkonzerte wie
selbstverständlich. Vor allem aber sein Quartett, 1869 gegründet, stand in
wechselnden Besetzungen vier Jahrzehnte lang für vollendete Ensemblekunst.

—

Radierung 1904 (Frankfurt/M., Privatbesitz24)

111



Vom Jahre 1869 ab sah Berlin etwas ganz Neues, Unerhörtes: einen vollen Konzertsaal,

dessen Estrade sich ebenfalls bald füllte. Ein Tempel der Kunst war
erstanden, und in hellen Scharen strömten die Gläubigen hin, um aus dem Munde
eines Priesters die neue Lehre zu vernehmen. Ich spreche von den Joachimschen
Quartettabenden in der Singakademie. Am 31. Oktober 1869 trat Joachim mit
seinen Genossen Schiever, de Ahna, Müller vor eine Gemeinde, die in demselben
Augenblicks eine Gemeinde ward. Der Priester auf dem Podium kündigte
nicht eine neue Lehre, wohl aber die alte durch neue, herrliche Tat. Wohl lockte
vor allem Joachim in die Singakademie, er aber mit seiner hohen Auffassung von
der Kunst wählte seine Genossen mit Sorgfalt und tat alles, um die Darstellung
der klassischen Kammermusik über alle Zweifel zu erheben. Gewiss hatte man
in den letzten Jahren gelegentlich von dem Florentiner Quartett ein Quartettspiel

vernommen, das fern von der breiten Straße der Mittelmäßigkeit lag. Aber
etwas anderes war es doch, wenn eine feste Institution mit einem Künstler an
der Spitze, der ein Stück lebendiger klassischer Tradition verkörperte, die
planmäßige künstlerische Erziehung der Masse übernahm. Das bedeutete nichts mehr
und nichts weniger als die bisher entbehrte unentbehrliche Grundlage für ein
innerlich starkes, im Charakter der Stadt begründetes Musikleben.25

So Adolph Weissmann in seinem 1911 erschienenen Buch Berlin als Musikstadt.

Das Bild hat sich gewandelt: aus „Bei Bettine" ist eine öffentliche,
fest institutionalisierte Konzertreihe geworden. Der Primgeiger, der uns
bei Bettine den Rücken zuwendet, wird nun 1905, am Ende seines Lebens
als Führer eines Quartetts dargestellt. Gleichsam erleuchtet muß er (im
Gegensatz zu seinen Mitspieler) nicht mehr in die Noten sehen. Sie fallen
hinab. Das Licht rückt die Noten, die hier für das Werk stehen, und das
Gesicht Joachims ins Zentrum, so als wäre der Geist des Komponisten
über seinen Interpreten gekommen. Stand „Bei Bettine" das Werk im
Vordergrund, ist es hier der Spieler, jedoch nicht als Virtuose sondern als
Stellvertreter des Komponisten. Und die Zuhörer? Man sieht sie nicht und
sie sind auch überflüssig, wird hier doch Kunst um der Kunst willen lebendig.

Dennoch sind sie viel stärker anwesend als auf dem Aquarell von
Menzel, denn der Cellist (Robert Hausmann) sieht den Betrachter des Bildes

direkt an. Warum spielt der Cellist nicht? Auch der Raum ist nur
angedeutet. Ist es ein Privatraum oder ein öffentlicher Konzertsaal?
Edith Stargard Wollf, Tochter des berühmten Berliner Konzertagentenpaares
Louise und Hermann Wolff in ihren Erinnerungen:

Ich habe Joachim nur noch selten als Solisten gehört und ihn nur ein einziges
Mal dirigieren sehen, ohne jedoch einen bleibenden Eindruck davon empfangen
zu haben. Wenn auch die Technik seiner linken Hand allmählich zu schwinden
begann und jüngere Geiger ihm an Virtuosität bereits überlegen sein mochten, so
empfand man doch die Stilreinheit und die geistige Erfassung seines Spiels als
etwas Einzigartiges.

25 Vgl. Weissmannn, Berlin als Musikstadt, Berlin und Leipzig 1911, S. 311.

112



Die weihevolle Stimmung jener Quartettabende in der Singakademie läßt sich
mit Worten kaum beschreiben. Andachtsvoll, wie die Gemeinde einer Kirche,
lauschte das Publikum dem Spiel der Vier. Kannte man auch seinen Nachbarn
und die Umsitzenden nicht mit Namen, so fühlte man sich doch mit ihnen zu
einer Gemeinschaft verbunden durch die regelmäßige Begegnung an dieser, edelster

Kunst geweihten Stätte. Hörer waren darunter, die von weither kamen und
oft erst lange nach Mitternacht ihren Wohnsitz in irgendeinem Nachbarort erreichen

konnten.26

Der Konzertsaal eine Kirche, das Publikum eine Gemeinde, der Künstler
nicht nur ein Priester, sondern ein Volkserzieher. Bekanntlich wurde
Joseph Joachim 1869 nach Berlin berufen, um dort eine Musikhochschule
aufzubauen. Daß ein ausübender Künstler mit einer solchen Aufgabe
betraut wurde, war durchaus umstritten, und es war vor allem seine Freundschaft

mit Brahms, dessen Kammermusik er zum größten Teil in Berlin
uraufführte, die ihm die Legimität gab. So hatte er nahezu vierzig Jahre
lang die Gelegenheit, sein Verständnis von Kunstausübung auch auf seine
Hochschularbeit zu übertragen.27 Nicht im spieltechnischen Sinne machte
er Schule, aber im ästhetischen, im Verständnis vom Kunst und der Rolle
des Künstlers. Entsprechend präsentiert Schmutzer ihn auf seiner Radierung.

Durch seine Unterrichtsweise, durch seine Berufungspolitik, durch
seine Konzertreihen prägte er das Musikverständnis mehrerer Generationen

in seinem Geiste.
Ein entsprechendes Bild von Clara Schumann existiert nicht.
Clara Schumann konnte, auch wenn sie in späten Jahren eine Anstellung

am Hochschen Konservatorium in Frankfurt am Main als Klavierlehrerin
übernahm, nicht Öffentlichkeit prägen. Als Frau konnte sie keine
Repräsentantin des Staates sein, nicht wie Joachim als Hochschulleiter, als
Mitglied der Preußischen Akademie der Künste weder die deutsche
Instrumentalmusik, noch die Gesellschaft des deutschen Kaiserreichs repräsentieren.

So wurde sie denn, als sie im Jahre 1896 starb, unter dem Motto
„welche Künstlerin diese Frau, welche Frau diese Künstlerin" nicht als
schulebildend, sondern als einzigartige Erscheinung gerühmt, während der
Tenor der Nachrufe auf den Tod von Joseph Joachim lautete, mit ihm ginge
eine Ära zuende, eine Ära des Wandels des deutschen Konzertlebens und
der Verständnisses von Kunstausübung.

26 Stargardt-Wolff, Edith, Wegbereiter großer Musiker, Berlin 1954, S. 149.
17 Borchard, Beatrix, „,1m Dienst der echten, wahren Kunst' - Joseph Joachim und die

Hochschule für Musik", in: „Die Kunst hat nie ein Mensch allein besessen " 300 Jahre Akademie

der Künste, Berlin 1996.

113



114


	Botschafter der reinen Kunst - vom Virtuosen zum Interpreten Joseph Joachim und Clara Schumann

