
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 20 (1996)

Artikel: Der Begriff des wahren Virtuosen in der Musikästhetik des späten 18.
und frühen 19. Jahrhunderts

Autor: Reimer, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER BEGRIFF DES WAHREN VIRTUOSEN IN DER MUSIKÄSTHETIK
DES SPÄTEN 18. UND FRÜHEN 19. JAHRHUNDERTS

von Erich Reimer

Der heutige Begriff des Virtuosen hat sich im 19. Jahrhundert herausgebildet.

Inbegriff dieses Musikertyps ist der reisende Instrumentalvirtuose, der
zwischen 1830 und 1850 eine zentrale Erscheinung der europäischen Musikkultur

war. Repräsentanten dieses Typs sind Paganini und Liszt, aber auch
Friedrich Kalkbrenner (1785-1849) und Sigismund Thalberg (1812-1871).
Schon die Nennung dieser Namen zeigt die für den Virtuosenbegriff
charakteristische Ambivalenz: Je nach Kontext treten positiv oder negativ
wertende Aspekte hervor. Macht man sich diesen historischen Hintergrund

bewußt, so wird deutlich, daß der Begriff des Virtuosen nicht unre-
flektiert auf frühere musikgeschichtliche Epochen übertragen werden kann,
vielmehr zunächst zu fragen ist, inwiefern eine Übertragung sinnvoll ist.
Dies erscheint um so notwendiger, als der Begriff des wahren Virtuosen im
deutschen Musikschrifttum des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts
erörtert und vom umgangssprachlichen Virtuosenbegriff abgegrenzt worden

ist. Bevor auf diese Erörterungen eingegangen wird, ist zur historischen

Orientierung die Vorgeschichte des Virtuosenbegriffs in drei Punkten

zu skizzieren:1

1. Das Substantiv virtuoso bezeichnet im italienischen Sprachgebrauch des
16. und 17. Jahrhunderts einen an virtü Reichen, wobei sich virtü
(Tüchtigkeit, Tugend) auf intellektuelle, künstlerische, physische oder ethische
Fähigkeiten beziehen kann. Das Wort wird dementsprechend auch mit
Bezug auf hervorragende Musiker, Komponisten und Musikgelehrte
verwendet.

2. Hieran anschließend wird das Lehnwort Virtuos/Virtuose im deutschen
Musikschrifttum des frühen 18. Jahrhunderts mit Bezug auf Musiker
verwendet, die durch theoretische Kenntnisse, durch kompositorisches Können

oder durch praktische Fähigkeiten hervorragen.

3. Nach 1730 zeichnet sich im deutschen Musikschrifttum eine Bedeutungsverengung

ab: Als Virtuosen werden zunehmend nur noch ausführende
Musiker bezeichnet, und zwar Solospieler und Solosänger. Voraussetzung
für diese Bedeutungsverengung ist offensichtlich die Tatsache, daß die

Vgl. die Nachweise in meinen Artikel „Virtuose" (1972), in: Handwörterbuch der
musikalischen Terminologie, Wiesbaden 1972ff.

61



Bezeichnung Virtuose häufig im Bereich der Hofmusik verwendet wurde.
So heißt es in Zedlers Universal-Lexicon (1739), da es üblich sei, „die auf
Hochzeiten und in den Dorff- und Bier-Schencken aufwartenden Stadt-
Pfeiffer, und Bierfiedler" als „Musicanten" zu bezeichnen, ließen „die in
Königlichen und Fürstlichen Capellen befindliche[n] Virtuosen sich nicht
gerne unter die Classe der Musicanten rechnen; sondern [wollten]
vielmehr lieber Musick-Verständige, Musici, Virtuosen etc. heissen."2

Der auf Solospieler, gelegentlich auch auf Solosänger bezogene Begriff des

Virtuosen liegt den deutschen Texten zugrunde, die im folgenden unter der
Fragestellung besprochen werden, in welcher Weise die verschiedenen
Autoren den Begriff des wahren Virtuosen reflektieren. Gemeinsame Grundlage

dieser Reflexionen ist die Ausdrucksästhetik des 18. Jahrhunderts.

Der Begriff des wahren Virtuosen in Sulzers Theorie der schönen Künste
(1774)

Ausgangspunkt für den theoretisch reflektierten Virtuosenbegriff des späten

18. Jahrhunderts ist der von Johann Abraham Peter Schulz verfaßte
Artikel „Vortrag" in Sulzers Theorie der schönen Künste (1774).3 Die in
diesem Artikel gebotene Vortragslehre hat „die höchste Bildung des
Virtuosen zum Endzwek". Sie berücksichtigt dementsprechend ausschließlich

den Vortrag einer Solostimme („Hauptstimme"). Und anders als Quantz
(1752), Carl Philipp Emanuel Bach (1753) und Leopold Mozart (1756), die
sich in den Vortragskapiteln ihrer Lehrwerke auf bestimmte Instrumente
beziehen, behandelt Schulz nur „das Wichtigste, was bey dem guten Vortrag

einer Hauptstimme zu beobachten ist" und auf alle „Instrumente und
die Singestimme angewendet werden" kann.4 Seine Vortragslehre umfaßt
drei Hauptpunkte: Deutlichkeit, Ausdruck und Schönheit. Während er unter
dem Stichwort „Deutlichkeit" die technischen Anforderungen behandelt,
die beim „Vortrag einer Hauptstimme" zu beachten sind,5 und im dritten
Teil auf Tonschönheit, „Ungezwungenheit und Leichtigkeit des Vortrages"
sowie auf Verzierungen eingeht,6 stellt er in den Mittelpunkt seiner
Darstellung den „Ausdruck." So betont er, die unter dem Stichwort „Deutlichkeit"

abgehandelte Vortragsart sei „gleichsam nur der Körper des guten

1 Art. „Musicanten", in: Johann Heinrich Zedier, Universal-Lexicon XXII, Leipzig u. Halle
1739, 1386f.

3 Johann Abraham Peter Schulz, Art. „Vortrag", in: Johann Georg Sulzer, Allgemeine Theorie

der schönen Künste IV, Leipzig [1774] 1794, 700ff.
4 Schulz, 700a.
5 Schulz, 706a.
6 Schulz, 712a.

62



Vortrags, dem noch die Seele [fehle], wenn der Ausdruk nicht [hinzukomme],"

denn erst der Ausdruck gebe dem Vortrag „das wahre Leben", und so
lange er fehle, bleibe „der Zuhörer von Geschmak und Empfindung kalt
und ungerührt." Dementsprechend ist für Schulz der ausdrucksvolle Vortrag

das entscheidende Kriterium für die Bewertung des Virtuosen. Er stellt
fest: „Auch ist es der Ausdruk allein, der bey dem Vortrag des nämlichen
Stüks den Meister von seinem Schüler, den großen Virtuosen von dem
mittelmäßigen, unterscheidet."7

Voraussetzung für den ausdrucksvollen Vortrag ist nach Schulz, daß der
Sänger oder Spieler zum ausführenden Organ des kompositorischen
Subjekts wird: „Jedes gute Tonstük hat seinen eigenen Charakter, und seinen
eigenen Geist und Ausdruk [...] diese muß der Sänger oder Spieler so genau
in seinen Vortrag übertragen, daß er gleichsam aus der Seele des
Tonsetzers spiele."8 In Anlehnung an Carl Philipp Emanuel Bach und Leopold
Mozart fordert Schulz dementsprechend, der Ausführende müsse sich in
den Affekt des vorzutragenden Stücks versetzen: „Dieses und alles übrige,
wodurch der Künstler, wenn er die übrigen Fertigkeiten besitzt, seinem
Vortrag Ausdruk giebt, faßt die einzige Regel in sich: er muß sich in den
Affekt des Stüks setzen."9 Im weiteren geht Schulz auf die Mittel ein, die
der Spieler oder Sänger für den ausdrucksvollen Vortrag einzusetzen hat:
„Er wird einige Töne schleifen, andere abstoßen; einige beben, andere fest
anhalten; bald den Ton sinken lassen, bald ihn verstärken. Er wird fühlen,
wo er eine Note über ihre Länge halten, andere vor derselben absetzen solder

wird sogar, wo es zur Verstärkung des Ausdruks dient, eilen oder schleppen."10

Unter den Vortragsmitteln nimmt nach Schulz die Modifikation
der Dynamik eine hervorragende Stellung ein: „Aber die höchste Vollkommenheit

des Ausdruks beruht auf den schiklichsten Abänderungen des
Stärkern und Schwächern in den Theilen eines Stüks. Oft verlangt der
Ausdruk schon bey einer einzigen Note eine solche Abänderung. Ein
geschikter Sänger oder Violinist preßt uns oft durch einen einzigen
ausgehaltenen Ton, blos durch das allmählige Zu- und Abnehmen seiner Stärke
und Schwäche, Thränen aus den Augen: wie vielmehr müssen wir nicht
hingerissen werden, wenn er jeder Periode, jedem Satz und jeder Note
desselben, durch die richtigsten Schattirungen des Piano und Forte, sein
eigenes Licht oder Schatten giebt [...] Diese Austheilung des Lichts und

7 Schulz, 706b.
8 Ebda.
9 Schulz, 710b; vgl. Carl Philipp Emanuel Bach, Versuch über die wahre Art das Ciavier zu

spielen I, Berlin 1753, 108: „Indem ein Musickus nicht anders rühren kan, er sey dann
selbst gerührt; so muß er nothwendig sich selbst in alle Affecten setzen können, welche
er bey seinen Zuhörern erregen will"; Leopold Mozart, Versuch einer gründlichen
Violinschule, Augsburg 1756, 253: „[...] man muß sich in den Affect setzen, der auszudrücken
ist".

10 Ebda.

63



Schattens im Vortrag ist nur das Werk solcher Virtuosen, die die
musikalische Sprache und den Ausdruk des Vortrags völlig in ihrer Gewalt
haben."11 Wesentliches Merkmal des Virtuosen ist dementsprechend die
Fähigkeit zum selbständigen Vortrag. Deshalb ist nach Schulz zu
unterscheiden zwischen „solchen, die blos einige auswendig gelernte Stüke, die
ihnen von guten Meistern gelehret worden, gut vorzutragen im Stande
sind, außerdem aber weiter keinen ihnen eigenen guten Vortrag haben, und
[...] solchen, die ihren Vortrag schon gebildet haben, und im Stande sind,
alles, was ihnen vorgelegt wird, und nicht außerordentliche Kräfte erfodert,
deutlich, ausdruksvoll und schön vorzutragen." Nur letztere sind wahre
Virtuosen: „Jene sind entweder noch Schüler, die sich in dem guten Vortrag
unterrichten lassen, oder aus der Schule gelaufene Halbvirtuosen, die die
Welt mit ihrer eingebildeten Virtü zu blenden gedenken: diese hingegen
sind es, die den Namen der wahren Virtuosen verdienen."12

Mit dem Begriff des wahren Virtuosen knüpft Schulz offensichtlich an
Leopold Mozart an, bei dem dieser Begriff im Zusammenhang mit einer für
den ausdrucksvollen Vortrag wichtigen Spielweise vorkommt: dem gebundenen

Tempo rubato. In einem Passus, der sich an den begleitenden
Cembalisten richtet, heißt es bei Mozart: „Viele [...] wollen bey dem
Accompagnement einer concertirenden Stimme niemals bey der Gleichheit

des Tactes bleiben; sondern sie bemühen sich immer der Hauptstimme
nachzugeben [...] Wenn man manche italiänische Sängerin, oder sonst solche

Einbildungsvirtuosen vor sich hat, die dasjenige, was sie auswendig
lernen, nicht einmal nach dem richtigen Zeitmaase fortbringen; da muß
man freylich ganze halbe Täcte fahren lassen [...] Allein wenn man einem
wahren Virtuosen, der dieses Titels würdig ist accompagniret; dann muß
man sich durch das Verziehen, oder Vorausnehmen der Noten, welches er
alles sehr geschickt und rührend anzubringen weis, weder zum Zaudern
noch zum Eilen verleiten lassen." In einer Anmerkung wird erläuternd
hinzugefügt: „Ein geschickter Accompagnist muß also einen Concertisten
beurtheilen können. Einem rechtschaffenen Virtuosen, darf er gewiß nicht
nachgeben: denn er würde ihm sonst sein Tempo rubato verderben."13

Der Virtuosenbegriff bei Schubart (1784), Heusinger (1797) und Triest
(1801)

Der bei Schulz mit der Lehre vom guten Vortrag verbundene Begriff des
wahren Virtuosen wird im späten 18. Jahrhundert von anderen Autoren
aufgegriffen. Doch tritt als neuer Aspekt hinzu, daß mit dem Virtuosenbegriff

der Geniebegriff verbunden wird. Begründet ist diese Verbindung

11 Schulz, 709f.
12 Schulz, 714b.
13 Mozart, 262f.

64



darin, daß „Schöpferkraft" als Voraussetzung für den ausdrucksvollen Vortrag

angesehen wird. Was bei Schulz damit umschrieben wird, daß der
technisch korrekte Vortrag gleichsam nur der Körper sei, der durch die
ausdrucksvolle Vortragsweise die Seele erhalte, findet z. B. in Schubarts
Ideen zu einer Ästhetik der Tonkunst (1784) seine Entsprechung in der
Forderung, die „mechanische Fertigkeit" müsse beim Solospiel mit
„Schöpferkraft" verbunden sein. Schubart schreibt unter der Überschrift Vom
Solospielen, dies könne „eigentlich nur der wahre Virtuos, oder das musikalische

Genie leisten." Seine Begründung hierfür lautet: „Der Solospieler muß
entweder seine eignen oder fremde Phantasien vortragen. In beyden Fällen
muß Genie sein Eigenthum seyn. Will ich eine Sonate von Bach [d. h. Carl
Philipp Emanuel Bach] vortragen, so muß ich mich so ganz in den Geist
dieses großen Mannes versenken, daß meine Ichheit wegschwindet, und
Bachisches Idiom wird. Alle mechanischen Fertigkeiten [...] weggerechnet;
so wage sich nur kein Solospieler auf den Schauplatz, wenn er nicht
Schöpferkraft besitzt; wenn er nicht die Noten in eben so viel Feuerflocken zu
verwandeln weiß; wenn er nicht die begleitenden Stimmen um ihn, wie die
Zuhörer versteinern kann, und - ach, wenn er unfähig ist, dem Geiste zu
gebiethen in allen zehn Fingern zu brennen."14

Ebenfalls in Anlehnung an Schulz vergleicht J[ohann] H[einrich] G[eorg]
Heusinger in seinem Handbuch der Aesthetik (1797) das Verhältnis
zwischen Instrumentaltechnik und Ausdruck mit dem Verhältnis zwischen
Körper und Seele, um anschließend den Akt der Beseelung mit dem Begriff
des Genies zu verbinden: „Der ächte Virtuose wird nicht auf den Abweg
gerathen, seine Virtuosität in die Behandlung des Instrumentes zu setzen
[...] Daß ein Instrument vortrefflich gespielt werde, das muß dem Zuhörer
gar nicht einfallen zu bemerken, das gehört nur zum Körper bei der Musik.
Die Hauptsache ist der Geist, die Rührung, die mit den Tönen in den
Zuhörer übergeht, und welche so stark ist, daß alles andere dabei vergessen
wird."15 Ganz ähnlich betont er im weiteren: „An und für sich hat die
Geschicklichkeit, ein Instrument gut zu spielen, gar kein Verdienst [...].
Nur das, daß nach errungener Fertigkeit von dem Kunstgenie Seele in
dieses todte Machwerk gebracht werden kann, und daß ohne diese
mechanischen Fertigkeiten keine musikalische Kunst existiren würde, das wirft
auf jene selbst eine Würde, die aber alsbald verschwindet, wenn beides

getrennt wird."16 Neben dem Geniebegriff greift Heusinger die Forderung
auf, der Virtuose müsse sich als ausführendes Organ des Komponisten
verstehen: „Es liegt dem albernen Spiele der meisten seynwollenden
Virtuosen Unwissenheit über das, was sie seyn können, und Arroganz zu

14 Christian Friedrich Daniel Schubart, Ideen zu einer Ästhetik der Tonkunst (1784), Wienl806,
295.

15 J[ohnann] Hjeinrich] G[eorg] Heusinger, Handbuch der Aesthetik I, Gotha 1797, 177f.
16 Heusinger, 180.

65



Grunde. Sie wollen nicht bedenken, daß sie sich zu dem Compositeur
durchaus verhalten, wie der Declamator zu dem Dichter. [...] die Sache des
Virtuosen ist es, daß er in seinem Vortrage das Werk des ersteren nicht
verunstalte, daß er es gerade so gebe, wie es ist."17

Ein anderer Ausgangspunkt für die Erörterung des Virtuosenbegriffs liegt
in der Abhandlung Ueber reisende Virtuosen (1801) von Johann Karl Friedrich

Triest vor, denn Triest verwendet das Wort Virtuos zunächst im
„vulgären", d. h. umgangssprachlichen Sinn,18 um sich kritisch mit den reisenden

Virtuosen seiner Zeit auseinanderzusetzen, und stellt anschließend
die Frage „was ist ein Virtuos? - was soll er eigentlich seyn?"19 Seine
Reflexionen entsprechen insofern dem von Schubart und Heusinger vertretenen

Virtuosenbegriff, als auch für ihn der Virtuose erst durch „Genie"
zum Künstler wird. In Abwandlung der bei Schulz vorliegenden Benennung
der Vortragsarten heißt es bei ihm, der ausübende Künstler müsse „Fertigkeit

mit Reinheit und Präzision verbinden," doch berechtigten ihn diese
Qualitäten „noch nicht zum Namen eines Virtuosen," denn der „blos richtige

Vortrag" erhebe ihn noch nicht über den Handwerker,- erst mit dem
„schönen Vortrage" trete der ausübende Musiker „in den Rang des Künstlers,"

denn hier komme es „auf eigne Beurtheilung, Anordnung und Erfindung,

auf Kultur des Gefühlsvermögens, kurz, auf freye innere Thätigkeit
und Genie an."20 Triest erhebt darüber hinaus die Forderung, der Vortrag
des Virtuosen müsse als originell erscheinen: „Zu allen diesen Anforderungen

berechtigt der Künstler, sobald er als Virtuos auftritt; denn es liegt
auch in dem Begriff desselben, dass seine Produktionen nicht nur an sich
ungewöhnlich und excellirend seyn, sondern auch als selbst erdacht, als
originell erscheinen sollen, wenn er auch in der That nur fremde Arbeiten
dazu gebraucht."21

Die mit dem Begriff des wahren Virtuosen in der Ausdrucksästhetik des

späten 18. Jahrhunderts verbundenen Grundgedanken finden durch Hegels
Vorlesungen über die Ästhetik (1818) Verbreitung über das Musikschrifttum
hinaus. In einem Abschnitt, der sich auf die Reproduktion vollständig
ausgearbeiteter Kompositionen bezieht, heißt es, der ausübende Künstler
müsse zwar ganz ausführendes Organ des Komponisten sein, sich aber
durch „seelenvolle Belebung" des Werkes über den Handwerker erheben.
Und in diesem Zusammenhang spricht Hegel von einer „Virtuosität [der]
Beseelung," einer Fähigkeit, für die „Genialität" Voraussetzung sei. Der
Passus lautet: „Der ausübende Künstler braucht nicht nur nichts von dem
Seinigen hinzuzutun, sondern er darf es sogar nicht [...]. Er muß sich ganz

17 Heusinger, 188.
18 Johann Karl Friedrich Triest, „Ueber reisende Virtuosen", AmZ 4 (1801/02) 735ff.
19 Triest, 758.
20 Triest, 759.
21 Ebda.

66



dem Charakter des Werks unterwerfen und nur ein gehorchendes Organ
sein wollen. In diesem Gehorsam jedoch muß er auf der anderen Seite [...]
nicht zum bloßen Handwerker heruntersinken [...]. Soll [...] noch von Kunst
die Rede sein, so hat der Künstler die Pflicht, statt den Eindruck eines
musikalischen Automaten zu geben, [...] das Werk im Sinne und Geist des

Komponisten seelenvoll zu beleben. Die Virtuosität solcher Beseelung
beschränkt sich jedoch darauf, die schweren Aufgaben der Komposition
nach der technischen Seite hin richtig zu lösen [...], so wie in geistiger
Rücksicht die Genialität nur darin bestehen kann, die geistige Höhe des

Komponisten wirklich in der Reproduktion zu erreichen und ins Leben
treten zu lassen."22

Kritik der gegenwärtigen Virtuosen bei Heusinger (1797) und Triest (1801)

Dem Ideal des wahren Virtuosen werden häufig die gegenwärtigen Virtuosen

polemisch gegenübergerstellt. Zentraler Topos für die Polemik ist das

in verschiedenen Varianten auftretende Begriffspaar „Staunen und Verwunderung."

Der immer wieder erhobene Vorwurf lautet: Während der wahre
Virtuose durch seinen ausdrucksvollen Vortrag die Zuhörer rührt, zielen
die gegenwärtigen Virtuosen nur darauf ab, durch Technik Staunen und
Verwunderung zu erregen. Für ihre wirkungsästhetisch orientierte Kritik
greifen die Autoren auf einen Topos zurück, der schon in der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts, also noch zur Zeit der Affektenlehre, auftaucht, und
zwar in Mizlers Musicalischer Bibliothek (1738). Bei einem Vergleich
zwischen den „Virtuosen der alten Griechen" und den zeitgenössischen
Virtuosen glaubt Mizler feststellen zu können, hinsichtlich „Vollstimmig-
keit", „Geschwindigkeit", „beständigen Veränderungen" und „Nachdruck"
seien wohl die gegenwärtigen Virtuosen den Alten überlegen, doch die
Kunst, „nach den Leidenschaften die Tone mit einander zu verbinden,"
hätten die Alten wohl besser beherrscht. Mizler schreibt: „Unsere Virtuosen

suchen uns nur zu belustigen, und durch ihre grose Fertigkeit in
Verwunderung und Erstaunung zu setzen, aber die Alten haben ihre Zuhörer,
traurig, munter, zornig, verliebt, ja gar rasend machen können."23

Im Rückgriff auf diesen Topos heißt es bei Heusinger: „Zu [der] großen
und erwünschten Wirkung der Musik könnten nun die Virtuosen, wenn sie
[...] den Ruhm Künstler zu seyn, höher schätzten, als den Ruhm ihr
Instrument hören zu lassen, sehr viel beitragen. Dadurch nemlich, daß sie
ihre Stärke in der Kunst nicht nach dem Grade des Erstaunens abmäßen,
welches ihre Fertigkeit und Geschicklichkeit auf dem Instrumente den
Zuhörern abfodert, sondern nach dem Eindrucke schätzten, welchen ihr

22 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik III, Frankfurt/M. 1970
(Werke, hrsg. von Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Bd. XV), 219f.

23 Lorenz Mizler, Musicalische Bibliothek 1/4, Leipzig 1738, 20.

67



Spiel auf das Gemüth ihrer Zuhörer macht." Heusinger fügt den Leitsatz
an: „Nicht Staunen und Verwunderung der Zuhörer über besiegte
Schwierigkeiten ist der Tribut, welcher dem Künstler gebührt, sondern der Beifall,
der aus einem gerührten Herzen kömmt."24In Entsprechung zu diesen
Ausführungen betont Triest, vollendet sei der Virtuos nur dann, wenn er sicher
sei, „seine Kunstzwecke, d. h. die Würkung derselben auf den Geist der [...]
Zuhörer, nie zu verfehlen,-" deshalb müsse er „nicht nur den Charakter
seiner vorzutragenden Stücke [...] zu würdigen wissen, sondern auch den
Eindruck nie unbeachtet lassen, den sie auf den Verstand und das Gemüth
der gebildeten Zuhörer hervorbringen können und sollen." Triest
unterstreicht dies, indem er hinzufügt: „Hierzu [...] reicht aber keineswegs eine
musikalische Seiltänzerkraft hin; sondern er bedarf nun auch einer [...]
feineren innern Bildung, als man gemeinhin bey unsern Virtuosen antrift.
- Diese haben mehrenteils nur Einen Kunstzweck [...] vor Augen, nämlich:
Bewunderung und Erstaunen zu erregen."25

Repräsentanten des wahren Virtuosen nach Junker (1791)

Könnte man aufgrund der behandelten Texte den Eindruck gewinnen, der
Begriff des wahren Virtuosen sei im späten 18. Jahrhundert ein unerreichbares

Ideal gewesen, so zeigen andere Texte, daß der „Ehrenname" des

Virtuosen zeitgenössischen Musikern durchaus zugesprochen wurde, so
etwa dem Cellisten Bernhard Romberg (1767-1841), dem Begründer der
deutschen Cellisten-Schule, oder dem jungen Beethoven. Ganz im Sinne
der ausdrucksästhetischen Kriterien betont Carl Ludwig Junker in seinem
Bericht über Mitglieder der Bonner Hofkapelle (1791), daß sich die Größe
eines Virtuosen im ausdrucksvollen Vortrag erweise. In dem Bericht heißt
es: „Hr. Romberg der jüngere verbindet in seinem Violonzellspiel eine
ausserordentliche Geschwindigkeit mit einem reizvollen Vortrag; dieser
Vortrag ist dabei deutlicher und bestimmter, als man ihn bey den meisten
Violonzellisten zu hören gewohnt ist. [...] Nimmt man Rücksicht auf die
Schwierigkeit des Instruments, so möchte man vielleicht sein durchaus
bestimmtes Reingreifen [d. h. seine reine Intonation], bei dem so
ausserordentlich schnellen Vortrag des Allegro, ihm am höchsten anrechnen.
Doch dies ist am Ende immer nur mechanische Fertigkeit; der Kenner hat
einen andern Maßstab, wornach er die Größe des Virtuosen ausmißt; und
dies ist Spielmanier, das Vollkommene des Ausdrucks, oder der sinnlichen
Darstellung. Und hier wird der Kenner sich für das sprachvolle Adagio des

Spielers erklären."26

24 Heusinger, 176f.
25 Triest, 759f.
26 Carl Ludwig Junker, „Noch etwas vom Kurköllnischen Orchester", in: Musicalische

Correspondenz 1791, zit. nach: Alexander Wheelock Thayer, Ludwig van Beethovens
Leben I, Leipzig 31917, 271.

68



Auch das für Junker ausschlaggebende Kriterium des Adagio-Spiels geht
offensichtlich auf Leopold Mozart zurück. Denn nach Mozarts polemischer

Darstellung scheitern unqualifizierte, sich aber als Virtuosen ausgebende

Instrumentalisten beim Vortrag von Adagio-Sätzen, da sie weder den
zugrunde liegenden Affekt richtig erfassen, noch die kantable Spielweise
beherrschen: „Der gute Vortrag einer Composition nach dem heutigen
Geschmacke ist nicht so leicht als sichs manche einbilden, die [...] von
demjenigen Affecte ganz keine Empfindung haben, der in dem Stücke soll
ausgedrücket werden. Und wer sind diese Leute? Es sind meistens solche,
die, da sie kaum im Tacte ein wenig gut fortkommen, sich gleich an Concerte
und Solo machen, um (nach ihrer dummen Meinung) sich nur fein bald in
die Zahl der Virtuosen einzudringen. Manche bringen es auch dahin, daß
sie in etlichen Concerten oder Solo, die sie rechtschaffen geübet haben, die
schweresten Passagen ungemein fertig wegspielen. Diese wissen sie nun
auswendig. Sollen sie aber nur ein paar Menuete nach der Vorschrift des

Componisten singbar vortragen,- so sind sie es nicht im Stande: ja man
sieht es in ihren studierten Concerten schon. Denn so lang sie ein Allegro
spielen, so gehet es noch gut: wenn es aber zum Adagio kömmt; da verrathen
sie ihre grosse Unwissenheit und ihre schlechte Beurtheilungskraft in
allen Täcten des ganzen Stücks."27

Ganz im Sinne dieser Vorstellungen erweist sich der junge Beethoven
nach Junkers Bericht als einer „der größten Spieler auf dem Klavier," da er
ein ebenso guter Adagio- wie Allegrospieler ist. Junker schreibt, man könne

Beethovens „Virtuosengröße [...] sicher berechnen, [...] nach der ganz
eigenen Manier des Ausdrucks seines Spiels, und nach der Fertigkeit, mit
welcher er spielt," und fügt zur Bekräftigung einen Vergleich an: „Ich habe
Voglern [gemeint ist Georg Joseph Vogler, der sog. Abbé Vogler] auf dem
Fortepiano [...] gehört, oft gehört, und Stundenlang gehört, und immer
seine außerordentliche Fertigkeit bewundert, aber Bethofen ist ausser der
Fertigkeit sprechender, bedeutender, ausdrucksvoller, kurz, mehr für das
Herz: also ein so guter Adagio- als Allegrospieler."28

Die Modifikation des Virtuosenbegriffs in der Musikästhetik E.T.A.
Hoffmanns (1813)

Eine gewisse Veränderung erfährt der Begriff des wahren Virtuosen im
frühen 19. Jahrhundert in der Auseinandersetzung mit Beethovens Werken.
Diese Modifikation, wie sie E. T. A. Hoffmann in einer seiner Beethoven-
Rezensionen vollzogen hat, erscheint um so auffälliger, als frühe Werke
Beethovens durchaus im Einklang mit dem zeitgenössischen Begriff des
wahren Virtuosen gesehen wurden. So wie der junge Beethoven als Pianist

27 Mozart, 252.
28 Junker, 272.

69



dem ausdrucksästhetisch orientierten Virtuosenbegriff entsprach, so sein
Drittes Klavierkonzert hinsichtlich der Kompositionsweise dem Begriff
des wahren Virtuosen. In der einschlägigen Rezension der Allgemeinen
musikalischen Zeitung von 1804/05 heißt es: „Das Konzert verlangt [...]
einen tüchtigen Solospieler, der bey alle dem, was man gewöhnlich Virtuosität

nennet, auch Kenntnisse im Kopfe und ein Herz im Busen hat - sonst
wird, auch bey der ausgezeichnetsten Fertigkeit und Sicherheit, gerade das

Vorzüglichste zurückbleiben. Ein solcher wahrer Virtuos kann aber auch
durch dies Konzert glänzen,- denn so reich es besetzt und durch alle Instrumente

ausgeführt ist, so hervorstechend und dankbar ist doch die
Konzertstimme."29

In größtem Kontrast hierzu steht die im gleichen Jahrgang der Allgemeinen
musikalischen Zeitung erschienene Rezension der Kreutzer-Sonate

(Violinsonate op. 47). Denn so wenig es dem Rezensenten möglich ist,
diese Sonate vom Standpunkt der Ausdrucksästhetik zu verstehen, so wenig
entspricht sie hinsichtlich ihrer spieltechnischen und interpretatorischen
Anforderungen dem zeitgenössischen Begriff des wahren Virtuosen. Räumt
der ratlose Rezensent einerseits ein, man müsse dies Werk als einen neuen
Beweis von Beethovens „grossem Genie" anerkennen, so meint er andererseits,

man müsse schon „von einer Art des ästhetischen oder artistischen
Terrorismus befangen" sein, wenn man in diesem Werke nicht einen neuen
Beleg dafür finde, daß sich Beethoven „seit einiger Zeit nun einmal [darauf]
kaprizire, mit den trefflichsten Gaben der Natur und seines Fleisses nicht
bloss aufs willkührlichste zu schalten, sondern vor allen Dingen nur
immer ganz anders zu seyn, wie andre Leute." Die Sonate überschreitet in
einem Maße die herkömmlichen Vorstellungen, daß der Rezensent eine
angemessene Aufführungsweise durch zwei Virtuosen nur mit Hilfe mehrerer

Konditionalsätzen formulieren kann. Er schreibt: „[...] wenn zwey
Virtuosen, denen nichts mehr schwer ist, die dabey so viel Geist und Kenntnisse

besitzen, dass sie, wenn die Uebung hinzukäme, allenfalls selbst
dergleichen Werke schreiben könnten, und die [...] durch die wunderlichsten

Auswüchse im Einzelnen nicht gestört werden -: wenn sich diese
zusammenfinden, sich in das Werk einstudiren, (denn das müssten auch
sie-,) wenn sie nun die Stunde abwarten, wo man auch das Groteskeste
geniessen kann und mag [...], und wenn sie es nun in dieser Stunde vortragen:

so werden sie einen vollen, reichen. Genuss davon haben."30 Diese
Ausführungen machen deutlich, daß die mit dem Begriff des wahren
Virtuosen verbundene Vortragslehre, in der zwischen richtigem und ausdrucksvollem

Vortrag unterschieden wurde, keine Anwendung mehr finden konnte.

29 „Grand Concerto pour le Pianoforte [...] par Louis van Beethoven. Oeuvre 37", AmZ 7

(1804/05) 457.
30 „Recension [...] Sonata per il Pianoforte ed un Violino [...] par Louis van Beethoven.

Op. 47", AmZ 7 (1804/05) 769f.

70



Eine Anpassung an Beethovens neuartige Musik erfährt der Begriff des
wahren Virtuosen erst in der romantischen Musikästhetik E.T. A. Hoffmanns.
Ihr zufolge bringt der wahre Virtuose nicht mehr - wie in der Ausdrucksästhetik

- die im Werk auskomponierten Gefühle zum Ausdruck, um die
Zuhörer zu rühren, vielmehr hat er die im Werk verschlossenen magischen
„Bilder und Erscheinungen" hervorzurufen, um die Zuhörer „in das ferne
Geisterreich der Töne" zu tragen. In der Rezension von Beethovens Klaviertrios

Op. 70 (1808) verwendet Hoffmann 1813 die Gegenüberstellung
„sogenannter Virtuos - wahrhafter Virtuos," um die neuartigen Anforderungen

zu verdeutlichen, die Beethovens Werke an die Spieler stellen. Es

heißt darin: „Mancher sogenannte Virtuos verwirft die B.sche Flügel-
Composition, indem er dem Vorwurfe: Sehr schwer! noch hinzufügt: Und
höchst undankbar! Was nun die Schwierigkeit betrifft, so gehört zum
richtigen, bequemen Vortragen B.scher Compositionen nichts Geringeres, als
dass man ihn begreife, dass man tief in sein Wesen eindringe, dass man im
Bewusstsein eigner Weihe es kühn wage, in den Kreis der magischen
Erscheinungen zu treten [...] Der ächte Künstler lebt nur in dem Werke, das

er in dem Sinne des Meisters aufgefasst hat und nun vorträgt. [...] all sein
Dichten und Trachten geht nur dahin, alle die herrlichen, holdseligen Bilder

und Erscheinungen, die der Meister mit magischer Gewalt in sein Werk
verschloss, tausendfarbig glänzend ins rege Leben zu rufen, dass sie den
Menschen in lichten, funkelnden Kreisen umfangen und, seine Phantasie,
sein innerstes Gemüt entzündend, ihn raschen Fluges in das ferne Geisterreich

der Töne tragen. Dass es wenig solche eigentliche Künstler, wahrhafte
Virtuosen gibt, [...] ist ebenso gewiss, als dass man wohl wenige Kenner

antrifft, die sich von dem tiefen Geist des sinnigen Meisters ganz angeregt
und erhoben fühlen."31

Überblickt man die behandelten Texte, so wird deutlich, daß der Begriff
des wahren Virtuosen im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert mit der
Forderung nach einer Synthese von Technik und Ausdruck verbunden war.
Kritisiert wurde nicht musikalische Technik als solche, sondern deren
Loslösung vom musikalischen Ausdrucksprinzip. Dementsprechend war
der Begriff des wahren Virtuosen wirkungsästhetisch orientiert: Virtuosität

als eine Technik und Ausdruck umfassende Fähigkeit sollte den Zuhörer

„rühren," d. h. emotional bewegen. Der auf außergewöhnliche technische

Fertigkeiten bezogene Virtuosenbegriff, der sich im 19. Jahrhundert
trotz aller theoretischen Bemühungen um den Begriff des wahren Virtuosen

letztlich durchgesetzt hat, ist somit der Rest eines ursprünglich
umfassenderen Begriffs.

31 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann: „Deux Trios [...] par Louis van Beethoven", AmZ 15

(1813) 153f.

71




	Der Begriff des wahren Virtuosen in der Musikästhetik des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts

