
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 13 (1989)

Artikel: Vom Als-ob in Musik und Musikanschauung des 18. Jahrhunderts

Autor: Benary, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM ALS-OB IN MUSIK UND MUSIKANSCHAUUNG
DES 18. JAHRHUNDERTS

von Peter Benary

L'art n'est fait que pour tromper.
(Charles Batteux)

Das Als-ob ist als Kunst- und Kulturprinzip in allen Stilepochen, wenn auch in
wechselnden Gestalten und unterschiedlichen Graden anzutreffen. Besonders
deutlich prägte es sich im Manierismus des ausgehenden 16. Jahrhunderts, im
stile rappresentativo des Barock sowie in der klassizistischen Architektur aus.
Die Illusionsperspektive in Architektur, Malerei und Bühnenbild suggeriert
neben einer räumlichen Tiefe, indem sie einen zu durchmessenden Raum
vorstellt, auch eine zuweilen bis ins Unendliche gerichtete Zeit-Dimension.
Säulenfassaden zitieren den antiken Tempel und beschwören zugleich dessen

Sakralität; daher das Wort Musentempel.1 Maske und Kothurn, Perücke und
Kostüm, Karyatiden und Atlanten sind weitere Erscheinungsformen eines
Als-ob, dessen Absicht und Reiz in der Leugnung von etwas Vorhandenem
(Maske) wie im Vorschein von etwas nicht Vorhandenem (Perücke) liegen
kann, sowie in dem weit gefächerten Bereich zwischen diesen beiden
Extremen. Dazu liefert die Kleidermode aller Zeitalter anschauliche Beispiele,
aber auch der kultische Bereich in Form von Symbol, Vergegenwärtigung,
Repräsentanz und Substitution.

Das 18. Jahrhundert hat teils als Erbe des Barock, teils eigene Ausprägungen
des Als-ob hervorgebracht, deren gemeinsamer Bezugspunkt zumeist im Begriff
Natur liegt. Dessen bis zu striktem Widerspruch aufgefächerte Definitionen
hier auch nur zu skizzieren, ist unmöglich. Auch die vielfältigen Relationen
von „Natur" zu Kunst, Kultur, Vernunft, Geschmack und Ästhetik entziehen
sich jedem Versuch einer begrifflichen Festlegung. Ein Als-ob-Charakter tritt
insofern zutage, als es sich in den meisten Fällen um stilisierte, korrigierte,
idealisierte, zitierte oder suggerierte Natur handelt. Die Künstlichkeit einer
solchen Natur-Auffassung tritt besonders deutlich beim Gartenbau in Erscheinung,

den man bezeichnenderweise oft zu den Kunstgattungen gezählt hat. Die
französischen Gärten repräsentieren mit ihren Symmetrien und Figuren eine
stilisierte und korrigierte Natur, die englischen mit ihrer vorgeblichen
Urtümlichkeit eine idealisierte oder suggerierte Natur. Spitzentanz, Schattenriß
und Charade, Maske, Kostüm und alle Arten der Attrappe - „Fallen" für das

Auge - sind weitere Erscheinungsformen des Als-ob. Auf musikalischem Gebiet
ist an Echoeffekte, Hosenrollen, Kastratenwesen, Scheinreprise und Instru-

' Das Wort Musentempel kam im späten 18. Jahrhundert auf; möglicherweise hat
Chr. M. Wieland es geprägt.

99



mental-Rezitativ zu denken, - auch sie zum Teil barockes Erbe. Die Ästhetik
des 18. Jahrhunderts sah die Instrumentalmusik in einer weitgehenden
Abhängigkeit von der Vokalmusik: Instrumentalmusik tat so oder sollte so tun,
als ob sie spreche, als ob sie singe.

Die Instrumentalmusik hat lange Zeit benötigt, um ihr Bewußtsein, der
Vokalmusik unterlegen zu sein, aufzugeben. Erst im 17. Jahrhundert bildete
sich ein spezifischer Instrumentalstil heraus. Er konnte satztechnische Ergebnisse

übernehmen, um die sich die Vokalmusik jahrhundertelang bemüht
hatte. Die Affinität der Instrumentalmusik zur künstlerischen Autonomie -
analog derjenigen der Vokalmusik zur Funktionalität - setzte sie zwar der Frage
nach ihrer sozialen Verankerung aus, ersparte ihr aber auch manche
außermusikalische Rücksichtnahme. In der Kammermusik und Sinfonik der Wiener
Klassik erscheint sie schließlich als immanentes Ziel der europäischen
Musikgeschichte. Wie das Vokale urtümlicher ist oder anmutet als das Instrumentale,

so erweist sich auch in der Stilgeschichte die Instrumentalmusik immer
wieder als stärker von der Vokalmusik abhängig als diese von jener. Zu den

Bezugspunkten gehören Chanson und Motette für Canzona und Ricercar, die
Rhetorik (auch in einem über die Vokalmusik hinausgehenden Rahmen), die

Verwendung von Cantus firmi in der Instrumental-, vor allem Orgelmusik
sowie die zur Nachahmung sich anbietende liedhafte, ariose oder rezitativische
Gesangsmelodik. Zu einer in besonderem Ausmaß stilprägenden Bedeutung
gelangte der Vokalstil in seinem Einfluß auf die Instrumentalmusik um die
Mitte des 18. Jahrhunderts.

Ästhetik und Kompositionspraxis

War die Instrumentalmusik im Barock dank ihrer sozialen Verwurzelung in
der höfischen Musikpflege mit Konzert, Sonate und Suite in Erscheinung
getreten, so suggerierte die mehr philosophisch als musiktheoretisch ambitio-
nierte Ästhetik des 18. Jahrhunderts eine Krise der Instrumentalmusik. Die
Diskrepanz zwischen ästhetischer Theorie und kompositorischer Praxis war
erstaunlich groß. Während man sich ernsthaft fragte, ob Instrumentalmusik,
„die nicht redet und nichts vorstellt, mehr sei als bloßes Geräusch" - so schon
1745 Joh. A. Scheibe und noch 1774 Joh. G. Sulzer - und man in ihr lediglich
eine „Nachahmung des Gesanges" sehen wollte, - so noch 1802 H. Chr.
Kochschrieben Haydn, Mozart und Beethoven ihre Sinfonien, Sonaten und Quartette,

ohne von ästhetischen Bedenken belastet zu sein, die außerhalb des

kompositorischen Handwerks lagen. Damit fallen ihre Werke, die uns ein
immanentes Entwicklungsziel der europäischen Musikgeschichte repräsentieren,
zeitlich zusammen mit dem Zweifel an der raison d'être eben dieser Musik!
Freilich wird zu fragen sein, was mit reden und vorstellen gemeint war.

100



Daß die Musikästhetik ihren Gegenstand nicht in der jeweils zeitgenössischen

Musik sieht, leuchtet ein; wenn aber die Divergenz der ästhetisch
maßgebenden Meinungen und der gleichzeitigen, stilistisch repräsentativen
Kompositionen so beträchtlich wie in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
ist, und wenn eine Musikästhetik, in der man die Musik von etwa 1730 bis
1780 reflektiert sehen könnte, weitgehend fehlt, dann wird dies annähernd nur
dadurch verständlich, daß es Musikästhetik vor 1750 dem Begriffe nach
überhaupt nicht2 und der Sache nach kaum gab. - Ein anderer Grund liegt darin,
daß die Ästhetik nach 1750 zwar mit Fragen befaßt war, die sich ihr in den
Künsten stellten, daß sie aber bei weitem mehr philosophisch als künstlerisch,
mehr an der Begründbarkeit von Geschmacksurteilen als an deren Gegenständen

interessiert war. Zudem figurierte die Musik, sofern sie überhaupt ins
ästhetische Blickfeld geriet, nach Poesie und Malerei an letzter Stelle in der
ästhetischen Bewertung der Künste.

Für die Instrumentalmusik der Wiener Klassik könnte man also die
gleichzeitigen musikästhetischen Erwägungen für belanglos halten. Sie haben aber
in Stil und Musikanschauung der Zeit deutliche Spuren hinterlassen und sind
in dieser Hinsicht beachtenswert.

Daß die Ästhetik nun aber auch seitens der kompositorischen Praxis
weitgehend unbeachtet blieb3, hat einen Grund darin, daß die maßgeblichen Autoren

Nicht-Musiker waren und die Musik, wenn überhaupt, oft nur beiläufig
berücksichtigt haben. In unterschiedlichen Graden gilt dies für den Abbé und
Diplomaten Jean Baptist Dubos mit seinen Réflexions critiques sur la poésie,la
peinture et la musique (1719), für den Philosophen und Rhetoriker Charles
Batteux mit seiner Abhandlung Les beaux-arts, réduits à un même principe
(1746), die nach ihrer Übersetzung (1752) auch im deutschen Sprachraum große
Beachtung fand; es gilt für den vielseitig gebildeten Physiker Jean Baptist
d'Alembert mit seinem an Batteux anschließenden Discours préliminaire de

l'Encyclopédie (1751) wie für den Professor der Poesie und Fogik Johann
Christoph Gottsched (1700 - 1766), die Philosophen Alexander Gottlieb Baumgarten

(1714- 1762) und Immanuel Kant 1724 - 1804); es gilt für den Mathematik-
Professor Johann Georg Sulzer mit seiner Allgemeinen Theorie der Schönen
Künste (1771, 1774) und mit Einschränkung schließlich auch für Jean-Jacques
Rousseau, dessen Selbstaussage „né pour la musique" zu einer Überschätzung -
nicht der biographischen Wichtigkeit, jedoch - des objektiven Ranges seines
Musikertums verleitet hat.

2 1750 und 1758 erschienen die beiden Bände Aesthetica von Alexander Gottlieb
Baumgarten.

3 P. Benary, „Aesthetik und Musiktheorie um 1750", in: Studia Philosophica 43(1984)
S. 143 ff.

101



Die Diskrepanz zwischen ästhetischer Reflexion und kompositorischer Praxis

blieb bis ans fahrhundertende und darüber hinaus bestehen, - ein Befund,
für den mehrere Faktoren verantwortlich zu machen sind. Die ästhetischen
Publikationen sind den Komponisten, sofern sie nicht auch musiktheoretisch
tätig waren, - man denke vor allem an Ph. E. Bach und J. J. Quantz - vermutlich
unbekannt geblieben. Die Betrachtungsweise der Ästhetiker ging von der

Vokalmusik aus; und wenn sie von Instrumentalmusik nicht gänzlich absah,

so bezog sie sie oft nur unter negativen Vorzeichen ein. Hinzu kamen das

traditionell hohe Ansehen der vokalen Kirchenmusik, die dank den textlich
vermittelten Inhalten leichtere Zugänglichkeit der Vokalmusik, der Aufstieg
einer bürgerlichen Liedpflege und das bereits im Vorfeld der Romantik stehende

wachsende Ansehen des Volksliedes.

Der vokale Grundzug

Die Ablösung des linearen durch das periodische Prinzip sowie des mehrheitlich

polyphon-kontrapunktischen Satzstils durch einen melodiebestimmt
homophonen bedeutete eine außerordentliche Aufwertung und Umbewertung
der Melodik. Zugleich hat ein vom Lied herkommendes Melodie-Verständnis
zu einer Neuorientierung des Satzstils beigetragen. Daß sich gleichzeitig die
funktionale Harmonielehre durchsetzte, bedeutet insofern keinen Widerspruch,
als man jahrzehntelang die Frage erörterte, ob die Melodie eine Tochter der

Harmonie sei oder ob es sich umgekehrt verhalte.4
Mattheson hat die Mutter-Tochter-Beziehung auf diejenige von Sing- und

Spiel-Melodien angewandt,5 die er durch nicht weniger als 17 Unterschiede
voneinander abhebt. Der erste, den er wohl für den wichtigsten hielt, besteht
darin, daß die Singmelodie die Mutter, die Spielmelodie die Tochter ist. „Eine
solche Vergleichung weiset...auch die Art der Verwandtschaft an. Denn wie
eine Mutter nothwendig älter seyn muß, als ihre natürliche Tochter; so ist
auch die Vocal-Melodie sonder Zweifel eher in dieser Unter-Welt gewesen, als
die Instrumental-Music. Jene hat dannenhero nicht nur den Rang und Vorzug,
sondern befielet auch der Tochter, sich nach ihren mütterlichen Vorschriften
bestmöglichst zu richten, alles fein singbar und fließend zu machen, damit
man höre möge, wessen Kind sie sey."

4 Zahlreiche Zitate aus musiktheoretischen Schriften, die um 1750 erschienen sind,
können belegen, daß es bei dieser (übrigens fruchtlosen) Erörterung tatsächlich
um den Vorrang der Melodie oder der tragenden Baßstimme ging, und nicht, wie
C. Dahlhaus meint, um „eine Auseinandersetzung darüber, ob tönende Interjektionen

oder regulierte Tonbeziehungen...die eigentliche Substanz der Musik darstellen"
(Klassische und romantische Musikästhetik, 1988, S.17)

5 Der vollkommene Capellmeister, Hamburg 1739, Reprint 1954, S.203 ff.

102



Die Aufwertung der Melodie kommt in den Melodielehren von Niedt,
Mattheson, Scheibe, Nichelmann, Riepel, Baron und Koch zum Ausdruck.6
Kompositionspraktisch spiegelt sie sich in der kantabel-unkontrapunktischen
Qualität der Oberstimmen-Melodik sowie in der Vielzahl von Lied- und Oden-
sammlungen. Die Theoretiker haben die Melodie weitgehend vokal oder quasivokal

verstanden. So heißt es bei J. A. Scheibe um 1730: „Goût erlanget
niemand eher, als bis er in allen Sachen ein überall herrschendes Cantabile
blicken läßt."7 Mattheson forderte 1735: „Singendes Wesen soll ein
Lehrmeister innehaben",8 und C. Ph. E. Bach sprach von „singend denken".9 In
gleiche Richtung tendierte die rationalistische Bevorzugung der Vokalmusik,
begründet in deren textbedingt größerer perspicuitas, d.h. inhaltlichen Einsichtigkeit

und Deutlichkeit.
Dem kantablen Prinzip begegnet man im 18. Jahrhundert allenthalben, - von

J. S. Bachs 1723 im Titel seiner Inventionen geforderter „cantablen Art im
Spielen" bis zu Ph. E. Bachs „Hauptstudium...so viel möglich sangbar zu spielen

und dafür zu setzen",10 vom Vokalcharakter unzähliger Arienritornelle und
dem quasi-vokalen Zuschnitt vieler Instrumentalthemen bis zu Beethovens
gesangvoll (op. 109), Arioso dolente (op. 110), Cavatina (op. 130) und
Dankgesang (op. 132). Doch J. S. Bachs „cantable Art im Spielen" war eine
spieltechnische Forderung, kein kompositorischer Aspekt; von einem „singenden
Allegro" bei Joh. Chr. Bach kann nur in vager Analogie die Rede sein; und nur
zu einem kleinen Teil weisen die Instrumental-Rezitative eine am Gesangsstil
orientierte Melodik auf. Darüber später mehr. - Man hat also zu unterscheiden
zwischen vokal und quasi-vokal, zwischen einem kompositorischen und
spieltechnischen Aspekt der Kantabilität und auch zwischen einem sachbezogenen
und einem mehr metaphorischen Begriffsverständnis bei cantabile, singend
und sangbar. Am deutlichsten tritt der vokale Grundzug der Instrumentalmusik

der frühen Klassik an liedhafter Thematik, am Arienritornell und am
Instrumental-Rezitativ hervor.

Es ist höchst aufschlußreich, den Weg zu verfolgen, der von den zumeist aus
Frankreich stammenden instrumentalen Vorlagen - Airs, Märsche, Polonaisen,
Murkys und Menuette - zu den Lied- und Odensammlungen von Sperontes,
Graefe, Görner u.a. und von diesen zurück zur liedhaften Instrumentalthe-

6 P. Benary, Die deutsche Kompositionslehre des 18. Jahrhunderts, Jenaer Beiträge zur
Musikforschung, Band 3, Leipzig 1961, S. 81 ff.

7 Compendium Musicum, Erstdruck in P. Benary, Kompositionslehre (vgl. Anm. 6),
Anhang, S. 85.

8 Kleine Generalbaßschule, Hamburg 1735.
9 Versuch über die wahre Art das Ciavier zu spielen, Berlin 1753 und 1762, Reprint

1967, Teil 1, S. 121.
10 „Selbstbiographie", in: Ch. Burney, Tagebuch einer musikalischen Reise,

Reprint 1967, Band 3, S. 189.

103



matik führt." Ebenso sollte man einmal den Einflüssen nachgehen, die von
den schlichten Generalbaßliedern, wie sie Telemann und Mattheson, Kirnber-
ger und Marpurg, Gluck und C. Ph. E. Bach, Neefe und Reichardt geschrieben
haben, auf die Melodik langsamer Instrumentalsätze ausgingen. Auch das

Volkslied, soweit es sich von den genannten Liedtypen abhebt, wäre einzube-
ziehen. Die gemeinsamen melodischen Kennzeichen sind Diatonik,
Sangbarkeit, was auch potentielle Textierbarkeit bedeutet, und periodische Gliederung,

- Kennzeichen, die, unverstellt oder durch Instrumentalismen nur
geringfügig verbrämt, auch viele kantable Instrumentalthemen um und nach
1750 charakterisieren.

Ein besonders sinnfälliges Beispiel ist die Verwandtschaft des
Finalthemas aus Mozarts letztem Klavierkonzert (KV 595) mit dem zum Volkslied
gewordenen Komm, lieber Mai (KV 596).

r m—v—f— f=^—* r -J --U" r P 7 y i

!i Jl IJ Jl r p if p
Jl Mr t w

Auch die zahlreichen Klaviervariationen, die im späteren 18. Jahrhundert über
populäre Lied- und Arienthemen komponiert wurden, belegen neben deren
Beliebtheit die enge Benachbarung von vokaler Melodik und Instrumentalmusik.

Die Melodie des Priestermarsches aus Mozarts Zauberflöte12 hat sogar
mehr vokalen Zuschnitt als die der nachfolgenden Sarastro-Arie mit Chor
„O Isis und Osiris".

h ^
1' 1

1 f r ~f
J

lcj J r

h):,n J \r 1
1 f 1 r rTr-h1

IT r * -u

•
* b 4 • 1

0 I

r
- - si s und 0

1 L. J p

- - si - - ris, sch

=.i j

—r—i—
en - ket der

Weis - - heit Geist dem neu - - en Paar!

11 MGG, Band 8, Sp. 757 ff, 760 sowie die Literaturangaben Sp. 774.
12 Veränderungen für Ciavier über das Thema des Priestermarsches hat Chr. G. Neefe

(1793?) komponiert, abgedruckt in: K. von Fischer, Die Variation (Das Musikwerk,
Heft 11), 1956.

104



Das Arienritornell entzieht sich in seiner Erscheinungsvielfalt jeder
Systematisierung. Instrumental exponiert, muß die Themenmelodik noch ohne ihren,
wie auch immer beschaffenen Textbezug bestehen. Je enger das Arienthema
melodisch an die Textdeklamation gebunden ist, desto charakteristischer und

profilierter wirkt das Ritornell. Die Deklamation spielt also auch ohne Text
eine melodisch prägende Rolle. Daher verdient die potentielle Textierbarkeit
instrumentaler Melodien eine größere Beachtung, als man sie ihr üblicherweise

schenkt. Hat dagegen die Deklamation keinen erheblichen Einfluß auf die

Themenerfindung, so wird das Arienthema ohnehin auch in seiner instrumentalen

Wiedergabe überzeugen. (Unberücksichtigt bleibt hier die affektive
Prägung der Arienmelodik und damit auch des Ritornells.)

Als Beispiel für eine deutlich deklamatorische Themenmelodik kann die

Arie „Rejoice greatly" aus Händeis Messias dienen.

kjivt V J, r
V J, ir J,

Re-joice, re - joice, re - joice great - ly

Dagegen könnte das Ritornell zur Tenorarie „Auf meinen Flügeln sollst du
schweben " aus Bachs weltlicher Kantate Hercules auf dem Scheidewege
(BWV 213) ohne weiteres als Beginn eines Allegro aus einer Trisonate taugen.
Umgekehrt wäre der Beginn des Affettuoso aus Bachs fünftem Brandenburgischen

Konzert als Ritornell einer Arie denkbar. Am häufigsten sind Arien-
Ritornelle, die in der Deklamation textbezogen sind und zugleich auch in
instrumentalem Gewand zu überzeugen vermögen.

Aufschlußreich ist ein Vergleich zwischen dem Ritornell und dem vokalen
Beginn der Arie des Don Ottavio aus Mozarts Don Giovanni.

Andante grazioso

r p i> n J'~3 r' r r > i- 'V r ir~^^
Il mio te-so - ro in - tan - to an - da - te, an-

,jy j.'rTTf r <r r i J-ggü
da - -- -- -- - te a con - so - - - lar

105



So unbezweifelbar instrumental das Ritornell ist, so vokal die Gesangslinie.
Gleichwohl wirken die Pausen im Ritornell deklamatorisch, ohne vokal
aufgegriffen zu werden; und die Gesangslinie könnte geradezu als Musterbeispiel
für die Kantabilität einer quasi-vokalen Instrumentalmelodie dienen.

Rhetorik und das Sprechende

Die nach 1750 immer wieder erhobene Forderung, Musik solle sprechen, reden,
etwas bestimmt zum Ausdruck bringen und perspicuitas besitzen, war eine
Reaktion auf den Verlust der Rhetorik in Gestalt der musikalischen Oratorie.
Ein letztes Mal griff Johann Nikolaus Forkel (1749-1818) die Rhetorik auf. - Im
Barock war sie Bestandteil der ars inveniendi gewesen, eine Erfindungshilfe in
Form eines Katalogs von Figuren, inhaltlich oder affektiv geprägter Wendungen.

Man verstand sie in Theorie und Praxis als etwas Typenhaftes. Damit
wußte die Musik der Empfindsamkeit mit ihrem Streben nach Originalität und
persönlichem Ausdruck nichts mehr anzufangen. Nun lesen wir aber bei Forkel:

„Soviel mir bekannt ist, bin ich der erste unter meinen Landsleuten, der

wenigstens eine Skizze aller zur musikalischen Rhetorik gehörigen
Teile...geliefert hat".13 Forkels subjektive Ehrlichkeit vorausgesetzt, zeigt
diese Behauptung, wie tief die Kluft war, die Forkel 1788 und seine Zeitgenossen

von der barocken Rhetorik trennte; so auch Ph. E. Bach, der im gleichen
Jahr, seinem Todesjahr, über Forkels Rhetorik schrieb: „Man hat die Musik
schon lange eine Sprache der Empfindungen genannt, folglich die in der
Zusammensetzung ihrer und der Zusammensetzung der Sprachausdrücke liegende
Aehnlichkeit dunkel gefühlt; aber noch niemand hat sie...so deutlich entwik-
kelt und für die Theorie der Kunst nach ihrem ganzen Umfang so wichtige
Folgerungen daraus hergeleitet als der Herr Verfasser...tut".14

In Wahrheit war Forkel der letzte Autor, der sich mit einer musikalischen
Rhetorik befaßte, sofern der Gegenstand seiner Skizze überhaupt Rhetorik
genannt zu werden verdient. Forkel blieb darin ohne Nachfolge und ohne
Wirkung. Seine Stoffeinteilung ist „einzig und allein auf die Art und Weise
zurückzuführen, wie sich Empfindungen und Gedanken auseinander entwik-
keln".15 Das aber hat wenig mit Rhetorik zu tun. Forkel ging es um eine
Individualisierung allgemeiner Empfindungen,- das aber stand in striktem
Gegensatz zur barocken Rhetorik, die auf eine Typisierung individueller Affekte

zielte.

13 Einleitung zur Allgemeinen Geschichte der Musik (1788), zit. nach: D. Bartel, Handbuch

der musikalischen Figurenlehre, 1985, S. 71.
14 Zit. nach A. Schering, „C. Ph. E. Bach und das .redende Prinzip' ", fahrbuch Peters

1938, S. 17.
15 Zit. nach D. Bartel, a.a.O., S. 60 f.

106



Forkel empfand zwar den Abstand zur barocken Rhetorik, wie er sie durch
Mattheson repräsentiert sah, interpretierte ihn aber auf seine eigene Weise:

„Zu einer Zeit...in welcher der Vollkommene Capellmeister erschien, war die
Musik noch nicht von der Beschaffenheit, daß sich eine zusammenhängende
Rhetorik aus ihr hätte abstrahieren lassen. Es fehlte ihr nicht nur Feinheit und
Geschmack, sondern auch...derjenige Zusammenhang ihrer Teile, die sie...erst
zu einer förmlichen Empfindungsrede machte".16 Forkel beruft sich also auf
Mattheson, behauptet aber gleichzeitig, als erster eine „Skizze aller zur Rhetorik

gehörigen Teile geliefert" zu haben. Befremdlich mutet auch sein Urteil
über die Musik aus der Zeit um 1740 an. Bedenkt man, daß seine Skizze Teil
seiner Allgemeinen Geschichte der Musik (1788 und 1801) ist, so lassen seine
Äußerungen einen Mangel an historischem Bewußtsein erkennen. Kaum weniger

befremdlich wirkt der Forkel von Ph. E. Bach gezollte Beifall, steht er doch
in seltsamem Widerspruch zu Bachs nachweislicher Übereinstimmung mit
Matthesons Ansichten, ganz abgesehen von der Frage nach seiner Vertrautheit
mit den rhetorischen Wurzeln der Musik seines Vaters.

Die musikalische Rhetorik, wie Mattheson sie verstand,17 prägte im Barock
Stil und Erfindungskunst so zentral, daß sie auch in der Instrumentalmusik
Fuß fassen konnte. Insofern scheint es plausibel, wenn Forkel, mehr auf
Instrumental- als auf Vokalmusik bezogen, die Rhetorik, so wie er sie verstand, noch
einmal aufgriff. Andererseits hatte die musikalische Figurenlehre spätestens
um 1750 jede kompositionspraktische Bedeutung verloren. Ihre
kontrapunktisch-intervallischen Grundlagen waren in einer auf Dreiklangsharmonik
und Oberstimmenführung basierenden Satztechnik gegenstandslos geworden.
Daher konnte Forkels Rhetorik keine praktische Bedeutung mehr
beanspruchen; und Ph. E. Bachs Zustimmung mag in seinem Alter und seiner
persönlichen Beziehung zu Forkel begründet sein.

Vokalmusik ist stets an den vertonten Text gebunden; unter diesem Aspekt
ist Instrumentalmusik, die keinen vergleichbaren, über sie selbst hinausweisenden

Bezug besitzt, negativ charakterisiert. Kein Wunder also, wenn die
Emanzipation der später absolut genannten Musik gegen ästhetische Widerstände

anzukämpfen hatte und wenn man sich auf der Gegenseite veranlaßt
sah, die raison d'être der Instrumentalmusik, ihre Gleichberechtigung mit der
Vokalmusik und schließlich ihre Eigenständigkeit und künstlerische
Autonomie nachzuweisen. Klangrede und Tonsprache bei Mattheson, das
Sprechende bei C. Ph. E. Bach und die musikalische Logik bei Forkel umschreiben
wichtige Etappen auf diesem Weg.

16 A.a.O., S. 70.
17 F. Feldmann, Mattheson und die Rhetorik, Kgr.-Ber. Hamburg 1956 (1957)

107



Der Nutzen der musikalischen Oratorie hatte innerhalb der ars inveniendi in
ihrem direkten Bezug zu den Affekten und damit zu bestimmten Inhalten
bestanden. Als sie ihre praktische Bedeutung verlor, galt es, den damit verbundenen

inhaltlichen Verlust zu kompensieren. Die erwähnten sprachbezogenen
Formulierungen bei Mattheson, Ph. E. Bach und Forkel lassen erkennen, daß

die ideelle Beziehung zum Wort, zum Text, zur Wortsprache aufrecht erhalten
blieb, solange man nicht in der Instrumentalmusik, gerade wegen ihrer Abge-
löstheit von der Wortsprache, die eigentliche, die reine Musik sah.

Auch die in Instrumentalkompositionen häufig begegnenden Begriffe canta-
bile, sangbar oder Arioso deuten auf eine Bezugnahme zur Vokalmusik hin. Sie

bezeichnen nicht nur eine melodische Qualität, sondern auch und mehr noch
eine reale oder potentielle Textierbarkeit. Schon 1735 schrieb Mattheson über
den Tonkünstler: „Will er auch andere rühren, so muß er alle Neigungen des

Herzens durch bloße Klänge und deren Zusammenfassung ohne Worte dergestalt

auszudrücken wissen, daß der Zuhörer daraus, als ob es eine wirkliche
Rede wäre, den Trieb, den Sinn, die Meinung und den Nachdruck, mit allen
Ein- und Abschnitten, völlig begreifen und verstehen kann".18 Und 1752 heißt
es in bemerkenswerter Übereinstimmung bei Quantz, „der Gesang" - womit er
hier die Melodiestimme meint - müsse „ebenso rührend und ausdrückend
gesetzt werden, als wenn Worte darunter gehöreten".19 Damit wird das Als-ob der
Instrumentalmusik formelhaft auf den Begriff gebracht. Ob es sich dabei um
eine defensive Rechtfertigung der Instrumentalmusik oder um eine progressive

Distanzierung von der Nachahmungsästhetik handelt, läßt sich kaum
entscheiden, auch schließt eines das andere nicht aus.

Die modische Verbreitung der Begriffe cantabile und singend zwingt dazu zu
prüfen, in welchem Sinne sie jeweils verwendet wurden. Es ist ans Clavichordspiel

zu denken und an J.S.Bachs bereits zitierte Formulierung „am aller
meisten...eine cantable Art im Spielen zu erlangen"; ebenso an den Zusammenhang,

der zwischen dem Sangbaren und der Textierbarkeit instrumentaler
Melodien besteht, wie sie Beethoven bei seiner Arbeit an der IX. Sinfonie
beschäftigt hat; und schließlich verweisen cantabile und singendes Wesen auf
die stiltypische und als Novum empfundene Oberstimmenführung im
homophonen Satz. So schreibt Mattheson 1735 in seiner Generalbaßschule: „Der
Baß, ob er gleich zum Grunde dienet, ist nur der Oberstimme halben und ihr
zum Besten gesetzt, damit sie, als die vornehmste im Spiel, desto freier,
ruhiger, bequemer und anmutiger einhergehe...damit sie desto besseren Glanz,
Vorzug und Ansehen bekomme".20

18 Kern melodischer Wissenschaft, Kapitel 4, das vom „Unterschied der Vocal- und
Instrumental-Melodien" handelt.

19 Zit. nach P. Benary (vgl. Anm. 6), S. 111.
20 A.a.O., S. 83.

108



Die satztechnische Bedeutung einer solchen Aufwertung der Oberstimme
spiegelt sich in den während der 1750er fahre erschienen Melodielehren.
Symptomatisch ist die Nähe, in die sie die Melodie und den Geschmack als
ästhetischen Zentralbegriff der Epoche rücken. Meinradus Spiess schreibt 1746:

„Was der Goût in der Music eigentlich sey, lasset sich so leicht nicht beschreiben,

man wollte dann sagen, daß der Goût selbst die Seel der Music, und Quint-
Essenz der Melodiae sey, welcher sie gleichsam doppelt belebt, und denen
Sinnen angenehm macht".21

Die musikästhetische Aufwertung des Cantabile, die pädagogische Bedeutung

des Singens von Rousseau bis Nägeli und die Idealisierung des Singens in
der literarischen Romantik von Herder bis Eichendorff wurzeln in dem Rang,
den die deutsche Aufklärung der Natur und dem Natürlichen als Gegenbegriffen

zur Vernunft und zum Vernünftigen beimaß.
Die Bevorzugung schlichter Liedhaftigkeit im Singspiel, die Affinität des

Liedhaften an die als natürlich empfundene Periodizität, die frühen Formen
einer national charakterisierten Volksliedpflege und die Liederschulen verbanden

sich zu einem Wirkungsensemble, das vor allem innerhalb der bürgerlichen

Musikausübung auch auf den instrumentalen Bereich ausstrahlte. Die am
Gesang orientierten Instrumental-Lehrschriften (Ph. E. Bach, Quantz, Leopold
Mozart, Geminiani) und deren zeitliche Benachbarung mit den Mclodielehren
sind hierfür symptomatisch. Quantz schreibt: „Nur schade, daß seit einiger
Zeit die meisten...Instrumentisten allzuweit von dem Geschmacke des

Singens abgegangen sind: wodurch sie nicht nur viele, die ihnen nachzuahmen
suchen, verführen, sondern auch sogar manchen Sänger verleiten, die gute
Singart zu verlassen".22

Analog ist oft eine Nachahmung des Gesanges durch die Instrumente gefordert

worden. In diesem Sinne äußerte sich bereits 1535 Silvestro Ganassi.23
Was im 18. Jahrhundert hierzu geäußert wurde, setzte diese alte Tradition fort,
bezog sich auf die Rhetorik oder wurzelte in der Nachahmungsästhetik. Eine
Entscheidung ist oft unmöglich, da sich inhaltlich keine Widersprüche
ergeben, aber auch kaum nötig.

Das Vokal-Ideal mündete am fahrhundertende - dies bereits im Zeichen der
Romantik - in die Idealisierung des Volksliedes. Vielleicht schon in diesem
Sinne schrieb Herder 1769: „Was war's, das man mit der ersten Musik
ausdrücken wollte? Leidenschaft, Empfindung: - und diese fand sich nicht in den

21 A.a.O., S. 84.
22 Versuch einer Anleitung, die Flute traversière zu spielen, Berlin 1752, Reprint 1953,

S. 315.
23 P. Reidemeister, Historische Aufführungspraxis. Eine Einführung, Darmstadt 1988,

S. 86.

109



für die Menschen toten Vogelsängen, sondern in den singenden Tönen seiner
Zunge".24 Und Chr. Fr. D. Schubart (1777/87): Die Musik „entquillt so frei und
so kunstlos unseren Herzen, daß jedes Gefühl...jeder leidenschaftliche Drang
hinreichend ist, uns die Lippen zum Gesang zu öffnen".24

Eine gesungene Klavier-Fantasie

Im 18. Jahrhundert ist immer wieder die Forderung erhoben worden, die

Musik solle sprechen. So meinte C. Ph. E. Bach, „daß ein Clavieriste besonders
durch Fantasien...das Sprechende...alleine vorzüglich vor den übrigen Ton-
Künstlern ausüben kann".25 Was aber war mit dem Sprechenden konkret
gemeint? Zweifellos war es - wie Nachahmung und Natur - ein begrifflich vages
Modewort; zudem darf man in ihm ein Relikt der um 1750 endenden Tradition
der musikalischen Rhetorik sehen. Vor allem aber deutet es auf das Bestreben
der Empfindsamkeit hin, der Instrumentalmusik eine der Vokalmusik
ebenbürtige Ausdrucksfähig- und -deutlichkeit zu geben.Die negative Formulierung
von der Musik, „die nicht redet und nichts vorstellt", deutet auf die Bemühungen

hin, die Instrumentalmusik dadurch zu legitimieren, daß sie, indem sie

Natur und Sprache nachahmt, sich als fähig erweist zu sprechen und darzustellen.

In diesem Sinne schreibt d'Alembert: „Die Musik, die in ihren Anfängen
vielleicht nur dazu bestimmt war, Geräusche darzustellen, ist allmählich eine
Art Vortrag, schlechthin eine Sprache geworden, mittelst deren man die
verschiedenen Empfindungen der Seele...zum Ausdruck bringt".26

Eine in ihrer Zeitgebundenheit charakteristische Verwandlung von
Instrumentalmusik in ein Gesangsstück stammt von Heinrich Wilhelm von Gerstenberg,

der, 1737 geboren, maßgeblich an der um 1765 einsetzenden deutschen
Shakespeare-Rezeption beteiligt war, durch seine Tragödie Ugolino bekannt
wurde und ein Verehrer der Musik C. Ph. E. Bachs war, den er in Berlin
kennengelernt hatte.27 Etwa 1767 unterlegte er Bachs Fantasie in c-moll aus
den 18 Probestücken von 1763 (Wq 63,6) einen Text „Hamlet, der über den
Selbstmord raisonirt",28 der dem berühmten Hamlet-Monolog „Sein oder Nichtsein",

mit eben diesen Worten beginnend, frei nachempfunden ist. Keineswegs

24 Zit. nach H.H.Eggebrecht, „Das Ausdrucksprinzip im musikalischen Sturm und
Drang", in: Musikalisches Denken, 1977, S. 87.

25 Versuch...., Teil 1, S. 123.
16 Zit. nach H.Pfrogner, Musik. Geschichte ihrer Deutung, 1954, S. 206.
27 MGG, Band 4, Sp. 1837.
28 So bei Cramer laut Fr. Chrysander, „Eine Klavier-Phantasie von Karl Philipp Emanuel

Bach mit nachträglich von Gerstenberg eingefügten Gesangsmelodien zu zwei
verschiedenen Texten", Vierteilahrsschrift für Musikwissenschaft 7 (1891) S. 4.

110



handelt es sich, wie immer wieder zu lesen ist, um diesen Monolog selbst. Etwa
1783 tat Gerstenberg ein Gleiches mit einem Monolog „Socrates, der im
Begriffe steht, den Giftbecher zu trinken". Eine textliche Beziehung zu Piatons
Phaidon, wie zuweilen ebenfalls behauptet, besteht, von der äußeren Situation
abgesehen, nicht. Beide Versionen hat Carl Friedrich Cramer - 1732 geboren,
Übersetzer und Herausgeber der Werke von Diderot und Rousseau - 1787 in
einem Flora betitelten Sammelwerk mit Stücken für Gesang und Klavier
veröffentlicht. Auch Cramer stand zu Ph. E. Bach in persönlicher Beziehung. Wie
dieser die Vokalfassungen seiner Klavier-Fantasie beurteilt hat, ist nicht
überliefert. Klopstock meinte, laut Gerstenberg, „daß dies die ausdruckvollsten
Singsachen wären, die man hören könnte",29 ein bemerkenswertes Urteil, da

beide Texte literarisch von höchst fragwürdiger Qualität sind, wie die als

Anhang dieses Beitrages nach Chrysander und Cramer wiedergegebenen
Gerstenberg-Bearbeitungen zu erkennen geben. Es fällt schwer anzunehmen,
man habe nicht schon damals das künstlerische Gefälle von Bachs Musik zu
Gerstenbergs Textierungen bemerkt; wenigstens einem Klopstock möchte man
ein solches Urteilsvermögen zutrauen.

Gerstenberg hat in den fantasiehaften Rahmenteilen seine Texte weitgehend
der rezitativ-ähnlichen Melodiestimme unterlegt, im Hamlet-Monolog auch
den gebrochenen Stützakkorden. Er übernimmt vom Original, ohne Rücksicht
auf den melodischen Verlauf, so viele Töne in die Gesangsstimme, wie der Text
jeweils benötigt; man vergleiche „die nahe Stunde" oder „das ist, das ist".
Daher sind deklamatorische Schwächen (wie „oder Nichtseyn") selten; die
mechanische Verfahrensweise ist jedoch unübersehbar, und man fragt sich,
warum Gerstenberg seinen Prosatext nicht enger auf die Musik bezogen hat. Im
taktgebundenen Mittelteil der Fantasie war er durch Melodik, Rhythmus und
Takt der führenden Oberstimme stärker eingeengt. Daher kommt es hier zu
unmotivierten Wortwiederholungen und deklamatorischen Ungeschicklichkeiten,

zumal dort, wo ein enggliedriger Forte-piano-Wechsel den metrischen
Schwerpunkten der Musik und damit auch den Wortakzenten entgegensteht.
In diesem Abschnitt stimmen die Gesangsparte beider Fassungen nahezu
überein.

Uns heute befremdet wohl am meisten, daß Gerstenberg zwei verschiedene,
auch inhaltlich divergente Texte - vom Thema Tod abgesehen - ein und
derselben Musik zugeordnet hat. Eben dies aber kann Aufschluß darüber geben,
wie (wenigstens aus literarischer Sicht) die textlose Instrumentalmusik
bewertet wurde. Gerstenberg meinte, „daß die Musik ohne Worte nur allgemeine
Ideen vorträgt, die aber durch hinzugefügte Worte ihre völlige Bestimmung
erhalten".30 Dies mag die zweifache Textierung erklären; denn vermutlich ging

29 Zit. nach H. G. Ottenberg, C. Ph. E. Bach, Stuttgart 1987, S. 217.
30 A.a.O.

111



es Gerstenberg weniger um die Frage; welchen Inhalt Instrumentalmusik durch
hinzugefügte Worte erhält, als darum, daß ihr auf diese Weise ein verbalisier-
barer Inhalt zugeordnet werden konnte. Der Text konkretisierte den musikalischen

Ausdruck der Fantasie inhaltlich und gab ihr damit ihre „völlige Bestimmung",

die jedoch nicht programmatisch zu verstehen ist, sondern von der

längst zum Topos erstarrten Ansicht her, Musik, die nicht rede, sei nur
Geräusch.

In Gerstenbergs Aufsatz von 1770 Uebei Recitativ und Arie in der italien-
sischen Sing-Komposition, den Chrysander zitiert, stand Vokalmusik zur
Debatte; bei der Fantasie-Bearbeitung hingegen hat Gerstenberg Instrumentalmusik

„vokalisiert"; es handelt sich also um durchaus unterschiedliche, ja

gegensätzliche Dinge. Gerstenberg fragt in dem Aufsatz: „Ob nicht die Natur
des Gesanges darin bestehe, daß er die Worte, deren er sich als Zeichen bedient,
in Tongemälde der Empfindung verwandelt; ob nicht hieraus folge, daß
Deklamation in keinerlei Bedeutung Gesang heißen könne, so lange sie ihre Worte
nur als Zeichen und nicht als solche Gemälde vorträgt; ob nicht also auch das

Recitativ, welches seine Grundsätze aus der Deklamation herleitet, von einer
ganz andern Natur, als der Gesang sei".31 Gerstenberg stellt also eine Deklamation,

die die Worte nur als „Zeichen", also in ihrer bloßen Lautgestalt
vorträgt,32 dem „Gesang" gegenüber, der die Worte über ihren Zeichen-Charakter
hinaushebt und in „Tongcmälde der Empfindung" verwandelt. Er fragt dann, ob

Werke, „die eigentlich darauf angelegt sind, daß sie eine Welt nachahmen, wo
Alles durch Gesang ausgedrückt wird, so heterogene Theile, als Recitativ und
Arie, nicht eine schlechte Komposition geben".33 Bei der Bach-Fantasie jedoch
hat Gerstenberg eine gegebene, in sich bereits ausdrucksvolle Komposition mit
Worten versehen, also ein Instrumentalstück durch einen dem Original fremden

Text und dessen Deklamation in ein Vokalstück verwandelt (vgl. Anhang).
Gerstenbergs Bearbeitung hat mit dem, was Ph. E. Bach unter dem

„Sprechenden" der Musik verstand, wenig zu tun. Arnold Schering hat dies
als „redendes Prinzip"34 zwar treffend benannt, insofern aber unzutreffend
interpretiert, als er es im Sinne einer programmatisch verstandenen,
poetischen Idee inhaltlich deutete. Doch nicht, wovon die Musik spricht, war mit
dem Sprechenden gemeint, sondern daß Instrumentalmusik etwas deutlich
zum Ausdruck bringen kann und soll. Man muß von der Programmatik, wie
das 19. Jahrhundert sie verstand, völlig absehen, um Bachs Begriff vom
Sprechenden in der Musik richtig zu verstehen.

31 F. Chrysander, a.a.O., S. 24.
32 Chrysander (S. 24) bezieht dies fälschlicherweise aufs Melodram
33 F. Chrysander, a. a. O., S. 24.
34 A.Schering, a.a.O., S. 17.

112



Inwieweit Gerstenbergs Fantasie-Bearbeitungen als zeittypisch gelten
können, ist schwer zu sagen. Gewiß sind sie eher unter literarischem als unter
musikalischem Aspekt zu beurteilen. Schon Cramer sprach von einem „ex-
centrischen Versuch",35 und aus seiner Rezension wissen wir, daß Gerstenberg
lange gezögert hat, seine Vokalfassungen zu veröffentlichen. Über seine
musikalische Ausbildung wissen wir wenig. Wenn Cramer, ebensowenig wie
Klopstock musikalisch gebildet, meinte, er kenne „an Kraft und originaler
Wahrheit nichts Vortrefflicheres" als die Gerstenberg-Bearbeitungen, so ist
dies die Aussage eines Literaten, als solche zwar bemerkenswert, jedoch
keinesfalls mit den Anschauungen gleichzusetzen, die Musiker wie C. Ph. E. Bach

vertreten haben.
Es ist gewiß kein Zufall, daß es sich bei beiden Gerstenberg-Texten um

Monologe handelt. Schon im Bachschen Original wirkt die oft unbegleitete
Melodiestimme, zumal bei rezitativischen Wendungen, gleichsam solistisch.
Monolog-Situationen ergaben sich häufig im Melodram, das in den 1770er
Jahren seine Blütezeit erlebte, im übertragenen Sinn in den Konzertkadenzen
mit einem gleichsam monologisierenden Solisten sowie in den Improvisationen

am Ciavier, deren auskomponierte Form, die Fantasie, im Als-ob des

Instrumentalrezitativs zu sprechendstem Ausdruck gelangte. Diese monologisierenden

oder solistischen Erscheinungen spiegeln die Individualisierung der
Musik im 18. Jahrhundert wider, wie sie im empfindsamen Stil und im Sturm
und Drang besonders deutlich zum Ausdruck kam. Daß Gerstenberg textierte,
was Bach instrumental sprechend beabsichtigt und empfunden haben mag,
wird auf ihn, Bach, wie ein Pleonasmus gewirkt haben.36

Nachahmung und Natur

Nachahmung war ein ästhetischer Zentralbegriff des 18. Jahrhunderts.37 Was
man mit ihm jeweils meinte, entzieht sich einer exakten und generellen
Definition. In jedem Fall aber verweist der heteronome Sinn der Nachahmung
in sinnfälliger Weise auf das Prinzip des Als-ob. Zwei Traditionslinien bereiteten,

ob man sich ihrer bewußt war oder nicht, der musikalischen Nach-

35 F. Chrysander, a.a.O., S.4.
36 Momignys Mozart-Textierung (vgl. W. Kirkendale im Mozart-Jahrbuch 1962/63) und

Silchers Liedbearbeitungen Beethovenscher Instrumentalthemen (vgl. P. Mies im
Beethoven-Jahrbuch 1957/58) belegen eine spätere, „romantischere" Ästhetik.
Gerstenberg ist 1737, Momigny 1762 und Silcher 1789 geboren.

37 W. Serauky, Die musikalische Nachahmungsästhetik im Zeitraum von 1700 bis
1850, 1929, wenigstens für das 18. Jahrhundert noch immer unentbehrlich und
wichtig in der Kritik an: H. Goldschmidt, Die Musikästhetik des 18. Jahrhunderts
und ihre Beziehungen zu seinem Kunstschaffen, 1915, Nachdruck 1968.

113



ahmungsästhetik den Boden: Der bis zu den Kirchenvätern zurück zu verfolgende

Gedanke einer Naturnachahmung durch die Künste38 und die musikalische

Rhetorik als Nachahmung der Redekunst und Wortsprache.
So unterschiedlich man Nachahmung verstanden hat, so lassen sich doch,

annähernd der Chronologie des Bedeutungswandels gemäß, die folgenden
Unterscheidungen vornehmen:

- Nachahmung der menschlichen Affekte: affectus exprimere, dann aber auch
affectus movere;
- Nachahmung der Wortsprache, des Sprechens, systematisiert in der musikalischen

Oratorie und Figurenlehre;

- Nachahmung als realistische Wiedergabe hör- oder sichtbarer
Naturerscheinungen: imitare-, Madrigalismen;

- Nachahmung im Sinne analoger Wiedergabe außermusikalischer Gegenstände:

exprimere, hier verstanden als adäquater „Ausdruck", wie beim Übersetzer,
der einen fremdsprachigen Text nicht nachahmt, sondern seinen Inhalt im
eigenen Idiom sinnentsprechend „ausdrückt";39

- Instrumentalmusik als Nachahmung von Vokalmusik und

- Instrumentalmusik als Wiedergabe der Empfindungen, die ein außermusikalisches

Phänomen im Betrachter oder Hörer auslöst.
Jede dieser Bedeutungen, die Nachahmung in der Musik haben kann, erfuhr

aus philosophisch-ästhetischer und aus musikalisch-kompositorischer Sicht
oft erhebliche Modifikationen. Eine Gemeinsamkeit liegt im Als-ob, im Quasi,
in der in unterschiedlichen Graden beabsichtigten oder geglückten Nähe zum
Bezugsobjekt, in der angestrebten und ästhetisch als reizvoll empfundenen
Schein-Identität mit ihm. L'art n'est fait que pour tromper, schrieb Charles
Batteux,40 der, wenn nicht bedeutendste, so doch einflußreichste
Nachahmungsästhetiker. Der Inhalt der Kunst, meinte er, sei nicht die wahre Natur,
sondern „des ressemblances qui ne sont point la nature, mais qui paraissent
l'être; le vrai-semblable; des choses imaginaires: des êtres feints",41 - Formulierungen,

die in ihrer Betonung des Scheinbaren und Scheinwahren sich wie
Umschreibungen des Als-ob lesen. In ähnlichem Sinn heißt es bei J. J. Quantz, man
„müsse sich bald traurig, bald lustig, bald ernsthaft stellen können, welche
Vorstellung bei der Musik sehr nötig ist",42 - eine Äußerung, die umso bemerkenswerter

ist, als sich daneben auch bei Quantz die bald zum Topos erstarrte
Meinung findet, der Künstler müsse den jeweils zum Ausdruck gebrachten

38 MGG, Band 9, Sp. 1006 f.
39 M. Zimmermann in: Musik zur Sprache gebracht. Musikästhetische Texte aus drei

Jahrhunderten, hrg. von C. Dahlhaus und M. Zimmermann, 1983, S. 54 ff.
40 Cours de Belles-Lettres, ou Principes de la Littérature, 1755, Band I, S. 182.
41 H. Goldschmidt, a.a.O., S. 70
42 Versuch einer Anweisung... XI, 16; zit. nach W. Serauky, a.a.O., S.100

114



Affekt selber nacherleben.43 So liest man auch bei Ph. E. Bach: „Indem ein
Musickus nicht anders rühren kan, er sey dann selbst gerührt; so muß er

nothwendig sich selbst in alle Affeckten setzen können, welche er bey seinen
Zuhörern erregen will".44 Da es Bach aber auch darum ging, „viele Affeckten
kurtz hinter einander zu erregen und zu stillen",45 ist seine Forderung nach
affektiver Identifikation gewiß nicht wörtlich, sondern abermals im Sinne
eines Als-ob zu verstehen.

Auch der Begriff Natur, auf den die Nachahmungsästhetik ständig Bezug

nimmt, ist keineswegs einsinnig zu begreifen. Der Bedeutungsradius reicht von
einer landschaftlich verstandenen Natur bis zu Natur als rationalistischem,
modisch häufigem Gegenbegriff zu Vernunft, vom Inbegriff menschlicher Natur
bis zur vernünftig gedachten Natur, also einer abstrakten, typisierten, stilisierten

oder bestimmten Vernunfts- oder Geschmackskriterien unterworfenen
Natur. Batteux hatte mit der imitation de la belle nature als einzigem Prinzip
der beaux arts - man beachte die Zuordnung des Schönen sowohl zur Natur
wie auch zur Kunst! - eine typisch rationalistische Vereinfachung vorgenommen,

die entsprechenden Erfolg hatte. Sie übte aber insofern eine retardierende

Wirkung aus, als die zum Prinzip erhobene Nachahmung einer Emanzipation

der Instrumentalmusik im Wege stand. Doch Batteux war weder Musiker,
noch ging es ihm wesentlich um Musik. Erstaunlich bald ließ sich ein Musiker
vernehmen, Caspar Ruetz (1708 - 1755), der sich mit gewichtigen Argumenten
von der Allgemeingültigkeit der Nachahmungsästhetik, namentlich von ihrer
Anwendung auf die Musik distanzierte.46 Batteux's Schrift Les Beaux-Arts
réduits à un même principe erschien 1746. In Deutschland wurde sie 1752 in
der Übersetzung durch Joh. Adolf Schlegel bekannt.47 1754 veröffentlichte
Ruetz sein Sendschreiben eines Freundes an den andern über einige
Ausdrücke des Herrn Batteux von der Musik,48 Ihm ging 1752/53 An Essay on
musical expression von Charles Avison voraus, ebenfalls gegen die
Nachahmungsästhetik gerichtet, jedoch ohne Kenntnis Batteux's verfaßt.49 Als

43 Versuch einer Anweisung... II, 26; X, 20; XIV, 5 - zit. nach Serauky, a.a.O., S. 100.
44 Versuch..., Teil 1, S. 122; die Quelle findet sich bei Horaz (De arte poetica): „Si vis

me flere, dolendum est primum ipse tibi:/ tum tua me infortunia laedent, Telephe vel
Peleu."

45 Versuch..., Teil 1, S. 123.
46 H. Goldschmidt, a.a.O., S. 137 ff; W. Serauky, a.a.O., S.76.
47 Batteux's Einschränkung der schönen Künste auf einen einzigen Grundsatz,

Leipzig 1752. Die meisten Lexika nennen nur die zweite Auflage von 1759. -

F A. Schlegel war der Vater der berühmten Brüder August Wilhelm und Friedrich
Schlegel.

48 In: „Lübeckische Fama", 1754, abgedruckt in: Historisch-kritische Beyträge zur
Aufnahme der Musik von Fr. W. Marpurg, Berlin 1755, Band I, 4. Stück. Fliernach die
nachfolgenden Zitate.

49 W. Serauky, a.a.O., S. 49 ff.

115



dritter Autor mit gleicher Tendenz ist Michel Paul Gui de Chabanon zu
nennen. Am bekanntesten unter seinen Schriften ist De la musique... (1785)

geworden, doch finden sich seine musikästhetisch wichtigsten Gedanken bereits
im Eloge de M. Rameau von 1764.50

Die kritische Distanz zur Nachahmung als Prinzip verhalf, ob beabsichtigt
oder nicht, der Instrumentalmusik zu ihrem Recht. Darin liegt die Bedeutung
des Sendschreibens von Ruetz. Es enthält hierzu Gedanken, die um 1750 einen
hohen Grad an Eigenständigkeit im ästhetischen Denken beweisen. Dies zeigt
der folgende Absatz, der, über Musik und Natur reflektierend, zu einer Absage
zwar nicht an die Nachahmung, wohl aber an die Nachahmung als Prinzip
gelangt und so zugleich das der Musik Eigentümliche betont: „ Die Musik kann
keinen einzigen Ton machen, der nicht schon in der Natur von Anbeginn der
Welt lieget, sondern sie richtet sie nur ein. Die Musik steiget niemals über die
Gränzen der Natur hinaus...Sie ist nicht allein eine Nachahmerin der Natur,
sondern die Natur selbst; indem sie so wohl in der Natur gegründet ist, durch
singende und harmonische Töne zu reden, als durch Worte, rednerischen
Vortrag und Gebärden. Sie macht uns eben das Empfinden und tausend andere

Empfindungen, deren ein musikalisches Herze fähig ist, und die kein Redner,
noch Poet durch seine Worte und bewegliche Declamation erwecken kann,
sind ihr Eigenthum. In diesen letzten ist die Musik keine Copie der Natur,
sondern das Original selbsten. Sie ist eine allgemeine Sprache der Natur, die

nur den harmonischen Seelen verständlich ist" (S.292). In gleichem Sinn an
anderer Stelle: „Der Begriff vom Natürlichen in der Musik ist falsch, wenn man
das Künstliche gar davon ausschließen...will" (S.288). „Die Musik ahmet also
der Natur, so viel möglich nach, gebraucht sich aber auch billig der Reichthü-
mer ihrer Kunst" (S.268).

Die Ausführungen von Ruetz erlauben, eine Hierarchie des Natürlichen in
der Musik zu rekonstruieren, die für den Einfluß des Vokalstils auf die
Instrumentalmusik von Belang ist. Gesang im Sinne von Oberstimmenmelodik galt
für natürlicher als die Harmonik: „Der Gesang hat sein Wesen für sich selbsten,
wenn auch keine Harmonie hinzu kommt" (S.281). Deklamation im Sinne
eines rednerischen Textvortrages galt Ruetz für natürlicher als das Rezitativ.
„Hier kommt es auf den Begriff des Wortes Natur an: Heißt Natur hier so viel
nur als die Art der natürlichen Aussprache eines Affects, so steht diese

Meinung dem Reichthum der Musik entgegen, als welche weit mehr Töne und
Zusammenfügungen in sich enthält, als alle Arten der Modulation der Stimme,
womit eine Leidenschaft immer in einer ordentlichen Rede mag ausgesprochen
werden" (S.300). Und das Rezitativ galt Ruetz für natürlicher als die Arie: „Daß
die Töne schon halb gebildet in den Worten liegen", - dies die Meinung
Batteux's- „mögte man einigermaßen von einem Recitativ oder einer theatra-

50 H. Goldschmidt, a.a.O., S. 253, und W. Serauky, a.a.O., S. 216 ff.

116



lischen Declamation gelten lassen, welche nur eine Nachahmung der Rede ist,
so, wie sie ein guter Redner mit den gehörigen Affecten aussprechen würde"
(S.284). „Wie weit aber würde ein Componist, wenn er etwa eine Arie setzen
soll, wohl kommen können, wenn ihm keine andere Töne sollten erlaubt seyn,
als welche die natürliche Art einer Leidenschaft erfordert?...Hier darf die Musik
nicht mehr die Sprache der Natur allein, sondern auch der Kunst seyn" (S.285).

Daß Caspar Ruetz als Musikästhetiker bisher nicht die ihm zweifellos
zukommende Beachtung fand, ist - das dürften die Zitate gezeigt haben - schwer
einzusehen.

Die Kategorie des Als-ob

Das Als-ob einer quasi-vokalen Instrumentalmelodik, eines wortlosen
Deklamierens, einer sprechenden Musik findet sich am deutlichsten im Instrumentalrezitativ

ausgeprägt, insofern es textiert zu werden erlaubt oder nahelegt.
Das Wort Rezitativ wurde im 18. Jahrhundert nicht eindeutig definiert; man
hat es entweder vom Singen oder vom Sprechen her zu fassen versucht.
Mattheson nannte es einmal eine „bestimmte Art künstlich zu sprechen", ein
anderes Mal eine „Gattung des Gesanges". Gottsched nannte es eine „Singart,
welche ebenso viel von der Declamation als vom Gesänge an sich hat."51

In der definitorischen Unentschiedenheit widerspiegelt sich das Als-ob des

gesungenen Rezitativs: Es tut so, als ob es spräche, - und mehr noch des

instrumentalen Rezitativs: Es tut so, als ob es singend deklamiere. Das gesungene

Rezitativ ist eine Nachahmung gesprochener Sprache, das instrumentale
Rezitativ eine Nachahmung des gesungenen.

Was rezitativisch sei, wird auch heute unterschiedlich eng oder weit gefaßt.52
Zu den Charakteristika des Vokalrezitativs gehören in jedem Fall eine sangbare
Melodie, die sich der natürlichen Deklamation des Textes anpaßt, kurze
Phrasen mit deutlichen Zäsuren, rhythmische Freiheit im Vortrag, die von
metrischer Ungebundenheit bis zum a piacere einer improvisiert wirkenden
Wiedergabe reichen kann, und ein deutlicher Gegensatz zwischen Gesang und
Begleitung. Mit einer möglichen anstelle einer tatsächlichen Textierung sind
dies auch die Charakteristika des Instrumentalrezitativs.

In J. S. Bachs Chromatischer Fantasie (BWV 903), einem Schlüsselwerk dieser
Gattung, unterbrechen in dem als Recitativ bezeichneten Formteil, einem
Secco-Rezitativ vergleichbar, vollstimmige Akkorde die melodische Finie.

51 P.Mies, Das instrumentale Rezitativ, Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und
Literaturwissenschaft, Band LV, Bonn 1968.

52 Man vergleiche P. Mies, a.a.O., und H. Seifert, „Das Instrumentalrezitativ vom Barock
bis zur Wiener Klassik", in: De ratione in musica, Festschrift Erich Schenk, hrg. von
Th. Antonicek, Kassel 1975.

117



Diese jedoch, teilweise in Sextparallelen geführt, ist weder die eines gesungenen

Rezitativs noch arios, ja nicht einmal quasi-vokal, sondern weitestgehend
instrumental. Hier also findet die potentielle Textierbarkeit als Kennzeichen
eines Instrumentalrezitativs keine Bestätigung.

fr

Joseph Haydn benutzt in seinem Streichquartett op. 17,5 (Hob. III.29) von 1771
den rezitativischen Stil als Satztyp, der sich kontrastierend abhebt: Die
quasivokalen Melodiewendungen mit kurzen Phrasen, Fermaten, akkordischen
Einwürfen und typischen Rezitativ-Floskeln stehen den Adagio-Abschnitten
mit quartett-typischer Kantabilität und homophonem Satz gemäß dem
Formschema a-b-a-b-a gegenüber.53

Ph. E. Bachs Instrumentalrezitative enthalten sowohl quasi-vokale Melodik
(Andante der ersten Preußischen Sonate, Wq 48,1) als auch melodische
Erfindungen, die nur entfernt an eine vokale Ausführung denken lassen (fis-moll-
Fantasie, Wq 67 bzw. 80). Ebenso hat Beethoven Instrumentalrezitative
geschrieben, die den entsprechenden Vokalstil imitieren (erster Satz der
Klaviersonate op. 31,2), aber auch solche, die sich weit davon entfernen, wie im
dennoch als Recitativo bezeichneten Adagio ma non troppo der Klaviersonate
opus 110.

In Mozarts Divertimento in B-dur (KV 287) begegnet das Als-ob in zweifacher
Weise: Das Adagio präsentiert sich als Satz eines Violinkonzertes samt
Solokadenz, und das Finale enthält in seinen beiden Andante-Abschnitten rezitativische

Violinsoli.54 Am 6. Oktober 1777 schrieb Mozart an seinen Vater:
„Zu guter letzt spiellte ich die letzte Cassation aus dem b von mir. Da schauete
alles gros drein. Ich spiellte als wenn ich der gröste Geiger in ganz Europa
wäre". Dieses originale Als-ob ist insofern bezeichnend, als Mozart es in
Verbindung mit einem Divertimento äußert, einer Gattung also, in der
Solokadenz und rezitativische Violinsoli wie Zitate aus anderen Gattungen wirken.
Das von Mozart geäußerte „als wenn" seines Spiels verbindet sich kaum
zufällig mit der kompositorischen Anspielung auf außerhalb eines Divertimentos
liegende musikalische Ausdrucksformen.

53 P. Mies, a.a.O., S.70.
54 P. Mies, a.a.O., S.30.

118



Die Kadenz im Solokonzert sowie im Da-capo-Teil der Arie steht im
18. Jahrhundert seltsam zwischen tatsächlicher oder vorgeblicher Improvisation

und verbindlicher Komposition. Auch die Clavier-Fantasie kennt beide

„Spielarten". Die in Generalbaß, Diminutionspraxis und Ziergesang liegenden
Wurzeln lassen diesen Fragenzusammenhang überaus komplex erscheinen.
Er läßt sich umso weniger zuverlässig erfassen, als die tatsächlichen Improvisationen

ihrem Wesen gemäß nicht mehr dingfest zu machen sind. Das Als-ob
des vorgeblichen Improvisierens ist nicht auf Solokonzert und Arie beschränkt.
Man denke an die auskomponierte Cadenza in tempo im dritten Satz von
Mozarts Klaviersonate B-dur, KV 333, an das con espressione e semplice
des Instrumentalrezitativs am Reprisenbeginn im Kopfsatz von Beethovens
Klaviersonate op. 31,2.

Im ästhetischen Reiz vergleichbar ist das musikalische Zitat, das erstmals
wohl bald nach 1750 begegnet. Bekannt sind Mozarts Selbst-, Sarti- und Soler-

Zitate im Don Giovanni sowie Beethovens Don-Giovanni-Zitat in seinen
Diabelli-Variationen. Gegen eine voreilige Zuordnung als Zitat spricht im
18. Jahrhundert in den allermeisten Fällen, daß sich Übereinstimmungen auf
melodische Wendungen, rhythmische Modelle und bestimmte harmonische
Stufenfolgen beschränken, die zum Allgemeingut des Epochenstils gehören.
Damit fehlt ihnen die Unverwechselbarkeit individueller Äußerung, die das

Zitat ästhetisch qualifiziert. Und um von Entlehnung zu sprechen, müßte man
deren Absichtlichkeit nachweisen können.

Daß aber nicht nur Themen zitiert werden, sondern auch Kompositionsgattungen

oder zu diesen gehörige Ausdrucksformen oder Gestaltungsmittel,
zeigt das erwähnte Mozart-Divertimento, aber auch Beethovens Violinsonate
opus 47, die im Erstdruck versehen war mit dem Zusatz „scritto in uno stile
molto concertante, quasi corne d'un Concerto."

Auch der „Gesang der Geharnischten" in Mozarts Zauberflöte zitiert nicht
nur Luthers Liedmelodie „Ach Gott, vom Himmel sieh darein," sondern auch
und mehr noch den Stil einer spätbarocken - und das heißt, auf Mozart
bezogen, wohl weitgehend: einer Bachschen - Cantus-Firmus-Bearbeitung.
Anders als fugierter Stil dürfte dies in der Oper des 18. Jahrhunderts ein
Unikum sein. Zum Als-ob des Melodie- und Stilzitates kommt ein mehrfach
gebrochenes Verhältnis der vokalen und instrumentalen Momente hinzu.

IJ^L 1

- Il j >

Ach

rA1'!

=4=
Gott vom -lim - mel sieh

' '
r

dar

r r p

ein

lf r 1 1

Der, wel-cher wan-dert die - se Stras - se voll Be-schwer - den...

119



Bereits die Melodie verliert durch die textlich bedingten Tonwiederholungen
ihre Lied- oder auch nur Choralhaftigkeit. Die tonale Umdeutung der

D-hypophrygischen Melodie nach c-moll, die Ergänzung der Luther-Melodie
durch eine weitere Melodiezeile (mit einer phrygisch oder neapolitanischen
Wendung, nun aber auf c bezogen!) sowie die Frage nach der (wohl mehr in-
tentionalen als belegbaren) „Quelle" für die barocken Figuren, mit denen Mozart
den Cantus firmus kontrapunktiert, seien hier lediglich erwähnt. Die mehrfache

Oktavierung des Cantus firmus (Tenor, Baß, FFolzbläser und Posaunen!)
steht der Orgel näher als einem vokalen Modell. Wenn sich Mozart auch mehr
auf Bachs Motetten55 als auf seine Orgelchoräle bezogen haben mag, so büßen
doch auch diese durch reiche Kolorierung und instrumentale Wiedergabe ihre
Liedhaftigkeit, ja sogar ihren Vokalcharakter weitgehend ein. Freilich bleibt
gerade bei Bach der Bezug zum Text auch bei nicht-vokaler Melodik durch
dessen affektive und inhaltliche Ausdeutung gewahrt. Inwieweit dies auch bei
Mozart der Fall ist, bleibt, da der „Gesang der Geharnischten", wie gesagt, ein
Einzelfall ist, eine offene Frage.

Auch das instrumentale Rezitativ mag als Zitat des vokalen gelten und
seinerzeit als solches empfunden worden sein. - Wenn bereits bei J. S. Bach,
aber auch noch bei Beethoven (opus 110) der Begriff Rezitativ in Instrumentalwerken

erscheint, die melodisch kaum ans Vokalrezitativ erinnern, so ist
damit - neben dem erwähnten zitathaften Effekt - vor allem eine Anspielung
auf das rednerische Moment der primär textbezogenen Melodik des
Vokalrezitativs gemeint, jedoch mit den Ausdrucksmitteln der Instrumentalmusik
realisiert. Nirgends spricht C. Ph. E. Bachs Ciaviermusik deutlicher als in den
rezitativischen Abschnitten. - Neben die genannten Charakteristika des

gesungenen Rezitativs (oder an ihre Stelle) treten im instrumentalen
Einstimmigkeit und „Solo". Sie betonen in ihrer „Individualität" das Sprechende,
das man sich doch stets als Äußerung eines Sprechenden vorstellt.

Einstimmigkeit begegnet besonders häufig in Form von Themenformulierungen
im Unisono56 und in rezitativ-ähnlicher Melodik, das Solistische in der

Konzertkadenz sowie als „Monolog" in Improvisation und Fantasie. Nicht
selten auch kommt es zu Kombinationen dieser Erscheinungsformen. Vor
allem der Solokadenz im Konzert ist oft ein Gefälle zu Improvisation, Fantasie,
aber auch zum Rezitativ eigen. Ein besonders sinnfälliges Beispiel enthält das

55 R. Hammerstein („Der Gesang der geharnischten Männer", AfMw 13 (1956) S. 6)
weist darauf hin, daß Mozart Bachs Motette Singet dem Herrn gekannt hat und der
dritte Teil der Ciavierübung sich zu Mozarts Zeit in der Wiener Hofbibliothek
befunden hat. - Vgl. auch W. Fischer, „Der, welcher wandelt diese Straße voll
Beschwerden", im Mozart-fahrbuch 1950, S. 41 ff.

56 P. Benary, „Unisono und empfindsamer Stil", Schweizer musikpädagogische Blätter,
1988, S. 137 ff.

120



Finale der Konzertanten Sinfonie von Haydn (Hob. 1.105). In den Kadenzen der

langsamen Sätze von Beethovens zweitem und drittem Klavierkonzert mündet
die unbegleitete Melodielinie der rechten Hand in einen rezitativischen
Gestus.

Von besonderem Interesse ist das Andante in Mozarts Es-dur-Klavierkonzert,
KV 271, seinem ersten Konzertsatz in Moll, - ein weiterer Hinweis auf
individualisierten Ausdruck. Schon in den ersten beiden Takten erklingt ein fürs
Rezitativ typischer Rhythmus: J J J I J""]. Er nähert sich in den Takten 12

bis 16 auch melodisch dem Rezitativ (a), hier vom Orchester in c-moll, später
(Takte 49 bis 53) vom Klavier in es-moll gespielt.

a)
T. 12

~f V * P h m >i z
' c.r r ± LT r t r= •=#=

p f
b)
T. III Klav-

^ ^ v ^J7Î LJ~]~] |JJ 1 1 J'lJ'Tfi J7T~]- II' Jl/bkV', r y " r nr r f Of I,' lüyjr;1 j
V.

"

c)
T. 137

s—f. ff=. —'r" 7 *uJ
/TN

7 $ ...7JJ
p

"V-—
r r fß

d)
T. 153

hjy —r ^ J N

LJ ' m 0 i

/ P fP

Diese Rezitativ-Melodik kehrt in den Takten 111 bis 116 wieder, deren
Imitation zwischen Klavier und Violinen nun aber kaum mehr ans Rezitativ erinnert

(b). Dies ist dann umso mehr in der Kadenz (c) sowie in den Schlußtakten
des Satzes (d) der Fall. Was also anfangs in einem allgemeineren Sinn als
sprechende Melodik erscheint, gewinnt im Verlauf des Satzes eine formal
konstituierende Funktion und steht dem Rezitativstil unterschiedlich nahe, - am
nächsten in der Solokadenz sowie in den expressiv gesteigerten Schlußtakten.

121



Das Solisitische der Kadenz und die Freiheit in deren Vortrag verbinden sich
mit dem sprechenden Ausdruck der Melodik zu einem Ensemble von
Ausdrucksmitteln, deren gemeinsamer Nenner im Persönlichen, in der zunehmenden

und zunehmend beachteten Fähigkeit sowohl der Musik wie des Interpreten

zu individuellem Ausdruck besteht. Der sprechende oder singende Charakter

einer derart beredten Instrumentalmusik beruht zu einem guten Teil auf
einer suggerierten oder absichtsvoll erreichten Nähe zum Vokalstil.

Ein Sonderfall ist das Instrumentalrezitativ im Finale von Beethovens Neunter

Sinfonie, das hier als vorläufiger Zielpunkt der erörterten Tendenzen zur
Sprache kommen muß. In biographischer Hinsicht und als Ausnahmeerscheinung

innerhalb der Gattung Sinfonie ist dieser Satz schon oft diskutiert worden

- zurecht, bedenkt man, daß Beethoven schon 1793 an eine Vertonung der Ode
an die Freude gedacht hatte und noch im Sommer 1823 Bedenken hatte,
Singstimmen in das Finale einzubeziehen.

Die Entstehungsgeschichte des Werkes macht deutlich, daß eben dieser
Einbezug des Vokalstils in die Instrumentalgattung Sinfonie der zentrale Punkt
der kompositorischen Überlegungen Beethovens war.57 Hatte es sich bei
Leonore oder Fidelio um die Verbindung von Singspiel, großer Oper, Melodram
und Kantate gehandelt, so nun um die von Sinfonie und Kantate, die als
instrumentale und vokale Gattungen bei weitem divergenter sich zueinander
verhielten als die verschiedenen musikdramatischen Genres. Für wie groß
Beethoven selbst den Brückenschlag hielt, der ihm von den ersten drei
Sinfoniesätzen zum Chorfinale erforderlich zu sein schien, zeigt sich an den nicht
weniger als 215 Takten, die er dem seinerseits noch vorbereitenden Baritonsolo

„O Freunde..." voranstellte. In dreifacher Bezugnahme zur Vokalmusik
bahnen sie den Kantatenstil an: mit der aus der Revolutionsoper stammenden
Schreckensfanfare, mit dem Instrumentalrezitativ und mit der instrumentalen
Exposition und Variierung der Hymnenmelodie.

Vorübergehend hat Beethoven an eine Textierung des schließlich den Celli
und Kontrabässen anvertrauten Rezitativs gedacht.58 Als Grund, der ihn davon
Abstand nehmen ließ, ist zu vermuten, daß ihm das Quasi-Vokale der
instrumentalen Ausführung („selon le caractère d'un Récitatif") den Einbezug der

Singstimmen am besten vorzubereiten schien. In diesem Fall hat er weniger in
einem gesungenen Text als im vokalen Charakter des Instrumentalrezitativs

57 G. Nottebohm, Zweite Beethoveniana, 1882, S. 189; S. Sychra, „L. van Beethovens
Skizzen zur IX. Sinfonie", in Beethoven-Jahrbuch 1959/60, Anhang, S. 71; H. Seifert,
a.a.O., S. 112; D. Rexroth, Beethoven, 9. Sinfonie, Einführung und Analyse,
1979, S. 321 ff.

58 H. Seifert, a.a.O., S. 112; D. Rexroth, a.a.O., S. 334 ff.

122



das Sprechende der Musik verwirklicht gesehen: Instrumentale Nachahmung
des Gesanges als Ermöglichung von Gesang in einem Instrumentalwerk!

Wie sehr man sich im 18. Jahrhundert des Als-ob, des Vorgeblichen und des

schönen Scheins bewußt war, wenn es sich um Nachahmung handelte oder
handeln sollte, läßt sich heute kaum mehr feststellen. Daß man es nicht
verkannte, gibt zuweilen ein leiser Humor zu erkennen, eine milde Ironie, -
Ausdrucksnuancen, die wohl ebenfalls im 18. Jahrhundert zum ersten Mal in
der Musik begegnen. Man denke etwa an das mit chromatischen Figuren des

Schmerzes überladene „Allgemeine Lamento der Freunde" in Bachs Capriccio
sopra la lontananza del suo fratello dilettissimo (BWV 992) mit der
Vortragsbezeichnung adagissimo. Was heute, durch das 19. Jahrhundert gewissermaßen

hindurchgehört, an manchen abbildlichen Nachahmungen oder
Naturschilderungen, beispielsweise in Vivaldis Le Quattro Stagioni oder Haydns
Schöpfung, in einem rührenden Sinn unbeholfen erscheint, mag schon für die

Zeitgenossen den Charme des nur annähernd Geglückten besessen haben. Man
durchschaute den freundlichen Betrug des Als-ob, des Quasi und quid pro quo
und freute sich an ihm ebenso wie an den mehr oder weniger durchsichtigen
Verwechslungs- und Verkleidungsszenen der opera buffa, am Alla turca oder
All'ongarese, an Chinoiserien und orientalischer Exotik, an Schäfermode und
Schönheitspflästerchen. Cantabile auf dem Clavichord zu fordern, fand schon
in der Annäherung sein ästhetisches Genügen; und Instrumentalmusik konnte
doch wohl kaum ernstlich den Eindruck erwecken, sie spräche, „als ob sie eine
wirkliche Rede sei." Trotzdem bemühte man sich darum und war bereit, die
Musik in eben diesem Sinne auf sich wirken zu lassen, oder tat so, als ob man
sich von ihr in dieser Weise beeindrucken lasse.

Nachahmung und die Kategorie des Als-ob stehen sich so nahe, daß man
sagen könnte: Nachahmung war die Absicht, das Als-ob war das Ergebnis; und
ihre Inkongruenz empfand man als ästhetischen Reiz. Auch das Natürliche,
von der Aufklärung unermüdlich gefordert, und sei es nur als Gegengewicht
zur Vernunft, steht, wenigstens innerhalb der Musikästhetik, in engem
Zusammenhang mit Als-ob und Nachahmung. Es äußerte sich in der einfachen
Regelmäßigkeit der Periodizität des Liedes und tanz- oder liedhafter
Instrumentalmelodik. Joseph Riepel berief sich zur Begründung der periodischen
Gliederungen auf die Natur: „Denn 4, 8, 16 und wohl auch 32 Täcte sind
diejenigen, welche unserer Natur dergestalt eingepflanzet, daß es schwer
scheint, eine andere Ordnung (mit Vergnügen) anzuhören."59 Doch bald schon
erstarrten die symmetrischen Taktgruppierungen und der periodische Phrasenbau

zu einem durchaus unnatürlich wirkenden Schematismus, wie ihn, wenn

59 Anfangsgründe zur musicalischen Setzkunst, 1752; zit. nach P. Benary, a.a.O
(vgl. Anm. 6), S. 89.

123



auch zweifellos übersteigert und ironisiert, Joh. Ph. Kirnberger in Der allzeit
fertige Polonaisen- und Menuettenkomponist (1757) zu erkennen gegeben hat/'0

Die von Lied und Tanz herkommende Periodizität tritt in ihrer stiltypischen,
sowohl stabilisierenden als auch einengenden Eigenart gerade dort am
deutlichsten zutage, wo die Satztechnik zu ihr in Widerspruch steht, - im fugierten
Stil. Während sich in etlichen Fugenthemen J. S. Bachs liedhafte Zweitaktig-
keit mit Kontrapunkt und Imitation noch zwanglos verbindet,61 sind einige
Fugenthemen aus Matthesons Wohlklingender Fingersprache - 1735, also noch
vor Abschluß des zweiten Bandes von Bachs Wohltemperiertem Klavier
erschienen,62 - so unverstellt liedhaft, daß sich eine offensichtliche Diskrepanz
zur imitatorischen Satzanlage ergibt/'3 so etwa in der Fuga XI mit ihrem
deutlich in 4+4 Takte gegliederten Thema oder in der Fuga XII, die ausdrücklich

auf das Lied Werde munter, mein Gemüte hinweist.
Fuga XI

ir [j r r ir r r r ir f r

r J iJ J iJ J r ir r r v ir
Fuga XII

'j'"r r ir r h r iJ J ^
Die Kantabilität und quasi-vokale Melodik vieler Themen der (vor)klassischen
Instrumentalmusik entfernt sich vom Lied oft nur durch unwesentliche
Instrumentalismen, zumeist in Gestalt von Verzierungen/'4 Bestätigung hierfür bietet

die Notierung von Liedern auf zwei Liniensystemen, von denen das obere

60 Kirnberger schreibt abschließend: „Sollte...jemand sich finden, welcher diese Kleinigkeit
mit einem spöttischen Lächeln beehren wollte: so gesteht der Verfasser, daß er

selbst der erste gewesen, welcher recht herzlich gelacht hat, als ihm...die Ausführung
dieses Unternehmens...so gut gelungen war", zit. nach P. Benary, a.a.O. (vgl. Anm. 3),
S. 153.

61 Vgl. die Fugenthemen c, Cis, F und G im ersten sowie F, / und h im zweiten Band des
Wohltemperierten Klaviers; am deutlichsten wohl in der Orgelfuge g-moll (BWV
542), deren Thema auf ein niederländisches Volkslied zurückgeht.

62 Die wohlklingende Finger-Sprache, hrg. von L. Hoffmann-Erbrecht, Mitteldeutsches
Musikarchiv, 1953, 2/1969; ders.: Deutsche und italienische Klaviermusik zur Bachzeit

Jenaer Beiträge zur Musikforschung, Band 1, 1954, S. 34; P. Benary, a.a.O. (vgl.
Anm. 6), S. 91 f.

63 Das Wort liedhaft ist im 18. Jahrhundert offenbar noch unbekannt gewesen. Unter
den 16 Gattungen der Melodien für Sänger, die Mattheson im Register seines
Vollkommenen Capellmeisters aufführt, fehlt Lied!

64 Unter den zahllosen Beispielen seien zwei bekannte erwähnt; das „Andante" aus
Mozarts Sinfonie, KV 319, und das „Larghetto" aus Beethovens Zweiter Sinfonie.

124



den Gesangspart und die rechte Hand des Ciavierparts enthält; der Text steht
zwischen den Systemen.65 Ob die Verzierungen, im oberen System notiert,
auch gesungen oder nur gespielt oder nur bei instrumentaler Ausführung als
Handstück berücksichtigt wurden, interessiert hier weniger als die in jedem
Fall liedhafte Melodik. - Andere Male lockert sich die Bindung ans Liedhafte
zugleich mit derjenigen ans periodische Prinzip zugunsten einer originellen, im
damaligen Sprachgebrauch künstlichen, jedoch noch immer quasi-vokalen
Melodieerfindung.66

Das periodische Prinzip löste das der Linearität ab; es war aber nicht die

einzige stilprägende Kraft, die den Übergang vom Barock zur Klassik charakterisiert.

Daneben stand ein Prosaprinzip, unregelmäßig strukturiert in den
klanglichen Erscheinungsformen und überraschend in der Wirkung. Am entschiedensten

prägte es sich im Instrumentalrezitativ aus. Beides, lied- und tanzhafte
Periodizität wie Prosaprinzip, bezog sich mithin auf Modelle der Vokalmusik,
nämlich Lied und Rezitativ, und entsprach damit der Auffassung von
Instrumentalmusik als Nachahmung des Gesanges; Nachahmung auch hier nicht im
Sinne realistischer Abbildlichkeit verstanden, sondern als Wiedergabe mit
spezifisch instrumentalen Ausdrucksmitteln. Instrumentalmusik als
Nachahmung des Gesanges erlaubt also, auf das Natürliche des kunstlosen Singens
wie auf das Künstliche der Nachahmung bezogen zu werden. Der Einfluß, den
der Vokalstil im 18. Jahrhundert auf die Instrumentalmusik nahm, steht im
epochentypischen Spannungsfeld von Natur und Kunst. So zentral diese beiden
Kategorien in Theorie und Praxis, in Ästhetik und Musik standen, so eng sind
vokale und instrumentale Eigenart aufeinander bezogen und ineinander
verwoben, - zuweilen so eng, daß eines fürs andere im Sinne und mit dem Effekt
eines Als-ob stehen kann.

Das Parodieverfahren ist, obwohl der Begriff es erwarten lassen könnte, nicht
unter die Erscheinungsformen des musikalischen Als-ob zu zählen. Ihm fehlt,
wie es im Spätbarock und zumal bei J. S. Bach begegnet, das Moment der

Täuschung, des Vorgeblichen und auch des im landläufigen Sinn Parodi-
stischen. Es ist im Gegenteil ästhetisch aufgehoben in der umfassenden
Stileinheit der damaligen Musik sowie in der religiösen und künstlerischen
Widerspruchslosigkeit des geistlichen und weltlichen Bereiches; dies freilich
im Unterschied zu späterem und auch zu heutigem Empfinden.

Ob die Scheinreprise zu den Erscheinungsformen eines musikalischen Als-ob
zu zählen ist, hängt davon ab, in welchem Maße man die Reprise in der

65 G. Massenkeil, „C. Ph. E. Bachs Lieder heute", Musica 42 (1988) S. 555 ff., vor allem
S. 558.

66 Vgl. die nicht paartaktig strukturierten Themen der Variationen (Divertimento)
f-moll (Hob. XVI,6) von Haydn sowie des in seiner Herkunft immer noch ungeklärten
Chorale St. Antonii. des „Andante amoroso "aus Mozarts Klaviersonate, KV 281 und
des „Adagio " aus Beethovens Klaviersonate opus 7.

125



Sonatenhauptsatzform als thematisch-tonale Konfiguration für normativ hält
und eine entsprechende Hörerwartung voraussetzt. Anders gesagt: Die Scheinreprise

besitzt nur dann den Effekt eines Als-ob, wenn man sie am Effekt der

regulären Reprise mißt. Dazu ist aber der Hörer im allgemeinen weder fähig
noch im Sinne eines angemessenen Verstehens genötigt. Daß sich jedoch der
Effekt der regulären Reprise durch eine vorausgegangene Scheinreprise erhöht,
steht außer Frage. Daraus resultiert aber für diese noch kein Als-ob-Effekt.

Auch der Begriff Trugschluß legt es nahe, ihn mit einem musikalischen
Als-ob in Verbindung zu bringen. Er kommt aber in derart unterschiedlichem
Zusammenhang vor, daß sich ein genereller Einbezug oder Ausschluß in bezug
auf das Als-ob verbietet. So absichtsvoll und genial Mozart im Rezitativ der
Donna Anna (Don Giovanni, 1. Akt, Nr. 10, Takt 51) ihren Selbstbetrug des

da lui mi sciolsi mit einem Trugschluß in Klang umsetzt, so wenig wird man
die auffallend häufigen Trugschluß-Wendungen in der Bildnis-Arie des Tamino
(Zauberflöte) in einem vergleichbaren Sinne interpretieren können. Die Funktion

eines Trugschlusses ist in den meisten Fällen überraschend, gliedernd oder

herauszögernd, also kaum mit dem Effekt eines Als-ob verbunden.67
Anders verhält es sich, wenn eine Komposition in der „falschen" Tonart

beginnt. Hier handelt es sich objektiv, am Notentext nachweisbar, wie auch
subjektiv vom Hörer aus um Täuschung, um ein quid pro quo, um den Reiz der

Doppelbödigkeit eines Als-ob.6!i Denn man wird dem derart „inszenierten"
Witz (im Wortsinn des 18. Jahrhunderts) nicht gerecht, wenn man, in Kenntnis
der „richtigen" Tonart, an solche tonal verfremdende Werkanfänge herangeht.
Der Witz besteht in einer Irreführung des unbefangenen Hörers; und der hört
beispielsweise in C. Ph. E. Bachs Klaviersonate in h-moll, 1774 komponiert
(Wq 55,3) einen fraglos in D-dur stehenden Satzbeginn.

Allegretto

m h* m
OC

AAV

ira - P

p "*J
p

3

y

j /
=^=
J»

A

\/J, *é J- —c «

t=
—f

p
'

& "

^

J-

•—+

-+L-
•UafH

3

1 d
m

67 H. Danuser, „Das imprévu in der Symphonik", Musiktheorie 1986, S. 61 ff; vom
Trugschluß ist dort nicht ausdrücklich die Rede.

68 Ch. Rosen, Der klassische Stil, 1983, S. 123 ff.

126



Dagegen steht das c-moll, das der erste Takt des Finalsatzes der Mozartschen
Klaviersonate B-dur; KV 281, ebenfalls 1774 komponiert, suggeriert, mit
seinem Melodiebeginn mit f-g auf verdächtig schwachen Füßen.

Allegro

ffA''* f *' =:rV—7 f r pb-

pr *1 1

> j i—
——

H \>z
1

Anders tritt der hintergründig bedeutsame h-moll-Dreiklang im Auftakt der
Bach-Sonate als solcher nicht in Erscheinung. - Was dann bei Beethoven (Finale
des Streichquartetts opus 130) und Schubert (Finale seiner letzten Klaviersonate,

D 960) - beides ebenfalls B-dur-Werke! - aus eben dieser Wendung c-moll/
B-dur am Satzbeginn wird, steht stilistisch jenseits jenes Als-ob, von dem hier
die Rede ist und das vom Witz, vom Sturm und Drang, vom Originalitätsideal
und von der Fantasie der 1770er Jahre her zu verstehen ist. - In Ph. E. Bachs
Sonate hört man eine Modulation von D-dur nach h-moll (Takt 1-4); nichts
spricht vom Höreindruck aus gegen D-dur als die „richtige" Tonart, zumal
h-moll bereits in Takt 5 wieder nach D-dur verlassen wird, das dann seinerseits
als Dominante von G-dur fungiert; e-moll und ein Halbschluß in fis-moll
folgen...

Es seien hier noch zwei andere Satzanfänge in einer „falschen" Tonart
erwähnt; beide finden sich in Beethoven-Werken: Der C-dur-Beginn des Finale
des G-dur-Klavierkonzertes, opus 58, und der C-dur-Beginn des Finale des

e-moll-Streichquartetts, opus 59, Nr. 2, - beide 1805/06 entstanden.

Zur Vortragspraxis

Es widerspräche der Zielsetzung dieser Erörterungen, wenn sie nicht auch die
Wiedergabe von Musik des 18. Jahrhunderts einbeziehen würden. Da sich
heute in der Wechselbeziehung von vokalem und instrumentalem Bereich eine
interpretatorische Tendenz bemerkbar macht, die zu den vorliegenden Ausführungen

in Widerspruch steht, ist ein solcher Einbezug der Vortragspraxis keine
„Randerscheinung".

Während die mit cantabile, singend, sangbar und sprechend umschriebenen
Ausdrucksmittel sich im 18. Jahrhundert in zunehmendem Maße auf den Vortrag

von Instrumentalmusik bezogen, ist deren Wiedergabe heute oft weit
davon entfernt, die Nähe zum Vokalen oder die Abhängigkeit von ihm zu

127



reflektieren und im Vortrag fruchtbar werden zu lassen.69 Mitunter entsteht

sogar der Eindruck, als bemühe man sich auf sängerischer Seite, einem
instrumentalen Ideal näher zu kommen, - eine Tendenz, die sich, wenigstens im
Rahmen des 18. Jahrhunderts, auf keine Quelle, auf keinen Autor berufen
kann. Vielmehr schreibt C. Ph. E. Bach in seinem Versuch in sachlicher
Übereinstimmung mit zeitgenössischen Autoren an die Adresse der Cla-

vieristen, „daß man keine Gelegenheit verabsäumen müsse, geschickte Sänger
besonders zu hören; man lernet dadurch singend denken, und man wird wohl
tun, daß man sich hernach selbst einen Gedanken vorsinget, um den rechten
Vortrag desselben zu treffen."70 Bach zielt mit diesen Worten auf eine beredte

Art des Spielens, das vor allem auf einer durch Atem und Deklamation belebten

Phrasierung und Artikulation beruht.
Phrasierung und Artikulation als die beiden wichtigsten Faktoren, die Musik

zum Sprechen bringen, verweisen auch etymologisch auf die Rede, auf die
Wortsprache.71 Und der Begriff Vortrag stammt aus der Terminologie der
Rhetorik: Er bezeichnet die letzte der fünf Phasen in der Ausarbeitung einer
Rede: inventio, dispositio, elocutio, memoria und pronuntiatio, von Gottsched
übersetzt mit Erfindungskraft, Einrichtung, Ausarbeitung, Gedächtnis und -
den zuvor üblichen Begriff Aussprache intensivierend - Vortrag.72 Quantz
übertrug Gottscheds Rhetorik auf die Musik: „Der musicalische Vortrag kann
mit dem Vortrag eines Redners verglichen werden."73 - Im Gregorianischen
Gesang verhielt sich pronuntiatio zu modulatio wie accentus zu concentus,74
Daraus geht die uralte text- und deklamationsbezogene Bedeutung der Begriffe
pronuntiatio und Vortrag hervor. Eine derart breit auf sprachliche und rhetorische

Gegebenheiten abgestützte musikalische Vortragskunst bei der Wiedergabe

von Musik des 18. Jahrhunderts außer acht zu lassen oder auch nur zu
vernachlässigen, bedeutet musikalisch wie musikologisch einen unentschuldbaren

Mangel.
Ein unhörbarer Bogenwechsel schlägt in einen Nachteil um, wenn er gegen

den deklamatorischen Sinn von Tonwiederholungen verstößt. Die spieltechnisch

bedingte, dynamische Hervorhebung schneller, aber unbetonter Töne
steht in den meisten Fällen in Widerspruch zu deren deklamatorischer
Beiläufigkeit. Dasselbe gilt für die Betonung von Auftakten - geradezu ein „Markenzeichen"

mancher Interpreten - und für den auf phrasenletzte Takte gelegten

69 P. Reidemeister, a.a.O., S. 105 f.
70 Versuch..., Teil 1, S. 121.
71 phrasein (cppa'oeiv) anzeigen, aussprechen-, phrasis (cppdaiq) Ausdruck(sweise);

articulate deutlich (gegliedert) aussprechen.
72 MGG, Band 14, Sp. 16 ff.
73 A.a.O., Sp. 17.
74 MGG, Band 9, Sp. 44.

128



Nachdruck, ein Erbstück aus dem 19. Jahrhundert. Auf die, wenn nicht analoge,

so wenigstens vergleichbare Funktion von vokalem Tremolo und
instrumentalem Vibrato einzugehen, ist hier nicht möglich, auf sie jedoch wenigstens

hinzuweisen notwendig.75
Der Weg führte von der Rhetorik über die Vokalmusik zur Instrumentalmusik,

- ein historischer, aber auch ein sachbezogen logischer Weg. Schon um
1730 schrieb Joh. A. Scheibe: „...daß ein Componist beständig in Gedanken
singen müsse, ist eine ausgemachte und durch Erfahrung täglich bewiesene
Sache."76 Und Mattheson rechnete 1739 „unter die besonderen Eigenschaften
eines Musik-Regenten...daß er singen, und zwar daß er recht gut singen
müsse..."77 Es ist daher nicht einzusehen, welcher Vorteil aus der Unabhängigkeit

der Streicher und Clavieristen vom physischen Atem entspringen soll,
wenn doch die von ihnen „atemlos", d. h. vor allem zäsurlos gespielten Melodien

im eigentlichen Sinne kantabel sind, also mit dem physischen Atem zwar
nicht rechnen, wohl aber konform verlaufen. Atem im übertragenen Sinn zu
verstehen und interpretatorisch wahrzunehmen, kann und darf nicht heißen,
in einer Weise zu musizieren, die zum physischen Atem in Widerspruch steht.
Es ist widersinnig - nicht nur bei notiertem Cantabile, hier aber in besonderem
Maße -, sich der spezifisch instrumentalen Möglichkeiten und Fähigkeiten zu
bedienen, um unsanglich zu spielen. Mit Cantabile war ein Ausdruck gemeint,
der faktisch, tendenziell oder metaphorisch auf das Singen und damit auf Atem
und Deklamation bezogen ist. Der Geltungsbereich des Cantabile - notiert
oder nicht - ist in der Musik des 18. Jahrhunderts schwerlich zu überschätzen.
Mattheson schrieb, „daß niemand ein Instrument zierlich handhaben könne,
der nicht das meiste und beste seiner Geschicklichkeit vom Singen entlehnet...
So steht die Kunst, zierlich zu singen,...billig oben an, und schreibet dem
Spielen viele nützliche Regeln vor."78

Eine Frage, die abschließend zwar gestellt, aber nicht mehr erörtert werden
soll, zumal sie sich weniger im musikalischen als in einem allgemein künstlerischen

Sinne stellt, ist die, inwieweit die hier in den Mittelpunkt gestellte
Kategorie des Als-ob in die ironischen, utopischen und fragmentarischen Züge
der Romantik, in deren Ruinenpoesie, Spiegelthematik und Synkretismus der

Kunstgattungen einmündet. Denn, wie eingangs betont, das Als-ob ist ein
Kunst- und Kulturprinzip aller Stilepochen, wenn es auch in der Musik der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts mit besonderer Deutlichkeit und Signifikanz

zutage tritt.

75 P. Reidemeister, a.a.O., S. 91-96.
76 Compendium Musices (vgl. Anm.7), S. 109
77 Der vollkommene Capellmeister, S. 482.
78 A.a.O., S. 109.

129



Anhang

Sokrates.

Phantasie von 0. P. E. Bach,
mit doppelt untergelegtem Text von Gerstenberg.

Allegro moderato.

=^=PT=-f "
P:

Hamlet.

Fantasia.

-fi*- -h—h-

Nein, nein, die ernste ho - he Ge-stalt, nein,

fc±: 4=
P1

Seyn

1^ i_

5V5 o-der Nicht-seyn,

M
S • ' » ÉÉ

^fc=r-l &=S=mm
-«• * *- J' r- fr * i i

die na-he Stunde soll nicht mich schrecken,
S

der Verweis—h

S=i=i=t=^k53T=iis:
4- &

Sgl

das ist, das ist die große Fra - ge,

-1—h

das ist

VP Wy pp /

130



P:~ ssung na - he Stun - de. Tod!

EEËE mp1 » j '

die gro - ße Fra - ge.
»A.

Tod!

—\>7jr— P—F-+
5

~»n

Pr-9-
*=g £22 «ÖE

SSE

fegj^4 h h fc

P^ 1> J » • 9

ich kenne dich,

ÏE
Ge -

PZ
Schlaf!

^^Ig^ÊÊÈÈËÊÈÈÊ^P1

•N—N~

131



^=5—>-
N-

ÎT

Un-sterblichkeit strait von dir aus, Geist, du

Ihn träumen, ha den Won-ne-traum

*? 'f>-I h

PF=

f
5=g=

132



=tC=$E

bists, der oft im Thal, ivo ich dich such-

Ü*-
îF

ins Le - ben schaun I

-J M: r

=*=fc=z£

t ~ ' t-ïçpQF

P1

s V=Y
t.e, inbrünstig such-te,

§1
inbrünstig such-

M~9-rr

ins Thrfinenthal wo Tücke lauscht

f f f fSfäM: m
F

m
/

-a—•-,w J1!=g&-»
rV-r1^%

P1
^-3-

te, Unsterblichkeit

X" "l Jt
fe=-

ins Herz mir Iis - pel-

3E
die Bosheit lacht! die Unschuld weint!

^ r t£ff rFf" £ :=

« j«a
3=rV L—st-

133



te. 0 du, die in mir jauchzt, o mei - ne See - le!

P7

0 du, die in mir jauchzt, o mei - ne See - le!

£ ±
0 nein! o nein! erwünschter wärs dir, See - le,

" ' - ' /2. Jy2 d é'

IFF

ito ± 4. j r _1— i — ys + 1,-g- •=* i -^-k T n
S 7Ê=P=f=

PP

h

m^ESF. LLLël^
pp V J

Wm&ÉÊÊÈk

k b »• #
vk »—»—1p- f=7^ • *

» ' -~a—_.
—sj ->

" If- » 5
—_— 3_j—p p —j

sterb - lieh.

-^ib <- 3 v

Ich soll den Lichtquell trin - ken am

f-—t— £
schlummern ins Licht zum Seyn er

Largo.

W- " ^
: :

wa - - chen zur

m-k- =3=* -# - - « r#-i r >. ^r *—b»
PV

PP+-

7

134



,r'g
r J- --sier^Ef*

Èt -fc-
:i=si S

himm - lischenGestad: o Heil mir Un - sterb-lich-keit, Un-

—Eb—

Worin hinaufwfirtsschaun: o See -le!

I
Die Un-schuld sehn, die

*

àm tszt j
v- *>•P j2C

Ü5§ 1 J I

£gg C
ij- f; I LJ* fi

P
2- v

M
-fr

sterb - lieh - keit, Un - sterb - lich-keit aus sei-i
P^~ £

ÖE

D\il - de - rinn, wie sie em - por ins Le-ben
ÎV5

jEKJ >• fl

eêeéeP / p / /» /
*

»-

vol - len Sil berstrom ach, wo das Lied der Ster

Û,
>• g >f ?•

blüht der E

rr V

wig-keit! Sie al - le sehn, die uns ge-

ügË|E ïgÉ
p ' ' /'

yi. A J'

/

/

E

31
=t=fe

135



=Ä 3E =te=£=

tönt, da, da Un - sterb-lich - keit, Un - sterb-lich - keit aus

-ft—h—? -V f—jfc—
liebt, nicht mehr von uns be - weint! hoch tönts, hoch tönts im

»Be -7 7 *
// //

& £
sii ber-ström, aus sei - nem Sil

Bz m ï—*

ber-
CN5

—0

IT fee

P

Arm der Zärt - - lich-keit das neu Wie der-

V »-

ü J. 1
thrr-p=e

/
t ^ Ç-

3p

tg=j—I C —£
11 ström. Ge - dank ; Stral des Lichts in mir o

136



döw f=£ ' £B=|7=£
Stral des Lichts in mir, ach

—?rb—
P=

zÈ: iî
ich er - lie

-fbf'
ge

BE

der Ent-zü-ckung Fül - le, die Him - mels - thrä

-s /rn —- i~E ^-3=F
:i: £ ièââ -#—#-

ts=
*&?<—r

dir!

=£_b^_4_±=j=
To - des

If* hin Wo ist ein

.* -fltß M=É&^ï=É=feiw Ff
I ' Im

T77T Allegro moderato.

ÖSü
/,

V f g
BeeS:ö

La - be-trunk, mich lechzt, mich

137



m
J* —0' ß %»• ?-

lechzt nach dir, mich lechzt nach

-Ife—F—^ !Ö-t- -FHi
V-

ins Grab des Sevns hin-ab zu

9;-.'- 3#= =ö£

> h

-Hr-r —h

dir. O ïtu - fer durch die Nacht! o To -

ÎH? dEsH-j-F-
fliehn? zu ster-ben, ach!

»b» J

Ifê"

-4
pp ^ c

*1

* i-J
5?
/

pp

ll® /-+S-t-V- -K-iv:
des-ru - fer! sey mir, sey mir ge - segnet, ich

ÖÜ13=^
=fc

den grossen Tod des letzten Sevns

fpÉ^Ê «
•t
«•5

—*
I* LjlJ 1 mM0 H 3?te Li

=¥5: it
138



schwingt sein Geist sich fes

£
'•—i*-8<h«- ß

sei - frei der Mörderhö-le.

F=fe- ÜIP Grab des Serns hin - ab zum Le-ben zu ent-schla - fen.

*

3S A s 4U-—- R
B4
i: I- I

arpeggio.

56ÖI ZSZ

p j, p

3

^=5EE?ÊÔ^Ëi=^||=fep|pâ
139




	Vom Als-ob in Musik und Musikanschauung des 18. Jahrhunderts

