Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 13 (1989)

Artikel: Bach und die Perfidia iudaica : zur Symmetrie der Juden-Turbae in der
Johannes-Passion

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BACEHUNDR DIE-PEREIDIAGIUDAICA

Zur Symmetrie der Juden-Turbae in der Johannes-Passion

von DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

Ein ,Judenjunge*“ und die ,gréfSte christliche Musik “

,Wir besprachen den wunderlichen Zufall, dafl gerade 100 Jahre nach der
letzten Leipziger Auffihrung vergangen sein mufiten, bis diese Passion wieder
an’s Licht komme, ,und’, rief Felix tibermiithig, mitten auf dem Opernplatz
stehen bleibend, ,daff es ein Komodiant und ein Judenjunge sein mussen, die
den Leuten die grofite christliche Musik wiederbringen.”! Diese Szene — sie
wird vom Sianger und Schauspieler Eduard Devrient in seinen Erinnerungen an
Felix Mendelssohn Bartholdy berichtet — zeigt die beiden jungen Herren
Devrient und Mendelssohn Anfang 1829 mit dem Vorhaben unterwegs,
geeignete Solisten fiir die nachmals epochale Wiederauffithrung von Bachs
Matthédus-Passion in der Berliner Singakademie zu engagieren.

Devrient, der ,Komodiant®, macht noch einen bedeutsamen Zusatz, der sich
auf den ,Judenjungen“ bezieht: ,Felix vermied sonst entschieden seiner
Abstammung zu gedenken, hier rif ihn das Frappante der Bemerkung und die
frohliche Stimmung hin.“ Devrient fithrt nicht naher aus, was die Bemerkung
Jfrappant® macht — er meint aber offenkundig die Spannung zwischen Mendels-
sohns judischer Herkunft und der in besonderem Mafie christlich-lutherischen
Religiositit von Bachs Werk. Der Verarbeitung dieser Spannung zwischen
Judentum und Luthertum insbesondere in Bachs Johannes-Passion gelten die
folgenden Ausfithrungen.

Mendelssohn war auf der Sonnenseite des Lebens geboren worden: Liebens-
wiirdig, hochbegabt und ebenso intelligent, von seinen Eltern grofiziigig und
voller Verstindnis gefordert, geachtet und umworben von den Geistesgrofien
seiner Zeit, frei von materiellen Sorgen. Gleichwohl ,vermied er es entschie-
den, seiner Abstammung zu gedenken.” Das mag darin begrindet gewesen
sein, daf 1743 — Bach hatte noch sieben Lebens- und Schaffensjahre vor sich —
Moses, der Sohn des Mendel und Felix’ Grofvater, als bettelarmer Vierzehn-
jdhriger von Dessau nach Berlin gewandert war, wo man den verkrippelten
Jungen, der sich nur jiddisch ausdriicken konnte, durchs Judentor in die Stadt
eingelassen hatte: ,Heute passierten das Rosentaler Tor sechs Ochsen, sieben
Schweine, ein Jude” soll das Journal der Wache vermerkt haben.?

! Zit. nach Martin Geck, Die Wiederentdeckung der Matthduspassion im 19. Jahr-

hundert. Die zeitgendssischen Dokumente und ihre ideengeschichtliche Deutung,
Regensburg 1967, 32.
* Zit. nach Friedrich Heer, Gottes erste Liebe, Frankfurt 1986, 286.

31



Vielleicht ist dieser Aktenvermerk Legende,’® erfunden, um das Stupende
des Mendelssohn’schen Weges vom verachteten Mitglied einer verachteten
Minoritit zum deutschen Geistesfiirsten, zum Philosophen und Vermittler
zwischen judischer und christlicher Welt, zum Freund Herders, Kants und
Lessings, zum lebensechten Vorbild fiir Nathan den Weisen, ins rechte Licht
zu setzen. Wenn aber dieser Vermerk Legende ist, dann ist die darum schon gut
erfunden, weil sie fiir die Zeit Bachs mit beklemmender Dichte die Einstellung
der Nichtjuden den Juden gegenitiber zeigt.

Moses Mendelssohn ist die Leitfigur der judischen Emanzipationsbewegung,
in deren Rahmen es Juden seit der Aufklirung moglich wurde, ihre Ghettos zu
verlassen und aus dem aufgezwungenen ,dunklen Mittelalter** von Isolation,
Anfeindung, Demiitigung und permanenter Rechtsunsicherheit heraus- und in
eine autonome Burgeridentitit hineinzuwachsen. In diesem Milieu eigen-
stindigen Burgertums, das im Falle von Moses’ Sohn Abraham bereits zum
Groflbiirgertum geworden war, wuchs Felix Mendelssohn auf, wurde getauft
und konfirmiert und mag in der neuerworbenen protestantisch-grofibiirger-
lichen Geborgenheit wenig Motivation gesplirt haben, des gerade erst tiber-
wundenen dunklen Mittelalters ,seiner Abstammung zu gedenken.®

Und doch, in dem Moment, in dem es ernst wurde mit der Auffithrung der
Matthius-Passion, ist der ,Judenjunge“® prisent. Damit lenkt der spitere
Komponist des Paulus und der Reformations-Symphonie den Blick tiber die
eigene Vergangenheit hinaus auf ein schwer zu tberblickendes und noch
schwerer zu beschreibendes Universum, in dem sich so unterschiedliche
Ebenen wie vollendete kiinstlerische Qualitit und tief berithrende Emotiona-

3 So Jacob Allemann, Das Judentum in der Aufklirung, Stuttgart 1980, 55.

* So Rosemary Ruether, Nichstenliebe und Brudermord. Die theologischen Wurzeln
des Antisemitismus, Munchen 1978, 199.

5 Abstammung” meint hier weniger Mendelssohns jiidische Herkunft, die ihm voll
bewufit war, als das Judentum im Sinne einer religiosen Identitit, um derentwillen
seine Vorfahren die ,mittelalterlichen” Lebensumstinde auf sich genommen hatten.
Auf den schwierigen — eher gesellschaftlich als religiés begriindeten — Ablésungspro-
zef$ der Familie Mendelssohn vom Judentum und seine Folgen fiir Felix Mendelssohn
kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. zu diesem komplexen Thema Eric Werner,
Mendelssohn. Leben und Werk in neuer Sicht, Ziirich 1980, 11-29 und 54-67 sowie
Rainer Riehn, ,Das Eigene und das Fremde. Religion und Gesellschaft im Kompo-
nieren Mendelssohns®, in: Felix Mendelssohn Bartholdy, Miinchen 1980, 123-146
(Musik-Konzepte 14/15).

¢ Die tiefe Verletztheit, die Felix Mendelssohn offenbarte, als er 15jihrig von Strafien-
jungen als ,Judenjunge” verspottet wurde, lifit etwas vom Ausmafd der Zerrissenheit
Mendelssohns zwischen seinen jidischen und den ,emanzipatorischen® Identitits-
anteilen ahnen; vgl. Werner, a.a.0., 36 und 63.

32



litdit mit einer konflikthaft sich gegen das Judentum abgrenzenden Religiositat
durchdringen: Die Passionen Bachs mit ihrer biblisch sanktionierten und
dadurch religiés begriindeten, lutherisch untermauerten und textlich wie
musikalisch ins Werk integrierten Judenfeindlichkeit.

Die Passions-Liturgie als Glaubenskriegs-Schauplatz

In den biblischen Passionsberichten — und zumal in der Schilderung des
Johannes (Kap. 18-19) — werden dem leidenden Christus und den mitleidenden
Jingern und Frauen nur in zweiter Linie Pilatus und die romischen Kriegs-
knechte als die Stifter dieses Leidens gegentibergestellt. Als eigentliche Tater
im Sinne der ideologischen Verursacher sind die Juden dargestellt. Die Juden,
die Christus verrieten, die den Glauben an ihn als Gottes Sohn verweigerten,
die ihn verfolgten und die fiir seinen Tod sorgten. Aus dieser Position der
Anklage heraus wurde in der christlichen Kirche das Passionsgeschehen bald
zu der Wurzel, aus der heraus in 2000 Jahren judisch-christlicher Geschichte
immer wieder der Haf’ gegen die Juden wucherte und in vielfiltigen Verfol-
gungen zum Ausbruch kam. Derartige Ausbriiche waren so gefiirchtet, dafd
,noch in der Neuzeit ... der Frankfurter Magistrat die Juden in der Karwoche im
Ghetto einschlieflen [lief3], um sie vor dem Volk und seinen Priestern zu
schiitzen.”” Und noch in unserem Jahrhundert des rassistischen Antisemitis-
mus fithrte religios motivierter Judenhafd dazu, dafl in Polen jadische
Menschen ,Jahr fiir Jahr ... von Karfreitagsprozessionsteilnehmern aus den
Treppenhiusern, in die sie beim Nahen des Zuges gefliichtet waren, heraus-
geholt und so lange geschlagen wurden, bis Blut flof3.“®

Im Mittelalter war es in manchen Kirchen am Karfreitag — beim eigentlichen
Passionsgottesdienst also — tiblich, ungewisserten Wein als Trankopfer zu
verwenden, weil der unverdiinnt ,die Grausamkeit der Juden® versinn-
bildlichen sollte.® Und bereits im 9. Jahrhundert wurde in die Furbitte der
Karfreitags-Liturgie der Passus ,Oremus et pro perfidis iudeis ..." sowie die
Anrufung ,Omnipotens sempiterne deus, qui etiam iudaicam perfidiam a tua
misericordia non repellis ...“ aufgenommen,’® wobei man es unterlieff, bei
dieser Anrufung die Knie zu beugen und das Amen zu sprechen.

T Fleera.2)@.194

8 Karl Thieme, ,Die Stellung der Juden in der Liturgie®, in: Judenfeindschaft. Dar-
stellung und Analyse, Frankfurt 1963, 68.

? John Hennig, ,Die Stellung der Juden in der Liturgie®, in: Judenhafs — Schuld der
Christen ?, hg. von W. P. Eckert und E. L. Ehrlich, Essen 1964, 176.

'9 Das vollstindige romische Mefsbuch, hg. von Pius Bihlmeyer OSB, Freiburg 1930,
455.

33



,Perfidia“ bzw. ,perfidus” ist im gegebenen Zusammenhang am zutreffend-
sten mit ,Unglaube® bzw. ,ungldubig” zu tibersetzen,!! zutreffender jedenfalls
als das ubiquitir benutzte ,treulos®. Aber auch die Ubersetzung ,verstockt®,
nhartndckig”!” macht angesichts der christlichen Perspektive ihren schlechten
Sinn, nach der die Juden deswegen ,ungliubig” sind, weil sie ,verstockt” auf
ihrem eigenen Glauben beharren. Die so verstandene ,perfidia iudaica® war in
der judenfeindlichen Literatur christlicher Provenienz ein feststehender
Terminus, der sich u. a. iber Petrus von Blois, Amalar, Isidor, Gregor den
Grofden, Cassiodor, Hieronymus und Ambrosius bis zu Cyprianus ins 3. nach-
christliche Jahrhundert zuriickverfolgen laf3t.!?

1000 Jahre lang waren die ,perfidi iudaei” und die ,perfidia iudaica® Bestand-
teil der Karfreitags-Liturgie, bis Papst Johannes XXIII. diese Diffamierungen im
Jahre 1959 strich.

Die Passion als ,Lutherisches Bekenntniswerk

1000 Jahre ,perfidia iudaica” in der Karfreitags-Liturgie hat ihre Spuren natur-
gemifd auch da hinterlassen, wo die biblische Botschaft vom Leiden Christi und
der Titerschaft der Juden nicht rein verbal, sondern musikalisch verkiindet
wird — in den Passionen. Indem Komponisten von den frithesten Passions-
spielen bis hin zu Bach und Spiteren den Leidensweg Christi als Grundlage fiir
unser Heil gestalteten, stellten sie sich also gleichzeitig der Herausforderung,
eine ,Klangrede” auch fiir die andere Seite zu finden, fiir die ,Tater” und
,Unheils-Stifter”. Thre Aufgabe war es, einen Klangraum fiir die Passions-
botschaft mitsamt ihrer Schattenseite zu gestalten und das heifst konkret: mit
den Mitteln der Musik die christliche Sicht zu fassen, nach der die  fides
christiana“ bedingt ist durch die ,perfidia iudaica“, — nach der also das Heil der
Christen das Unheil der Juden voraussetzt.

Die grofiartigsten musikalischen Gestaltungen dieser Passions-Heils-
Botschaft und ihres Unheils-Schattens verdanken wir Johann Sebastian Bach,
wobei Heil und Unheil hier in einem besonderen Licht — im evangelisch-
lutherischen ndmlich - betrachtet werden. Nicht umsonst hat man die
Matthidus-Passion das ,lutherische Bekenntniswerk“!* genannt, wobei diese
Umschreibung deswegen so besonders treffend ist, weil sie nicht nur Ehr-

' So Erik Pertersen, ,Perfidia Tudaica®, Ephemerides Liturgicae 50 (1936) 299ff. Zum
gleichen Thema vgl. auch John M. Oesterreicher, ,Pro perfidis Judaeis®, Theological
Studies 8 (1947) 80-96.

12 Peterson a. 2. @5, 297£

'3 Vgl. die zahlreichen Stellennachweise bei Petersen, a.a. O. und Oesterreicher, a.a. O.

i Geck 2208,

34



erbietung gegentiber dem Genius Bach ausdriickt, sondern auch, weil sie auf die
in besonderem Mafle ,bekenntnishaft® wirkende Qualitit der Gattung Passion
innerhalb der protestantischen Kirchenmusik und insbesondere bei Bach
verweist. Denn nicht Weihnachten und auch nicht Ostern birgt den eigent-
lichen Kern der lutherischen ,Konfession“, sondern das Passionsgeschehen des
Karfreitag.

In der katholischen Welt war die Moglichkeit zu anspruchsvollen Verton-
ungen biblischer Passionsberichte nahezu gidnzlich dem gegenreformatorischen
Verbot von Musikinstrumenten in der Karwochen-Liturgie zum Opfer gefallen.
Bei den Protestanten wurde die Passion demgegentiber zu der Gattung, die
,die eigenartigsten und geschichtlich bedeutendsten Leistungen der protestan-
tischen Musik hervorgebracht hat.“!®

Was aber macht die Passion zu einer so spiirbar ,protestantischen” Gattung?
Aus welchen Quellen speist sich ihr spezifisch lutherischer ,Bekenntnis-
Charakter? Wie bereits angedeutet, liegt einer der Griinde in der besonderen
Deutung, die Luther dem Passionsgeschehen gab. Der an sich fiir jedes christ-
liche Bekenntnis zentrale Gehalt des fiir den stindigen Menschen leidenden
und sterbenden Jesus erfihrt durch Luther eine neue, ,evangelische® Um-
formung.

Luther sieht den Menschen — und das ist fiir seine von Haf3, Angst und Mif3-
trauen gepriagte Bezichung zu den Juden von elementarer Bedeutung — aus dem
Blickwinkel eines alttestamentlichen Gottes, des ,Judengottes®, wie Egon
Friedell sagt: als den kiimmerlichen, unbegabten, in Abhingigkeit befangenen
kleinen Angestellten eines Allmachtigkeitsanspruch erhebenden, ,jede Kon-
kurrenz unversohnlich verfolgenden harten und herrischen Firmenchef[s].“!¢
Die Ausgangsposition fiir den Menschen ist hoffnungslos, der Abstand zwi-
schen ihm und Gott uniiberwindbar. Doch aus dieser Hoffnungslosigkeit er-
folgt die neutestamentliche, die ,evangelische® Erleuchtung: Gott ist nicht nur
der gerechte, aber zornige Vollstrecker des Schuld- und Sithne-Prinzips, Gott
kennt auch Gnade fiir die, die ihn als Gnadenreichen erkennen. Fiir diese hat
er sich in Christus offenbart, ist in Christus gestorben und hat damit ein
sichtbares Zeichen fir die Reinigung von der Schuld geschaffen, die die Men-
schen in die Welt gebracht haben. Und dies alles freiwillig, aus reiner Gnade,

15 Friedrich Blume, Geschichte der evangelischen Kirchenmusik, Kassel etc. 21965, 114.
Auf das Problem der genauen gattungsgeschichtlichen Zuordnung einzelner
Passionstypen mochte ich hier nicht eingehen. Vgl. hierzu u. a. Kurt von Fischer,
,Die Passion von ihren Anfingen bis ins 16. Jahrhundert®, in: Gattungen der Musik
in Einzeldarstellungen, hg. von W. Arlt et alii, Bern und Miinchen 1973, 574-620;
ders., Artikel ,Passion”, in MGG 10 (1962).

16 Egon Friedell, Kulturgeschichte der Neuzeit, Ziirich 1984, 280.

35



,sola fide et gratia“. Nun ist es an uns, diesen Gnadenbeweis anzunehmen.
Denn nur dadurch, daff wir glauben, konnen wir aus der Position der hoff-
nungslos ins Unheil von Stinde und Unfihigkeit verstrickten Angestellten in
diejenige einer wahren Gottesbezichung hineinwachsen; nur im Glauben
konnen wir Gott — und Christus in ihm - als zwar gerecht, aber auch gnaden-
reich erleben. Und dafiir gilt ihm — Gott — allein die Ehre: ,Soli deo gloria®.

Gott allein und sonst nichts und niemandem. Denn keine guten Werke, kein
pekuniir abgebtifiter Stindenerlafl, keine Marien- oder Heiligen-Furbitten dirfen
den lutherischen Christen vor Gottes gnadenreicher Gerechtigkeit abschir-
men. In die Beziehung zwischen Gott und Gotteskind Mittler einzuschieben,
hiefle nach Luther, Gottes Gnade schmélern sowie Christi Opfer verkleinern
zu wollen und sich damit schuldig zu machen am Kostbarsten, an Gottes
Gnade. Solche Abstinenz hat nattirlich Folgen fiur die Glaubigen. Wenn Luther
zum hoheren Ruhme Gottes und seines Sohnes die Mittler der katholischen
Christenheit — Maria, die Kirche, die Heiligen — fur seine Anhinger sperrt,
erscheint Christus als einzig fassbare Reprisentanz Gottes in umso strahlen-
derem Licht, als umso heifder begehrtes Objekt der Heilssehnsucht.

Gleichzeitig verdichtet sich naturgemifd die Bedrohung, dieser Herausforde-
rung nicht gewachsen zu sein: Denn hat sich der evangelische Christ auf
seinem Glaubensweg zu Gott und Christus verirrt, so kann er keine Hilfe bei
Maria und den Heiligen erbitten. Unmittelbar aus dem Schatten von Gott
Vater und Gott Sohn tritt der Teufel und straft jede Abirrung vom Heilsweg.
Luthers Biographie gibt reichen Aufschlufd tiber diese von ihm vorgelebte
Gotteskindschaft, der der Teufel so fest im Nacken sitzt. Und sie zeigt auch,
wie er sich die Last zu erleichtern suchte: durch seine ungezihlten ,Papisten®-
und Juden-Verteufelungen.

Damit findet sich eine erste Antwort auf die Frage, warum die Passion im
Laufe ihrer Geschichte zu einer so ,evangelischen” Gattung wurde: Die luthe-
rische Fundamentalforderung, nach der sich fiir den Christen Heilserwartung
nur aus dem Glauben an den einen Gott rechtfertigt,  der in Christus fiir die
Menschen gestorben ist und ihnen damit die Freiheit zu Gott geschenkt hat,
diese Fundamentalforderung lenkt die Glaubenskraft mit ungeteilter Energie
auf das Leiden und Sterben Jesu und auf dessen Verursacher.

Eine zweite Antwort ist allgemeinerer Art. Sie ergibt sich aus der Stellung,
die Kirchenmusik und Kirchenmusiker im lutherischen Wertesystem einnah-
men und einnehmen.

In mancher Hinsicht riickt die Musik im evangelischen Gemeindewesen an
die Stelle der aus dem lutherischen Gottesdienst verbannten Heiligen Jungfrau
Maria: Luther nennt die Musik ,Fraw Musica“ und spricht ihr — wie die
Katholiken Maria — die Fihigkeit zu, die Menschen von der Stinde zum Guten,
vom Teufel zu Gott zu fithren:

36



Auch ist ein jeder des wol frey

Das solche freud [die durch Fraw Musica verursachte| kein suende sey,
Sondern auch Gott viel bas gefelt

Denn alle freud der gantzen welt,

Dem Teuffel sie sein werck zerstort

Und verhindert viel boeser moerd.!”

Und Johann Walter, lutherischer Kirchenmusiker der ersten Stunde, fiithrt aus:
... Und sintemal die Kunst Musica unter allen freien Kinsten vorwahr nicht
die geringste, sondern meins Achtens eine gottliche, himmlische, heilige Kunst,
welche in der heiligen Schrift fur allen anderen Kinsten mit starkem Grund
sehr gelobt und gerithmt wird, denn sie gehort auch eigentlich und erblich zu
der heiligen Theologia, ja sie ist in der Theologie gar eingewickelt und
verschlossen, also dafs, wer der Theologie begehrt, nachforscht und lernt, der
wird auch die Kunst Musica, ob er’s gleich nicht siehet, fithlt und verstehet,
darunter erwischen.“'

Die Sicht, die Musik als klingendes Symbol von Gottes Macht und Gnade zu
sehen, bezogen Luther und Walter aus dem quadrivialen Konzept des Mittel-
alters, nach dem die Musik nicht nur die Wissenschaft des Erklingenden
umfafite, sondern auch als Abbild der Himmelsmusik galt, wie sie nach bibli-
schen Zeugnissen in Gottes himmlischem Thronsaal erklingt. Und hier ergibt
sich eine weitere Briicke zu Maria: Denn stellten mittelalterliche I1lumina-
toren die Ars-Musica-Allegorie bildlich dar, dann gestalteten sie sie nach der
Bildformel der Gottesmutter als gekronte Frau. Womit sie auf eine Qualitit
hinwiesen, die Maria und Ars Musica gleichermaflen zu eigen ist: auf die
Fihigkeit, Versohnung, Liuterung und Liebe zu vermitteln.!

Luther tbernahm dieses Erbe. Denn wenn er auch aus theologischen
Griinden fur Maria keinen Platz im Gottesdienst fand, so inthronisierte er
Fraw Musica hier umso prachtiger. Im lutherischen Gottesdienst bleibt die
urspriinglich an Maria gebundene zentrale Vermittlungsfunktion zwischen
Gemeinde und Gott in abstrakter Form gleichwohl erhalten: als Kirchenmusik,
die far Luther erklingende Gottesbeziehung und damit dem gesprochenen Wort
ebenbiirtig ist: ,Dem Menschen ... ist allein vor den andern Creaturen die
stimme mit der rede gegeben, Gott mit gesengen und worten zugleich zu loben,

17 Im Vorspruch zu Johann Walters Lob und preis der I6blichen Kunst Musica, Witten-
berg 1538, Nachdruck Kassel 1938.

'8 Zit. nach Wilibald Gurlitt, ,Johann Walter und die Musik der Reformationszeit”,
Luther-Jahrbuch 15 (1933) 93.

' Dagmar Hoffmann-Axthelm, ,Salomo und die Frau ohne Schatten®, BJbHM 10 (1986)
161-205; dies., ,Doctor Frauenlobs Hohes Lied“, BJbHM 11 (1987) 153-172.



Nemlich mit dem hellen predigen und rhiimen von Gottes giite und gnade
darinnen schéne wort und lieblicher klang zugleich wiirde gehoret.“?

Luthers Gleichstellung von gepredigtem und gesungenem Gotteslob hat
natiirlich auch Folgen fiir die ausiibenden Musiker: So wie die mittelalterliche
Ars Musica in Luthers Fraw Musica eine evangelische Aktualisierung erfuhr,
so erlebt der Guidonische Musicus im lutherischen Kantor eine protestanti-
sche Wiedergeburt. Und so, wie der mittelalterliche Musicus ein Theologe war,
der die Musik als Abbild von Gottes Schopfung verstand, lehrte und kom-
ponierte, so ist es auch die vornehmste Aufgabe des lutherischen Kantors,
ein Prediger von Gottes Wahrheit zu sein — nur daf} er statt des Wortes die
Musik-,Sprache® mit all ihren Ausdrucksmoglichkeiten (Kontrapunktik,
Rhetorik, Poetik, Instrumentation etc.) wihlt. Der lutherische Kantor betreibt
die Musik nicht um ihrer (oder seiner) selbst willen — als Kunst im modernen
Sinne -, sondern im Dienste der heiligen Sache. Entsprechend werden seine
musikalischen Werke ,als Praedicatio sonora begriffen, als eine klingende Be-
kanntmachung und Auslegung des Schriftwortes® - so Hans Heinrich
Eggebrecht.?! Ganz in diesem Sinne gibt der lutherische Kantor Johann
Sebastian Bach als  Finis und Endursach® aller Musik ,Gottes Ehre” sowie
die vor diesem Hintergrund ,zulidssige ... Recreation des gemiits“ an. Und ganz
wie far Luther ist auch fur Bach alles, was von diesem Predigt- und Vermitt-
lungs-Anspruch abweicht, Teufelswerk: ;Wo dieses nicht in Acht genommen
wird, da ist keine eigentliche Music, sondern ein teuflisches Geplirr und
Geleier.“?

Aus der Perspektive lutherischer Musikanschauung sind es mithin drei
Elemente, die die Passion zu einem Herzstiick protestantischer Kirchenmusik
machen: Als Bibelzeugnis bildet der Passionsbericht den Brennpunkt der luthe-
rischen Rechtfertigungslehre. Als klingende Musik ist die Passion ein Medium,
das Glaube und Gottesbeziehung zu vermitteln hilft. Und als komponiertes
Werk ist sie cine in Musik gefaf3te Karfreitagspredigt.

,Vorrede des Heiligen tewren Man Gottes, Doctoris Martini Lutheri, von der him-
lischen Kunst Musica, vormals nie Deudsch im Druck ausgegangen®, (Ubersetzung
von Johann Walter), in: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe
(Weimarer Ausgabe), Bd. 50, Weimar 1914, 372.

21 Uber Bachs geschichtlichen Ort®, in: Johann Sebastian Bach, Darmstadt 1970, 280

(Wege der Forschung 170).

22 Zit. nach Wilibald Gurlitt, ,Johann Sebastian Bach in seiner Zeit und heute®, in:
Wilibald Gurlitt, Musikgeschichte und Gegenwart, Bd. 1, Wiesbaden 1966, 170. Zum
Themenkreis Protestantische Musikanschauung vgl. u.a. Wilibald Gurlitt, ,Heinrich
Schiitz“, in: Gurlitt, a.a.0., 140-158; Hans Heinrich Eggebrecht, Heinrich Schiitz,

Musicus poeticus, Gottingen 1959 sowie ders., ,Uber Bachs geschichtlichen Ort,
a2 @)

38



Bach, der lutherische Prediger

Bei der Wiederauffithrung der Matthdus-Passion durch Mendelssohn wurde
diese lutherische Identitat Bachs und seines Werkes vom Publikum sehr bewuf3t
wahrgenommen. Der Historiker Droysen horte die Passion als ,,das wahrhafte
Eigenthum und Erzeugnis unseres evangelischen Glaubens.“?* Dem fiir den
Berliner Gesellschafter schreibenden Carl Seidel galt sie als ,das Erhabenste ...,
was die protestantische Kirchenmusik hervorgebracht hat.“** Und Hegel lief
sein Horerlebnis dergestalt in die Vorlesungen zur Asthetik einfliefen, daf} er
Bachs ,groflartige, echt protestantische, kernige und doch gleichsam gelehrte
Genialitit” rithmte, ,die man erst neuerdings wieder hat schitzen lernen.“?
In unserem Jahrhundert prigte Friedrich Smend zur Charakterisierung Bachs
das Wort von einem der ,gewaltigsten Sohne der lutherischen Kirche.“26

Es ist aber nicht nur die Musik, aus der Bachs lutherische Prediger-Identitat
,spricht”. Ein eindriickliches Textzeugnis ist uns mit dem aus seinem Besitz
stammenden Exemplar einer von Abraham Calov kommentierten Bibel er-
halten geblicben, das Bach mit Randbemerkungen und Unterstreichungen
versehen hat. Diese Randbemerkungen - hiufig mit einem NB (Nota Bene)
eingefihrt — spiegeln scin Wissen um die Musik als Trigerin von Gottes
Geistigkeit und um das Kantorenamt als den Auftrag, diese Geistigkeit musi-
kalisch zu predigen und zu vermitteln. So lautet Bachs Kommentar zum
Bericht tiber Salomos Tempelmusiker und deren Musik (2. Chronik 5, 13): , Bei
einer andiachtigen Musig ist allezeit Gott mit seiner Gnaden Gegenwart.”?’
Zum Bericht von der Ordnung der Tempelmusik durch David (1. Chronik 28)
schreibt er an den Rand: ,Ein herrlicher Beweif3, daf$ neben anderen Anstalten
des Gottesdienstes besonders auch die Musica von Gottes Geist durch David
mit angeordnet worden.“, wihrend er das Kapitel tiber die Einsetzung von

%2 Geck, 2.2.0,, 59.

2 Geck, a.a. @ 54,

H@eck, 2220, 60!

26 Luther und Bach®, in: Friedrich Smend, Bach-Studien, Kassel etc. 1969, 153. Vgl. zu
diesem Themenkreis neben der in Anm. 20 genannten Literatur u.a. Hans Preuf3,
Johann Sebastian Bach der Lutheraner, Erlangen und Wirzburg 1953; Christoph
Trautmann, , ,Calovii Schriften.® 3 Binde, aus Johann Sebastian Bachs Nachlafl und
ihre Bedeutung fir das Bild des lutherischen Kantors Bach®, MuK 39 (1969) 145-159;
Helene Werthemann, ,Bachs ,Fundament aller gottgefilligen Kirchenmusik'“, in:
251. Bachfest der Neuen Bachgesellschaft, Berlin 1976; Renate Steiger, ,Bach und
die Bibel. Einige Anstreichungen Bachs in seiner Calov-Bibel als Selbstzeugnisse
gelesen®, MuK 57 (1987) 119-126.

7 Zit. nach Trautmann, a.a.0., 152; Faksimile bei Leaver, a.a.O., 97.

39



Asaph, Eman, Ethan und Idithun zu Tempelmusikern (1. Chronik 25) so zu-
sammenfaf3t: ,Dieses Capitel ist das wahre Fundament aller gottgefilligen
Kirchenmusik.“ 28

Bach wiihlte fiir seine Marginalien vor allem Stellen aus dem Alten Testa-
ment, wihrend er sich beim Neuen Testament mit wenigen Ausnahmen auf
Unterstreichungen beschrinkte.”” Mit dieser Wertschitzung des Alten Testa-
ments stand er auf dem Boden lutherischer Tradition, die ihrerseits in die
Frithzeit der christlichen Kirche und zu Paulus zurtickfiihrt. Durch Paulus, den
serlauchten Erzvater eines christlichen Judenhasses und Antisemitismus®?®
und durch seine Nachfolger erfihrt das Alte Testament und mit ihm die
jidische Thora (die 5 Bliicher Mose) eine Umdeutung als Buch der Prophezei-
ungen auf Christus als den Messias hin und erlebt eine ,Christianisierung™:
Von den Juden als direkte Gottesoffenbarung verehrt, wird es fiir die Christen
zum Zeugnis des ,Alten Bundes“, dem der neutestamentliche Gnadenbund als
eigentlicher Ort der Glaubenswahrheit folgt. Indem die Christen die Thora
adaptieren, sie auf die eigene Heilsperspektive umdeuten und ihnen diese
Umdeutung zur eigentlichen Grundlage ihres Glaubens wird, grenzen sie
in diesem ,von den Juden her betrachtet ... grofSten Raubzug der Weltge-
schichte”3! diejenigen aus dem Heilsgeschehen aus, fiir die der Pentateuch
geschaffen war. Der Juden Festhalten an der alten messianischen Verheifdung
und ihre Weigerung, in Christus Gott zu erkennen, 143t sie in den Augen der
Christen zu den ,perfidi iudaei“ werden, zu den ,ungliubigen, verstockten
Juden®. So beruht also jede christozentrische Interpretation des Alten Testa-
ments letztlich auf der Verdammung der Juden als Unglidubiger, auch wenn
diese Verdammung sich seit langem weitgehend im religionsgeschichtlichen
Unbewufiten abspielt.??

Zur Zeit Bachs war man sich allerdings — was zu zeigen sein wird — tiber diese
Zusammenhinge im klaren. Und auch Bach selbst verstand und benutzte,
geborgen in seiner lutherischen Kantoren-Identitit, das Alte Testament natur-
gemifd christozentrisch. Dies zeigen die Eintragungen in seiner Bibel, und dies
zeigen viele seiner Vokalkompositionen, in denen er immer wieder Altes und
Neues Testament im christozentrischen Sinne zusammenbringt.?® Daf er sich

Zit. nach Trautmann, a.a.0., 151; Faksimile bei Leaver, a.a.0., 95 und 94.

2% Vgl. die Tabelle bei Trautmann, a.a.0., 155-160.

30 Heer, a.a.0., 43.

31 Heer; a.a.0., 43.

An dieser Stelle mochte ich Dr. Roger Dreyfus meinen herzlichen Dank aussprechen.
Ohne seine Bewuf$theit der hier angesprochenen Mechanismen, ohne seine Anregun-
gen und ohne seine stete Hilfs- und Gesprichsbereitschaft wire dieser Aufsatz wohl
nie zustande gekommen.

33 So z.B. im Actus tragicus, vgl. unten, S. 50.

40



dabei auch der Kehrseite dieser christozentrischen Betrachtungsweise — der
Verurteilung des jiidischen Glaubens als ,perfidia“ — bewuf3t war, zeigen seine
Passionen.

Luther und die Juden

Bekanntlich gab es in 2000 Jahren jiidisch-christlicher Geschichte selten Raum
fir unterschiedliche Messias-Vorstellungen, die gleichberechtigt hitten neben-
einander.bestehen diirfen. Gott so tief zu lieben, dafd wir ihn mit anderen teilen
wollen, ist uns offensichtlich nur schwer moglich. Viel niher liegt uns die
Versuchung, uns als Gottes Lieblingskinder zu fiithlen, unsere Geschwister zu
entwerten, zu demiitigen, sogar auszurotten und spit oder gar nicht zu merken,
dafy wir Gott langst verloren haben und - lutherisch gesprochen — zu Werk-
zeugen des Teufels geworden sind.

In Bachs geistiger Welt — dem Luthertum - ist der fritheste Wortftihrer dieser
religios begrindeten Judenfeindlichkeit Luther selbst. Seine spiten Haf3-
schriften gegen die Juden, vor allem Von den Jiiden und ihren Liigen und
Von Schem Hamphoras (beide 1543) bezeugen diese von Gott verlassene Seite
des Reformators.?* Hier tiberschwemmt Luther seine Leser in manischem
Wortschwall mit Beschimpfungen und Beschuldigungen der Juden tiber deren
angebliche oder tatsichliche Auffassungen und Einstellungen zu christlichen
Glaubensgrundsitzen. Inhaltlich sind diese Ausbriiche eher stereotyp, sprach-
lich aber in immer neue Wendungen gefaf3t, wobei Luthers Vorliebe fiir eine
aus dem Anal- und Fikal-Bereich stammende Metaphorik offenkundig und in
ihrer Grobheit und Unflitigkeit schwer zu tiberbieten ist.** Gleichwohl wurden
beide Schriften ins Lateinische ubersetzt und - begleitet von Philipp
Melanchthons Empfehlung, die Schrift Von den Jiiden und ihren Liigen ent-
halte ,wahrlich viel nitzlicher Lehr*? — dem Landgrafen Moritz von Hessen
gewidmet.

Der junge Luther hatte sich in seiner Schrift Dass Jesus Christus ein geborner
Jude sei verstindnisvoll den von den herrschenden Machtstrukturen ge-
duckten und verfolgten Juden zugewandt, wobei freilich die Hoffnung mit-
schwang, ,ob ich villeicht auch der Juden ettliche mocht tzum Christen

3 Zu diesem schwierigen Themenkreis vgl. u.a. C. Bernd Sucher, Martin Luthers
Stellung zu den Juden. Eine Interpretation aus germanistischer Sicht, Nieuwkoop
1977; vgl. auch die dort angegebene weiterfithrende Literatur.

3 Ein Beispiel fuir diese Art Bildersprache lifit sich unten auf S. 45 nachlesen, andere
finden sich beliebig in den genannten Schriften. Zu Luthers analer Fixierung Erik
H. Erikson, Der junge Mann Luther, Frankfurt 1975.

3 Reinhold Lewin, Luthers Stellung zu den Juden, Berlin 1911, 81.

41



glauben reytzen.“?” Diese Hoffnung hatte sich gegen Ende seines Lebens
grindlich zerschlagen: Die Juden zeigten keine Neigung, zum Christentum
zu konvertieren, sie hielten tiberzeugt an ihrem Glauben fest. Diese Glaubens-
gewifSheit mufd Luther mit grofSer Verbitterung erfillt haben, denn kein Vor-
wurf wird in den beiden spiaten Pamphleten so hdufig erhoben wie der der ,,Ver-
stocktheit” und ,Halsstarrigkeit®. Fiir Luther sind dies Todstinden. Denn die
Juden hitten sich nicht nur am Tode Christi schuldig gemacht; sie hitten auch
dadurch, daf} sie Gottes alttestamentliche Prophezeiung, sich in Christus als
Mensch zu offenbaren, mifdachtet hiatten, Gottes Zorn heraufbeschworen, der
sich in der Zerstérung des Tempels und im seither andauernden Exil zeige.
Dennoch beharrten sie — und dies ist die Todstinde — halsstarrig und verstockt
auf ihrem Unglauben und stempelten damit Gott und Christus zu meineidigen
Lignern: ,Solchs sage ich zu ehren und stercke unsers Glaubens, und zur
schande dem verstockten unglauben der verblendten, halsstarrigen Jiden,
welchen Gott jmer und ewig mus ein Liigener sein, als hette er Davids Haus
lassen verlesschen [verloschen], und seines Bunds und Eids, David geschworen,
vergessen. 3

Beklemmender noch als Luthers Beschimpfungen der Juden als Liigner, Liste-
rer, Teufelskinder — und nach dem Judenmord unseres Jahrhunderts entsetz-
licher — sind die bertichtigten sieben ,Ratschlige®, die Luther am Schlufd der
Schrift Von den Jiiden und ihren Liigen seinen Glaubensgenossen fiir den
Umgang mit ihren judischen Mitmenschen gibt. Diese Ratschlige sind
Ausdruck einer ,scharffen barmhertzigkeit”, mit der den Juden zu begegnen die
Pflicht eines jeden Christen sei; denn es miisse ,uns christen kein schertz,
sondern grosser ernst sein, hie wider rat zu suchen und unser seelen von den
Juden, das ist: vom Teufel und ewigen tod, zu erretten.” Und so schligt Luther
zum Schutze der Christen vor, ,Das man jre Synagoga mit feur verbrenne, Und
werffe hie zu, wer da kan, schwefel und pech”, und dies, weil ,darin die Jiiden
Gott, unsern lieben Schepffer und Vater, mit seinem Son so schendlich gele-
stert hetten. ... Denn sie des alles brauchen zu lestern den Son Gottes, das ist:
Gott selbs den Vater.“*® Auflerdem rit Luther, ,das man auch jre Heuser
desgleichen zerbreche und zerstoere®, das man inen neme alle jre Betbuech-
lin®, ,das man jren Rabinern bey leib und leben verbiete, hinfurt zu leren®,
,das man den Juden das Geleid und Strasse gantz und gar aufhebe“, ,das man
jnen den Wucher verbiete und neme inen alle barschaft und kleinot® und ,das
man den jungen starcken Jiiden und Jidin ... lasse ir brot verdienen im schweis
der nasen.“40

37 Zit. niach Sucher, 2.2.0., 59.

38 Von den Jiden und ihren Liigen“, WA, Bd. 53, 471 f.
39 WA, Bd. 53, 536.

40 Zit. nach Sucher, 3.2, @., 256

42



Luthers ,Ratschlige” hatten Folgen. 1543, im Jahre der Veroffentlichung der
Schrift Von den Jiiden und ihren Liigen, wurde vom sidchsischen Kurfiirsten
Johann Friedrich ein totales Aufenthalts-, Durchreise- und Handelsverbot gegen
die Juden erlassen.*! Spiter beriefen sich die Nationalsozialisten auf Luther.
Julius Streicher sagte bei den Niirnberger Prozessen: ,Antisemitische Presse-
erzeugnisse gab es in Deutschland durch Jahrhunderte. So wurde bei mir z.B.
ein Buch beschlagnahmt von Dr. Martin Luther. Dr. Martin Luther sifie heute
sicher an meiner Stelle auf der Anklagebank, wenn dieses Buch von der An-
klagebehorde in Betracht gezogen wiirde.“

4

Bach und Miillers ,Judaismus oder Jiidenthum

,Antisemitische Presseerzeugnisse“, judenfeindlich freilich weniger im
rassistisch-nazionalistischen als im religios motivierten Sinn und hier
hiufig an Luther ankniipfend, gab es ,in Deutschland durch Jahrhunderte®,
und es gab sie auch zur Zeit Bachs. Eines davon stand in seinem Biicher-
schrank.

Bachs Bibliothek gilt als Spiegel seiner lutherischen Gesinnung. Die
81 Binde, deren Titel wir aus dem Nachlafl kennen, haben ausnahmslos theo-
logischen bzw. erbaulichen Inhalt. Zwei Ausgaben der Werke Luthers, die
bereits erwihnte kommentierte Bibelausgabe des ,streitbaren Lutheraners®*
Abraham Calov, sowie Werke der lutherischen Theologen Johannes Olearius,
August Pfeiffer, Johann Jacob Rambach und Heinrich Miiller weisen Bach
ebenso als bodenstandigen Lutheraner aus wie die auffallend zahlreichen Pole-
miken gegen andere geistige Richtungen: Das antikatholische Examen Concilii
Tridentini von Martin Chemnitz etwa, der Anticalvinismus von August
Pfeiffer oder der Atheismus Devictus von Johannes Miiller.*

tl2Sucher; 2:2.0.:87.

42 Zit. nach Rudolf Pfister, Von A-Z. Quellen zu Fragen um Juden und Christen,
Gladbeck 1973, 231.

3 Werthemann, a.a.0., 5; zu Bachs Bibliothek vgl. Friedrich Spitta, Johann Sebastian
Bach, Bd. 2, Wiesbaden 71970, 747ff.; Hans Preuf}, ,Bachs Bibliothek", in: Festgabe
fiir Theodor Zahn, Leipzig 1928, 105-129; Fred Hamel, Johann Sebastian Bachs
geistige Welt, Gottingen 1952, 93-114; Helene Werthemann, a.a.O., 5-11; Robin A.
Leaver, Bachs theologische Bibliothek / Bach’s theological library, Neuhausen-
Stuttgart 1983.

4 Zu weiteren polemischen Werken vgl. Preuf, a.a.O., 117ff.

43



Von diesem Johannes Miiller, Pastor an St. Peter in Hamburg und Verfasser
zahlreicher polemischer Werke,*® befand sich auch eine 1200 Seiten starke
Schrift gegen die Juden in Bachs Besitz, in deren Titel nach alter Tradition die
 perfidia iudaica® als zentrale Qualitit erscheint: Judaismus oder Jiidenthum.
Das ist: Ausfiihrlicher Bericht von des Jiidischen Volcks Unglauben, Blindheit
und Verstockung.*® Im ,Ersten Theil” dieser ,Streit-Schrifft wider die Jiiden®
handelt Miiller von den ,streitigen Fragen, welche unter den Jiden und
Christen fiirlauffen, in den vornehmsten Stucken des Glaubens und der
Religion.“ Im ,Andern Theil“ geht es um ,streitige Fragen, welche bey den
Christen furlauffen, der Jiiden halber, im gemeinen Leben unnd Conversation,
die man Casus Conscientiae, oder Gewissens-Fragen nennet.” Hier werden
Luthers sieben ,Ratschlige® zitiert, kommentiert und auf insgesamt 17 er-
weitert.

In der Vorrede spricht Miiller die Hoffnungen aus, die er mit der Veroffent-
lichung des Buches verbindet. Wie dem jungen Luther geht es auch ihm
letztlich um die Bekehrung der Juden von der ,perfidia iudaica“ zur ,fides
christiana®: ,Der Gott Abraham, Isaac und Jacob erbarme sich des blinden
Volckes, nehme die Decke Mosis von ihren Augen und sei doch eingedenck des
Bundes, welchen er mit ihren Vitern gemacht hat, er rithre krifftiglich ihre
Hertzen, daf§ sie zu Christo im Glauben und Demuth sich bekehren mogen!”

Verschlossen sich die Juden aber Miillers Bemiihen um ihr Heil, wiirden sie
gar ,wider mich gruntzen, poltern und schnauben ..., wie sie schon driuen, und
sich vernehmen lassen, so werde ich mit Luthero im 8. Jenischen Teutschen
Theil (da er klaget, daf} sie immer drger und drger worden, je mehr er ihnen
helffen wollen)*” auch meine Meynung idndern miissen, und auff solchen Fall
ihnen ein Buch in Lateinischer Sprache entgegen setzen dessen Titul seyn
solte: Stinckender Unflath und Speichel, welchen die Jiden dem gecreuzigten
Jesus von Nazareth ins Angesicht speyen, darin alle ihre Listerungen wider
Christum und sein Evangelium mit ihren eigenen Worten aus ihren Schrifften
mochten entdecket werden.”

Am Schluf8 seines Buches umschreibt Miiller die gnadenlosen Mafinahmen,
die er fiir angebracht hilt, falls Juden und Christen seinen und Luthers ,Rat-
schligen“ zuwiderhandeln sollten. Die Juden sollen des Landes verwiesen

% So z.B. eines Anabaptismus, oder Irrthum der Wiedertiufer (1645); einer
Grundliche[n] Antwort und Widerlegung der Entwiirffe, mit welchen die pdpst-
lichen Lehrer die lutherische Kirche verdichtig machen (1673) und eines Qudker-
grewel, das ist abschewlicher Irrthumb der neuen Schwdrmer, welche genennet
werden Quidker (1661).

4 Vollstandiger Titel bei Leaver, a.a.0., 116.

47 Gemeint ist Luthers Schrift Von den Jiiden und ihren Liigen, erschienen im 8. Band
der Jenaer Luther-Ausgabe aus dem Jahre 1568, Deutsche Fassung.

44



werden, und den Christen droht er mit einem Luther-Zitat, dessen Grobianis-
mus und Judenteufel-Metaphorik er voll belifit, die ewige Verdammnis an:
,Wer aber Lust hat ... solche gifftigen Schlangen und junge Teuffel, das ist, die
drgsten Feinde Christi unseres Herrn, und unser aller zu beherbergen, zu
fretzen und zu ehren, und sich zu schinden, rauben, plindern, schinden,
zu speyen und zu fluchen, und alles Ubels zu leiden begehret, der lasse ihm
diese Juden treulich befohlen seyn. Ists nicht genug, so laf er ihm auch ins
Maul thun, oder krieche ihm in den Hindern, und bete dasselbige Heiligthum
an, rithme sich darnach, er sey barmhertzig gewest, habe den Teufel und seine
jungen Teufel gestircket, zu listern unsern lieben Herrn, und das theure Blut,
damit wir Christen erkauft seyn, so ist er denn ein vollkommener Christ, voller
Werke der Barmhertzigkeit, die ihm Christus belohnen wird am Jingsten Tage
mit den Jiiden im ewigen hollischen Feuer® (S. 1143).

Wir wissen nichts konkretes tiber Bachs Einstellung den Juden gegentiber.
Akzeptiert man aber seine Bibliothek als Spiegel seiner geistig-religitsen
Uberzeugungen, so wird man cum grano salis auch auf ihn beziehen kénnen
oder miissen, was Helene Werthemann uber den geistigen Zuschnitt eines
orthodoxen Lutheraners jener Zeit schreibt: ,Man war ... a priori gegen die
Juden, die Schweizer, gegen Rom und im 18.Jahrhundert auch gegen die
Pietisten eingestellt und gegen ihre cigene Beschiftigung mit der Bibel. Man
konnte daher ... die Erkenntnisse der andern nicht akzeptieren, sondern nur
polemisch widerlegen."*

Bach war zwar wohl kein schulmaifiig orthodoxer Lutheraner,* aber seine
Bibliothek bestitigt die Sicht vom ,Sohn der lutherischen Kirche“ vollauf:
Mit den Lutheranern trat er fur die protestantische Konfession ein, und mit
ihnen  protestierte er gegen die Andersdenkenden: gegen Katholiken, gegen
Reformierte und Calvinisten, gegen Atheisten und gegen die Juden.>°

# Werthemann, a.a.0,, 10.

* In Bachs Bibliothek befand sich z.B. auch ein - freilich polemisches - Werk des
Pictisten Spener: Weyland ... gerechter Eifer wider das antichristliche Papstthum,
Frankfurt 1714. Zu weiteren pietistischen Werken in Bachs Biicherschrank vgl.
Prenfl, a.a.@, 126,

Vor dem Hintergrund der nationalsozialistischen Katastrophe ist es wichtig, einer
moglichen Verwechslung vorzubeugen. Hier geht es nicht darum, Bach einen wie
auch immer gearteten Antisemitismus volkisch-rassistischer Prigung zu unterstel-
len. Hierfiir fehlt nicht nur jeder konkrete Hinweis — es ist auch unwahrscheinlich.
Bach durfte wenig oder keinen Kontakt zu Juden gehabt haben. Denn anders als in
Hamburg, der Heimatstadt Miillers, war es den Juden in Leipzig nur zur Messezeit
gestattet, die Stadt zu betreten und Geschifte zu machen. Eine jidische Gemeinde
gab es zur Zeit Bachs in Leipzig nicht. Der erste judische Haushalt durfte sich 1710
in der Stadt etablieren, und bis zur Jahrhundertmitte lebten nicht mehr als 7 jiidische
Familien in Leipzig (Encyclopaedia Judaica, Bd. 10, Jerusalem 1971, Artikel
,Leipzig®).

50

45



Die ,Perfidia iudaica “ in der Johannes-Passion

In Bachs musikalischem Werk bieten naturgemifd die Passionen als der musi-
kalisch gestaltete Nervenpunkt des jiidisch-christlich-lutherischen Konfliktes
Hinweise auf seine polemisch geprigte Einstellung gegeniiber den Juden.

Im Karfreitagsgeschehen manifestiert sich aus christlich-lutherischer
Perspektive der doppelte Stundenfall der Juden: die Auslieferung Christi an
Pilatus und die Weigerung, in Christus Gott zu erkennen und statt dessen blind
und verstockt am eigenen Glauben festzuhalten. Damit stellte sich dem luthe-
rischen Kantor, der Christi Passion im geistigen Sinne einer musikalischen
Karfreitags-Predigt zu komponieren hatte, eine doppelte Aufgabe: Er mufite
nicht nur das heilsbringende Leiden und Sterben Christi zu maoglichst spre-
chendem Ausdruck bringen, sondern auch musikalische Mittel finden, den
lutherischen Zorn uber ,des Judischen Volcks Unglauben, Blindheit und
Verstockung™ zu predigen. Wie Bach als der vollkommene Kenner und Kénner
der musikalischen Rhetorik®! diese Bipolaritit musikalisch fafite, zeigt beson-
ders eindriicklich die Johannes-Passion.

Die Polarititen von Blindheit, Halsstarrigkeit, Verstocktheit auf der einen,
Leiden, Liebe, Gnade auf der anderen Scite sind die beiden energetischen
Hauptquellen, aus denen die Johannes-Passion ihre Kraft bezieht. Anders aus-
gedriickt, erfihrt die ,Lichtseite” von Christi Leiden und Gottes Gnade durch
die dicht auskomponierte ,Schattenseite” der perfidi iudaei einen diisteren
Kontrapunkt, der das Licht Christi umso heller strahlen lifit. Der Rhetoriker
Bach erzielt diesen Effekt unter anderem dadurch, dafd er zur Charakterisierung
der verstockten, ungliubigen Juden ein Mittel von genialer Einfachheit und
entsprechender Wirkungskraft benutzt: die Wiederholung.

Schon Spitta verweist neben der ,betrichtlichen Zahl® der Judenchoére in der
Johannes-Passion und ihrem kompositorischen Gewicht auf die parodieartige
Unterlegung verschiedener Texte unter musikalisch gleiche Chorsitze der-
gestalt, dafd sich drei musikalisch mehr oder weniger identische, textlich dem-
gegentiiber verschiedene Chorpaare ergeben.*> Zu diesem Punkt bemerkt Spitta:

51 Erinnert sei an die vielzitierte Auflierung des Leipziger Rhetorik-Professors Johann
Abraham Birnbaum, nach dessen Zeugnis Bach ,die Teile und Vorteile, welche die
Ausarbeitung eines musikalischen Stiicks mit der Rednerkunst gemein hat, so voll-
kommen" kannte, ,dafl man ihn nicht nur mit einem ersittigenden Vergniigen horet,
wenn er seine griindlichen Unterredungen auf die Ahnlichkeit und Ubereinstim-
mung beyder lenket; sondern man bewundert auch die geschickte Anwendung dersel-
ben in seinen Arbeiten“. Zit. nach Arnold Schmitz, ,Die oratorische Kunst Bachs",
in: Johann Sebastian Bach, hg. von W. Blankenburg, a.a.O., 63.

Es handelt sich um die Turba-Paare ,Sei gegriifet, lieber Juden Konig“/,Schreibe
nicht: der Juden Konig“; ,Kreuzige, kreuzige“/,Weg, weg mit dem"; ,Wir haben
ein Gesetz“/, Lissest du diesen los®.

52

46



,Man kann nicht behaupten, daff die Musik zu den verschiedenen Texten
immer gleich gut pafit®, da Textinhalte unterschiedlicher Empfindungs-
bereiche (z. B. Besorgnis einerseits und Hohn andererseits) die gleiche musika-
lische Gestaltung erfihren.>?

Die Gliederung in Chorpaare auf Kosten textlich-musikalischer Kohédrenz
hat die Wissenschaft immer wieder zu Interpretationen herausgefordert. Albert
Schweitzer vermutete darin den Wunsch nach gesteigertem dramatischem
Ausdruck, liefd aber auch anklingen, Bachs Verfahren konnte zumindest in
einigen der Fille durch Zeitnot motiviert gewesen sein.**

Dies Zeitnot-Argument wies Friedrich Smend in seiner beriihmten Studie
Die Johannes-Passion von Bach aus dem Jahre 1926 entschieden zuriick. Er
verlieh der Diskussion eine neue, bis heute bestimmend gebliebene Dimen-
sion, indem er zeigte, dafy Bach die Turba-Paare symmetrisch um den Choral
,Durch dein Gefingnis, Gottes Sohn, mufd uns die Freiheit kommen® ange-
ordnet hat.*® Hierfiir gibt Smend eine auflermusikalische, theologische Deu-
tung: Der Choral sei von Bach als geistiger Mittelpunkt des gesamten Werkes
gedacht, weil hier ,das tiefe und strahlende Gliick seinen musikalisch ver-
klirten Ausdruck [findet], das Gliick, sich durch Jesu Bande von den eigenen
Banden befreit zu wissen ...“%¢ Die symmetrisch um das Choral- Herzstiick”
herum angeordneten Juden-Turbae verlichen der Passion ,kunstlerische
Geschlossenheit. 7

Vor diesem Hintergrund sind fiir Smend die Judenturbae eher strukturierende
Elemente. Auf ihren affektiven Inhalt, die Darstellung der ,fanatischen, in
ihrer Mordlust, ihren wilden Beschuldigungen und Drohungen sich tber-
stiitrzenden Juden” — so Spittas plastisch-drastische Beschreibung — geht Smend
nicht eigentlich ein.’® Dies tut jedoch bis zu einem gewissen Grade Werner
Breig. In seiner Untersuchung ,Zu den Turba-Choren von Bachs Johannes-
Passion”*’ zeigt er in einer Rekonstruktion des Kompositions-Prozesses, dafd
Bach die Turba-Chore ab ovo als Paare konzipiert hat und unterstiitzt damit die
These Smends. Auf der anderen Seite folgt er Spitta, wenn er darauf hinweist,

>&iSpitta; a.a.@., Bd. 2.°854.

54 Albert Schweitzer, J.S. Bach, Leipzig 1908, 560.

55 Priedrich Smend, ,Die Johannes-Passion von Bach. Auf ihren Bau untersucht”, in:
Friedrich Smend, Bach-Studien, a.a.0., 11-21; ders., Bach in Kéthen, Berlin 0.]., 112.

56 Die Johannes-Passion von Bach®, 19.

>’ Bach in Kéthen, 112.

% Zur Weiterfiihrung von Smends Symmetrie-Gedanken in Richtung auf eine chia-
stisch-zyklische Symbolisierung vgl. zuletzt Alfred Durr, Die Johannes-Passion
von Johann Sebastian Bach. Entstehung, Uberlieferung, Werkeinfiihrung, Kassel
und Miinchen 1988, 146; hier auch weitere Literatur zur Turba-Symmetrie in der
Johannes-Passion.

5 Erschienen im Hamburger Jahrbuch fiir Musikwissenschaft 8 (1985) 65-96.

47



daf} sich die musikalische Paar-Strulctur nur auf Kosten einer ,feineren Cha-
rakterisierung” der Texte durchfithren 14f3t. So ist nach Breig die ,Wahl der
strengen Fugenform® im Falle des Chorpaares ,Wir haben ein Gesetz” und
,Lissest du diesen los* durch das Textwort ,Gesetz" im ersten Chor angeregt
und wird damit dem zweiten ohne inneren Grund tibergestiilpt. Aufferdem
verbinde sich der Beginn des Themas ,deklamatorisch zwangloser mit ,Wir
haben ein Gesetz' als mit ,Lissest du diesen los'“, wobei derartige deklama-
torische ,Mifilichkeiten” auch an anderen Stellen des zweiten Chores auf-
fielen.®

Aus diesem Blickwinkel fligt Breig seinerseits der Smend’schen ,Herzstiick"-
These eine neue Dimension hinzu. Er versteht die , Strukturiertheit der Turbae
... als eine (wenn auch mittelbare) Textdeutung“: Die Turbae seien Ausdrucks-
trager der Feinde Jesu — der Hischer, der Romer und der Juden, und diese
,Reden der Gegenpartei” seien ,am wirkungsvollsten in Szene gesetzt ...,
wihrend die Worte Jesu und auch die des um Gerechtigkeit bemiihten Pilatus
in gedringter Kiirze und Schlichtheit gegeben sind.“®' Dies formal-musika-
lische Ubergewicht gegeniiber der ,feinen Charakterisierung® eines wort- und
personen-gebundener orientierten Komponierens zeige das Einwirken der
Feinde Christi als der Werkzeuge einer hoheren Ordnung - des gottlichen Heils-
planes. Da erst die Feindschaft der Juden Christi Opfer und damit die Erlosung
von der Stinde ermogliche, sei die Musik, die Christi Widersacher machten,
,dem Text adiquat, nur deutet sie ihn nicht ausschliefSlich aus der Perspektive
der handelnden Figuren, sondern in einem gewissen Malfle aus einer tibergeord-
neten Perspektive, die hinter den Vordergrundereignissen steht.“ %2

Im tbrigen relativiert Breig — und hier wird er von Alfred Diirr in dessen
kiirzlich erschienener Studie tiber die Johannes-Passion unterstiitzt — Smends
,Herzstiick“-These insofern, als er auf der Basis von tonarten-, form- und
inhaltsanalytischen Uberlegungen zeigt, daft sich die Axialsymmetrie um den
Choral ,Durch dein Gefingnis, Gottes Sohn“ zwar auf den Turbae-Teil der
Passion, die Verurteilung Christi durch Pilatus also, nicht aber auf das gesamte
Werk beziehen diirfte. ,Dies alles”, so fal’t Diirr die Diskussion zusammen,
Jfuhrt zu dem Schluf}, daf den Turba-Choren der Johannes-Passion eine
hervorragende und — wegen ihrer zahlreichen Entsprechungen — formstabilisie-
rende Bedeutung zukommt®, wohingegen Smends These von der axialsymme-
trischen Ordnung des ganzen Werkes mit den Turbae als strukturierendem
Element ,nicht so gewif3” sei.®

S0“Breig a0, 798

61 Ahnliche Gedanken duflert — auf anderer Bithne — Walter Jens in seinem Buch Der
Fall Judas, Stuttgart 1975.

52 A O TRO.

o3 Piire 4. @): I

48



Breigs These, das formale und musikalische Ubergewicht der Turbae bei
mangelnder Textanpassung verlange eine tibergeordnete Deutung, kniipft also
bei abweichender Formpramisse gleichwohl an Smends Sicht an, Bach habe mit
der Turba-Symmetrie nicht nur einen formstabilisierenden Faktor einfiihren,
sondern auch eine theologisch-heilsgeschichtliche Aussage machen wollen.
Genau dies war ja auch seine Aufgabe als musikalisch-rhetorischer Prediger des
Karfreitags-Evangeliums. Aus dieser Optik 143t sich Smends und Breigs These
konkretisierend und vereinfachend weiterfithren, indem sich das vordergriin-
dig formale Phinomen der Wiederholungen und die vordergriindig ,mif3lich”
erscheinenden Schwichen der Textunterlegung als Ausdruckstriger der ,perfi-
dia iudaica“, der verstockten und ungliubigen judischen Gegenwelt zum
Christentum erweisen. Dies soll an Hand des zentralen Chorals ,Durch dein
Gefingnis, Gottes Sohn“ und des einrahmenden Turba-Paares ,Wir haben ein
Gesetz“ und ,Lissest du diesen los® gezeigt werden.

Den Choraltext entnahm Bach der Johannes-Passion J. G. Postels, der ihn als
Arientext vorgesehen hatte, und unterlegte ihn mit J. H. Scheins Melodie zum
Choral ,Machs mit mir, Gott, nach deiner Giit”, in dem der Opfertod Christi
als Offenbarung von Gottes Gnadenbotschaft reflektiert wird.** Warum blieb
Bach nicht beim Ursprungstext, der ja die angemessenen Passionsgedanken
zum Inhalt hatte, sondern versah den altehrwiirdigen Choral mit einem Arien-
text, dessen Aussage der des Choraltextes durchaus nichts substantiell neues
hinzufiigte?

Vielleicht waren dem musikalischen Prediger Bach die im Druck erschiene-
nen Karfreitagspredigten lutherischer Theologen gegenwirtig, bei denen die
Polaritat von Gefingnis und Freiheit anlifflich der Gefangennahme und Bin-
dung Christi dergestalt gedeutet wurde, dafy die Freiheit mit der Gnade des
Neuen Testaments, die Bindung dagegen eher mit den Juden, mit Teufeln oder
mit Gestalten des Alten Testaments — dem gefesselten Simson etwa — in
Zusammenhang gebracht wurde.® Luther hatte das Begriffspaar von Gefingnis
und Freiheit explizit auf die Juden gemunzt: ,Die leiblich gefingknus des volks
Israel ist eine fiirbildung der geistlichen gefingknus“.%® Und so mag der Postel-
Text Bach den Anlafd geboten haben, auf die christozentrische Perspektive des
Alten Testaments hinzuweisen und gleichzeitig ein Schlaglicht auf diejenigen
zu werfen, die sich dieser Perspektive verweigern und folglich im Gefingnis
selbstverschuldeter Unerléstheit gefangen bleiben: auf die Juden.

¢ Musicalisches Gesang-Buch ..., hg. von Georg Chr. Schemelli, Leipzig 1736, 376f.

6 Elke Axmacher, ,,Aus Liebe will mein Heyland sterben” Untersuchungen zum
Wandel des Passionsverstindnisses im 18. Jahrhundert, Neuhausen-Stuttgart 1984,
63ff., 220 und 231 (Beitridge zur theologischen Bachforschung 2).

66 Zit. nach Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wérterbuch, Bd. 4, Leipzig 1878,
D0

49



Bach hat also — so kénnte man die symmetrische Einrahmung des Gefangnis-
Freiheit-Chorals durch die Turba-Fugen deuten — die ,geistliche gefingknus®
um die Freiheit herumkomponiert, im Sinne des jiidischen Gesetzes, das nach
christlicher Auffassung die Freiheit verhindert und gleichzeitig sichtbar macht.
Das Ganze ergibe ein musikalisches ,Emblem® im Sinne der barocken ,Sinn-
bildkunst®“¢”: Das starre Fugengefingnis des jiiddischen Gesetzes wire durch das
.Neue Lied" des Chorals tiberwunden, wobei im Choral symbolisch auch der
Horer zugegen wire, der seine Lehre aus dieser Gegentiberstellung zieht: ,Durch
dein Gefingnis, Gottes Sohn, mufd uns die Freiheit kommen.*

Bach liebte derartige ,Embleme”, liebte es, das Alte und das Neue Testament,
den Alten Bund und das Neue Lied durch je unterschiedliche Kombinationen
von Fuge und Choral musikalisch zu symbolisieren. Im Actus tragicus werden
beispielsweise die Todesgewiflheit des Alten Bundes ,Es ist der alte Bund:
Mensch, du mufdt sterben!” durch ein ,archaisierendes Fugato“®®, das Neue
Testament durch das Sopran-Solo ,Ja komm, Herr Jesu, komm* und das zu-
horende Gemeindemitglied durch den Choral ,Ich hab mein Sach Gott
anheimgestellt® emblematisch miteinander verbunden.

Die Fuge hat in ihrer strengen Regelhaftigkeit und kunstvollen Beschrinkung
eine besondere Fignung fiir die Symbolisierung von ,geistiger gefingknus®, von
Gleichheit und Beharrlichkeit, und so wurde sie von den barocken Klang-
rednern auch genutzt. Sébastien de Brossard beschreibt eine Fugenart, die der
Veranschaulichung dieser Bildhaftigkeit dient und die er ,Fuga perfidiata®
nennt, derart, dafd der Komponist hier um jeden Preis und mit allen verfiigbaren
Mitteln dasselbe Muster durchhalten miusse, wie er das auch - folge er einer
anderen ,Caprice” — mittels des Basso ostinato in der Chaconne oder unzihli-
ger anderer Techniken tun konne: ... Ainsi ... Fuga perfidiata, ce sont des
Fugues o1 I’on s’obstine a suivre toujour le méme dessein, telles sont les Basses
contraintes ou obligées, comme celles des Chacones & une infinitée d’autres
manieres, parce que cela dépend uniquement du caprice des Compositeurs.”

Die musikalische Perfidia ist nicht an die Fuge gebunden, denn sie ist, wie
Brossard sagt, kein Form- sondern ein Affekt-Prinzip, ,une affectation”. Zur
Darstellung ihres Charakteristikums, des konsequenten Durchhaltens dessel-
ben Musters, des Dranges zur Gleichheit, ist die Fuge zwar besonders geeignet,
aber daneben gibt es viele andere satztechnische Mittel, diesen Affekt hérbar
zu machen. Johann Gottfried Walther sagt dazu in Anlehnung an Brossard

¢7 Grundlegend zur barocken Emblematik Arthur Henkel / Albrecht Schéne, Emble-
mata. Handbuch zur Sinnbildkunst des 16. und 17. Jahrhunderts, Stuttgart 1967.

8 Ludwig Finscher, ,Werkerliuterungen“ (zum Actus tragicus), in: Das Kantatenwerk
26, Teldek 1980, 2.

69 Sébastien de Brossard, Dictionaire de Musique, Paris 21705, Nachdruck Hilversum
1965, 77.

50



folgendes: ,Perfidia ... i. eine Affectation immer einerley zu machen, und
immer seinem Vorhaben nachzugehen, einerley Gang, einerley Melodie, einer-
ley Tact, einerley Noten u.s.f. zu behalten.*”°

Von daher ist es einleuchtend, das Johann Mattheson die Perfidia in Zu-
sammenhang bringt mit dem Affekt der ,Hartnickigkeit®. Im ,Dritten
Haupt-Stiick® des Vollkommenen Capellmeisters raumt er ,der Hartnickig-
keit eine eigene Stelle unter den zur Klang-Rede bequemen, und zur Erfindung
behiilfflichen Affecten ein. Die liefle sich ,schén vorstellen®, wenn ,nehml.
in der einen oder andern Stimme solche eigensinnige Klang-Ginge angebracht
werden, die man sich fest vornimmt nicht zu idndern, es koste auch was es
wolle. Bey den Welschen ist eine Art des Contrapuncts bekannt, welchen sie
perfidia nennen’!, und der gewisser maassen hieher gehoret.“’? Mit anderen
Worten: Je offensichtlich auffallender und unbequemer die Bedingungen sind,
unter denen eine Wiederholung durchgefiithrt wird, desto ohrenfilliger ist der
Affekt der Hartnickigkeit.

Franz Giegling hat darauf hingewiesen, daf} die Perfidia, die sich als musika-
lische Konfiguration seit dem 16. Jahrhundert nachweisen 14f3t,”® auch bei Bach
Verwendung findet. So zeichnen in der Kantate Der zufriedengestellte Aolus
zu Beginn, im ,,Chor der Winde®, Fl6ten, Oboen und Streicher sowie spiter der
Chor zum Text ,Zerreiflet, zersprenget, zertrimmert die Gruft, die unserem
Wiiten Grenzen gibt!“ das Tosen des wiitenden Aolus, der in der Gruft der
sanften Sommerzeit gefangen ist, mit ,perfidesk” gefiihrten, hartnickig ein-
ander imitierenden Sechzehntel-Liufen.’* Im Aolus, der iibrigens 1725 und
damit in unmittelbarer zeitlicher Nachbarschaft zur Johannes-Passion ent-
stand, geht es Bach mithin darum, mittels der Perfidia ein Klangemblem zu
schaffen: das hartnickige Anrasen des Sturmwindes gegen die Sommerzeit —
den letztlich sinnlosen Ausbruchsversuch aus einem gottgegebenen Gefingnis.

0 Johann Gottfried Walther, Musikalisches Lexikon oder musikalische Bibliothek,
Leipzig 1732, Nachdruck Kassel etc. 1967, 472. Bei Brossard heifdt es: ,Perfidia ...
veut dire Ostination, c’est a dire une affectation de faire toujours la méme chose, de
suivre toujours le méme dessein, de continuer le méme mouvement, le méme Chant,
le méme Passage, les mémes figures de Nottes etc.”.

In Bologna nennt man ein Stehaufminnchen (eine Figur mit Bleifufl) , perfidia®; vgl.
Franz Giegling, , Die ,Perfidia’, ein wenig beachteter Baustein Barocker Gestaltung”,
in: Schweizer Beitrdge zur Musikwissenschaft 2, Bern und Stuttgart 1974, 47; ders.,
Artikel ,Perfidia“ in MGG 10 (1962).

Brossards ,Contrapunto perfidiato®, a.a.O.

Johann Mattheson, Der vollkommene Capellmeister, Leipzig 1739, Nachdruck Kassel
1954, 18; vgl. and a.a.0., 74.

Der fritheste bekannte Beleg findet sich bei Gioseppe Giamberti, Tessuti con diversi
solfeggiamenti ... scherzi, perfidie, et oblighi ..., Roma 1565. Mein Dank gilt
Dr. Franz Giegling fir diesen und andere die Perfidia betreffende Hinweise.

4 Giegling, ,Die Perfidia ...“, a.2.0., 49; NBA 1, 38, 3-26.

71
72

73

5!



Ahnliches 1d8t sich in der Johannes-Passion beobachten. Was im Aolus
jedoch eher in den Bereich der Karikatur gehort, hat in der Johannes-Passion
eine tiefe, existentielle Dimension. Die Perfidia als musikalischer Affekt der
Hartnickigkeit wird von Bach, dem rhetorischen Konner und lutherischen
Prediger, verbunden mit dem alten Topos der ,perfidia iudaica®, der un-
gliubigen Verstocktheit der Juden. Wenn Bach in der Johannes-Passion mit
den Worten Spittas dem Gleichheits-Prinzip ,die feine Charakterisierung”
opfert, weil ,die Musik zu den Texten nicht immer gleich gut paf3t*, wenn er
die Juden-Turbae ,mit bedeutenden musikalischen Inhalten bis zum Zersprin-
gen" fiillt, wenn er die Wirkung dieser Sitze durch ihre Verdoppelung noch
steigert und sie damit zu einem das gesamte Werk priagenden Element macht,
dann predigt er mit gewaltiger Wirkungskraft die lutherische Sicht von
Unglauben, Blindheit und Verstockung der Juden als Kehrseite von Christi
Leiden und Gottes Gnade: die ,perfidia iudaica” als dunkles Gegenbild zur
Jfides christiana®.

Diese Gegeniiberstellung ist in der Johannes-Passion mit elementarer Kraft
vollzogen, die neben anderem durch den tibergreifenden Gebrauch bedingt ist,
den Bach vom musikalischen Perfidia-Prinzip macht. Anders als im Aolus
beschrinkt er sich nicht darauf, die Gleichheit zu einem strukturstiftenden
Element innerhalb nur eines Satzes zu machen. Er tut dies zwar auch, indem
er den ,Gefingnis“-Choral durch zwei spiegelgleiche Fugen einrahmt und
damit die formimmanente Eignung der Fuge zur ,Affectation, immer einerley
zu machen, und immer seinem Vorhaben nachzugehen®, ausnutzt.

Wichtiger aber ist die Verwendung der Perfidia als strukturstiftendes Ele-
ment eines ganzen Werkteiles, des ,Gefingnisses® Christi. Denn hier wird die
strenge und enge Wiederholungsform der drei Turba-Paare’> zum Inhalt, zum
horbaren Symbol des hartnickigen und verstockten jiidischen Unglaubens, aus
dessen Gefangnis die christliche Freiheit erwichst. In der Matthius-Passion,
die sonst weniger auf Symmetrie angelegt ist als die Johannes-Passion, greift
Bach am entsprechenden Ort zum gleichen kompositorischen Mittel: Dort
wird die zentrale Passions-Aussage, nach der Christi Leiden die Freiheit der
Glaubigen bewirkt, durch den Choral ,,Wie wunderbarlich ist doch diese Strafe”

,Juden-Turbae” bezieht hier - nicht ganz korrekt — auch den Chor der Kriegs-
knechte ,Sei gegrifiet, lieber Juden Koénig“ mit ein, das Pendant zum Chor der
Hohepriester ,Schreibe nicht: der Juden Konig”. Gleichwohl ist es gerechtfertigt,
auch die romischen Helfer des Pilatus in den Verstocktheits-Topos mit einzubezie-
hen, da diese nur als Vollzugsgehilfen und auf Betreiben der Juden handeln. Fiir das
christliche Abendland war die Hauptschuld der Juden am Tode Christi selbst-
verstandlich. Ikonographisch driickt sich das beispielsweise dadurch aus, dafl in einer
Miniatur des 15. Jahrhunderts die kreuzigenden rémischen Kriegsknechte mit Juden-
hiiten dargestellt werden, mit der Beischrift ,Ce sont les felons Juix qui mettent
Thesucrist en la crois®.Vgl. Bernhard Blumenkranz, Juden und Judentum in der
mittelalterlichen Kunst, Stuttgart 1965, 53.

)



und durch die Arie ,Aus Liebe will mein Heyland sterben® ausgedriickt. Und
auch hier ist diese Gnadenaussage eingerahmt durch ein wiederum musika-
lisch gleiches, spiegelbildlich angeordnetes Fugenpaar auf die Worte der Juden:
,Laf} ihn kreuzigen®.”®

*

Bach als ciner der ,gewaltigsten Sohne der lutherischen Kirche® war -
entsprechend seinem Auftrag als lutherischer Kantor — auch ein gewaltiger
Gestalter protestantischer Judenpolemik. Eine Generation nach Bach lief$
Lessing Nathan den Weisen die Ringparabel von der geschwisterlichen Gleich-
wertigkeit aller Religionen erzdhlen. Spiter befreite Nathans Enkel Felix
Mendelssohn Bachs lutherisches Bekenntniswerk aus dem Gefingnis des
Vergessens. Dabei erkannte der ,Judenjunge® Felix den judenfeindlichen Teil
dieser ,grofiten christlichen Musik®,”” wihrend es fiir den protestantischen
Weltbiirger Mendelssohn-Bartholdy, dem die Eltern frithzeitig mit der Taufe
das  Entréebillet zur europidischen Kultur“’® verschafft hatten, kaum eine
Moglichkeit gegeben haben durfte, sein schwieriges Erbe zu pflegen.”

Dem Horbewufitsein des heutigen Publikums ist der ,perfidia-iudaica®-
Anteil von Bachs Passionen ginzlich abhanden gekommen. Wir horen die
Johannes-Passion als vollkommenes Kunstwerk, bertihrt und bereichert durch
die musikalische Darstellung vom Leiden Christi oder - je nach Weltan-
schauung — vom menschlichen Leiden schlechthin, und gebannt durch den
aktions- und aggressionsgeladenen Kontrapunkt der Juden- und Kriegsknechts-
Chore. Die dunkle Kehrseite von Bachs Botschaft ist fiir uns kein Thema mehr.

Vielleicht aber liegt hier eine Herausforderung. -Vielleicht kénnten Bachs
Passionen uns angesichts einer stindig zunehmenden Sensibilisierung und
handwerklichen Perfektionierung im Umgang mit alter Musik dazu heraus-
fordern, uns nicht zu sehr auf einen letztlich eindimensionalen und unfrucht-
baren Perfektionsanspruch mit all seinen ,Verkrustungsgefahren“®® zu
fixieren, auf eine durch die historische Auffihrungspraxis vorgegebene und in
ihr gefangene historisierende Aesthetik. Vielmehr konnten wir von diesen
Werken in ihrer grandios auskomponierten Biploritit dadurch den Impuls fir
ein gleichbleibend waches, lebendiges Zuhoren erhalten, dafl wir uns immer
wieder neu um ihren geistigen Hintergrund bemitihen.

76 Friedrich Smend, ,Bachs Matthius-Passion. Untersuchungen des Werkes bis 1750,
in: Bach-Studien, a.a.0., 44; NBA 11, 5, 201-210.

=Sy olemny: 31

’8 So Heinrich Heines sarkastisch-realistisches Bonmot; zit. nach Herbert Marcuse,

Heine, Reinbek 1960, 60.

Zu gleichwohl vorhandenen jiidischen Spuren in den Kompositionen Mendelssohns,

vor allem im Elias, vgl. Riehn, a.a.0O.

Peter Reidemeister, Vorwort zu Bildung und Ausbildung in Alter Musik, Winterthur

1987, 6 (Basler Jahrbuch fiir Historische Musikpraxis 10).

80

53



Im Falle von Bachs Passionen bereitet solch ein Bemiihen Schmerzen. Denn
diese gewaltigen Zeugnisse protestantischer Kirchenmusik entstanden auf
einem Boden, aus dem sich letztlich auch die Krifte nihrten, die zur bisher
grofiten Menschheitskatastrophe gefiihrt haben. Papst Johannes XXIII. fand 200
Jahre nach Lessing grofie Worte, der ungezihlten Juden zu gedenken, die in
zwei Jahrtausenden christlich-jiidischer Geschichte im Namen Christi und
anderer gekreuzigt wurden: ,Son’io Giuseppe il fratello vostro“®' — Ich bin
euer Bruder Josef“. Und so bote sich vielleicht auch uns, die wir durch Bachs
Musik so reich beschenkt sind, mit der alljahrlich sich wiederholenden
Auffiihrung der Matthius- und Johannes-Passion die Gelegenheit, beim Er-
leben dieser Musik die Bewufitseinsarbeit Felix Mendelssohns fortzusetzen
und in Trauer und Versohnungsbereitschaft unserer ,jiidischen Abstammung"
zu gedenken.

81 Peter de Rosa, Gottes erste Diener. Die dunkle Seite des Papsttums, Miinchen
1988, 249.

54



	Bach und die Perfidia iudaica : zur Symmetrie der Juden-Turbae in der Johannes-Passion

