Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 11 (1987)

Artikel: Idee und Status der Harfe im europaischen Mittelalter
Autor: Seebass, Tilman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IDEE UND STATUS DER HARFE IM EUROPAISCHEN MITTELALTER*

VON TILMAN SEEBASS

I. Idee
1. Die Harfe in der mittelalterlichen Theologie und Literatur

Am Anfang der Geschichte der Harfe im europdischen Mittelalter steht ein Bruch
zwischen Namen und Sache. In der Antike stimmen die Namen nevel, asor, psal-
terion, trigonon usw. mit den gleichzeitig gebriauchlichen Zupfinstrumenten tiber-
ein. Dieser Zusammenhang geht im Laufe der lateinischen Spitantike verloren.
Fir unsern Zusammenhang ist das psalterion am wichtigsten, eine Harfe mit hori-
zontaler Basis und schrig nach oben laufendem Resonanzkérper. Es muf im Ost-
lichen Mittelmeer im 5. Jh. v. Chr. bekannt gewesen sein. Bei den Griechen ist es
durch Texte und Vasenbilder bezeugt.! In der Septuagintaiibersetzung steht es
meistens fir nevel> und noch in der Spitantike ist es den griechischen Kirchenvitern
in Kleinasien und der Levante bekannt, da sie in ihren Psalmkommentaren auf
seine besondere Form und Konstruktion eingehen.? Dagegen scheint im westlichen
Mittelmeer die vorderasiatische Harfe nur als Import und vereinzelt vorgekommen
zu sein®; und so ibernehmen die westlichen theologischen und wissenschaftlichen
Autoren den griechischen Begriff als Lehnwort psalterium® und mit ihm die Aus-
legungen der ostlichen Viter ohne sichere Verbindung zur musikalischen Wirklich-
keit. Der Bruch zwischen Namen und Dingen konnte sich im Westen wihrend der
Volkerwanderung nur verschirfen, denn im Gegensatz zum Osten, wo die Sprache
des Klerus gleichzeitig auch die Sprache weiter Bevolkerungsteile war, blieb im

Die etwas kiirzere Originalfassung dieses Textes wurde als Vortrag an dem Symposium der
Schola Cantorum Basiliensis ,,Grundlagenforschung auf dem Gebiet historischer Harfen** im
Oktober 1986 gehalten. Den Organisatoren sei mein herzlicher Dank fiir die Einladung gesagt.
Um die Literatur iiber psalterion ist es schlecht bestellt. In Paulys Realencyklopddie der clas-
sischen Altertumswissenschaft, Stuttgart, ist es nicht einmal erwahnt. Giinther Wille bespricht
die Harfe in seinem Artikel ,,Musikinstrumente‘‘ im Lexikon der Alten Welt, Ziirich etc.,
1965, col. 2024—2031 (besonders 2026£.) mit einigen wenigen Nachweisen. Ein guter kurzer
AbriR des Forschungsstandes, was Namen und Sache angeht, findet sich im Artikel ,,Psaltery®,
in The New Grove Dictionary of Music and Musicians, London 1980, Bd. 15, 383—387 von
James W. McKinnon und Mary Remnant.

Liste in Helmut Giesel, Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der alten
und mittelalterlichen Kirche (von den Anfingen bis zum 13. Jabrbundert) = Kolner Beitrige
zur Musikforschung 94, Regensburg 1978, 136.

Giesel, ebenda, 136—159.

Man trifft sie in Rom, wo orientalische Musik als exotische Mode vorkam. Siehe Giinther Wille,
Musica Romana, Amsterdam 1967.

Siehe etwa P. G. W. Glare, Oxford Latin Dictionary, Oxford 1968ff., 1510 (friheste Text-
belege bei P. Cornelius Scipio Minor und Cicero).

139



Westen Latein vorerst nur die Sprache der Kirche und der im Schofe der Kirche
ausgebildeten Intellektuellen. Am Ende des 8. Jahrhunderts, das heilt zu dem
Zeitpunkt, da das erste Bilddenkmal des Westens die Existenz einer westlichen
Harfe (mit der Basis oben) bezeugt, besteht im Lateinischen fiir dieses Instrument
kein Ausdruck. Das antike Psalterium muf vollkommen in Vergessenheit geraten
sein, sonst hdtten die Autoren den Begriff gewif} ibernommen. Fir die mittelalter-
liche Harfe kristallisiert sich erst allmihlich vom 9. bis zum 11. Jahrhundert ein
Name, cithara, heraus. Im Falle von psalterium werden Name und Sache erst zwi-
schen 1000 und 1300 wieder niher zueinander gefihrt, als in Stideuropa die arabi-
schen Kastenzithern ganun und nuzha bekannt werden. Beide Instrumente wur-
den senkrecht gehalten, existierten in drei- und viereckiger Form und besafen gro-
Res Ansehen.® Sie passen daher in das Bedeutungsfeld des Begriffes psalterium.
Wihrend beinah tausend Jahren also schweben die lateinischen Erklarungen des
Psalterium im Leeren. Stellen wir uns einen Studiosus in einer karolingischen
Klosterschule vor, der mit Davids Musikspiel auf cithara und psalterium bekannt
gemacht wird. Zwar ist fir ihn gewi}, daf diese Instrumente heilig sind, von ihrer
organologischen Realitat wird er aber nur eine duRerst verschwommene um nicht
zu sagen konfuse Vorstellung haben. Dies muf ihn an sich nicht besonders gestort
haben, denn seit der Zerstorung des Jerusalemer Tempels im Jahr 78 n. Chr. ist
sakrale Instrumentalmusik ohnehin vollkommen aus der jidischen und christlichen
Kultmusik verschwunden. Schon Origenes bemerkt, da zwar alles in der Bibel
eine spirituelle Bedeutung habe, jedoch nicht alles eine wortliche, wirklichkeits-
bezogene.” Die Abtrennung der Instrumentalmusik vom Gottesdienst liegt so weit
zurlick, daR der karolingische Leser von sich aus den liturgischen Gesang nicht mit
Instrumenten in Verbindung bringt. Die ostlichen und westlichen Exegeten und
Enzyklopadisten kimmerten sich nicht um Klang und bauliche Einzelheiten von
Cithara und Psalterium. Sie gehoren zu den Gegenstinden und Namen im Alten
Testament, fiir die man sich hochstens ihres allegorischen Wertes halber interessiert,
d.h. weil sie auf das Neue Testament vorausweisen oder wegen ihrer Bedeutung als
moralisches oder eschatologisches Symbol. So bezieht sich zum Beispiel bei
Hrabanus Maurus, bei dem verschiedene Traditionen zusammenflieRen, die delta-
formige Dreieckigkeit der Cithara und ihre Bespannung mit 24 Saiten auf die Tri-
nitit und die Stimmen der 24 Altesten der Apokalypse® und der dreieckige Psalter

® Die Namen sind nachgewiesen in Lois Ibsen al Faruqi, An annotated glossary of Arabic

musical terms, Westport and London 1981, Artikel nuzha S. 245 und ganun S. 254f. Bild-
material bei Henry George Farmer, Islam = Musikgeschichte in Bildern Band 111, Lieferung 2.
Leipzig 1966.

Zitiert bei James W. McKinnon, ,,Musical instruments in medieval Psalm commentaries and
psalters*, Journal of the American Musicological Society 21 (1968) 5.

Hrabanus Maurus, Musikkapitel in ,De rerum naturis‘, Buch 18, Kapitel 4: ,,Cithara autem,
de qua sermo est, Ecclesiae spiritualiter typum habet, quae cum viginti quator seniorum dog-
matibus trinam formam habens in modum deltae litterae fidem sanctae Trinitatis significat et
per manus apostolici ordinis, qui praedicator illius est, in diversos modulos Veteris et Novi
Testamenti aliter in littera, aliter in sensu figurate concitatur.*, ed. J. P. Migne, Patrologiae
cursus completus ... Series Latina, Paris 1878 ff., CXI, col. 498.

140



auf Sakrament und Trinitdt® und seine zehnsaitige Bespannung auf die Zehn
Gebote!®.

Am meisten Schwierigkeiten hatten die lateinischen Autoren mit der Exegese
der Resonanzkorper der beiden Instrumente, die sie vom Osten ibernahmen, wie
gesagt, ohne ihren organischen Hintergrund zu kennen. Das psalterion besitzt den
Resonanzkorper iiber den Saiten, die kithdra darunter. DemgemdR spricht beispiels-
weise bei Origenes beim Spiel auf der griechischen Harfe der ,,reine Verstand, der
von der spirituellen Einsicht in Erregung versetzt wird*, auf der kithdra dagegen
,die praktische Seele die von Christi Geboten in Erregung versetzt wird.!! Schon
Hieronymus versteht den organologischen Zusammenhang nicht mehr. Dennoch
werden Auslegungen nach dem Modell des Origenes und der lateinischen Viter in
der karolinger Zeit (Hraban: ,,Psalterium canat deo, cithara cum reliquis sponso‘‘12)
weitergefihrt und auch noch im Spatmittelalter gepflegt.!?

Das Psalterium ist nicht der einzige Fall, in welchem sich allegorische und sym-
bolische Auslegungen iiber Jahrhunderte hielten und auch noch in einer Zeit abge-
schrieben oder gar mit Zusitzen versehen wurden, als die antike Bedeutung der
Namen lingst durch moderne ersetzt worden war. Der prominenteste Text der
Karolingerzeit, in welchem die Auslegungen vereinigt sind, ist der sogenannte
Dardanusbrief, den man dem Hieronymus unterschob. Dieser Traktat entstand ver-
mutlich im 9. Jahrhundert und besteht aus Exzerpten von dlteren Psalmkommen-
taren und Isidor von Sevillas Enzyklopadie. Er war ungemein populir und ist uns

Hrabanus Maurus, ,Commentarii in Ecclesiasticum’, lib. VIII: ,Decachordum vero psalterium
(sicut veteres dixerunt) et illud nobis indicat sacramentum, ut referamus tria ad Deum, quia
Trinitas est.”, ed. Migne, a.a.0., CIX, col. 1042.

Dieselbe Textstelle wie in FuRnote 8: ,,Psalterium autem Hebraei decachordon usi sunt propter
numerum decalogum legis.” — Eine quadratische Form des Psalteriums tritt erstmals im soge-
nannten Dardanusbrief auf (siehe unten), den Hraban in seine Enzyklopidie integriert. — Eine
Ubersicht tiber die zahlreichen Textstellen bei Giesel, a.a.0., 229—273 (der iibrigens filsch-
licherweise diesen Dardanusbrief und die Textstellen eines Pseudohieronymus getrennt auf-
fiihrt, obwohl es sich um ein und denselben Text handelt).

Origenes von Alexandria, "Eénynra eic Wahuous'. Ps. 91.4: ,,\Wakrnpwy éart vovs kadapos
UTTO TVEVMATIKNS KWOUUEVOS YPWOEWS - Kudapa &€ €aTL Yuxn MPAKTKN UMO Twy EVTOAWY
700 XploTov Kwovpérn. ed. J. P. Migne, Patrologia cursus completus ... Series Graeca, Paris
1857—1866, XII, col. 1552.

Gleiche Textstelle wie in FulRnote 8, ed. Migne, a.a. 0., CXI, col. 498.

Belege bei Giesel, a.a.0.,256—273. — Noch Jean de Gerson schlieft eine Bemerkung zur Lage
der Resonanzkorper in seinen Tractatus de Canticis ein. Er interpretiert den Sachverhalt in
einem neuen Lichte, indem er von der Lage der Saiten ausgeht: ,,Haec autem est distantia
psalterii cum cithara, quia psalterium sonat a superiori procedens a gravioribus sonis ad
acutiores descendendo ..., Citharae vero formam ad psalterium videabis eversam; cuius sonitus
a gravioribus deorsum, ad acutiores sursum sonos tendit ... siehe die Teiledition des Traktats
in Christopher Page, ,,Early writings on music 3: Early 15th-century instruments in Jean de
Gerson’s ,Tractatus de Canticis'*, Early Music 6 (1978) 339—349, das Zitat auf S. 346.

11

141



in mehr als 75 Handschriften vom 9. bis zum 15. Jahrhundert iiberliefert.'* Er ist
in Hrabans Universalenzyklopddie aufgenommen, taucht in musiktheoretischen
Sammelhandschriften auf, ferner als eines der Vorworte, die man dem Buch der
Psalmen vorausschickt und wird auRerdem mitunter in die Werke des Hieronymus
eingereiht. Obwohl der Text von der Aufzihlung der Instrumente im Buch Daniel
ausgeht und als Kommentar dazu ausgegeben wird, hat ihn die Forschung bisher
noch nicht in einem Kommentar zum Buch Daniel nachgewiesen.

Wie soll man das Interesse gerade fiir diesen Text erklaren? Es bestand wohl
zweierlei Bedarf an ihm: einmal um die vielen im Buch der Psalmen und besonders
im 150. Psalm erwdhnten Instrumente zusammenfassend zu erklidren, zweitens um
die musiktheoretischen Erklirungen des Boethius und Isidor auf ein allegorisches,
ausschlieRlich theologisches Fundament zu stellen. Dabei war es den Autoren von
damals nicht nur um eine Ausbreitung aller bekannten Daten zu tun, sondern wohl
mindestens so sehr um eine exemplarische Demonstration allegorischer Textaus-
legung.

Ich mochte anhand des Inhaltes und der Textiberlieferung des Dardanusbriefs
annehmen, daR das Begriffspaar cithara/psalterium gerade dank seiner Abgelostheit
von der Instrumentenrealitit eine solche Beliebtheit genieft. Es mag die Fachleute
des Harfenspiels storen, daR ausgerechnet das Undingliche, Abstrakte der Begriffe
ihre Verbreitung forderte, doch kann es sie andererseits trosten, daf® die heiligen
Namen gerade dadurch, daf sie mit einem zeitgendssischen Instrument ausschlie-
lich in Verbindung gebracht wurden, freiblieben, um spiter zum Bedeutungstriger
fir die Harfe zu werden.

Selbstverstindlich sind der Dardanustext und andere frihmittelalterliche Aus-
legungen wie etwa die Amalars von Metz!® nicht die einzigen Zeugen fiir allegorische
und symbolische Auslegungen geblieben. Die Tradition wird weitergefiihrt und
reicht bis zur Reformation, obwohl inzwischen die Namen Cithara und Psalterium
wieder mit konkreten Bedeutungen gefiillt worden waren. Besonders die Bedeutung
der Cithara als Symbol fiir den menschlichen Koérper, die Abtdtung des Fleisches
und die Idee des Kreuzes, auf die der leidende Christus ausgespannt ist wie die
Saiten auf den Holzrahmen, wiren zu erwihnen.® Solche Texte nehmen nur den

'* Diese Zahl schlieRt die gekiirzten Fassungen ein, in welchen nur die Zeichnungen — jedoch
mit ausfiihrlichen Beischriften — {iberliefert sind. Nicht eingerechnet sind jedoch die Hand-
schriften von Hrabans De rerum maturis. Eine unvollstindige Liste findet sich bei Bernard
Lambert, Bibliotheca Hieronymiana Manuscripta, Bd. II1A, = Documenta Patristica IV, Den
Haag 1970, Nr. 323 (S. 108—111). — Zum Traktat selbst sieche Reinhold Hammerstein,
,,Instrumenta Hieronymi*, Archiv fiir Musikwissenschaft 16 (1959) 117—134; Hanoch Ave-
nary, ,,Hieronymus’ Epistel iiber die Musikinstrumente und ihre altstlichen Quellen*, Anua-
vio musical 16 (1961) 55—80; Tilman SeebaR, Musikdarstellung und Psalterillustration im
fritberen Mittelalter, 1, 141—147; Christopher Page, ,,Biblical instruments in medieval manu-
script illustration®, Early Music 5 (1977) 299—309.

'3 Liber officialis 111, cap. 3, 8—13, ed. Johann Michael Hanssens = Studi e Testi 138—140,
Rom 1948—50, Bd. II, 268f.

16 Materialauswahl bei Giesel, a.2.0., 126—135.

142



Namen und unspezifische Eigenschaften der Saiteninstrumente zum Anla und
beziehen sich im iibrigen auf patristische Autorititen. Auf diese Weise fithren
mittelalterliche Allegorese und symbolische Auslegung ein von der Instrumental-
musik abgeldstes Eigenleben. Sie scheinen sich geradezu von der Wirklichkeit abzu-
kapseln.

Einer ganz anders gearteten Harfensymbolik oder -metaphorik huldigen die
mittelalterlichen Dichter. Dazu drei Beispiele: Machaut vergleicht in seinem ,Le Dit
de la harpe seine Geliebte mit einer Harfe'”:

,,Je sais trop bien ma dame comparer
a la harpé, et son gent corps parer
de .xxv. cordes que la harpe a,
dont roys David par maintes fois harpa ...”“ (V. 1-5)

Kein anderes Instrument ist gut genug, um mit seiner Dame verglichen zu werden:

,,S1 que je puis legierement prouver
qu’on ne pourroit pas instrument trouver
de si plaisant ne de si cointe touche,
quant blanche main de belle et bonne y touche,
ne qu’en douceur a elle se compere ..."* (V.25-29)

Der Vergleich wird weitergefithrt mit der Aufzdhlung der 25 Tugenden der Dame,
die den 25 Saiten der Harfe entsprechen. Jakob von Senlenches vergleicht den
harmonischen Klang einer Chanson mit der Harfenmelodie.'® Und Chaucer zieht
die Parallele zwischen der Geliebten, die die Gefiihle im Herzen des Dichters kon-
trolliert wie der Harfenist die Tone seines Instruments.!®

2. Name und Bild*°

Wenden wir uns nunmehr dem mittelalterlichen Instrument selbst zu. Leider ver-
mitteln uns frihmittelalterliche Ubersetzungen bis heute nicht geniigend Auf-
schliisse fiir eine eindeutige Bestimmung. Der Begriff harpa scheint nirgends ein-
deutig nur der Harfe zuweisbar zu sein, er mufl zumindest anfanglich die Leier ein-

7 Karl Young, ,,The Dit de la harpe of Guillaume de Machaut®, in Essays in Honor of Albert

Feuillerat = Yale Romanic Studies 22, New Haven (1943), 1—-20.

Siehe Gordon Greenes Edition in French secular music = Polyphonic Music of the Fourteenth
Century X1X, Monaco 1982, Nr. 67.

Siehe Young, a.a.0., 17. Christopher Page gab dafiir in seinem Vortrag am Basler Symposium
eine Menge weiterer Beispiele.

Ich verwende im Folgenden leicht zugingliches Abbildungsmaterial aus Hugo Steger, David
Rex et Propheta = Erlanger Beitrige zur Sprach- und Kunstwissenschaft V1, Niirnberg 1961
und SeebaR, Musikdarstellung, a.a.O.

18

20

143



geschlossen haben.?! Bisher herrscht die Annahme vor, daR beide Instrumente auf
den britischen Inseln und Irland, in Skandinavien und in Germanien heimisch
waren, wobei auf den Inseln vielleicht die Harfe, in Siidgermanien die durch Griber-
funde nachgewiesene Leier bevorzugt wurde??; dies entspricht einer Unterscheidung
in einem verbrannten Codex des 12. Jahrhunderts, wo die Harfe als cithara anglica
und die Leier als cithara teutonica bezeichnet wird.?® In den althochdeutschen und
angelsichsischen Glossen und Ubersetzungen wird cithara mit bharpa/heapa tber-
setzt; beim psalterium war man sich im Unklaren: In den Bildern des Psalters Lon-
don, British Library Cotton Tiberius C VI wird David zweimal mit einer englischen
Harfe dargestellt®® und einmal — mit der Beischrift hec est forma psalterii versehen
— mit einem unwirklichen psalterium?s und in den altenglischen Glossen zum Psalm-
text in derselben Handschrift wird cithara mit beapa iibersetzt, psalterium dagegen
einmal gar nicht und einmal mit dem lateinischen Fremdwort saltere.?® Die einzige
mir bekannte Ausnahme bildet Notker der Deutsche, der psalterium mit Rotte
glossiert. Sonst aber bildet sich die Gleichsetzung erst im Hochmittelalter aus, wih-
rend sie bei der cithara = Harfe schon im 11. Jahrhundert feststeht.?”

’! Die beste Arbeit iiber friihmittelalterliche Instrumentennamen und ihre Verbindung zu den
Instrumenten selbst ist Hugo Stegers Philologia musica. Sprachzeichen, Bild und Sache im
literarisch-musikalischen Leben des Mittelalters: Lirve, Harfe, Rotte und Fidel = Miinstersche
Mittelalter — Schriften 11, Miinchen 1971. Diese Schrift enthilt den Wiederabdruck des Auf-
satzes ,,Die Rotte. Studien iiber ein germanisches Musikinstrument im Mittelalter*’, Deutsche
Vierteljabrsschrift fir Literatur und Geisteswissenschaft 35 (1961) 96—147. Was in diesem
an sich brillanten Aufsatz nicht unterschieden wird, ist der verschiedene Sprachgebrauch bei
den griechischen und lateinischen Kirchenvitern und die Ablésung der Instrumentenbegriffe
von der Wirklichkeit. Ein Beispiel fiir die Unsicherheit im Sprachgebrauch — oder ein Aus-
einanderklaffen von Bild und Text — liefert der Psalter London, B.L. Cotton Vespasian A |
(Canterbury, Ende 8. Jh.), der einen David mit der Leier auf dem Titelbild (fol. 30v) zeigt
(abgebildet bei Steger, David, a.a.0., Denkmal 3) und in welchem das , psalterium deca-
chordum* mit ,,hearpa‘ glossiert wird, The Oxford English Dictionary, s.v. ,harp".
Cf. Joachim Werner, ,,Leier und Harfe im germanischen Frithmittelalter*, Festschrift Theodor
Mayer, Lindau & Konstanz 1954, Bd. I, 9—15, und die beiden Verdffentlichungen Stegers,
a.a.0.
Codex St. Blasien. Siehe dazu Steger, ,,Die Rotte*, a.a.0., 101.
Fol. 10 und fol. 30v, abgebildet in SeebaB, Musikdarstellung, Tafeln 119 und 117.
* Fol. 17v, abgebildet bei SeebaB, Musikdarstellung, Tafel 118.
26 psalm 32.2 auf fol. 53’ mit stellenweiser Glossierung:
,,Gaudettap on heapan tyn  strenga singad him“
,,Confitemini dno in cytharam in psalterio decem cordarum psallite illi*
Psalm 91.4 auf fol. 108: ,,on tynstrengedum saltere und cantice on heapan*

,»--. in decacordo psalterio cum cantico in cythara.*
Kurios muten die Bemithungen des Kalabresen Joachim de Fiore an (12. Jh.). Er versteht die
,,cithara® als dreisaitiges Rebec oder Lauteninstrument und das zehnsaitige ,,psalterium‘‘ in
den Texten als dreieckig, wogegen in Bildern die antike Dreieckigkeit einmal und die moderne
Trapezform 6fter vorkommen. Siehe die Reproduktionen bei Marjorie Reeves und Beatrice
Reich-Hirsch, The figurae of Joachim de Fiore = Oxford Warburg Studies, Oxford 1972,
Kapitel XII, S. 199—211, sowie fol. 226v, 228 und 269v (alle trapezférmig) des Druckes

22

23
24

27

144



Von hier aus kénnen wir einen Blick auf die Denkmailer der Karolingerzeit wer-
fen. Das erste Bilddenkmal, der elfenbeinerne Buchdeckel des Dagulfpsalters,
stammt, wie erwihnt, vom Ende des 8. Jahrhunderts.?® Es wird gefolgt von einigen
Darstellungen im Utrechtpsalter.?® Zu Diskussionen AnlaB in diesen Bildern gibt
das Fehlen einer ausgeprigten Vorderstange und der teilweise viereckige Rahmen.
Hieriiber vermitteln erst die Denkmailer des 11. Jahrhunderts ein klares Bild.?® Wie
es sich auch bei den karolingischen Zeugnissen verhalten mag, jedenfalls befindet
sich beide Male das Instrument in der Hand des Psalmisten. Doch ist dies in der
Zeit vor 1000 die grofe Ausnahme. Im selben Utrechtpsalter findet sich auch die
alemannische Leier (in der Hand des Psalmisten oder seiner Assistenten)®! und die-
ses oder ein antikes Leierinstrument oder ein Fantasieinstrument sind sonst die
Regel.?? Erst mit dem 11. Jahrhundert dndert sich die Lage, als einerseits die Leier
ausstirbt und andererseits unter dem Einfluf der byzantinisch-arabischen Kultur
eine erstaunliche Menge von neuen Instrumenten sich in Europa ausbreitet. Da wie
gesagt um diese Zeit kein Instrument den einen oder anderen der beiden antiken
Begriffe abdeckt, stehen sie quasi den Interpreten zur Verfiigung und dementspre-
chend finden wir David mit allen méglichen Saiteninstrumenten dargestellt. Es ist
die Harfe, die im Wettbewerb tiber die Streich- und Zupfinstrumente oben aus-
schwingt und bis ins Spatmittelalter die Davidbilder beherrscht.

Wihrend in der Psalterillustration die Anlehnung an die Antike oder an schema-
tisch abstrakte Zeichnungen mehr und mehr einem Interesse an der modernen
Wirklichkeit weicht und Harfendarstellungen in diesem Kontext an Symbol-
haftigkeit einbiifen, scheint sich die Traktatillustration im Ganzen konservativer
zu verhalten. Man konnte beinah versucht sein, im hartnickigen Festhalten ein
bewuRtes Vermeiden des Realititsbezuges zu vermuten, wiirden nicht die meist
organologisch unverstindlichen Texte es von vorneherein unmoglich machen, ein
richtiges Instrument bildlich vorzustellen, so daR die Illustratoren beinahe faute
de mieux gezwungen sind, sich sklavisch an die Modelle zu halten. Aber ich glaube,

Psalterium decem cordarum Abbatis Joachim ... Venedig, Francesco Bindoni und Mapheo
Pasino, 1527 (Reprint Frankfurt 1965). — Die Textstelle zur ,,cithara® lautet auf fol, 230
(recte: 231v): ,,Cythara novum hominem qui secundum deum creatus est: simul cum suo
corpore: quod est ecclesia manifeste designat: cuius summa mysterij in tribus superextensis
cordis et concavitate consistit. Concavitas cythare que sit audiamus...“

Paris, Louvre Inv. Nr. Mr. 370, Abbildung bei SeebaB, Musikdarstellung, Tafel 97.

Fol. 63v und fol. 83 (oben und unten), abgebildet in Tilman SeebaR, ,,Die Bedeutung des
Utrechtpsalters fiir die Musikgeschichte®, in J. H. A. Engelbregt und Tilman Seebal, Kunst
— en muziekhbistorische bijdragen tot de bestudering van bet Utrechts Psalterium, Utrecht
1973, Fig. 2, 6 und 7.

Diskussion der Quellen und der ilteren Sekundarliterur bei Rosalyn Rensch Erbes, ,The
development of the medieval harp: A pre-examination of the evidence of the Utrecht Psalter
and its progeny*, Gesta 11 ’2 (1972) 27-36.

Z.B. fol. 83 oben, siche oben FuBnote 29.

Siehe die Bildersammlung in Stegers David, a.a.O., oder in Seebal, Mustkdarstellung, a.a.0.

28
29

30

31
32

145



sie bezeugen noch etwas anderes. Die Neigung der Zeichner zu Schemata, Diagram-
men und Figuren entspringt nicht nur der Notwendigkeit oder dem Autoritits-
glauben. In ihr klingt auch die im Frithmittelalter noch ausgepragtere Vorliebe fir
abstrakte und dekorative Muster nach und fiir die Verschmelzung von Wort und
Bild. Nicht nur die Musiktraktate, auch solche der Schwesterkiinste Arithmetik,
Geometrie und Astronomie boten den Monchen in den Skriptorien vielfach
Gelegenheit, dieser Neigung zu huldigen, weil der Inhalt der Texte die Kombination
von Wort, Figur, Schema und Bild verlangte.

Es wire eine besondere Studie wert, den frith- und hochmittelalterlichen Musik-
illustrationen einmal unter diesem Gesichtspunkt nachzugehen und sie mit der
Geometrie und geometrischer Dekoration in Verbindung zu bringen. So gesehen
sind gewisse Psalterillustrationen wie etwa fol. 17v in dem schon herangezogenen
Psalter Cotton Tiberius®® und die Dardanusbilder®® autonome Verbildlichungen
von Textallegorien. Sie iibersetzen Worte in Zeichen und bestitigen auf ihre Weise,
daR die Instrumente hier Werkzeuge der spirituellen Allegorie, nicht der Musik-
praxis sind und sie erinnern uns daran, daf im Griechischen und im klassischen und
mittelalterlichen Latein organon und instrumentum ganz allgemein das Werkzeug
bedeuten, nicht nur das Mittel, um Klang zu erzeugen. Es ist wohl gerade diese
Qualitit des Begriffs, der dazu fiihrt, daR alle Volkssprachen instrumentum als
Lehnwort einfiihren.?® Vorher besaRen sie ,,nur* Eigennamen, dhnlich vielen auRer-
europdischen Sprachen.

Die Dardanusillustrationen sind sicher das langlebigste und verbreitetste Beispiel
fir das Eigenleben des instrumentum-Begriffs in der bildenden Kunst. Andere Bil-
der, wie z.B. die bei Joachim de Fiore, treten eher hinter die Texte zuriick. Ein
typisches Lehr- und Erbauungsbild befindet sich in Petrus Lombardus’ Psalm-
kommentar (London, Library of A. Chester Beatty) in einer siddeutschen Hand-
schrift des 12. Jahrhunderts.3¢

* Siehe FuRnote 21.

3 Die reichste Sammlung von Abbildungen bei Hammerstein, ,Instrumenta®, a.a.0., und
SeebaR, Musikdarstellung, a.a. 0., Tafeln 112—119.

Im Franzésischen gehort die Bedeutung ,Musikinstrument® zur frithesten Schicht (ab 1138)
des Fremdwortes ,,estrument*, siche Walter von Wartburg, Franzosisches Etymologisches
Warterbuch, Basel 1948ff. (die ersten Druckbogen 1922), Bd. 4 (1952), 726f.; im Deutschen
taucht der Begriff zuerst in der Rechtssprache auf und kommt erst im 16. Jahrhundert in
musikalischer Bedeutung vor, siehe Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Leip-
zig 1854ff., Bd.4,2 (1877), 2146; im Englischen ist er von ca. 1300 an belegt, siche Sherman
M. Kuhn and John Reidy (eds.), Middle English Dictionary, Ann Arbor/Michigan 1956ff.,
Bd. V,1 (1968), 230.

Reproduziert und besprochen bei Steger, David, a.a.0., Denkmal 53a. — Zur Verbindung
Harfe — Christus in der Theologie und den Bilddenkmilern siehe Giesel, a.a.O., 130;
F. P. Pickering, ,,Das gotische Christusbild. Zu den Quellen mittelalterlicher Passionsdarstel-
lungen®, Euphorion 47 (1953) 16—37, besonders 22—37, und Roslyn Rensch, Symbolism
and form of the barp in European manuscript illumination of the 9th to the 16th century,
Ph. D. dissertation, University of Wisconsin — Madison, 1964.

35

36

146



Mit diesen wenigen Beispielen soll es sein Bewenden haben. Es geht mir ja im
Zusammenhang mit diesem Essay nicht um die Aufarbeitung des Text- und Bild-
materials als solches, sondern um den gedanklichen und methodischen Kontext.
Diesem hat sich die Harfenforschung meines Wissens noch kaum zugewandt.?? Eine
Frage freilich muf3 zum Abschluf aufgeworfen werden: ,,Woran liegt es denn, daf
sich das Interesse der Theoretiker und Illustratoren von der Leier auf die Harfe als
Symboltriger verlagert?* Die Tradition einer Allegorese des psalterion kann dafir
unmoglich ausgereicht haben. Wir miissen die Antwort in der Musikpraxis und den
gesellschaftlichen oder stindischen Assoziationen suchen, mit denen Harfe und
Harfenspiel belegt werden. Symbolfihigkeit und Status der Harfe sind voneinander
abhingig.

I1. Status
1. Die Harfe beim Adel und gebobenen Birgertum

Obzwar keine Klarheit dartiber besteht, welche Instrumente mit cithara, psalterium
und Harfe im Frithmittelalter gemeint sind, so haben doch mehrere Generationen
von Archédologen, Sprach-, Literatur- und Musikwissenschaftlern genug Beweise
fir die Tatsache beigebracht, daR es in jener Epoche zu den Titigkeiten eines
Adligen gehérte, ein Zupfinstrument zu spielen.?® Abbildungen haben wir davon
nicht, weil weltliche hofische Musik kein bildfihiges Thema jener Zeit ist. Doch
bietet uns die hiufige Analogie mittelalterlicher Herrscher mit dem Vorbild Konig
Davids, die bis in die Lobgedichte, Akklamationen und Insignia oder Portritihn-
lichkeit reicht, genug Gewihr dafiir, daf, wo immer auf einem Davidbild eine friih-
mittelalterliche Harfe oder Leier gezeigt wird, mitgedacht werden muf, daR fiir den
damaligen Betrachter David nicht nur als Herrscher und BiiRer, sondern auch als
Musiker ein echtes Vorbild gewesen ist. Gibe es nicht zu seinem Musizieren eine
zeitgenossische Entsprechung, hitten sich die Kinstler strikter an antike Instru-
mente oder schematische Zeichen gehalten. Wahrscheinlich gilt die Analogie sogar
noch fir das 11. Jahrhundert, wenn man Bilder wie etwa jene im Tiberius-Psalter
bedenkt.?

Vom 12. Jahrhundert an scheint aber eine solche Schluffolgerung nur noch mit
Einschrinkungen giiltig. Das Interesse an der Darstellung des Menschen und an
historischen Szenen, mit zeitgendssischen Elementen aktualisiert, wird in der bil-

*7 Fiir Ausnahmen siche die vorausgehende Funote.

* Siche oben FuRnote 22: Werner, Steger.

* Diskussion des Realititsgrades in Musikbildern bei SeebaR, Musikdarstellung, a.a.O., passim,
und James W. McKinnon, ,,Fifteenth-century northern book painting and the a capella
question: an essay in iconographic method*, Studies in the performance of late mediaeval
music, ed. Stanley Boorman, Cambridge 1983, 1-17.

147



denden Kunst immer grofer. Das hieratische Psalterbild verliert seine prominente
Stellung als Vorbild des zeitlichen Herrschers. David wird eine Art Vorspann und
seine Darstellung dem zeitgendssischen Herrscher angeglichen. Dies bedeutet auch
im Falle der Attribute, daR solche der Praxis angeglichen werden. Der Harfenbilder
und der Musikbilder in der sakralen Bilderwelt der Buchmalerei sind Legion; und
dariber hinaus entwickelt sich in der spdtmittelalterlichen Fresken- und Tafel-
malerei mit dem Engelskonzert ein geistliches Bildthema, in welchem die Musik
dominiert. Freilich lassen weder diese noch die Zeugnisse der Buchmalerei eine
prizise Lokalisierung der Harfe auf einen bestimmten Stand zu. Die einzige Schluf-
folgerung, die ich wagen wiirde, ist, daR die Saiteninstrumente — und unter ihnen
besonders Harfe und Psalter wegen ihrer freien Verfiigbarkeit fiir Sakralbilder — zu
den angesehensten Instrumenten gehort haben miissen. Sie werden den Streich-
instrumenten aufs Ganze gesehen vorgezogen.

Konkretere Einsicht vermitteln uns die Texte und Illustrationen weltlicher
Romane und Epen. Aus ihnen entnehmen wir, dal die Harfe in hofischen Kreisen
und beim gehobenen Birgertum bei Mannern und Frauen beliebt war. Eine Helden-
figur wie Tristan wird als halbprofessioneller Instrumentalist hingestellt; man hat
geradezu den Eindruck einer Harfenmanie in den Hofkreisen. Schon vor dem
zweiten Weltkrieg haben Forscher mit Erfolg die Texte im Hinblick auf die Musik-
pflege ausgebeutet®®, wobei sie freilich oft die Toposforschung aufer acht lieRen.
Neuerdings hat man diesem Gebiet wieder mehr Beachtung geschenkt. Martin van
Schaiks Untersuchung von Gottfried von Stralburgs Tristan ist eine Fundgrube
an Information.*! Was aber immer noch weitgehend der Auswertung harrt, ist das
Korpus spitmittelalterlicher Texte und ihrer Illustrationen.*?

% Fiir den nordeuropiischen Bereich allein sei an die folgenden Arbeiten erinnert: G. Schad,
Musik und Musikausdriicke in der mittelenglischen Literatur, Diss. GieRen 1911; F. Dick,
Bezeichnungen fiir Saiten- und Schlaginstrumente in der altfranzosischen Literatur, Diss.
GieRen 1932; Dorothea Treder, Die Musikinstrumente in den béfischen Epen der Bliitezeit,
Diss. Greifswald, Hamburg 1933; lan F. Finlay, , Musical instruments in Gottfried von
Strassburg’s [Tristan und Isolde‘*, Galpin Society Journal 5 (1952) 39—43; Lars Elfving,
Etude lexicographique sur les séquences limousines = Acta Universitatis Stockbolmensis,
Studia latina V11, Stockholm 1962.

4 Martin van Schaik, »Appendix Musik — Musik, Auffiihrungspraxis und Instrumente im
Tristan-Roman Gottfrieds von Strassburg®, in Lambertus Okken, Kommentar zum Tristan-
Roman Gottfrieds von Strassburg, Bd. 2 = Amsterdamer Publikationen zur Sprache und
Literatur 58, Amsterdam 1985, 164—224. Van Schaik ist dabei, seine Dissertation iiber dieses
Thema abzuschlieRen. Siehe auch sein Muziekinstrumenten en instrumentenkombinaties in
de Duitse literatuur uit de Middleeeuwen (ca. 800—1350 = Scripta Musicologica Ultrajectina
VII, Utrechrt, Instituut voor Muziekwetenschap, 1983. — Fiir den Tristan en prose’ siche Jean
Maillard, ,,Coutumes musicales au moyen age d’apres le Tristan en prose, Cabiers de civilisa-
tion médiévale 11 (1959), 341—353.

* Diesem Themengebiet war Christopher Pages Beitrag am Symposium gewidmet.

148



Als Bildbeispiel aus dem 15. Jahrhundert sei an den bekannten Arraser Teppich
erinnert®, auf dem ein Harfe spielendes Edelfriulein in einem SchloRgarten dar-
gestellt ist zusammen mit einem eine Notenrolle haltenden Edelmann. Der Teppich
gehort zu einer Serie von mindestens fiinf, die Szenen aus einem unidentifizierten
roman darstellen. Der Topos hat eine zweihundertjihrige Tradition — was aber
seine Wichtigkeit als Denkmal fiir eine Musikpflege mit Harfenspiel nicht schmilert,
da der Kiinstler das Thema ganz aus seiner Anschauung heraus angeht. Die Darstel-
lung konnte nicht eleganter, subtiler und emotionsgeladener sein.

Der Arraser Teppich steht als Beleg nicht vereinzelt da. Vor allem durch die
ikonographischen Arbeiten Howard Mayer Browns zur Musik des Trecento und des
franzosischen 15. Jahrhunderts kennen wir eine Fiille von Bilddenkmilern, die eine
verbreitete instrumentale und gemischt vokal-instrumentale Musikpraxis in den
hoheren Schichten bezeugen, an der Harfe, Psalter und Lauteninstrumente teil-
haben.** Von einer Verminderung der Beliebtheit der Harfe nach 1300, wie sie
Edmund Bowles noch glaubte annehmen zu miissen®’, kann keine Rede sein. Im
Gegenteil, Harfen- und Instrumentalmusik im Allgemeinen werden so sehr Syn-
onyme fiir Musik als hohe und respektable Kunst, dag sie sogar in die Illustration
theoretischer Traktate zuriickwirken.*

2. Die Frau als Harfenspielerin

Wihrend die Quellenbelege im 14. und 15. Jahrhundert vollkommen ausreichen
um nachzuweisen, dafl bei den hoheren Schichten beide Geschlechter am Musizie-
ren teilnehmen, liegen fiir frithere Jahrhunderte die Verhiltnisse anders. In der
frihmittelalterlichen Buchmalerei behandeln drei Themen weibliches Musizieren:
Mit positivem Vorzeichen die biblischen Szenen der Téchter Israel, die mit Rahmen-
trommel, Cymbeln und Sistren Freudentinze ausfilhren*’; in negativem Kontext

® Uber diesen zuletzt meine Aufsitze ,,De l'image 2 I'objet: deux analyses iconographiques
(1924 et 1985). Une hommage a la Comtesse de Chambure®, Imago musicae IV (1987), im
Druck, und ,The visualisation of music through pictorial imagery and notation in late
mediaeval France®, Studies in the performance of late mediaeval music, ed. Stanley Boorman,
Cambridge 1983, 19—33, besonders 20—27.

Bibliographie seiner Trecento-Artikel in Imago musicae 111 (1986) 106 (7 Artikel), zur Auf-
fiihrungspraxis der chanson mit Harfenbegleitung im 15. Jahrhundert siehe sein ,,Instruments
and voices in the fifteenth century chanson®, Current Thought in Musicolegy, Austin/Texas
197689137

,,La hiérarchie des instruments dans I’Europa féodale*, in: Revue de Musicologie 42 (1958)
155=169.

Dariiber mehr in meinen Aufsitzen , Lady Music and her protégés: from musical allegory to
musicians’ portraits*, Musica Disciplina, im Druck, und ,The illustration of theoretical
treatises. Some Exempla®, in Proceedings of the Conference ,,Music Theory and its sources.
Antiquity and the Middle Ages*, University of Notre Dame/Indiana, 1988.

Das Thema ist weitgehend unbearbeitet, einiges frihmittelalterliche Material ist ausgewertet
in Seebal, Musikdarstellung, 115—122.

45

46

47

149



der Tanz der Salome beim Bankett des Herodes*®, und schlieRlich die Personifika-
tion der Musik als Frau Musica in wissenschaftlichem Zusammenhang, meist dhn-
lich dargestellt wie David oder Pythagoras, d.h. ein Musikinstrument als Attribut
haltend oder allenfalls stimmend. Bemerkenswert ist, daf im Frihmittelalter nir-
gends Harfenistinnen dargestellt sind. Bei der Bibelillustration hilt man sich an die
vom Text vorgeschriebenen Instrumente, bei der Artes-Illustration ist Frau Musica
mit einem antiken oder phantastischen Instrument oder dem Monochord gezeigt.*®

Eine Wandlung zeichnet sich gegen Ende des 12. Jahrhunderts ab, wenn die zeit-
genossische Musikpraxis sich vermehrt auf die Artes-Illustration auswirkt. Die Vor-
aussetzung fiir einen solchen positiven Einfluf auf die Schreiber und Maler im
Scriptorium ist, da die Harfe ein Ansehen genieft, das sie zu einem wiirdigen
Instrument fiir die Personifikation der Ars Musica macht. Die Ubernahme muf
unproblematisch gewesen sein.

Das interessanteste Denkmal zu diesem Aspekt ist Herrad von Hohenburgs
,Hortus Deliciarum‘ aus dem letzten Viertel des 12. Jahrhunderts. Darin kommt die
Harfe zweimal und die Rotte einmal in Verbindung mit weiblichen Figuren vor.

Das eine Bild illustriert den Triumph der Frauen Israel nach dem Durchzug durch
das Rote Meer und zeigt Miriam mit einer Rahmentrommel und Schligel, gefolgt
von einer Harfenistin und anderen Frauen.®® Ich kann mir das Bild am besten so
erkliren, daR der Kiinstler (oder die Kiinstlerin ?) das Bedirfnis gehabt haben mufte,
das von den biblischen Texten zur jubelnden Virgo Israel vorgeschriebene tym-
panum, das zu der damaligen Zeit eine grobe Rahmentrommel mit Schligel war,
mit einem Saiteninstrument zu erginzen, das weiblicher Ziemlichkeit gemaler war.

Das zweite Bild ist die berihmteste Darstellung der Sieben Freien Kiinste, in
welchem die Harfe als Attribut der Frau Musica auftaucht und von ihr gespielt
wird — nicht bloR gehalten oder gestimmt.®! SchlieRlich kommt die in der duferen
Form der Harfe nach verwandte Form der Rotte kombiniert mit Querflote vor in
einer Darstellung der Sirenen — langgewandete, hiibsche Musikerinnen, unter deren
Kleidersaum haRliche VogelfiRe hervorschauen.>* Ob es zeitgenossische dsthetische
Vorstellungen waren, in denen Musik mit Querflote und Rotte als besonders ver-
fihrerisch galt, oder ob es literarische oder bildliche Vorlagen fiir diese Kombina-
tion gibt, bleibt zu untersuchen.

% Dazu Material in Gabriele Christiane Busch, Ikonographische Studien zum Solotanz im Mittel-

alter = Innsbrucker Beitrage zur Musikwissenschaft V11, Innsbruck 1982,

4 Siche SeebaB, ,,Lady Music*, a.a.O.

*® Fol. 38, siche Rosalie Green et al., Herrad of Hobenbourg, Hortus Deliciarum, Bd. I: Com-
mentary, Il Reconstruction = Studies of the Warburg Institute 36, London und Leiden 1979,
Nr. 54, Tafeln 125, 163 und S. 113; oder Georg Kinsky, Musikgeschichte in Bildern, Leipzig
1929,:35:

> Fol. 32, sieche Green, a.2.0., Nr. 33, Tafel 18 und S. 104—106; oder Kinsky, a.a.0., 35.

52 Fol. 221, siche Green, a.a.0., Nr. 297, Tafel 25 und S. 202; oder Kinsky, a.a:0:, 35— Leides
ist die Neuausgabe ganz unbefriedigend, was den Kommentar zu musikikonographischen Fra-
gen anbelangt.

150



3. Die Harfe als Instrument des Komponisten

Neben dem Adel und gehobenen Birgertum laRt sich noch eine zweite Schicht aus
dem Gesamtbild herauslosen, die des Komponisten. Wir kennen eine beriihmte
Textstelle von einem Autoren des 11. Jahrhunderts, Ekkehard IV von Sankt Gallen.
Er schreibt dem Monch Tuotilo des Klosters Sankt Gallen die Komposition von
Tropen mit Hilfe eines Saiteninstrumentes zu.>> Nun ist Ekkehard ein im Mischen
von Erfundenem und Geschehenem notorisch begabter Autor, und man wird sei-
ner Behauptung, was die Erfindung der Tropen im 9. Jahrhundert angeht, nicht
unbesehen Glauben schenken. Da kann es einmal Hauspolitik gewesen sein, die die
Entstehung einer wichtigen neuen vokalen Musikgattung gern auf dem eigenen
Boden ansiedeln mochte, sodann mag der Topos von David, dem Erfinder der Psal-
men und dem Urheber regulierter kirchlicher Musik, mitgewirkt haben.>* Vielleicht
ist aber doch ein Kornchen Wahrheit dabei. Ich wiirde es am ehesten darin sehen,
daR die Praxis des Komponierens von einstimmiger Musik selbst bei Klerikern
unter bestimmten Umstinden die Beniitzung eines Saiteninstrumentes einschlof3.
Kann sein, daR Ekkehard eine Praxis des 11. Jahrhunderts zuriickprojiziert und
dabei den Davidtopos zuhilfe nimmt. Ekkehard spricht von einer Rota, der Rotte,
die im 11. Jahrhundert ein Psalterinstrument bedeutet.

Mein nichstes Beispiel ist eine in ein Harfenbild eingeschriebenes Chanson aus
dem 14. Jahrhundert, auf das ich der Verbindung von Notation mit Bild wegen an
anderer Stelle schon eingegangen bin.>> Hier soll es uns aus einem etwas anderen
Grund interessieren. Die der Harfe eingeschriebene Komposition stammt von Jakob
von Senlenches, einem Harfenisten, der sich an siidfranzosischen und nordspani-
schen Hofen aufhielt. Das dreistimmige Virelai heit ,,La Harpe de mélodie*; der
Text beniitzt Harfenklang als Metapher fiir wohlklingende Chansonmusik und
beschreibt, wie der Text des Liebeslieds in ein Harfenbild eingefiigt ist. Ich sehe in
dem Bild einen Beweis dafir, daf professionelles Harfenspiel dem Rufe und der
Stellung eines Ars subtilior-Komponisten keineswegs abtriaglich war, sondern da3
er sich im Gegenteil dffentlich darauf berufen durfte. Ein solches Bild mit einer
solchen Kompositidn hat nur einen Sinn, wenn es den Vorstellungen und dem
Geschmack einer Zeit entgegenkommt. Senlenches’ Bild-Komposition steht
Machauts Idee des ,Dit de la harpe’ nahe, wo deutlich auf den hohen Status der
Harfe hingewiesen wird, mit dem Unterschied, daf bei Senlenches der Gegenstand
innerlich mit dem Beruf des Autors verbunden ist. Bemerkenswert ist aber auch,

%% Ekkehards IV Text in den Casus Sancti Galli, cap. 3, ed. lldefons von Arx, Monumenta Ger-
manicae Historica, Scriptores (Hannover 1829), 11, 101. — Die Neuausgabe mit Ubersetzung
von H. F. Haefele (1982) ist mir leider nicht zuginglich.

* Eine sehr kurze Biographie Ekkehards findet man in H. F. Haefeles Artikel ,Ekkehard IV* im
Lexikon des Mittelalters, Miinchen und Ziirich 1980ff., Bd. III, col. 1767f. — Ich mochte
annehmen, daR Ekkehard bei seiner pro domo-Darstellung der Erfindung der Tropen Notkers
Darstellung seiner Erfindung der Sequenzen im Ohr hatte.

5 SeebalR, ,,Visualisation‘, a.a.0., 27—30, sowie oben Seite 143.

31



dald wir zu dieser Zeit in Frankreich Komponisten finden, die nicht dem Stand der
Cantores oder Organisten angehoren, sondern einer weltlichen, instrumentalen
Schule entstammen, in der Musik miindlich tberliefert wird.*® Ich glaube, man
mul’ das Werk auch als Ausdruck des SelbstbewuR3tseins des Instrumentalisten ver-
stehen;sein Harfenbild und gleichzeitiges Harfenlied ist fiir thn Symbol seiner nicht-
klerikalen Abkunft.

Zu einem expliziten Symbol weltlicher Musik ist die Harfe in der unzihlige Male
abgebildeten Illustration einer Textstelle des,,Champion des Dames‘‘ des Martin Le
Franc geworden.*” Es zeigt Dufay als Kleriker gewandet und mit einem Portativ,
und 1hm gegeniiber Binchois mit einer Harfe. Offensichtlich wird die Harfe mit
Binchois’ Liedkompositionen in Verbindung gebracht. Nicht daR Dufay nicht auch
weltliche Werke und Binchois geistliche geschrieben hitte; es kam dem Miniator
vielmehr darauf an, mit zwei Exponenten ein komplettes Bild zeitgendssischer
Musik zu malen, das die weltliche und die geistliche Seite einschliet und als gleich-
wertig hinstellt. Die Harfe steigt hier zum Vertreter weltlichen Musizierens schlecht-
hin auf, ebenbirtig der ehrwiirdigen, durch den Zusammenhang mit der Propor-
tionentheorie geheiligten Orgel. Eine hohere ideelle und soziale Stellung konnte
sie sich nicht wiinschen.

% Hinter den Namen Baude Fresnel und Baude Cordier konnte sich ein und derselbe Harfenist/
Komponist verbergen. Siehe dariiber Craig Wright: , Tapissier and Cordier: New documents
and conjectures, in Musical Quarterly 59 (1973) 177—189. Zur sich an diese These anschlie-
Renden Diskussion und neuen Ergebnissen siehe Ursula Giinther, ,,Unusual phenomena in the
transmission of late fourteenth century polyphonic music*, Musica Disciplina 28 (1984)
89=01%

Mehrfach vergroRerte Farbabbildung bei Robert Wangermée, La musique flamande dans la
société des XVe et XVle siecles, Briissel 1966, Fig. 23; Schwarz-weif in vielen Publikationen
iber Dufay oder in SeebalR, ,,Visualisation, a.a.0., plate 4.

57

152



	Idee und Status der Harfe im europäischen Mittelalter

