Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der

Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis
Band: 10 (1986)

Artikel: Salomo und die Frau ohne Schatten : Fragmente zu Ikonographie und

Musikanschauung des Mittelalters am Beispiel dreier Imperatores
litterati: Maximilian 1., Alfonso X. und Heinrich VI.

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SALOMO UND DIE FRAU OHNE SCHATTEN

Fragmente zu Ikonographie und Musikanschauung des Mittelalters am Beispiel
dreier Imperatores litterati: Maximilian 1., Alfonso X. und Heinrich VI.

vON DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

Fir Christopher Schmidt
zum 28. August 1987

Bekanntlich gibt es mehr Dinge im Himmel und auf Erden, als unsere Schulweisheit
sich traumen liRt. Denn triumt die davon, schwarz auf weiR von uns besessen und
getrost nach Hause getragen zu werden, so hat man uns — die Besitzer solcher Weis-
heit — gelehrt, daR wir nicht fiir die Schule, sondern fiirs Leben lernen. Was sollen
uns da die Wissenschaften und die graue Theorie? Das Leben, ist es nicht ein gol-
dener Baum in all seiner Griine, voller Friichte der Erkenntnis? Diese Friichte wol-
len wir erwerben, um sie zu besitzen. Doch kaum, da} wir von ihnen kosteten,
will Dimmerung die Fliigel spreiten, und Nebel senkt sich auf den Baum, der da in
den Himmel wachsen wollte. Vom Himmel hoch sind wir heruntergekommen, wir
wissen doch selber nicht wie. Da unten stehen wir nun, wir armen Toren, sind so
klug als wie zuvor und versuchen uns mit der Verheifung zu trdsten, daR der
Himmel zu uns niedersteigen wird, entrollen wir nur, ach, ein wiirdig Pergamen.
Strebend sind wir bemiiht, uns mit der Erlésung des Durchstudierens mit heiRem
Bemihn zu bescheiden, wobei es freilich eine alte Geschichte ist, doch die ist
immer neu: Frither oder spater entdecken wir, daR unser Geist, schulweisheitlich
dressiert und in Spanische Stiefel eingeschnirt, nur noch dahinschleicht auf der
Gedankenbahn. Ratlos mégen wir vor uns hinsummen: ,,Ich besaR es doch einmal,
was so kostlich ist ...“, und da wird unserem Lied vielleicht ganz unverhofft die
Stimme eines alten Freundes aus dem Englischunterricht antworten, der anzu-
merken pflegte: ,,There are more things in heaven and earth, Horatio, than are
dreamt of in your philosophy‘’. Diese Botschaft, die uns die Schulweisheit firs
Leben mitgab, wird uns aufhorchen lassen. Neues Leben mag aus unseren ver-
trockneten Wissensruinen erblithen und die Teile sich — wenngleich vielleicht fiir
eine nur kleine Zeit — zum Ganzen fiigen.

Hier soll die Rede sein von mittelalterlicher Musikanschauung und damit von
einem Gegenstand, der die Auseinandersetzung mit der Schulweisheit ebenso for-
dert wie mit dem, was dariiber hinausgeht. Die musikanschauliche Perspektive
richtet sich nicht allein auf die Musik, sondern ebenso auf die geistigen Beziige, mit
denen sie in ihrer Zeit verwoben ist: mit antiker Dichtung und Philosophie etwa,
mit spekulativem Denken, mit der Bibel und theologischem Schrifttum — von der
patristischen Bibel-Exegese bis zur volkstiimlichen Heiligenlegende —, mit der
zeitgenossischen Historiographie und der bildlichen Darstellung musikbezogener
Gegebenbheiten.

161



Indem die Frage nach der mittelalterlichen Musikanschauung anstrebt, diese
Verwobenheit des geistigen Lebens jener alten Zeiten aus dem Blickwinkel der
Musik zu spiegeln, wird sie zunidchst nach schulweisheitlicher Art Quellen zusam-
menstellen und erlautern, die in ihrer unterschiedlichen Herkunft der Vielschichtig-
keit des Gegenstandes Rechnung tragen. Da es aber bei unserer Fragestellung
nicht nur ums Sammeln, Sichten und Erlidutern geht, da Musik in ihrer kulturellen
Verwobenheit nicht nur ,,angeschaut”, sondern nach Moglichkeit auch aus der
Geistigkeit ihrer Zeit heraus verstanden werden soll, gilt es, sich tiber die Grenzen
der Schulweisheit hinaus in luftigere Gefilde zu wagen, die sich nicht immer — oder
nicht tief — im sicheren Boden des philologisch Nachweisbaren verwurzeln lassen.
So ist die Beschiftigung mit Fragen der Musikanschauung ein Hin- und Herpendeln
zwischen sicher nachweisbaren Fakten und erginzenden ,,Spekulationen* — Speku-
lationen freilich, die sich in den gedanklichen Bahnen der Zeit bewegen.! Oder
anders ausgedriickt: Uns gibt die musikanschauliche Fragestellung eine Moglichkeit,
immer wieder etwas von der Kraft mittelalterlichen, in Symbolen, Allegorien und
Analogien sich vollziehenden Denkens zu entdecken und neu zu verstehen.

Eine Grundlage fir diesen Prozef des Wiederentdeckens bietet das dreistufige
boethianische Denk- und Anschauungsmodell, nach dem die Musik zu unter-
scheiden ist in den Aspekt realen Erklingens, in denjenigen, der die Seele in ithrem
Harmoniebestreben dem Korper gegeniiber symbolisiert und in denjenigen, der sie
als Abbild der Himmelsmusik im Sinne vollendeter Harmonie des Kosmos und
ekstatischen Engelsgesanges im Gottesreich versteht. Musik wird also auf drei ver-
schiedenen Erlebnis- und Bedeutungs-Ebenen reflektiert: Musica instrumentalis
steht fir die praktisch-klangliche, Musica humana fir die psychisch-verinnerlichte
und Musica mundana fir die heilsgeschichtlich-spirituelle Ebene.? Die Eingangs-
miniatur aus der Notre Dame-Handschrift Florenz, Bibl. Laur., Ms. Pluteo 29, 1
ibersetzt diese Allegorie in eine anschauliche Bildersprache: Im unteren Feld der
dreiteiligen Darstellung ,,dirigiert* die gekronte, auf einem Thron sitzende Musica
das Instrumentalspiel, im mittleren den Menschen und im oberen das Weltall
(Abb. 1). Im tbrigen mag uns die Tatsache, daR Musica hier mit Thron und Krone
als Frau und Konigin gestaltet ist, als selbstverstindlich und des Hinterfragens
nicht bediirftig erscheinen. Dennoch ist es eben diese weibliche Majestit, die zu

Erwin Panofsky hat — fiir sein Gebiet — diese Unterscheidung mit den Termini Ikonographie
(der Aspekt des Sammelns und Zusammenstellens) und Ikonologie (der Aspekt des Deutens)
in Worte gefalt. Vgl. Erwin Panofsky, ,,Ikonographie und Ikonologie. Eine Einfiihrung in die
Kunst der Renaissance®, in: Sinn und Deutung in der bildenden Kunst, Koln 1978, 36—67.
Vgl. ferner grundlegend zur musikikonographischen Fragestellung Reinhold Hammerstein,
,»Musik und bildende Kunst. Zur Theorie und Geschichte ihrer Beziehung*, Imago Musicae 1
(1984) 1-28.

A. M. T. S. Boetii De Institutione Arithmetica libri duo. De Institutione Musica libri quinque,
hg. von Gottfried Friedlein, Leipzig 1867, 187—189; Wilibald Gurlitt, ,,Die Musik in Raffaels
Heiliger Caecilia®, in: Musikgeschichte und Gegenwart, Teil 1 = Beihefte zum AfMw 1, Wies-
baden 1966, 30—45; Reinhold Hammerstein, Die Musik der Engel, Bern und Miinchen 1962,
116—119:

2

162



IRELT, U i

—

ica i 1 ; Hand-
Abb. 1: Musica mundana, Musica humana und Musica instrumentalis (l;ITII 1126]\(/){;:1;;?12‘(]“(:}]&
schri.ft.F Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Ms. Plut. 29, 1, fol. 1.
Genehmigung der Biblioteca Medicea Laurenziana).

163



einem tieferen Verstehen der drei-sinnigen boethianischen Musica zu fithren vermag,
was im Schlufteil dieser Ausfihrungen gezeigt werden soll.

Die Aufforderung, Musik gleichzeitig auf drei unterschiedlichen Bedeutungs-
ebenen wahrzunehmen, erweist sich, bedient man sich ihrer zwecks Einblick in die
mittelalterliche Musikanschauung, als ein guter, wenn auch keineswegs eindeutiger
Wegweiser. Gut ist er, indem er eine Optik voraussetzt, die gleichermaRen alle drei
Bedeutungsebenen beriicksichtigt, die also vor allzu eindimensionaler Betrach-
tungsweise schiitzt. Mehrdeutig ist er insofern, als die Gefahr besteht, da eine der
Ebenen iibergewichtig bearbeitet wird. So mag die der Musica instrumentalis
wesensmaf3ig zugehdrige reale, philologische Quellenarbeit zu einem Berg von Fak-
ten und Materialien sich tirmen, der das Licht nimmt fiir den tieferen Sinn des
Ganzen. Andererseits mag das Reflektieren dieses tieferen Sinnes auf der Ebene
von Musica humana und — mehr noch — auf der von Musica mundana dazu fithren,
daf der Boden historischer Gegebenheiten und damit der Sinn des Ganzen als eines
Beitrages zum mittelalterlichen Musikverstindnis verlorengeht. Gelingt es jedoch,
die Schulweisheit der Musica instrumentalis halbwegs in Balance zu halten mit dem,
was es im Sinne von Musica humana und Musica mundana sonst noch zwischen
Himmel und Erde gibt, dann mag sich etwas einstellen, was iiber die gediegene Wiir-
digung historischer Uberlieferung hinausgeht: Die Quellen gewinnen an Kontur und
Lebendigkeit und vermodgen damit jener gewichtigen Kraft Zurlickhaltung aufzu-
erlegen, die sich als getreue Begleiterin der Schulweisheit einzustellen pflegt: der

Langewelile. <

Mittelalterliche Musikanschauung betreiben hei’t also, dem Geiste der Zeit folgend,
einen Briickenschlag zu versuchen zwischen dem erdigen Boden der Philologie und
den luftigen Hohen spekulativen Denkens. Dies soll im folgenden Beitrag versucht
werden.

Ausgangspunkt hierfiir ist eine jener seltenen Lehrschriften, die, dem Bereich der
Schulweisheit zugehérig, unser Thema zum Gegenstand haben: der in diesem Band
von Thomas Schmid iibersetzte und kommentierte Traktat Complexus effectuum
musices von Johannes Tinctoris. Wie man bei Schmid und anderenorts® nachlesen
kann, erfreute sich diese Schrift bislang keiner gesteigerten Wertschatzung. Kritiker
kreideten dem Autor unoriginelles, kompilatorisches Vorgehen an. Erst in neuester
Zeit wichst mit dem zunehmenden Interesse an Fragen der Musikanschauung die
Bereitschaft, die ,,Wirkungen der Musik*‘ zu wiirdigen.* In der Tat ist diese Kom-
pilation in ihrer Anschaulichkeit von besonderem Wert, gibt sie doch einen Ein-
und Uberblick iiber Symbolvorstellungen, die aus u.U. jahrhundertealtem Wachs-
tum im spiaten Mittelalter zu einer integrierten Tradition geworden waren, einer
Tradition, die es dem zeitgendssischen Leser leicht gemacht haben dirfte, durch
das zusammengetragene traditionelle Wissen hindurch den intendierten Gehalt
wahrzunehmen.

3

Ich verweise auf die bei Thomas Schmid, oben S.122f. angegebene Literatur.
4

Wilhelm Seidel, ,,Die Macht der Musik und das Tonkunstwerk', AfMw 42 (1985) 1-17,
besonders 2—7.

164



Hier sollen nun nicht nochmals alle 20 Effekte aufgezihlt und kommentiert
werden; vielmehr mochte ich nur deren einen herausgreifen und diesen in, der Tra-
dition nach verwandten, Zeugnissen des 15. Jahrhunderts und fritherer Zeiten
spiegeln. Diese Zeugnisse gehoren zwar derselben Anschauungs-, mehrheitlich aber
einer anderen Darstellungsebene an, nimlich der bildenden Kunst. Sie er6ffnen
damit das weite Feld der ikonographisch-ikonologischen Betrachtungweise und
mégen aus dieser Perspektive Hinweise auf die Komplexitit der im Complexus
effectuum musices besprochenen Inhalte beisteuern.

Die zweite der 20 von Tinctoris aufgefilhrten Wirkungsweisen der Musik
beschreibt der Autor folgendermaRen®:

Die Musik verschonert den Lobpreis Gottes.

Daher heil8t es, da} diejenigen, welche in der Ecclesia triumphans ohne Unterlal Gott loben,
dieses Lob, damit es noch schéner werde, als Gesang darbringen. Johannes berichtet nimlich
im 14. Kapitel der Offenbarung, die Stimme der Singenden sei wie ein neues Lied vor dem
Throne Gottes gewesen, wie wenn Harfenspieler auf ihrer Harfe spielten ... Aber auch der
Konig David, welcher die wahre Religion iibte, setzte in der Begierde, Gottes Lob zu ver-
schonern, Kantoren ein, die es vor der Bundeslade zu singen hatten. Hierliber lesen wir im
47. Kapitel des Buches Jesus Sirach: ,,Er stellte beim Altar Singer auf und machte fiir ihre
Stimmen liebliche Melodien.* Weil David den Gottesdienst mit allerlei Instrumenten verziert
haben will, sagt er im 146. Psalm: ,,Unserem Gott werde anmutig geschmiicktes Lob zuteil.
Und im letzten fiigt er hinzu: ,,Lobt ihn mit dem Klang der Trompete! Lobt ihn mit Psal-
terium und Harfe! Lobt ihn mit Pauken und Reigen! Lobt ihn mit Saitenspiel und Orgel!
Lobt ihn mit wohlklingenden Zimbeln! Lobt ihn mit Zimbeln des Jubels! Alles, was Odem
hat, lobe den Herrn!*“ Nach dem Vorbild dieser kéniglichen Einrichtung hat Ambrosius erst-
mals in der Ecclesia militans Anweisung gegeben, den Gottesdienst mit Musik zu zieren.
Daher kommt es, daR heutigentags hervorragende Singer zu finden sind, die sich mit groRer
Sorgfalt dem Lobe Gottes widmen. Der Dienst dieser Singer ist umso bedeutungsvoller, als
Gott, dem sie mit ihrem Gesang ergeben dienen, die [weltlichen] Dinge an Bedeutung iiberragt.

Nur zweierlei soll an diesem vielfiltig interpretierbaren Text hervorgehoben werden.
Zum einen ist die oben genannte boethianische Dreiteilung mehr oder weniger
deutlich nachvollziehbar: Der Aspekt der Musica instrumentalis findet seine Ver-
anschaulichung im Hinweis auf Ambrosius und den Chorgesang der Ecclesia mili-
tans, der fir die Vorherrschaft des Christentums streitenden irdischen Kirche. Die
Musica bumana ist angesprochen in der Aufforderung, in der Nachfolge Davids die
Seele Gott zu 6ffnen. Indem ,,alles, was Odem hat*‘, den Herrn lobt, wird der Atem
der Seele selbst zum Gotteslob, die Musikinstrumente des 150. Psalms zum Aus-
druck von Glaube und Lob.® Der heilsgeschichtliche Aspekt der Musica mundana

Im folgenden lasse ich die der klassischen Antike zugehérigen Zitate unberiicksichtigt und
beziehe mich nur auf die Rezeption von Bibel und mittelalterlichen Schriften. Zum Text vgl.
Schmid, S. 145 ff.

Nach Augustin beriihren die Cymbala des 150. Psalms einander, ,,um zu erklingen. Daher
sind sie von manchen Leuten mit unseren Lippen verglichen worden. Ich aber meine, dag wir
den Sinngehalt der Cymbala besser verstehen, wenn wir in ihnen gleichsam Gott loben,
indem wir unseren Nichsten ehren. Denn wenn sich die Menschen gegenseitig ehren, dann
loben sie Gott.“ Zitiert nach Dagmar Hoffmann-Axthelm, ,,Instrumentensymbolik und Auf-
fﬁhrungspraxis“, BJbHM 4 (1980) 27—28.

165



schlieRlich ist evident: Der ,,Alte Bund* in Gestalt des Konigs David wird dem
,»Neuen Lied* gegeniibergestellt und damit Davids einem zornigen, alttestament-
lichen Gott dienende Tempelmusik dem Sanctus, das Engel und Presbyter dem
gnadenreichen Gott des neuen Testaments im himmlischen Thronsaal singen
(Apok. 4, 8—11).

Das zweite, was aus dem zitierten Tinctoris-Text hier Beachtung finden soll, ist
die Gestalt des Konigs David, dem als Schopfer der Psalmen und Organisator eines
musikalischen Tempel-Gottesdienstes wie keinem anderen biblischen Herrscher in
der Musikanschauung des Mittelalters die Rolle einer Leit- und Symbolfigur
zukommt. Zusammenfassend liRt sich dies Leitbild dergestalt skizzieren, dag
Konig David mit den Attributen der Krone einerseits und der Cithara andererseits
ein Symbol der Macht mit einem solchen von Demut und Weisheit verbindet und
in dieser Verschmelzung von Macht und weiser Demut fiir die mittelalterlichen
Kommentatoren des Alten Testaments zu einer Gestalt wird, die Christus und das
Neue Testament praefiguriert.’

Krone und Cithara — Macht und Wissen — fihren aber auch dazu, daR dieser
Kénig zur Imitations-Figur mittelalterlicher Tmperatores litterati® wird, d.h. solcher
Herrscher, die nicht nur ihr reales, politisches Reich regieren wollten, sondern sich
auch ein solches im Geiste zu erobern suchten. Von dreien dieser Herrscher soll im
folgenden die Rede sein.

Kaiser Maximilian I.

Maximilian I., rémischer Konig und deutscher Kaiser, lebte von 1459 bis 1519, war
also ein etwas jiingerer Zeitgenosse des Johannes Tinctoris (um 1435—1511). Fur
die Musikgeschichte ist er von Belang als Forderer der Burgundischen Hofkapelle
zur Zeit seiner Ehe mit Maria von Burgund (7 1477), als Begriinder der Wiener Hof-
musikkapelle (1498) und als Forderer der Beziehungen dieser Kapelle zu den gro-
Ren Musikern ihrer Zeit: zu Isaac, Obrecht, Senfl, Hofhaimer; ferner als Auftrag-
geber des hochberiihmten, vielfach publizierten und kommentierten ,,Triumph-
zuges'’, in dem — zu Pferde und im Wagen — Militirmusiker mit Trommeln, Pfeifen,
Pauken und Trompeten sowie zivile Instrumentalisten mit Haut- und Bas-Instru-
mentarium — mit Lauten, Gamben, Blockfloten und Orgel, wie auch mit Krumm-
horn, Schalmei, Posaunen und Zinken — daherziehen.’

Allgemein bekannt ist auch jener Holzschnitt Jakob Burgkmairs aus dem Weiss-
kunig, der den Kaiser inmitten seiner Musiker zeigt (Abb. 2): Dort steht im Zentrum

Grundlegend zu Topik und Ikonographie Konig Davids Hugo Steger, David rex et propheta
= Erlanger Beitrige zur Sprach- und Kunstwissenschaft 6, Niirnberg 1961, 104—146; ferner
Tilman Seebass, Musikdarstellung und Psalterillustration im frilben Mittelalter, Bern 1973,
1i22—12.8"

Steger, a.a2.0., 135.

Horst Appuhn (Hg.), Der Triumphzug Kaiser Maximilians I. 1516—1518, Dortmund 1979;
Rolf Dammann, ,,Die Musik im Triumphzug Kaiser Maximilians L., AfMw 31 (1974) 245
bis 289; Louise Cuyler, The emperor Maximilian 1. and music, London 1973.

166



S

v
: \
AT
)
z lig g
= P

K "DiO‘T\‘*A :
2
&N

3
i
3
3
3|
§
§
N
N
}
N
§
N
¥
N
3

Abb. 2: Hans Burgkmair, ,,Wie der jung weyR kunig die musica und saytenspil lernet erkennen®,
(um 1515; nach: Kaiser Maximilians Weisskunig, hg. von H. Th. Musper et al., Band 2, Stuttgart
1956, Nr. 33).

der Darstellung Maximilian mit gewihrender Gebirde; links im Vordergrund spielt
ein Musiker auf einem Positiv, in der Mitte zupft ein anderer die Harfe, wihrend
rechts im Vordergrund Saiteninstrumente sowie Trommel, Pauke und Posaune zu
einem dekorativen Stilleben vereinigt sind. Auf dem Tisch rechts liegen verschiedene
Blasinstrumente und eine Gambe, wihrend auf einem Clavichord musiziert wird.
Im Hintergrund erklingt zu Gesang ein stiller Zink. Louise Cuyler kommentiert
in ihrem Buch iiber Maximilian und die Musik dies Bild kritisch: ,,Of special interest

167



is Number 33 [aus dem Weisskunig], ,Wie der junge weisse Konig Musik und Saiten-
spiel kennen lernte‘. This caption and the accompanying woodcut are misleading
in two respects: they indicate that the boy had the benefit of careful musical
training, and suggest that he learned to play string instruments. This must be
regarded even by the most prejudiced biographer as sheer fabrication. None of the
contemporary accounts ... even suggest that Maximilian was a performer or com-
poser.“!° Dieser Kommentar mag auf der historisch-realen Ebene seine Richtigkeit
haben; ,,sheer fabrication ist diese Darstellung mit ithrem programmatischen Titel
gleichwohl nicht.

Der Weisskunig'' ist ein autobiographisches Werk des Kaisers, gerankt um die
Gestalt des ,,weissen Konigs*, dem diese Farbe so lieb ist, weil ,,die weiss Varb
souil bedutt als durchleuchtig, schén, lutter und pur mit Tun und Lassen‘‘.!? Mit-
hin verweist der Name ,,Weisskunig* zum einen auf ritterliche Tugendhaftigkeit —
Maximilian pflegte mit weiRblinkendem Harnisch in die Schlacht zu reiten'?; zum
anderen gibt er auch einen Fingerzeig auf die Weisheit des Konigs, so, wenn es im
1. Kapitel — bezogen auf Maximilians Vater, den ,,alten Weisskunig** — heit: ,,Es
was ain sonder edler kunig, bey seiner zeit der hochst in der kuniglichn eer auf
erdtrich, auch vast grosmechtig an kunigreich, landn und leuten und von hocher
art, grosser vernunft, besonder fursichtigkait und senftmuetiger weishait ...*'*

Als ritterlich und klug schildert Maximilian sich in seinem Werk, dazu als kithnen
Feldherrn, der sich in der Tradition Julius Caesars erlebt!®, des ,,ersten Kaisers,
wie er ihn benennt. So grof¥ war seine idealisierende Verehrung fiir Caesar, dag er
ihm ein Denkmal in Form einer antikisierenden Reiterstatue an seinem — Maximi-
lians — Grab zudachte, ein Plan, der allerdings nicht zur Ausfiuhrung kam.'® Dem
Vorbild Caesars als Feldherr und Schriftsteller nacheifernd, gilt es Maximilian als
hochstes Gut, ,,scribenda gerere et gesta scribere* — denkwiirdige Taten zu tun und
diese niederzuschreiben.'” Entsprechend hat er den Weisskunig — ebenso wie das
Versepos Theuerdank — selbst maRgeblich mitgestaltet. Erzahlt werden Leben,
Meinung und Taten des Kaisers in verschliisselter, aber leicht zu entziffernder Form.
Als Sprache ist das Deutsche verwandt, damit das Werk auch dem ,,gemainen Man*
verstindlich werde.'® Der Weisskunig entstand auf der Basis sporadischer Diktate
des Kaisers, die durch den kaiserlichen Geheimschreiber Markus Treitz, genannt
Treitzsaurwein, geordnet, bearbeitet und redigiert wurden. 1514 lag er als drei-
bindiges, handgeschriebenes Werk vor.

10
11

Cuyler, a.a.0., 8.

Zum folgenden vgl. M. Th. Musper, Rudolf Buchner und Heinz-Otto Burger, Kaiser Maximi-
lians I. Weisskunig, Stuttgart 1956.

2o A-210s 10

A0, 10,

¢ 820,196

A.3.0., 15;vgl. unten, S. 170f.

A0

A SO

18 oA 10D),520)

168



Kaiser Maximilian gilt im Volksmund als ,letzter Ritter*, als Vertreter eines
Personlichkeitsideals, das sich in Tapferkeit, Tugend und christlicher Demut zu ver-
wirklichen suchte. Es ist dies ein mittelalterliches Ideal, und mittelalterlich muten
auch Sprache, Inhalt und Geist des Weisskunig an. In diesem Zusammenhang ist die
von H. Th. Musper in seiner Einfihrung zum Weisskunig gezogene Parallele von
einiger Anschaulichkeit, nach der 1527 — im Todesjahr Markus Treitzsaurweins —
in Florenz Niccolo Machiavelli starb, der Verfasser des Principe.'® Nach Machiavelli
mochte ein Herrscher eine zutiefst areligidse, rein egozentrisch motivierte Macht-
und Annexionspolitik betreiben. Solange die Motive mit den als richtig erkannten
politischen Zielen korrelierten oder als Mittel zu diesen Zielen unumginglich waren,
hatten sie ihre Rechtfertigung. Fiir Machiavelli und Cesare Borgia — sein Modell fiir
den Principe — drehte sich die Sonne nicht mehr um die Erde; wihrend Musica
mundana sich — in der Gestaltung Raffaels — sanft in den Wolken aufloste?’, wurde
Musica instrumentalis — ablesbar am immensen Anwachsen eines mehrstimmig-
weltlichen Musikrepertoires®! — sich selbst genug.

Demgegeniiber zeichnet Maximilian mit dem Weisskunig ,,zum letzten mal den
Firsten nach mittelalterlichem Muster, ausgerichtet auf Ehre und Gottes Hulde ...
Hier scheint es iiberhaupt keine, geschweige denn eine autonome politische Sphire
zu geben. Die Motive des Handelns liegen im rein Persénlichen‘‘?? — oder priziser:
im nochmaligen Versuch, die Identitit des Herrschers auszurichten nach dem geo-
zentrischen Weltbild, das bestimmt ist durch den Gedanken von kosmischer Ord-
nung und Abbildhaftigkeit der Erde gegeniiber dem Himmel, und das seine Orien-
tierung gewinnt an den grofRen Gestalten der Antike und der Bibel.

Es ist diese Haltung, die der Text des 32. Kapitels vom Weisskunig wiedergibt,
jenes Kapitels, dem der oben beschriebene Holzschnitt als Illustration beigegeben
ist. Dort kann man folgendes lesen:

Wie der jung weyR kunig die musica und saytenspil lernet erkennen.

Auf ein zeit gedacht er an kunig Davit, das der almechtig got ime sovil genad het gethan, und
laf den psalter, darynnen er gar oft fand: ,,Job got mit dem gesang und in der herpfen*. Da
beweget er wie groR gefellig solichs got were. Nach sélichem nam er fur sich kunig Alexander,
der so vil kunigreich und land uberwunden hat, und laR seine geschichten, darynnen war
geschriben also: der groR kunig Alexander ist oftmals durch der menschen lieblich gesang und
durch die frolichen saytenspil bewegt worden, das er seine veind geslagen hat; aus dem war
der jung weiR kunig groslichen in seinem gemuet bewegt und in seinem herzen entzundt, in
dem lob gotes dem kunig Davit und in der streitperkait dem kunig Alexander nachzufolgen,
und er lernet mit grossem emsigen vleiss erkennen die art des gesangs und saytenspils, dann er
nam fur sich die zway grossen stuck, den lob gottes und die uberwyndung seiner veind, das
dann ainem kunig die zwo hichsten tugend sein. Es ist zu ermessen, so diser kunig sélichs fur
sich genomen und mit sonderm gemuet betracht, was vley® er hierynnen furkert und was lieb

= A0 22
% Nachzulesen bei Reinhold Hammerstein, Die Musik der Engel, 255—257.
*! Vgl. hierzu Robert Wangermée, Flemish music and society in the fifteenth and sixteenth
- centuries, New York etc. 1968, 115—146.
ATa @ 2D

169



er darzu gehabt hat; durch seinen vleyR begriff er in kurzer zeit den grund des gesangs und
aller saitenspil, und als er kam in sein gewaltig regirung, hat er am ersten in dem lob gottes
nachgefolgt dem kunig Davit, dann er hat aufgericht ain séliche canterey mit einem s6lichen
lieblichn gesang von der menschn stym, wunderlich zu héren, und séliche liebliche herpfen
von newen werken und mit suessem saytenspil, das er alle kunig ubertraf und ime nyemands
geleihn mocht; sélichs underhielt er fur und fur, das ainem grossen furstenhof geleichet, und
prauchet dieselb conterey allein zu dem lob Gottes, in der cristenlich kirchen. Darnach trat
er in nachfolgung kunig Alexanders mit dem frélichen saitenspil der streitperkait und folget
nach Julius Cesars mit den taten und ubertraf die baide, und wil das lauter offenbaren. Wiewol
der gro Alexander grosse land bezwungen und sich des saitenspil erfrewt, so hat doch der
jung weifl kunig ain sélich mandlich, frolich pfeifen und truml schlagen aufpracht und der-
massen in seinem streiten gepraucht, wann er gegen seinen veinden in den streit gezogen ist,
haben dieselben trumel und pfeifen nit allein des menschen herz erfrewt, sonder der hal dar-
von hat den luft erfult, dardurch der jung weil kunig nit allein vil land bezwungen, sonder
darzu in den hauptstreiten albegen seine veind bestritten und geschlagen. Weiter: wiewol
Julius Cesar der erst kayser worden ist durch seine kriegBthaten, so hat er doch nur ain parthey
zu wigi:frstand gehabt; aber diser jung weil kunig hat alle seine anstosser bekriegen mues-
sen...

Vor diesem textlichen Hintergrund ,,liest* sich der Burgkmair-Holzschnitt differen-
zierter, als es die reine Anschauung zu vermitteln vermag. Der Literalsinn, der in
der Literatur in Bezug auf dieses Bild regelmiRig angesprochen wird, ist derjenige
der Musica instrumentalis: Maximilian ist im Kreise seiner Hofkapelle dargestellt.*®
Bereits der erste Satz des Treitzsaurwein’'schen Textes zeigt aber, daB sich der
Kaiser der Familie Abrahams, Davids und Christi — der Wurzel Jesse — zugehorig
fihlt, indem er sich in die Nachfolge des Gott lobenden, einen musikalischen Gottes-
dienst einrichtenden Konigs David einreiht und dessen musikalische Taten als vor-
bildlich fiir sich selbst ansieht. So gesehen vertieft sich auch die Aussage auf Burgk-
mairs Holzschnitt: Die Musiker sind nicht nur als Mitglieder der Hofkapelle gemeint,
sondern sichtbarer Ausdruck des Gotteslobes entsprechend dem Text: ,,... und
prauchet dieselb conterey allein zu dem lob gottes, in der cristenlich kirchen.”
Hierbeli ist es sicher kein Zufall, daR Burgkmair den Kaiser zwar in der Bildmitte
plaziert, unibersehbar im Vordergrund und als eigentlich zentrale Gestalt aber
einen Harfenisten darstellt. Dieser soll natiirlich nicht nur den Harfenisten der
Kapelle reprisentieren und auch nicht nur das Psalmenwort ,,lob got mit dem
gesang und in der herpfen* illustrieren; vielmehr vergegenwirtigt er auch den harfe-
spielenden Konig David.

Im Text wird sodann als zweite Imitationsfigur Alexander der Grof3e eingefiihrt,
dessen Freude an Gesang und Saitenspiel fiir seine vielen Siege verantwortlich
gemacht wird. Und schlieRlich taucht auch noch der oben bereits erwihnte Feld-
herr und Schriftsteller Julius Caesar auf. Hierbei ist die Wahl dieser beiden Herrscher
im Sinne kriegerischer Vorbilder und Rivalen nicht nur als Ausdruck einer person-

% Aa.0,229,

2% Neben Cuyler im obigen Zitat auch Christopher Hogwood, Music at court, London 1977, 25
bis 28; vgl. auch die Reproduktion des Holzschnittes bei Martin Picker, Artikel ,,Habsburg"
in: The New Grove, Bd. 8, London 1980, 12.

170



lichen Vorliebe zu verstehen — obgleich diese zumindest hinsichtlich Caesars offen-
bar bestand. Alexander und Caesar haben im Mittelalter — wie David als weise ord-
nender und demiitiger Konig — topische Bedeutung als Inbegriff des Helden und
iiberlegenen Kriegsmannes.?® Ihre Namen stehen fiir Stirke, Kriegsruhm und — Alex-
ander ist der Held zahlreicher mittelalterlicher Ritterromane?®® — fiir ritterliche
Tugend. In Burgkmairs Holzschnitt ist das ,,froliche saitenspil der streitperkait*
ebenfalls gegenwirtig. Gehort die Harfe zur geistlich-liturgischen Sphire Konig
Davids, so Trommel, Pauke und Trumscheit zur Kriegssphire Alexanders und
Caesars — ebenso wie die zum ,,mandlich, frolich pfeifen und truml schlagen** not-
wendige Querpfeife, das laut Text eine Erfindung Maximilians ist. Und auch die
anderen dargestellten Instrumente diirften — auf dieser weltlich-kriegerischen Ebene
betrachtet — dazu da sein, dem Kriegsherren durch ,,froliches* Spiel zu Mut und
Siegen zu verhelfen. Allein das Positiv im linken Bildvordergrund paf3t nicht in die-
sen Zusammenhang. Im Text wird es nicht eigens erwihnt, und es wire denkbar,
daR es eher aus bildkompositorisch-dsthetischen denn aus ikonologischen Griinden
diesen zentralen Platz gefunden hat. Andererseits aber versinnbildlicht die Orgel —
wie die Harfe — pythagoriische Ordnung und musikalische Kennerschaft.?” Und so
konnte es sein, daR sie den im Text verbiirgten ,,grossen und emsigen vleiss* des
WeiBkunigs zum Ausdruck bringt, mit dem der ,lernet ... erkennen die art des
gesangs und saytspils‘*. Und sicher reprisentiert sie — zusammen mit der Harfe —
die Welt der davidischen Musica mundana gegeniiber Alexanders und Caesars Welt
der tatkriftigen Musica instrumentalis.

Indem sich Maximilian I. so mit den Herrscher-Topoi Alexander und Caesar einer-
seits und David andererseits umgibt, portritiert er sich als gebildeter, tugendhafter,
tapferer und streitbarer Herrscher, dem sein Kaisertum in der Nachfolge Kénig
Davids und damit ,,von Gottes Gnaden‘‘ gegeben war.

Konig Alfonso X., el Sabio

Der Text des Weisskunig leitet mit groRer Direktheit das Selbstverstindnis des Herr-
schers und seinen Anspruch auf Gottesgnadentum aus der Bibelgenealogie und von
Autorititen der Vergangenheit ab. Die Direktheit und Offenheit dieser Ableitungen
lassen sich wohl dadurch erkliren, daR die formulierten Inhalte in der Renaissance
nicht mehr von innen heraus selbstverstindlich waren, sondern sich zu literarischen

* Hierzu Johan Huizinga, Herbst des Mittelalters, Stuttgart '°1969, 92: Insgesamt gibt es neun
solcher topologisch erfalter Helden, drei Heiden, drei Juden und drei Christen.
Hu121nga a.a.0., 90f.; ferner Musper, a.a.0., 19f.
Kompomsten des Mlttelalters und der Renaissance werden gern entweder mit der Harfe oder
mit der Orgel ,,portritiert”, wobei (wie im Falle Landinis und Hofhaimers) literaler und sym-
bolischer Sinn durchaus zusammenfallen kénnen; vgl. die Darstellung Landinis im Codex
Squarcialupi (Heinrich Besseler, Die Musik des Mittelalters und der Renaissance = Handbuch
der Musikwissenschaft 6, Potsdam 1931, Tafel 11); Dufay’s und Binchois’ aus Martin Le
Franc, Le champion des dames (Wangermée, Flemish music and society, Tafel 23); und Hof-
haimers im Triumphzug (Appuhn, Der Triumphzug Kaiser Maximilians 1., Abb. 21-22).

L]



Traditionen gewandelt hatten, die im Falle von Treitzsaurweins gleichsam holz-
geschnittener Deutlichkeit zu eher holperigem Ausdruck kamen.

Den Herrschern friherer Epochen war es ebenfalls vertraut, sich im Spiegel von
Kriegsruhm, Weisheit und Gottesgnadentum zu portritieren. Soweit es sich jedoch
um die hier im Mittelpunkt stehende Verwendung des Topos vom Konig David
handelt, benutzten sie kaum Worte, sondern eher Andeutungen und Zeichen. Sicher
waren diese Herrscher weder demiitiger noch bescheidener als der Habsburger
Kaiser. In Zeiten aber, denen das Lesen von Bildern und Texten auf ihren Symbol-
gehalt hin zutiefst vertraut war, wuflten sie sich auch ohne weitere Kommentare
und wortreiche Symboliibersetzungen verstanden.

Gut 200 Jahre vor Maximilian lebte — in seinem Anspruch, als Fiirst von Gottes
Gnaden, als Kriegsheld und als dichtender Denker Ruhm zu erlangen, Maximilian
durchaus vergleichbar — Alfonso X., el Sabio, Konig von Kastilien und Leon
(1221—1284), der Initiator der Cantigas de Santa Maria. Es ist das Ziel der folgen-
den Ausfithrungen, diese Sammlung von Marienlegenden, die nur kargen Aufschluf
gibt iiber den geistigen Rahmen, innerhalb dessen der Konig dies einmalige litera-
risch-musikalische Monument schuf, auf Zeichen zu befragen, die Aussagen ermog-
lichen tiber das Selbstverstindnis des Konigs in Blick auf dieses Werk wie auch tiber
den Ort, den die Cantigas im geistigen Spektrum des Hochmittelalters einnehmen.

Um diese doppelte — zum einen aufs Individuelle, zum anderen aufs Generelle
gerichtete — Perspektive zu gewinnen, folgt zunichst eine Skizze der politischen
und geistigen Pline und Taten Alfonsos X. Die staatspolitischen Ambitionen dieses
Herrschers waren weitgespannt: Uber seine Mutter Beatrix von Schwaben — eine
Cousine Friedrichs II. — mit den Staufern verwandt, fiihlte er sich nach dem Tode
Konrads IV. als Erbe der staufischen Monarchie mit der Anwartschaft auf den
Kaiserthron des Heiligen Rémischen Reiches. Von diesem ,,Traum‘‘ — Alfonso lie
im Volk verbreiten, es sei thm ,,im Traum offenbart worden, daR er zum Kaiser
aufsteigen werde“?® — wurde soviel wahr, daR der Koénig von einigen deutschen
Firsten und Bischofen im Jahre 1256 zum Rex Romanorum ausgerufen wurde.
Und obgleich es bei diesem Titel blieb, der im iibrigen nie zu politischen Konse-
quenzen fithrte, und obgleich er auch nie einen Schritt iber die Grenzen der Iberi-
schen Halbinsel hinaus tat, hielt Alfonso diesen Anspruch doch bis zu seinem
Lebensende aufrecht.

Immerhin mag die Auseinandersetzung mit dem Anspruch auf die abendldndische
Universalherrschaft zu einer Akzentverschiebung im Selbstverstindnis des spani-
schen Konigtums gefilhrt haben. Percy Schramm zeigt, wie dies noch zu Zeiten
von Fernando IIl., dem Vater Alfonsos X., von ,,machiavellistischem‘ Zuschnitt
war, den Schramm in seiner ungebrochenen Realititsbezogenheit auf arabischen
EinfluR zuriuckfihrt.?® Alfonso X. scheint demgegeniiber ein deutlich weniger real-
politisches Herrscher-Selbstverstindnis gehabt oder erworben zu haben; dies zumin-

*® Percy E. Schramm, ,,Das kastilische Kénigtum in der Zeit Alfonsos des Weisen (1252—84)%
in: Festschrift Edmund E. Stengel, Miinster und K6ln 1952, 393.
# A.a.0., 387.

172



dest 1iRt sich einem rechtspolitischen Werk entnehmen, dessen Entstehung auf die
Initiative Alfonsos zuriickgeht. Schramm charakterisiert es als ,,eine der reprasenta-
tiven Leistungen mittelalterlichen Geistes iiberhaupt und macht in thm neben
autochthon kastilischen Ziigen den EinfluR des romischen und kanonischen Rech-
tes, scholastischer Philosophie und arabischer Lebensklugheit aus.?® Es handelt sich
um das Gesetzeswerk Siete Partidas, das seiner Zeit so neu und offenbar so unver-
standlich war, da es, obgleich um 1265 fertiggestellt, erst 1348 endgiiltig in Kraft
trat. Hier nun begegnet der dem christlichen Abendland vertraute, fiir den Lebens-
bereich Alfonsos X. ,,an der Grenzscheide der christlichen Welt* aber neue Gedanke
vom Gottesgnadentum des Herrschers, das ,,in einer sidlich der Pyrenden vorher
nicht begegnenden Weise zugunsten des Konigs zugespitzt ist: Die Konige sind
Statthalter Gottes, ,cada uno en su reyno‘‘... Der Konig von Kastilien wird als
unmittelbar Gott unterstellt angesehen. So wie dieser die Welt regiert, regiert ent-
sprechend der Konig Kastilien, und was Gott will, bewirkt er durch den Kénig.«3!
So ist es nicht verwunderlich, daR in einem anderen alfonsinischen Werk juristischer
Prigung, dem Setenario, auf die einleitende Prisentation der himmlischen Familie
mit Gott Vater, Sohn und Heiligem Geist sogleich diejenige der kéniglichen Familie
mit Fernando, Beatrix und Alfonso folgt. So viel Nihe zwischen himmlischer und
irdischer Familie ist sicher kein Zufall, sondern folgt der Intention, die Auffassung
vom Gottesgnadentum und christlicher Nachfolge beziiglich des kastilischen Konigs-
hauses klar zum Ausdruck zu bringen.>?

Ungeachtet dieser grofen Pline und Ideen verbrachte Alfonso X. einen nicht
unbetrichtlichen Teil seiner dreiRigjahrigen Regierungszeit mit politischen und
kriegerischen Auseinandersetzungen fiir und gegen die Mauren. Wohl war es sein
Ziel, der Reconquista zum Sieg gegen die Heiden zu verhelfen, aber das Gegenteil
geschah: gegen Ende seines Lebens muRte er um den Preis der Verpfindung seiner
Krone an den K&nig von Marokko diesen um militérische Unterstiitzung gegen sei-
nen aufstindischen Sohn Sancho bitten. So nimmt es nicht wunder, daR die Histo-
riker nicht eben schmeichelhaft iber Alfonso X. geurteilt haben. Ein Zeitgenosse,
Guillem de Montagnagout, riigt: ,,Es ziemt einem hohen Koénig, daf er ausfiihrt,
was er anfalt, oder sein Gliick darin versucht‘.?® Und nach einem vielzitierten Wort
des spanischen Historikers Juan de Mariana (1536—1624) verlor er, wihrend er
iber den Himmel nachdachte und die Sterne beobachtete, den Boden unter den
FiiRen — ,,Dumque coelum considerat observatque astra, terram amisit.*>*

Mit dieser Sentenz ist freilich — wenn auch kritisch — der Bereich angesprochen,
in dem es Alfonso dennoch gelang, ein Reich universalen Zuschnitts zu erschaffen,
auch wenn dies nicht im Bereich der Realpolitik geschah. Denn der Kénig schaute

30
31
32
33

A.a.0., 404,
A.a.0., 404f.

Kfer.lneth H. Vanderford, Alfonso el Sabio, Setenario, Buenos Aires 1945, 7.
Zitiert nach Schramm, a.a.0., 401.

4 Zitiert nach Frank Callcott, The supernatural in early Spanish literature, studied in the
works of the court of Alfonso X, el Sabiq, New York 1923, 15.

173



nicht — oder nicht nur — triumerisch in den Himmel, sondern fragend und for-
schend. Dies la3t sich zumindest aus der Tatsache ableiten, daR uns mehrere aus
dem Arabischen iibersetzte Werke astronomischen und astrologischen Inhalts tber-
liefert sind, Ubersetzungen, die auf Betreiben des Konigs von italienischen, jidischen
und spanischen Gelehrten des alfonsinischen Hofes vorgenommen worden sind. 3
Diesem Themenkreis sind auch zwei Lapidarien zuzurechnen, Steinbiicher, in denen,
griechischen und orientalischen Traditionen folgend, Zusammenhinge dargestellt
werden zwischen den Gestirnen des Tierkreises, den vier Elementen, den Lebe-
wesen, Biumen, Pflanzen und Friichten und schlieRlich den Steinen und Metallen.

Daneben enthilt das geistige Imperium Alfonsos X. die bereits genannten juri-
stischen Schriften Siete Partidas und Setenario. An historischen Werken sind uns
die Gemeral Estoria sowie die Prima Cromica General tberliefert. Die General
Estoria ist ein gigantisches Werk, darauf angelegt, das Weltgeschehen von den
Anfingen bis zur Zeit Alfonsos X. zu beschreiben. Von der unvollendet gebliebenen
Universalgeschichte sind fiinf Teile erhalten sowie Fragmente eines sechsten Teiles.
Nach Chronologie und Inhalten folgt das Werk im wesentlichen der Bibel, aber es
finden sich auch Taten antiker Herrscher wie Alexanders des GroRen, Caesars und
Augustus’ eingewoben. Die geistige Perspektive, aus der heraus die General Estoria
gestaltet ist, korrespondiert zum Gottesgnadentum ihres koniglichen Initiators:
,,Das Charakteristische des umfangreichen Geschichtswerkes ... besteht darin, da
in thm alle Ereignisse der Volker- und Weltgeschichte um die Bibe/ herum gruppiert
und mit den Geschehnissen des Alten und des Neuen Testamentes zu einer wunder-
baren, der Giite Gottes entspringenden Ordnung vereinigt werden. Aus der Erkennt-
nis dieser vollkommenen Weltordnung soll dann die Offenbarung der unendlichen
Vaterglte Gottes hervorgehen.“36 Zu dieser Gestaltung ,,unendlicher Vatergiite*
gehort als zentrales Anliegen der General Estoria die Herstellung eines Sinnzusam-
menhanges zwischen Altem und Neuem Testament. In der Lesart dieses Werkes
erscheint — scholastischer Tradition folgend — das Neue Testament im Alten Testa-
ment vorgebildet, so daR etwa das Opfer Abels als Vorbild verstanden wird fiir das
MeRopfer und Abraham deswegen zum ,,padre alto, exaltado** wird, weil er Stamm-
vater der Wurzel Jesse ist.’” Es ist fir unseren Zusammenhang von groRer Wichtig-
keit, dieser Verquickungen zwischen Altem und Neuem Testament gewdrtig zu sein
und zu lernen, die aus ihnen erwachsenen Zeichen und Symbole — von den Zeit-
genossen gleichsam flieRend gelesen — in ihrer gemeinten Vielfalt zusammenzu-
buchstabieren. Durch ein derartiges Zusammenbuchstabieren alltestamentlicher
und neutestamentlicher Zeichen und Inhalte ist — so meine ich — auch ein Weg
gegeben, die Botschaft der Cantigas de Santa Maria tiefer und besser zu verstehen.

Zunichst jedoch zum zweiten historischen Werk, das am Hofe Alfonsos X. ent-
stand, der Primera Crénica General. Diese gilt als ,,die erste spanische Universal-

35 Walter Mettmann, ,,Stand und Aufgaben der alfonsinischen Forschungen®, Romanisches
Jabrbuch 14 (1963) 270—276.

*® Wilhelm G. Messmer, Beitrige zu den christlich-theologischen Definitionen im Werke Alfons’
des Weisen, Heidelberg 1951, 9.

7 Messmer, a.2.0.,10—13.

174



historie, die ,,das historische Weltbild des gebildeten Spaniers im 13. Jahrhun-
dert*®® umfalt; dariiber hinaus aber vermag sie auch Einblick zu vermitteln in die
Ambitionen und die Sinnesart ihres koniglichen Herausgebers. Wie der ,,Rex Roma-
norum‘‘ Maximilian I. erweist sich in diesem Werk auch Alfonso X. als Verehrer
des Strategen und Schriftstellers Julius Caesar, der hier als erster, mit umfassender
Machtbefugnis ausgestatteter Kaiser von Rom geschildert wird.?® Mit seinem poli-
tisch-strategischen Genie und seiner sich in Schriftstellerei, Dichtkunst und sprach-
licher Eloquenz duflernden geistigen GroRe erregt er hochste konigliche Bewunde-
rung. Im tbrigen wird die weitere Entwicklung des rémischen Kaisertums derart
eindimensional auf die Verhiltnisse Spaniens bezogen, daf Alfonsos Anspruch auf
den Thron des Heiligen Rémischen Reiches sich daraus als logisch-historische Folge
ergibt: ,,Es ist die Konzeption eines neuen rémischen Kaiserreiches spanischer
Nation. 4

Alfonso X. ist uns ferner bekannt als Initiator eines Schachbuches, das auf eine
unbekannte, wohl arabische Vorlage zuriickgeht. Hier werden 103 Schachpartien,
auBerdem Wiirfel- und Brettspiele beschrieben, wobei Schach gemi dem Vorwort
einen Tribut an den Verstand und die Wiirfel einen solchen ans Gliick bedeuten.
Denn — so das Vorwort — die wahre Weisheit sei es, den Verstand zu nutzen und
das Gliick zu genieRen.*!

Ein vergleichsweise lockerer Ton herrscht auch in den dem Kénig zugeschriebe-
nen Spott- und Rigeliedern, den Cantigas de maldizer. Hier zeigt Alfonso sich
als ,,faunhafter** Spotter, der seine ,,Liebss6ldnerinnen* bedichtet und sich in
»schliipfrigsten Versen‘ iiber einschligige Eskapaden eines hohen Geistlichen lustig
macht. Wie offenbar iiberhaupt die Liebeslust des mit Dofia Violante von Aragon
verheirateten Konigs den Zeitgenossen zu denken und zu reden gab: ,,Die Anspielun-
gen auf des Konigs Liebesabenteuer sind nicht selten. Wir kennen seine Beziehun-
gen zu einer Dame von Rang — Daulada — fast ebenso gut wie diejenige zu Dofa
Mayor Guillén, deren Mumie im Grabmal zu Alcocer heute noch zeugt von unver-
welkter Schonheit.“*? Dofia Beatriz, die Tochter aus dieser Verbindung, verheiratete
Alfonso spiter standesgemiR mit Kénig Alfonso I1I. von Portugal . *

Vor allem aber gilt Alfonso X. als maRgeblicher Gestalter jener einzigartigen
Sammlung der Cantigas de Santa Maria. In der Literatur herrscht Einigkeit dartiber,
daB es sich bei den Cantigas um das personlichste Werk des Kénigs handelt und um
dasjenige, das ihm selbst am nichsten war: ,,Von keinem der iibrigen Texte besitzen
wir vier Handschriften, die noch aus dem koniglichen Skriptorium selbst stammen,
und keine andere ist mit einem so kostbaren Buchschmuck versehen wie die beiden

% Arnald Steiger, ,,Alfons der Weise und die Kaiseridee*, Schweizer Beitrige zur Allgemeinen
Gescbzcbte 7 (1949), 87.
Zurn folgenden vgl. Steiger, a.a.0., 88f.
Stelger a.2.0., 90.
Alfonso el Sabio, Libros de Acedrex. Dados e Tablas. Das Schachzabelbuch Kinig Alfons des
Wezsen hg. von Arnald Steiger, Ziirich 1941, 7.
Stelger, ,,Alfons der Weise*‘. 93.
Callcott 22017,

175



Manuskripte aus dem Escorial und aus Florenz. In einem der Gedichte wird berich-
tet von der Wunderkraft, die dem Buch innewohnte, und durch die der Konig
Heilung von schwerer Krankheit erhoffte und fand. Wenige Wochen vor seinem
Tode verfiigte er in einem zweiten Testament, daf die Biicher der Cantigas am glei-
chen Ort aufbewahrt werden sollten, den er fiir sich als letzte Ruhestitte gewihlt
hatte*‘** — die Kathedrale von Sevilla.

Die dlteste der insgesamt vier iberlieferten Fassungen (Madrid, Bibl. nac., Codex
10069) enthidlt hundert Lieder. Dies wird mit einer Uberlieferung in Zusammen-
hang gebracht, nach der der Chalife Harin ar — Raschid hundert islamische
Gedichte hinterlassen habe, ,,welche ihm den Gedanken eingab, es ihm mit andern
hundert christlichen mindestens gleichzutun.“’st — ein Vorsatz im ibrigen, den
Alfonso nach dem Augenschein der spateren Manuskripte um das Vierfache tber-
troffen hat. Die Sammlung dieses singuliren, monumentalen Werkes von insgesamt
423 Liedern erfolgte — sicher unter persoénlicher Einflu@nahme des Konigs — durch
einen Mitarbeiterstab, der in ganz Europa Marienlegenden sammelte: in den Can-
tigas werden Marienwunder erzihlt, die sich in Schottland, England, Deutschland,
Frankreich und sogar in Syrien ereignet haben.*® Die meisten Marienwunder gesche-
hen aber natiirlich in der spanischen Heimat des Konigs, wo die heilige Jungfrau
jedermann — sei es der koniglichen Familie oder einem in Not geratenen Bettler —
zur Hilfe kommt. Zudem wird in den — jeweils nach neun Wundergeschichten als
zehntes Lied angeordneten — ,,Loores* ihr Lob gesungen und ihre Macht als Fiir-
sprecherin gepriesen, die deswegen so grof sei, ,,weil Gott ihr nichts abzuschlagen

wiiRte. 47
*

Im Spiegel dieser knappen Ubersicht tiber die Hauptwerke, die am alfonsinischen
Hof auf Betreiben und z.T. unter personlicher Einwirkung des Konigs durch einen
Autoren-, Ubersetzer- und Editoren-Stab entstanden, zeigt sich dieser als weit-
gespannte, facettenreiche Personlichkeit. Neben dem stolzen Anspruch auf die
Herrschaft tiber das Abendland (Primera Cromica General) findet sich die Fihigkeit
zu Demut und Unterwerfung (Cantigas de Santa Maria); neben einer ausgeprigten
Wiirdigung arabischer Kultur und ,,machiavellistischer* Lebensklugheit (Astronomi-
sche Werke, Schachbuch) die christliche Bereitschaft, in der Nachfolge Christi zu
leben (General Estoria); neben klarem Vernunfts- und Gerechtigkeitsstreben (Szete
Partidas, Setenario) die Versenkung in mystische und magische Bereiche (Steinbuch,
Astrologische Schriften, Historiker-Urteile); neben tiefer Devotion dem Weiblichen
gegeniiber (Cantigas) die Fihigkeit zu offenbar recht ausschweifender Erotik (Can-
tigas de maldizer, Zeitgenossen-Urteile); und schlieBlich die Beherrschung des arti-
stischen und scholastischen Gedankengutes seiner Zeit und seine Kodifizierung —
sehr im Gegensatz zu seiner Zeit — nicht in der Gelehrtensprache, sondern in der

Mettmann, a.a.O., 287.

3 Steiger, ,,Alfons der Weise*, 99.

% Robert Stevenson, Spanish music in the age of Columbus, Den Haag 1960, 26.
i) Steiger, ,,Alfons der Weise*, 99.

(o}

176



Sprache des Landes (worin sich im tbrigen wiederum ein Anspruch Kastiliens auf
politische und geistige Vorherrschaft spiegeln mag).

Sucht man fiir diese Polarititen nach einem integrierenden Oberbegriff, so scheint
der mit dem Streben nach Absolutheit gegeben: Ob dieser Konig herrschen und
fiihren oder dienen und sich unterwerfen will, ob er forschen oder dichten, denken
oder musizieren, spielen oder beten mochte, er tut es mit dem Anspruch, dies
umfassend zu tun.*® Angesichts der geistigen Universalherrschaft, die dieser Rex
Romanorum tber sein ,,Wissens-Imperium* ausiibte, ist es nicht verwunderlich, da§
seine Zeitgenossen sich nicht nur negativ iber ithren Kénig duerten, sondern dag
er schon im 13. Jahrhundert als der ,,gute Kénig Alfonso der Weise galt.*® Bei
dem folgenden Versuch, etwas vom Stellenwert der Cantigas im geistigen Universum
ihrer Zeit zu verstehen, scheint es angebracht, der vielschichtigen Natur ihres geisti-
gen Vaters stets eingedenk zu sein.

Alfonso X. und Kénig David

Es ist nun an der Zeit, wieder zum eigentlichen Gegenstand dieser Darstellung
zuriickzukehren, zum Umgang mittelalterlicher Imperatores litterati mit der sym-
bolischen Gestalt des Konigs David. Maximilian I. hatte sich in diesem Zusammen-
hang nicht nur als ,letzter Ritter”, sondern auch als vielleicht letzter Erfiiller
davidischer Tradition gezeigt, wobei die wortreiche und direkte Art der Symbol-
ibersetzung darauf hindeutete, daR diese Tradition eher literarisch empfunden als
lebendig gelebt wurde.

Auf Alfonso X. schien demgegeniiber die Sonne lange vor der Zeit des Gali-
leischen ,,Siindenfalles* als auf den unbestrittenen Mittelpunkt der kastilischen
Welt, auf einen Mittelpunkt also, der sich im BewuRtsein seines Gottesgnadentums

*® DaR dieser Absolutheitsanspruch nicht nur Bewunderung erregte, ist nicht zu verwundern.
Rodericus Zamorensis (1404 —1470) beschreibt den Konig in seiner Historia Hispanicarum
als Blasphemiker, der die Schopfung, von Gott in seiner Weisheit nach MaR, Zahl und Gewicht
geordnet, kritisiert und zurechtzuflicken versucht habe. Selbst Salomo habe bei all seiner
Weisheit nicht gewagt, Gottes Werke verstehen oder gar beurteilen zu wollen: ,,Hic Alfonsus
... divina opera, quae perfectissima sunt, & cum summa sapientia, pondere, numero, & men-
sura creata, iudicare quippe & emendare conatus est. ore enim blasphemo dicebat palam, si a
principio creationis humanae Dei altissimi consilio interfuisset, nonnulla melius ordinatius-
que condita fuisse. O vana, o funesta, o superba atque inutilia verba! ... Nam et redemptoris
testimonio ipse Salomon cum tota sapientia sua, qui cuncta ab isopo vique ad cedrum per-
scrutatus est, minimum Dei opus nec intelligere, & longe minus iudicare est ausus.” Rerum
Hispanicarum Scriptores Aliquot ... Tomus Prior, Frankfurt 1579, 376f.

So eine kastilische Glosse zum Loor 10, ,,Rosa das rosas‘‘ aus dem 13. Jahrhundert, iber-
liefert im Codex T. j- 1, wo die Rede ist vom ,,buen Rey don Alfonso el Sabio*;vgl. El ,,Codice
Rico* de las Cantigas de Alfonso X el Sabio, Textband, Madrid 1979, 45. Es ist mir nicht
gelungen, Genaueres dariiber herauszufinden, auf wessen Initiative und zu welchem Zeitpunkt
Alfonso X. den Beinamen ,,el Sabio‘‘ erhielt. Angesichts der weiter unten ausgefiihrten These,
Alfonso habe sich als Imitatio Konig Salomos des Weisen verstanden, wire Niheres hierzu
nicht ohne Interesse.

49

¥77



als irdisches Abbild des himmlischen Herrschers erlebte und verstand.*® Aus diesem
sicher in der Transzendenz verwurzelten Lebensgefithl heraus mag es Alfonso als
uberflissig erschienen sein, die Schopfung der Cantigas-Sammlung mit weitldufige-
ren Kommentaren zu Sinn und Zweck dieses Unterfangens zu versehen. IThm war
das Werk in seiner so nahen und innigen Beziehung zu sich selber offenbar keiner
Erklirung bedirftig.

Uns freilich erheben sich viele Fragen. Auch wenn man absieht von allen Proble-
men, die Text, Notation und Auffithrungspraxis betreffen, bleibt ein grof3es Staunen
iber dies monumentale Werk, seine vierfache Uberlieferung und die Schonheit
und Sorgfalt, mit der die Manuskripte ausgestattet sind, ein Staunen, das die Frage
aufwirft, welchen Raum es wohl im Selbstverstindnis des Konigs einnahm und auf
welche Art es gegebenenfalls den Zeitgeist spiegelt.

Einer der wenigen Hinweise, die aus der unmittelbaren Umgebung Alfonsos X.
— wenn nicht sogar aus seiner Feder — stammen, findet sich in dem héufig zitier-
ten Prolog. Dort wird groRes Gewicht auf die richtige Art des ,,Dichtens® gelegt:
Dichten heie, die Dinge verstehend zu durchdringen, indem man dazu die von
Gott gegebenen Werkzeuge des Verstandes und der Vernunft einsetze und mittels
dieser Werkzeuge der gnadenreichen Liebe Mariens innewerde. Dichten im Sinne
dieses Wissens bedeute, ein besserer Mensch zu werden?®!:

Prolog

Dies ist der Prolog der Cantigas de Santa Maria, der die Dinge nennt, die beim Dichten nétig
sind.

It

Weil Dichten eine Sache ist, in der Verstand liegt, weil der, der dies tut, ihn, sowie geniigend
Vernunft besitzen muf}, damit er verstehe und zu sagen wisse, was er beabsichtigt und was zu
sagen ihm gefillt;

denn nur so kann man gut dichten.

II.

Und obwohl ich dies beides nicht besitze, wie ich es gern wollte, werde ich doch versuchen,
ein wenig von dem zu zeigen, was ich weiR, vertrauend auf Gott, von dem das Wissen kommt.
Denn durch ihn besitze ich die Fihigkeit, daR ich imstande sein werde, etwas von dem zu zei-
gen, was ich will.

I11.

Und was ich will, ist Lob sagen von der Jungfrau, der Mutter unseres Herrn, der heiligen Maria,
die das beste Wesen ist, das er schuf; und deswegen will ich fiirderhin sein Dichter sein. Und
ich bitte ihn, daR er mich als seinen Dichter wolle.

IV.

Und daB er mein Dichten annehmen moge; denn dadurch will ich von den Wundern verraten,
die sie tat, und auBerdem werde ich von nun an aufhéren, fiir eine andere Herrin zu dichten.
Und durch jene will ich wiedererlangen, was ich bei den anderen verloren habe.

V.

Denn die Liebe dieser Herrin ist so geartet, daR der, der sie besitzt, dadurch mehr wert ist;
und nachdem er sie erworben hat, tiuscht sie ihn nicht, es sei denn, durch seinen [eigenen]

%% vgl. oben, S.166.

1 Mein herzlicher Dank gilt Herrn Arno Jochem fiir die Ubersetzung des folgenden Textes.
Zum Originaltext vgl. ,,El Codice Rico*, a.2.0., S. 63.

178



grofen Fall, indem er das Gute lassen will und das Bose tun; denn dadurch verliert er sie, und
durch anderes nicht.

WAL

Deshalb will ich mich nicht von ihr trennen; denn ich weif wohl, daR, wenn ich ihr gut diene,
ich nicht fehl darin gehen kann, ihre Giite zu besitzen. Denn nie ging der darin fehl, der sie
darum in Gnade zu bitten verstand, denn solche Bitten erhért sie immer giitig.

VIIL.

Deswegen bitte ich sie, wenn sie will, da ihr gefalle, was ich von ihr in meinen Gesingen sage,
und wenn es ihr gefillt, daf sie mir Lohn gebe, wie denen, die sie liebt. Und der, der davon
erfihrt, wird sich umso lieber fiir sie bemiihen.

Neben dem Prolog gibt es noch ein weiteres Zeugnis aus dem Umbkreis des Konigs,
das im gegebenen Zusammenhang von Bedeutung ist. Es stammt von Aegidius
Zamorensis — Musikologen als Verfasser einer Ars Musica bekannt®* —, der als
Franziskanerpater am Hofe Alfonsos X. lebte und 1278 eine kurze, fragmentarisch
erhaltene Biographie des Konigs schrieb. Diese handelt fast ausschlieflich von den
politischen Ambitionen und den Feldziigen Alfonsos, wihrend seine geistigen Taten
in gerade einem Absatz Erwihnung finden. Dieser lautet: ,,Er richtete seinen Geist
auch so sehr darauf, die himmlischen und theologischen Wissenschaften aufzu-
spiren und zu durchforschen, daR er fast alle trivialen und quadrivialen, kanoni-
schen und zivilen sowie theologischen Schriften in seine Muttersprache iibersetzen
lieR. Sollten doch alle aufs Einleuchtendste dasjenige einsehen und verstehen, was
sogar den Weisen unter dem Schmuck der lateinisch ausgezierten Redefiguren
geheimnisvoll verborgen bleibt. Auch schuf er nach Art des Konigs David zum Preise
der ruhmreichen Jungfrau viele wunderschone, mit Melodien und Mensur versehene
Bieder {422

Es erscheint nach allem, was bislang gesagt wurde, als duBerst sinnvoll, daR
Alfonso X. als Imperator litteratus mit dem Topos des Konigs David geschmiickt
wird. Gegeniiber Maximilian liegen die Dinge hier aber etwas anders; wurde der
Topos dort eher im Sinne einer kaiserlichen Charaktereigenschaft verwandt, so wird
er hier in direkten, konkreten Zusammenhang gebracht mit der geistig-musikali-
schen Leistung der Cantigas-Sammlung. Daraus resultiert die Frage, ob es im Sinne
der alten Autoren ist, auch zwischen dem musikalischen Tun Davids — der Erschaf-
fung des Psalters — und Alfonsos — der Sammlung von Marienliedern — eine Kor-
respondenz zu sehen.

2 Ediert bei Martin Gerbert, Scriptores Ecclesiastici de Musica Sacra Potissimum, Bd. 11, Nach-
druck Hildesheim 1963, 369—393 und Corpus Scriptorum de Musica 20, hg. von M. Robert-
Tissot, 0.0. 1974.

»Adeo quoque animum suum transtulit ad investigandas et perscrutandas mundanas scien-
tias et divinas, quod omnes fere scripturas triviales et quadriviales, canonicas et civiles, scrip-
turas quoque theologicas seu divinas transferri fecit in linguam maternam; ita et omnes pos-
sent evidentissime intueri et intelligere quoquomodo illa, que sub lingue latine phaleris et
figura tecta et secreta, etiam ipsis sapientibus, videbantur. More quoque Davitico etiam [ad]
preconiam Virginis gloriose multas et perpulchras composuit cantilenas, sonis convenientibus
et proportionibus musicis modulatas. Fidel Fita, ,,Biografias de San Fernando y de Alfonso
el Sabio por Gil de Zamora*, Boletin de la Real Acadewmia de la Historia 5 (1884) 321.

53

190



Der ikonographische Befund, der sich aus den Handschriften ablesen lift, scheint
diese Korrespondenz zunichst zu bestitigen. Die beiden im Escorial aufbewahrten
Codices werden eingeleitet durch ein Autorenbild des ,klassischen® mittelalter-
lichen Herrschertypus: Der Konig thront im zentralen Feld eines aus fiinf Bogen
resp. sechs Sdulen gebildeten Baldachins, umgeben von Musikern, Schreibern und
Gelehrten, die die weiteren vier Bogen ausfiillen. In der ,,Ausgabe letzter Hand*,
der jingsten und vollstindigsten der vier Handschriften (Escorial, Ms. j.b. 2)*%
sitzt der Konig auf einem sechsstufigen Thronsitz, angetan mit einem — freilich
nur unter der Lupe als solches erkennbaren — lowenbestickten Gewand und aus
einem Buch diktierend.®® Im rechten und linken AuRenfeld horen ihm je zwei
Musiker mit Saiteninstrumenten zu, wihrend 1m linken Zwischenfeld vier Gelehrte
oder Adelige und im rechten Zwischenfeld ein Schreiber und drei Kleriker ihre
Aufmerksamkeit auf den Konig richten. Uber dem Baldachin haben die Miniatoren
ein Architekturornament aus Zinnen, Hiusern und Mauern angebracht (Abb. 3).

Die Bedeutung dieser Darstellung ist evident. Mit den Worten von Anglés han-
delt es sich um ,,Alfonso X. con sus trovadores y musicos*, um den Konig mit sei-
nen Dichtern und Musikern bei der Abfassung der Cantigas.*® Aber ebensowenig,
wie sich die Darstellung Hans Burgkmairs auf die vordergriindige Ebene Maximi-
lians und seiner Kapellmusiker reduzieren lief3, erscheint der Gehalt der alfonsini-
schen Miniatur mit dieser Sinngebung erschopft. Sie bleibt die Auskunft tber
den Hinweis des Aegidius Zamorensis schuldig, Alfonso habe in der Tradition des
Konigs David gehandelt.

Greifbar wird diese Tradition — anders als im Falle des Weisskunig — freilich
nicht explizit; vielmehr ist sie ableitbar aus der spezifischen Gestaltung dieses
Autorenbildes, die sich anlehnt an den Typus des musizierenden Ko6nigs David.
Denn dieser Typus begegnet nicht nur in der oben angesprochenen literarisch-topi-
schen Gestalt, sondern auch in traditionell ausgeformter Bildbedeutung. Vom
9. Jahrhundert bis ins spdte Mittelalter erscheint Konig David im Sinne eines
Autorenbildes als Einleitungsminiatur zu Psalterien, meist ein Saiteninstrument
spielend, gelegentlich aber auch eine Schriftrolle oder ein Buch haltend, umgeben
von seinen Mitautoren und Mitmusikern. Hugo Steger, dem wir die Erforschung
dieses Typus verdanken, hat ihn — Denkmailerinschriften folgend — ,,David rex et
propheta* genannt. Hier kann auf die tiefe Bedeutung dieses Typus nicht einge-

5% Von den vier Handschriften Madrid, Bibl. Nac., Ms. 10069, Escorial, Ms. T.j. 1, Florenz, Bibl.
Naz., Ms. Banco Rari 20 und Escorial, Ms. j.b. 2 konnen nur die beiden Codices aus dem
Escorial beriicksichtigt werden. Zur Datierung vergl. Evelyn S. Procter, Alfonso X. of Castile,
Oxford 1951, 24—26.

Die Léwen sind primir heraldisch determiniert. Im Autorenbild zur Primera Cronica General
trigt der Konig ein schachbrettgemustertes Gewand, in dessen hellen Feldern Leons Lowe
erscheint, wihrend die dunklen Felder mit Kastiliens Kastell geschmiickt sind. (Vgl. die
Reproduktion bei Bradley Smith, Spanien, Geschichte und Kunst, Miinchen und Ziirich 1968,
80—81).

Higinio Anglés, La Musica de las Cantigas de Santa Maria del Rey Alfonso el Sabio, Bd. 3,
Barcelona 1958, 580.

55

56

180



Abb. 3: Konig Alfonso X, el Sabio (um 1275; aus den Cantigas de Santa Maria, E] Escorial,
Monasterio de San Lorenzo, Biblioteca, Codice j.b. 2, fol. 29).

gangen werden — sie ist bei Steger und anderen eindringlich dargestellt worden.*’
Nur zweierlei soll eigens hervorgehoben werden: Zum einen die Beziehungen zwi-
schen David und Christus, zum anderen die Verwendung des David-Typus als Herr-
scher-Bildnis.

David und Christus

Es ist zunichst die Vierzahl, die eine Briicke schligt zwischen David und Christus.
So wie David in seiner klassischen Ausformung des Typus ,,Rex et propheta‘
umgeben ist von den vier Musikern und Psalm-Mitautoren Asaph, Eman, Ethan und
Idithun®®, so erscheint Christus eingerahmt von den vier Evangelisten Matthius,
Markus, Lukas und Johannes: ,,David und Christus erscheinen, da sie in die Sym-
bolik der Vierzahl hineingestellt werden, als spiritus rectores der Ordnung (Har-
monie) des Weltlaufs.“*® Ein Denkmal aus dem 13. Jahrhundert belegt diesen

2 Hugo Steger, David rex et propheta, 120. Vgl. ferner Tilman Seebass, Musikdarstellung und
Psalterillustration, 96—98; Reinhold Hammerstein, ,,Die Musik am Freiburger Miinster",
AfMw 9 (1952) 212 f.; Kathi Meyer-Baer, Music of the spheres and the dance of death,
Princeton 1970, 101—110.

* Vgl. z.B. die bei Steger als Denkmal 29a, Tafel 14, reproduzierte Miniatur.

2 Steger bezieht sich hier u.a. auf die Analogie zu den vier Kirchenténen; vgl. a.a.0., 121.
Augustinus findet noch eine weitere Ableitung fiir diese Verbindung: ,,Nach Markus 15, 2
bezeichnet sich Christus vor Pilatus ausdriicklich als Kénig der Juden. Sinnfilliger Ausdruck
dieses Anspruches ist Christi Einzug in Jerusalem, der im Alten Testament im Einzug von
Davids Sohn in Jerusalem vorgebildet ist. Dieses Stelle ist in die weitere Tradition typologi-
scher Deutung des David rex auf den Christus rex hin zu stellen. Augustinus nimmt diese
typologische Deutung auf; fiir ihn stellt David, der wirkliche Konig Jerusalems, gleichzeitig
Christus, den himmlischen Konig der heiligen Stadt, dar.** Steger, a.a. 0., 124. Vgl. die'ent-
sprechende Typologie beziiglich Christus als ,,verus Salomo‘* unten, S. 190.

181



Zusammenhang in eindriicklicher Weise: Christus thront, die rechte Hand im Rede-
gestus erhoben, in der Linken ein — oder besser: das — Buch haltend, umgeben von
vier Musikern, von denen einer an Harfe und Krone unschwer als Konig David zu
erkennen ist.®°

Aber damit sind die Parallelen noch nicht ausgeschopft. Die erwdhnte Darstellung
Christi mit Buch und Redegestus folgt einem Typus, der seit frithchristlicher Zeit
belegt ist und der alte, vorchristliche Wurzeln hat. Diese Wurzeln finden sich in
der platonischen und neuplatonischen Philosophie: Der sokratisch-platonische
Gedanke, nach dem ein Mensch nicht nur durch Moralvorstellungen, sondern auch
durch geistige und kiinstlerische Aktivitit zum Guten gefiihrt zu werden vermag,
wird bei den Neuplatonikern dahingehend sublimiert, daB ,,wahre Weisheit, ooyp(a,
yv@atg, den Menschen heraushebt aus seiner irdischen Gebundenheit und Sterb-
liche in Kontakt bringt mit auBerirdischen Fihigkeiten.“®! Bildlichen Ausdruck
finden oopta und yrdows als Schriftrollen in den Hianden der Philosophen — der
,,Freunde der Weisheit*, die weiterhin durch Birte und durch ein Pallium als solche
gekennzeichnet sind. Diese Elemente — Pallium und Bart, die Rechte zum gestus
oratorius erhoben, in der Linken eine Schriftrolle — gehen in frithchristlicher Zeit
in die Darstellung Christi ein und ,,schaffen einen epochemachenden Typus Christi,
der in der spiteren Kunst endlos wiederholt wird.*®? Dieser Christus ist Ausdruck
des ersten Satzes des Johannes-Evangeliums: ,,Im Anfang war das Wort** — er ver-
korpert das lebendige Wort. ,,Im Pallium, der Schriftrolle und der sprechenden
rechten Hand kann der eigentliche Pulsschlag dieser Figur erfalt werden: die heilige
Weisheit, dyw gopla. Die erhobene Hand ... ist kein mystisches Segnungs-Zeichen,
sondern Reprisentanz des inspirierten und inspirierenden Wortes.“®?

In der Verschmelzung des Christus-philosophos-Typus mit dem David rex et
propheta-Typus wird David mithin zum Ausdruck praefigurierter , heiliger Weis-
heit”. Es ist dabei nicht zu vergessen, daR der eigentliche alttestamentliche, weisheit-
liche K6nig Davids Sohn Salomo ist, womit bereits etwas angedeutet ist, was uns
weiter unten noch beschiftigen wird: Vom ikonographischen Material her ist es
nicht immer moglich, klar einen David-Typus von einem Salomo-Typus zu unter-
scheiden.®® Festzuhalten bleibt jedoch, daR Schriftrolle und Buch zuriickver-
weisen auf vorchristliche oopia im Sinne einer Praefigurierung christlicher Weisheit.

% Vgl. Steger, a.a.0., Tafel 36. Ein schiner Beleg jetzt auch bei Mary Remnaut, English bowed

instruments from Anglo-Saxon to Tudor times, Oxford 1986, Abb. 106.

H. P. L'Orange, Studies on the iconography of cosmic kingship in the ancient world, Oslo
1953, 188; das obige Zitat wurde von DHA iibersetzt, ebenso wie die beiden folgenden.

ae L’Orange, a.a.0., 190.

o8 L’Orange, a.2.0.,192.

Vgl. etwa den David mit Schriftrolle, reproduziert bei Steger, a.a.O., Denkmal 15, Tafel 8,
mit dem Salomo mit Schriftrolle, reproduziert bei Eberhard Lutze, Die Handschriften der
Universitatsbibliothek Erlangen, Erlangen 1936, Abb. 1.

61

182



David und der Imperator litteratus

Die genannte Bildformel gleitet aber nicht nur von David zu Christus, indem sie
David als alttestamentliche ,,praefigura Christi* sinnfillig macht; auch mittelalter-
licher Herrscherstolz hat sich, verbunden mit der Idee christlich-kéniglicher Nach-
folge, ihrer bemichtigt. Auf verbaler Ebene findet sich von Theodosius 1. (347—
395) tber Pippin und Karl den Groen der Vergleich mit David, und auch ,,in den
folgenden Jahrhunderten werden immer wieder Herrscher und Firsten mit dem
Davidnamen belegt. Wenngleich das Material dazu noch der Sammlung bedarf, ist
es doch eindeutig, daR sich viele Herrscher des Mittelalters als David betrachte-
ten.“®® Und sie taten dies — wie bereits erwihnt — nicht nur aus dem Nachfolge-
gedanken heraus. David ist das Urbild des Imperator litteratus, in dem sich die
Aspekte des Herrschens und des gottgefilligen Dichtens bzw. Musizierens vereinen.
In dieser Tradition verstehen sich die Karolinger, die Ottonen, die Staufer und —
wie wir Stegers Liste anfiigen konnen — Alfonso X.°® Sie alle beziehen sich zuriick
auf die ,,biblischen Kénige David und Salomon als Urbilder des rex pius et sapiens.“67

Alfonso X., im Zentrum thronend, die Rechte im Redegestus erhoben, in der
Linken ein Buch haltend, umgeben von vier Musikern und zwei weiteren Vierer-
gruppen von Gelehrten und Klerikern, bekrinzt von den Zinnen einer Stadt, ist er
zum einen als imitatio des weisen, alttestamentlichen Koénigs von Jerusalem, zum
anderen aber auch als Nachfolger Christi als eines neuen, von zwolf Aposteln
umgebenen, die Weisheit des Wortes verkérpernden, im himmlischen Jerusalem
thronenden David zu sehen? Und die Sammlung der Cantigas, wire sie folglich als
ein Psalterium zu verstehen, nicht zum Lobe Gottes, sondern zum Lobe Mariae?
Dies wire so sinnlos nicht, zumal die beriihmten jiidischen, arabischen und christ-
lichen Musiker, die im Codex j.b. 2 als Miniaturen den Beginn jedes Loores schmiik-
ken, sich zwanglos in diese Deutung einbeziehen lieRen: Auf der Ebene der Musica
instrumentalis — also der des Literalsinnes — wiren sie tatsichlich die Musiker von
Alfonsos Hofkapelle; auf der Ebene der Musica humana wire dargestellt, wie sich
die Herzen der Christen und der Heiden der christlichen Botschaft und dem Marien-
lob 6ffnen, und auf der Ebene der Musica mundana wire das himmlische Jerusalem
mit musizierenden und jubilierenden Engeln und Presbytern als Abbild gegen-
wirtig, 58

Dennoch befriedigt diese Deutung nicht recht, weil sie ein elementares Faktum
auBer acht liRt, daR namlich das Psalterium grundsitzlich eine reine Minner-
angelegenheit ist: Konig David findet sich im Zwiegesprich mit Gott — dem méinn-

% Steger, a.2.0., 128.

g Steger, a.a2.0., 134.

2t Steger, a.a.0.,135.

% Diese Deutung diirfte in jedem Fall einige Richtigkeit haben, ob Alfonso nun David oder
Salomo imitiert. Denn sonst lieRe sich nicht erkliren, daR als einzige Musiker-Miniatur die-
jenige auf f. 341 das Architektur-Ornament des Autorenbildes aufnimmt. Unter diesem spie-
len zwei an ihren Hiiten als Juden kenntliche Musiker die Harfe, was ein Hinweis auf die

Cithara-spielenden Presbyter des himmlischen Jerusalems sein diirfte (Johannes-Apokalypse
T S

183



lich erlebten — begriffen; ob lobend, hadernd, stolz, froh, unterwiirfig, verzweifelt
oder dngstlich — seine Rede ist immer an IHN gerichtet. Und dies verhilt sich auch
dann so, wenn die mannlichen Mitarbeiter Davids, Asaph, Eman, Ethan oder Idi-
thun, thre Stimme erheben.

Alfonso X. besingt aber in all seinen 423 Liedern keinen Mann, sondern Unsere
Frau. Wenn er, dem Brauche der Herrscher seiner und fritherer Zeiten folgend, sich
als Imitatio eines altbiblischen Koénigs darstellen wollte — was lag niher, als den-
jenigen zu wihlen, der als einziger alttestamentlicher Herrscher ausfiihrlich und
liebevoll die Frau besingt, nimlich Kénig Salomo?

Auch in anderer Hinsicht erweist sich die Parallele zwischen Salomo und Alfonso
als durchaus stimmig. Davids Sendung war es, als groRer Kriegsmann und iiberlege-
ner politischer Stratege Israel zu einigen und zu einer Fihrungsmacht mit sicheren
Grenzen und ordnender Gesetzgebung zu machen. Trotz seiner durch Cithara und
Psalmengesang dokumentierten Fihigkeit zum weisen Imperator litteratus liegt der
Hauptakzent der biblischen Geschichtsschreibung auf seinen kriegerischen und
politischen Taten, der Einigung und Befriedung Israels. Die Ara Salomos war dem-
gegeniliber weniger durch duere Wandlungen gekennzeichnet. ,,Salomo hat anschei-
nend keine grofReren Kriege gefithrt*, und dies mag der Grund sein, daR ,,die schrift-
liche Uberlieferung von ihm ... im Vergleich zu David duRerst spirlich ist.®® Die
beiden Haupteindriicke, die er im GeschichtsbewuRtsein hinterlassen hat — so tief,
daR sie bis zum heutigen Tag nahezu sprichwortlich geblieben sind — sind derjenige
des groRen Weisen und der des groflen Liebenden.

Salomo der Weise

Was die ,,Weisheit* betrifft, so ist damit, historisch gesehen, ein zunichst durchaus
handgreifliches Erbgut gemeint: ,,Uber die mannigfachen politischen und kommer-
ziellen Verbindungen des Jerusalemer Hofes zum Ausland lernte die gebildete Ober-
schicht des Reiches die Kultur und das Geistesleben der altorientalischen GroRreiche
kennen. Das bis dahin ausschlieflich von religiosen Uberlieferungen bestimmte
Denken Israels kam dabei zum ersten Mal mit einer ausgesprochen profanen Weise
des Denkens in Beriihrung, der sogenannten Weisheit ... Bald ... ist weisheitliches
Denken auch tber den Jerusalemer Hof hinaus in weiten Kreisen des Volkes hel-
misch geworden. Von seiner nachhaltigen Wirkung zeugen die im Alten Testament
erhaltenen Spruchsammlungen. 7

Das ,,Profane‘‘ dieses orientalischen Weisheitkonzeptes ist mit der Bemiihung
gegeben, ,,das Ganze der Welt und ihrer vielfiltigen Erscheinungen geistig zu erfas-
sen, in Zusammenhinge einzuordnen und auf seine GesetzmiRigkeiten hin abzu-
horchen. In dem MaRe, in dem weisheitliches Denken dem Menschen so die belebte
und unbelebte Welt zum Gegenstand des Betrachtens und Nachdenkens werden

% Hanns-Martin Lutz, Hermann Timm, Eike Chr. Hirsch, Das Buch der Biicher: Altes Testament.
Einfibrung, Texte, Kommentare, Miinchen 1970, 241.
7 Lutzetal, a.a.0., 248f.

184



lieR, loste es den Menschen selbst aus dieser Welt heraus und lief ihn sich als eigen-
stindiges, seiner selbst bewuftes und fiir sich selbst verantwortliches Wesen emp-
finden.“” Ziel dieses in Assyrien, Babylonien und Agypten beheimateten Wissens-
dranges war zum einen die Natur, zum anderen der Mensch: ,,Die Lebensweisheit ...
sammelte Erfahrungen des einzelnen im Umgang mit anderen Menschen, brachte
sie in einpridgsame und meist kunstvolle literarische Formen und erhob sie in den
Rang allgemeingiltiger Erkenntnisse. Die Naturweisheit ... dagegen stellte vergleich-
bare oder zusammengehorig erscheinende Phinomene der Natur ... zusammen, ord-
nete sie einem gemeinsamen Gesichtspunkt unter und schuf sich so einen iber-
schaubaren Kosmos der sichtbaren Erscheinungen.‘‘”?

Im Alten Testament liest sich das so: ,,Und Gott gab Salomo sehr groRe Weisheit
und Verstand und reichen Geist wie Sand, der am Ufer des Meeres liegt, daf die
Weisheit Salomos grofer war denn aller, die gegen Morgen wohnen, und aller
Agypter Weisheit ... Und er redete dreitausend Spriiche und seiner Lieder waren
tausendundfiinf. Und er redete von Biumen, von der Zeder an auf dem Libanon
bis an den Isop, der aus der Wand wichst. Auch redete er von Vieh, von Vogeln,
von Gewirm und von Fischen.” (1 Kén. 5, 9—10, 12—13) Oder im apokryphen
Buch der Weisheit Salomonis: ,,Denn er hat mir gegeben gewisse Erkenntnis aller
Dinge, daf ich wei, wie die Welt gemacht ist, und die Kraft der Elemente; der
Zeit Anfang, Ende und Mitte; wie der Tag zu- oder abnimmt; wie die Zeit des Jahres
sich dndert, und wie das Jahr herumlduft; wie die Sterne stehen; die Art der zahmen
und der wilden Tiere; wie der Wind so stiirmt; was die Leute im Sinn haben; man-
cherlei Art der Pflanzen und Kraft der Wurzeln. Ich weiR alles, was verborgen und
offenbar ist; denn die Weisheit, so aller Kunst Meister ist, lehrte mich’s.” (Sap. 7,
17=21)

Salomo der Liebende

Als Liebender ist Salomo in der Bibel zum einen als realer, zum anderen als dich-
tender Liebhaber vertreten. Die Autoren des Alten Testamentes sind ihren Kénigen
gegeniiber durchaus nicht unkritisch, wenn es um deren Liebesleben geht. So wird
die verbrecherische Schuld, die Davids Ehe mit Salomos Mutter Bath-Seba zugrunde
liegt, in aller Offenheit beschrieben und verurteilt: ,,Aber die Tat gefiel dem Herrn
tbel, die David tat.”“ (2. Sam. 11, 27). Und auch Salomo wird es als Ubertretung
des Gotteswortes angekreidet, da er ,,viel auslindische Weiber [liebte]. Die Tochter
Pharaos, und maobitische, ammonitische, edomitische, sidonische und hethitische
— von solchen Volkern, davon der Herr gesagt hatte den Kindern Israel: Gehet
nicht zu ihnen und lat sie nicht zu euch kommen; sie werden gewiR eure Herzen
neigen ihren Gottern nach. An diesen hing Salomo mit Liebe. Und er hatte 700
Weiber zu Frauen und 300 Kebsweiber und seine Weiber neigten sein Herz.‘
@ Koa 11 1-23)

;” Lutzatal., a.a.0., 251.
2 Lutz et cul e (0 AT

185



Demgegeniiber sind es nur drei Frauengestalten, denen Salomo als dichtender
Liebender entgegentritt. Im Liber sapientiae ist es die Weisheit, die er nicht etwa
als Abstraktum, sondern als geliebte Gespielin und Braut darstellt: ,,Dieselbe habe
ich geliebt und gesucht von meiner Jugend auf und gedachte, sie mir zur Braut zu
nehmen; denn ich habe ihre Schéne liebgewonnen. Sie ist herrlichen Adels; denn
ihr Wesen ist bei Gott, und der Herr aller Dinge hat sie lieb ... Ich habe es beschlos-
sen, mir sie zur Gespielin zu nehmen; denn ich weiR, daR sie mir ein guter Ratgeber
sein wird und ein Troster in Sorgen und Traurigkeit.” (Sap. 8, 2—3, 9)

Ferner erscheint Salomo als der liebende und verehrungsvolle Lobsinger der
tugendhaften und klugen Hausfrau (Spriiche 31). Und schlieBlich ist er der groRe,
bezauberte und bezaubernde Liebhaber des Hohen Liedes: ,,Siehe, meine Freundin,
du bist schon! Siehe, schén bist du! Deine Augen sind wie Taubenaugen zwischen
deinen Zopfen. Dein Haar ist wie eine Herde Ziegen, die gelagert sind am Berge
Gilead herab. Deine Zihne sind wie eine Herde Schafe mit beschnittener Wolle, die
aus der Schwemme kommen, die allzumal Zwillinge haben, und es fehlt keiner
unter ihnen. Deine Lippen sind wie eine scharlachfarbene Schnur und deine Rede
lieblich. Deine Wangen sind wie der Ritz am Granatapfel zwischen deinen Zopfen.
Dein Hals ist wie der Turm Davids, mit Brustwehr gebaut, daran tausend Schilde
hangen und allerlet Waffen der Starken. Deine zwei Briiste sind wie zwei junge
Rehzwillinge, die unter den Rosen weiden.* (Hohes Lied 4, 1-5)

Die biblischen Liebesschriften, die Salomo als ihren Autor angeben — und zumal
das Canticum Canticorum — haben bekanntlich ihre Auswirkungen auf die Reflexi-
onsfihigkeit spiterer Zeiten gehabt: ,,Wie kaum ein anderes Buch des Alten Testa-
ments hat das Hohe Lied eine hochst bewegte und wechselvolle Auslegungs-
geschichte gehabt. Im Spitjudentum hat man es als eine bildliche Darstellung der
Liebe Jahwes zu seinem Volk verstanden. In dhnlichem Sinne hat die alte Kirche
und das christliche Mittelalter die Liedersammlung auf das Verhiltnis Christi zur
Kirche gedeutet oder darin die Zwiesprache zwischen Christus und Maria oder
Christus und der Seele erblickt.“” Fir unseren Zusammenhang sind vor allem die-
jenigen Deutungen von Belang, die im Hohen Lied das Gesprach Christi mit Maria
sehen. Sie finden sich nicht in der patristischen Literatur, die in der salomonischen
Gespielin die Kirche sieht. Vielmehr erscheint diese Deutung in den monastischen
Schriften mystisch inspirierter Autoren seit dem 12. Jahrhundert, der hohen Zeit
der Marienverehrung. Diese Autoren nehmen altchristliche Interpretationen wieder
auf, nach denen in der Geliebten des Hohen Liedes eine praefigurierte Maria zu
sehen ist, deren Gesprich mit Christus als eigentlichen Brennpunkt das Mysterium
der sindenfreien Menschwerdung Christi durch die Jungfrau Maria hat — einer
Menschwerdung, die von alter Schuld erlést. Denn indem Gott und Mensch sich in
Christi Inkarnation vereinen, wird Evas alttestamentliche Erbsiinde durch Maria
tiberwunden: ,,So ereignet sich an Maria die Vollendung der Hochzeit zwischen

™ Lutz et al,, a.a.0., 262. Vgl. hierzu Friedrich Ohly, Hobeliedstudien. Grundziige einer Ge-
schichte der Hobeliedauslegung des Abendlandes bis um 1200, Wiesbaden 1958, vor allem
121—135.

186



Gott und der Menschheit, die in den Worten der Propheten an die ,alte Kirche', die
Synagoge, praefiguriert war, um sich an Maria als der ,neuen Kirche* zu erfiillen, die
als Braut des Vaters durch den heiligen Geist ihm den Sohn und die Gotteskinder
gebiert.“”*

Mithin erscheint das Salomonische Hohe Lied in diesen Schriften als alttesta-
mentliche VerheiRung auf die Erl6sung von der Erbsiinde durch die Menschwerdung
Gottes in Maria. Im iibrigen sei hier angemerkt, daR das Mittelalter Verbindungen
zwischen Salomo und Maria nicht nur iber das Hohe Lied und seine Exegese
kniipft. Salomos ,,Lob des tugendhaften Weibes* wird ausgelegt als Lob der Gespie-
lin Salomos, die entsprechend den Aussagen des Buches der Weiheit Sapientia oder
oopla, die Weisheit ist. Und oopia wird wiederum als praefigurierte Maria verstan-
den, so daR die alttestamentliche Sapientia Salomonis zur Verheifung wird auf die
in Maria inkarnierte Weisheit Christi.”

Die Sedes sapientiae

So verquicken sich in der mittelalterlichen Salomo-Rezeption die alttestamentlichen
Aspekte von Weisheit und Liebe mit dem Weisheit- und Liebe-Verstindnis des
Neuen Testaments, wie es in Christus und Maria hineingelegt wird. Es wird notwen-
dig sein, diese Verbindungen weiter unten — im Zusammenhang mit der Wiirdigung
einer weiteren Facette mittelalterlicher Salomo-Rezeption — nochmals aufzuneh-
men.’®

Zur Symbolisierung des Aspektes weisen Herrschens erscheint Salomo wie —
erheblich hdufiger — David beispielsweise auf der ottonischen deutschen Kaiser-
krone und in einer karolingischen Bibel, wo er dem Herrscherbildnis Karls des
Kahlen angeglichen ist.”” Ist er in dieser Typologie allenfalls durch Inschriften von
David zu unterscheiden, so gibt es doch ein Symbol weisen Herrschens, das sich
unzweideutig auf die Gestalt Salomos bezieht, indem es Elemente ins Bild setzt,
die in der Bibel nicht David, sondern klar Salomo zugeschrieben werden. Gemeint
ist die Sedes Salomonis oder Sedes sapientiae, der Thron Salomos.

Im Alten Testament wird tiber den Thron Salomos folgendes berichtet: ,,Und
der Kénig machte einen groRen Stuhl von Elfenbein und iiberzog ihn mit dem edel-
sten Golde. Und der Stuhl hatte sechs Stufen, und das Haupt hinten am Stuhl war
rund, und waren Lehnen auf beiden Seiten um den Sitz, und zwei Lowen standen
an den Lehnen. Und zwolf Lowen standen auf den sechs Stufen auf beiden Seiten.
Solches ist nie gemacht in allen Konigreichen* (1. Kén. 10, 18—20). Im Mittelalter
wird dieser Thron, wie der alttestamentliche Kénig selbst, zum Symbol eines von
Weisheit bestimmten Herrschens. So sitzt im Liber ad Honorem Augusti des Petrus
d’Eboli (spites 12. Jahrhundert) der Stauferkaiser Heinrich VI. mit seinen kaiser-

™ Ohly, 2.2.0.,128.
™ So Aelred von Rievaulx, ,,De beata Maria*, Patrologia Latina 195, Paris 1855, 353 ff.
76
Vgl. unten, S. 190ff. :
L Legner, Artikel ,,Salomo(n)*, in: Lextkon fiir Theologie und Kirche, Bd.9, Freiburg 1964,
Sp. 274.

187



lichen Insignien auf einem Thron, der eingefalt ist von jenem anderen, salomoni-
schen Thron, sechsstufig und mit Lowenkopfen versehen. Uber dem Kaiser, hinter
der Lehne der Sedes Salomonis, schaut eine gekronte Sapientia hervor, die Augen
gen Himmel gerichtet und die Linke im Redegestus erhoben — eine Darstellung im
ibrigen, auf die wir unten nochmals zuriickkommen werden (Abb. 4).7® So lieR sich
Henry III. von England um die Mitte des 13. Jahrhunderts einen Thron machen,
von dem wir wissen, da ein Goldschmied mit der Herstellung von ,,leopardibus et
gradibus®, von Leoparden und Stufen, beauftragt war, wobei die Leoparden beider-
seits des Thrones angeordnet sein sollten.” Und so weist auch der Kronungssessel
Edward’s I. aus dem spéten 13. Jahrhundert mit zwei Lowen und einer (nur noch
schattenhaft erkennbaren) aufgemalten Herrschergestalt ein ,,salomonisches*
Geprige auf.®

Die Sedes sapientiae als Herrschersymbol hatte ihre Bliitezeit im 13. Jahrhundert
und l4Rt sich bisins 18. Jahrhundert nachweisen.®! Sie ist aber auch Ausdruck einer
weniger herrscherlichen, eher mystisch empfundenen Symbolisierung. Diese erfihrt
sie in dem bereits angesprochenen Zusammenhang mit dem Mysterium der Mensch-
werdung Gottes in Christus durch die Jungfrau Maria. Hierbei wird die Sedes
sapientiae auf dhnliche Weise wie die skizzierte mystische Hohelied-Auslegung®
zum Ausdruck der neutestamentlichen Erlésungsbotschaft, jener Botschaft, die die
Worte und Inhalte des Alten Testamentes — und hier insbesondere diejenigen Salo-
mos — in sich trigt und durch die Kraft neutestamentlicher Gnade und Erlésung zu
neuem, christlichem Leben erweckt. Durchdrungen vom Neuen Testament wird
der alttestamentliche Salomo zum ,,verus Salomo*‘, d.h. zu Christus und sein weis-
heitlicher Thron zum Sitz des Erlésers: ,,Denn abgesehn [sic] davon, daR der
Name Salomo, der dem Namen Christi des Friedefiirsten gleich kommt, auf diesen
Typus [Christi] leitet, tritt fir denselben die VerheiBung an David ein, da seinem
Samen der Stuhl seines Konigthums solle befestigt sein ewiglich: welche Salomo
auf sich bezieht (1. Kon. 5,5), die aber nach der Verkiindigung des Engels (Luc. 1, 32)
in Christo erfiillt wird.“®® Maria wird — in diesem Zusammenhang gesehen — zur
,»veri Salomonis mater®, zur Mutter des wahren Salomo. Als solche ist ihr jung-
fraulicher Leib Ruhestitte und ,,Thron* des noch ungeborenen neuen Salomo, so
daR es zur Symbolisierung der Kérperhaftigkeit Mariae durch die Sedes sapientiae
kommt: Nach Petrus Damiani und anderen symbolisiert das Elfenbein des salomo-
nischen Thrones in seiner glinzenden Weie ihre Jungfriulichkeit, das Gold die
Gottheit, die iiber ihr waltet, die beiden Lowen der Armlehnen den Erzengel Gabriel

78 Francis Wormald, ,,The throne of Salomon and St. Edward’s chair®, in: De artibus opuscula

XL. Essays in bonor of Erwin Panofsky, hg. von M. Meiss, Bd. 1, New York 1961, 537. Vgl.
unten, S. 200.

7 Wormald, a.2.0., 537.

80 Wormald, a.2.0., 538.

81 Wormald, a.2.0., 537.

82 vgl. oben, S.186f.

LR Piper, ,,Maria als Thron Salomos und ihre Tugenden bei der Verkiindigung*, Jabrbiicher fir
Kunstwissenschaft 5 (1873) 116.

188



Abb. 4: Kaiser Heinrich VI. auf der Sedes Sapientiae (um 1180; aus: Petrus d’Eboli, i afi
honorem Augusti, Bern, Burgerbibliothek, Cod. Bern 120, fol. 147. Mit freundlicher Genehmi-
gung der Burgerbibliothek).

189



und den Evangelisten Johannes, die sechs Stufen die sechs christlichen Tugenden
Bescheidenheit, Klugheit, Keuschheit, Demut, Treue und Scham®, und die zwolf
Stufenlowen die zwolf Apostel.®® Umfassend gesehen versinnbildlicht mithin Salo-
mos Thron als Sedes sapientiae Maria, die durch die jungfriuliche Geburt den Zorn
des alttestamentlichen Gottes nimmt von der durch Salomo verkorperten ,,alten
Liebe und ,,alten* Weisheit, die ja durch Evas Schuld der Erbsinde unterworfen
waren. Indem Maria als ,,Mutter des wahren Salomo* Christus sindenfrei gebiert,
wird ihr ,.elfenbeinerner SchoR* zum GefiR, in dem aus stindiger Liebe und uner-
16stem Wissensdurst geistige Liebe und christliche Tugend erwachsen. So ist die
Sedes sapientiae ein tiefes, mystisches Bild, das der Versohnung von Salomos der
Stnde ausgelieferten Liebe durch die Liebe Christi und Mariae — und damit der
Versohnung von Altem und Neuem Testamt — Ausdruck gibt.

Durch Christus und Maria wird die Reihe der ,,alten Stinden‘‘ unterbrochen, die
von Salomo und seinen (wohl nicht ganz wortlich zu nehmenden) 700 Frauen und
300 Kebsweibern iiber David und Bath-Seba bis zu Adam und Eva und deren durch
Liebeslust und Wissensdrang motivierten Sindenfall zuriickgeht. Die Sedes sapien-
tiae hat aber nicht nur Konsequenzen fiir die alttestamentlichen Gestalten. Denn
im Prinzip geht es ja um den neutestamentlichen, mittelalterlichen Siinder, der all
diese Vertiefungen und Verwebungen erfiihlt und erdacht hat, um einen Weg zu
finden, mit seiner eigenen Siindhaftigkeit zurecht zu kommen. Denn auch er ist ja
immer wieder mit der ,,Erbsiinde* seiner Triebhaftigkeit konfrontiert, die er gehal-
ten ist, in der Nachfolge Christi — und das heit: in der Sublimierung triebhafter
in geistiger Liebe — im Sinne christlicher Tugendhaftigkeit zu leben. Mit der Sedes
sapientiae zeigt der alte Siinder Salomo in der Vereinigung mit Maria dem von sel-
ner als bose und siindig erlebten Triebhaftigkeit gebeutelten Menschen einen Weg,
durch die mystische Versenkung in den elfenbeinernen Schof der Jungfrau zu
reiner Liebe und damit zu christlicher Tugend zu gelangen. Indem er die geistige
Geburt Christi aus der reinen Liebe Gottes zu Maria nachfiihlt und -erlebt, erklingt
auch fiir ihn ein ,,Neues Lied®, das Lied seiner spirituellen Liebesfihigkeit. Es ist
diese Grundhaltung, aus der heraus — so meine ich — die Cantigas de Santa Maria
zu verstehen sind.

Die Sedes sapientiae und die Cantigas de Santa Maria

Versteht man die Sedes sapientiae in diesem Sinne, so erscheint es als sehr sinnfillig,
daR sie in Zusammenhang gebracht wird mit Berichten iiber die wunderbaren und
gnadenreichen Taten, die die Jungfrau Maria an in Not geratenen Menschen getan
hat. Dies geschieht — auf der Ebene bildlicher Darstellung — in einem Manuskript
aus dem frithen 14. Jahrhundert, einer reich illustrierten Fassung der Miracles Notre
Dame des Gautier de Coincy (1177—1236), der ganzseitig eine Sedes sapientiae
vorangestellt ist (Abb. 5). Diese ist zweigeteilt dargestellt: Im unteren Feld flankie-

84 Verecundia, prudentia, modestia, castitas, humilitas und fides.
8 Ppiper, a.2.0., 117—119.

190



Abb. 5. Gauthier de Coincy (1177—1236), Miracles Note Dame, Frontispiz (um 1320; Paris,
Bibliothéque Nationale, N.A., f. frg. 24 541, fol. 1. Mit freundlicher Genehmigung der Biblio-
théque Nationale).

ren zwei sechsstufige, mit Léwen besetzte Treppen, iber denen je drei weibliche
Gestalten als Tugend-Allegorien angeordnet sind, den gekreuzigten Christus, tiber
dessen Kreuz zwei Lowen liegen; links und rechts stehen trauernd Maria und
Johannes. Im oberen Feld ist die Madonna mit Kind auf einem Thronsessel sitzend

191



dargestellt, umgeben von alt- und neutestamentlichen Propheten und Aposteln.®
In der nachfolgenden Marienwunder-Sammlung, die iibrigens von Alfonsos Kom-
pilatoren ausgewertet wurde®’, werden — dhnlich wie in den spiteren Cantigas und,
wie in diesen, vulgirsprachlich — Geschichten wie diejenige erzéhlt, nach der eine
gestrenge Abtissin schwanger wurde und befiirchten mufite, daR ihre Nonnen sie
tir dies Vergehen beim Bischof anklagen wiirden. Als sie, verzweifelt am Boden
ithrer Zelle liegend, einschlief, erschien die Jungfrau in Begleitung zweier Engel.
Diese hoben die Nonne auf und fiihrten sie zu einem Eremiten, wo das Kind gebo-
ren und diesem anvertraut wurde, wihrend die Nonne zurlickkehrte ins Kloster.
Spater beichtete sie alles dem Bischof und der lobte Gott und die Jungfrau ob die-
ses Wunders.®®

Das Frontispiz zu dieser Sammlung erscheint also als durchaus programmatisch:
Wenn ein Mensch in Not gerdt — und sei diese auch durch eigene Siindhaftigkeit
verursacht — so hilft Maria dem Demiitigen aus seiner schlimmen Lage und eroffnet
ihm damit die Moglichkeit, der heiligen Jungfrau nachzueifern auf dem Weg zu
tugendreicher Liebe.

Dies ist auch der Tenor in den Milagros der Cantigas, und so ist es naheliegend,
diese Sammlung ebenfalls als — musikalischen — Ausdruck fiir die von Schuld und
Vergebung handelnde Symbolik der Sedes sapientiae zu verstehen. Freilich hat sich
ein direkter Nachweis weder dafiir gefunden, daf Alfonso X. sich in seiner Gottes-
herrschaft als imitatio Salomos darstellte, noch besitzt hinsichtlich der Cantigas de
Santa Maria der ikonographische Befund ein Ausmaf an Eindeutigkeit, der es
gestattete, diese Miniatur zweifelsfrei dem Typus der Sedes sapientiae zuzuord-
nen: Alfonsos Stufenthron auf dem Autorenbild (Abb. 2) erginzt sich nur dann
zur Sechs-Zahl, wenn man die Ebene der FiiRe bereits als Stufe zdhlt, und die ikono-
logisch wichtigen Lowen erscheinen nur — und hier primér heraldisch bedingt
(Alfonso war Konig von Leon)® — als Kleiderschmuck.

Wenn damit auch kein direkter Nachweis moglich ist, so gibt es doch zahlreiche
und gewichtige Hinweise, die diese Sichtweise stiitzen und die im folgenden noch-
mals zusammenfassend aufgefiihrt seien.

1. Alfonso X., el Sabio wird nach dem Vorbild des alttestamentlichen Konigs
Salomo typisiert.

Die Person Alfonsos X. wird in den ikonographischen Zeugnissen seiner Zeit
nach dem Typus des Imperator litteratus stilisiert, der primir aus der Tradition
um den alttestamentlichen Psalmisten David, in geringerem Umfang auch aus der

8 Henri Focillon, Le peintre des Miracles Notre Dame, Paris 1950, Frontispice. Vgl. auch

Wormald, a.a2.0., 536. In seiner Einschitzung, nach der die Miniatur als ,,a kind of extra
frontispiece to the book‘ keine ,,particular connection with the text which it precedes”
habe, kann ich Wormald nicht folgen.

87 El ,Codice Rico' de las Cantigas de Alfonso X. el Sabio, 45.

8 Focillon, a.2.0., 35.

82 Vgl. oben, S.180 und Anm. 55.

192



Salomo-Rezeption erwachsen ist. Einige deutliche Parallelen zwischen Salomo
und Alfonso lassen die Annahme zu, da Alfonso eher Salomo als David imitierte:

— Beide Konige versuchten mit viel Erfolg, die Welt mit ihren Natur- und Geistes-
erscheinungen unter dem Blickwinkel des Wissens zu erobern. Salomo ist als der
Inbegriff der Weisheit allen Zeiten im Sinne eines ,,rex sapiens‘‘ im Gedichtnis
geblieben. Alfonso wird schon im 13. Jahrhundert ,rey Alfonso el Sabio*
genannt.

— Beide Herrscher waren grofle und — im christlichen Sinne nicht siindenfreie —
Liebende. Beider Liebesleben war in nicht unkritischem Sinn bibel- bzw. akten-
kundig.

— Beiden wird die Autorschaft von Liedersammlungen zugesprochen, in denen auf
schuldfreie Art der Frau — Sophia, Ecclesia, Maria — gehuldigt wird.

2. Die Sammlung der Cantigas de Santa Maria ist im Sinne einer musikalischen
Sedes sapientiae zu verstehen.

Die Sedes sapientiae verklammert Altes und Neues Testament, Salomo und Maria,
Siinde und Vergebung. Sie weist einen Weg, von triebhafter Erotik (des Alten
Testaments mit Eva, David und Salomo) zu spiritueller Liebe (des Neuen Testa-
ments mit Maria und Christus) zu gelangen. Alfonso verstand sich wahrschein-
lich als ein — wie der alttestamentliche Konig der Verzeihung bedirftiger —
,»neuer Salomo*‘. Sicher nachweisbar schlieflich ist die Sedes sapientiae als geisti-
ger Rahmen fir eine den Cantigas de Santa Maria verwandte Sammlung von
Marienwundern (den Miracles Notre Dame).

AbschlieRend sei nochmals an einige Worte aus dem Prolog zu den Cantigas erin-
nert.”® Dichten, sagt Alfonso el Sabio, konne man nur, wenn man Verstand und
Vernunft besitze — wenn man ein Wissen habe, das von Gott kommt. Hier wie in
anderen Werken wird deutlich, daR sich das Denken des alfonsinischen Kreises bei
aller Beeinflussung durch Elemente ,,arabischer Lebensklugheit*®! und Direktheit
in Symbolisierungen auf das Heilsgeschehen hin vollzog. Dies Element zumindest
ist auch in Bezug auf den Umgang des Konigs mit den Cantigas tberliefert. Nicht
nur, daR Alfonso X. anordnete, die Cantigas sollten an Marienfesten auch im
Gottesdienst musiziert werden; und nicht nur, daf er — in Cantiga 209 — erzihlt,
wie er von schwerer Krankheit geheilt wurde, indem er den Cantigas-Codex auf sei-
nen kranken Leib legen lieR.°* Er ordnete auch — wie oben bereits erwihnt — testa-
mentarisch an, ,,daR alle Biicher der Cantares de loor de Santa Maria in der Kirche,
wo unser Leib begraben wird, sein sollen.*®® So kann man sagen, daf die letzte

Vgl oben, S.178f.

Vgl oben, S.172.

Vgl oben, S.176; vgl. auch Stevenson, a.a.0., 26.

H1g1m Angles, ,,Die Cantigas de Santa Maria Kénig Alfons’ des Weisen®, in: Gattungen der
Musik in Einzeldarstellungen, hg. von Wulf Arlt, Ernst Lichtenhahn und Hans Oesch, Bern
und Miinchen 1973, 357.

193



Botschaft dieses Imperator litteratus, des Nachfolgers Davids, Salomos und Christi,
des Rex Romanorum, eine mystische ist. In der Ausdrucksweise der Sedes sapien-
tiae wiinscht sich Alfonso el Sabio zuriick in den ,,elfenbeinernen SchoR der Jung-
frau®, um aus diesem GefiR der Liebe heraus neu geboren zu werden als siinden-
freies, geistiges Gotteskind.**

,,Zwischen Furcht und Hoffnung*, sagt Ramon Lull, der spanische Mystiker und
Zeitgenosse Alfonsos, ,hat die Liebe ihre Wohnung aufgeschlagen. Sie lebt dort
von Gedanken und stirbt am Vergessen, wenn die Mauern ihres Hauses auf die
Freuden der Welt aufgebaut sind.*“®* Alfonso, der groRe Liebende und der groRe
Weise, hat das Seine getan, daf das Haus der Cantigas nicht auf dem Fundament
des Vergessens ruht. Indem diese Lieder von Menschen in wissender Anteilnahme
musiziert werden, schaffen sie durch ihr Erklingen der Liebe ein Haus und dem
Wissen um diese Liebe einen Thron.

Kaiser Heinrich V1.

Um die Wende vom 13.zum 14. Jahrhundert, also wohl wenig spiter als der Codex
j-b. 2 der Cantigas de Santa Maria, entstand im deutschsprachigen Raum ein
Autorenbild, das nach Typus und Kontext einige Parallelen zum die Cantigas ein-
leitenden Autorenbild des Alfonso X. aufweist. Deswegen soll hier abschlieRend
noch ein Blick darauf geworfen werden.

Gemeint ist die berihmte Darstellung von ,,Keiser Heinrich®, die die Manessi-
sche Liederhandschrift einleitet (Abb. 6).°° Es besteht einige Unsicherheit dariiber,
ob Kaiser Heinrich VI. tatsichlich ,,Autor* der drei ihm zugeschriebenen Minne-
lieder ist, die in der Handschrift seinem Bild folgen, wobei diese Unsicherheit ein
kennzeichnendes Licht darauf wirft, was diese Miniatur von den betrachteten
Herrscherbildnissen Maximilians I. und Alfonsos X. unterscheidet. Denn waren jene
Imperatores litterati mehr oder weniger aktiv beteiligte Initianten der mit ithrem
Bildnis geschmiickten Werke, so geht der Plan, die ,,Heidelberger Liederhand-
schrift mit einem majestitischen Bild des Stauferkaisers einzuleiten, auf den
Ziricher Ritter Riideger Manesse und seinen Umbkreis zuriick. Dieser beabsichtigte
damit — rund 100 Jahre nach dem Tod des Kaisers im Jahre 1197 — vielleicht,
,»dem deutschen Minnesang einen erlauchten Ahnherrn zu geben, wie ihn die Trou-
badours in ihrem Landesfiirsten Wilhelm von Poitiers hatten und wie ihn das mittel-
alterliche Singertum tberhaupt in Konig David verehrte.“®” Damit ist auch der

% Vgl. oben, S.187. Ist es ein Zufall, daR die Sammlung 40 Loores enthilt und daR Maria der

Uberlieferung nach Christus 40 Wochen lang in ihrem jungfriulichen SchoR trug? (so Walther
von der Vogelweide in seinem Leich; vgl. unten, S.199, Anm. 111).

Raimundus Lullus, Das Buch vom Liebenden und Geliebten, libersetzt von Ludwig Klaiber,
Koln 1967, 55.

Die Eingangs-Miniatur ,,Kaiser Heinrich** der Weingartner Liederhandschrift folgt, wiewohl
weniger reich ausgestaltet, demselben Typus; vgl. Gebhard Spahr, Weingartner Liederband-
schrift, ibre Geschichte und ibre Miniaturen, Weienhorn 1968, Tafel 1.

Zitiert nach Steger, a.a2.0.,133, Anm. 1,

95

96

97

194



Abb. 6: , Keiser Heinrich* (um 1310; aus der GroRen Heidelberger Liederhandschrift ,,Codex
Manesse*, Heidelberg, Universititsbibliothek, Cod. Pal. Germ. 848, fol. 6. Mit freundlicher
Genehmigung der Heidelberger Universititsbibliothek).

195



zweite Unterschied zum Weisskunig und zu den Cantigas angesprochen. Nicht ein
geschlossenes Werk, nicht die Spiegelung einer Autoren- oder Editoren-Personlich-
keit stellt diese Handschrift dar, sondern die Sammlung eines Repertoires, das die
Lieder von 140 namentlich genannten Dichtern enthalt.

Fiir unseren Zusammenhang ist die Frage, ob Heinrich VI. die thm zugeschriebe-
nen Lieder tatsichlich selbst geschrieben hat, sekundar. Wichtig erscheint dem-
gegeniiber die Tatsache, daf hier ein Kaiser im Gestus des Imperator litteratus —
frontal auf dem Thron sitzend, von den Herrscherinsignien Schwert und Wappen
umgeben, das Szepter in der Rechten haltend, mit der Linken dem Betrachter eine
Schriftrolle entgegenstreckend — wiederum eine Handschrift einleitet, die dem
Lob der Frau — wenn auch nicht Unserer Frau — gewidmet ist.

Hugo Steger hat bei diesem Autorenbild auf die Einzigartigkeit von Ausdruck
und Formgebung im Vergleich zu den anderen Bildern der Manessischen Hand-
schrift hingewiesen (wobei beim folgenden abzusehen ist vom Autorenbild Walthers
von der Vogelweide, von dem noch die Rede sein wird): Hier strenge Frontalitit
und Stilisierung — das freistehende Schwert, die rechteckig sich faltende Schrift-
rolle —, dort Bewegung, Aktion und viel schmiickendes Beiwerk. ,,Beachten wir",
so Steger, ,,daf unser Bild an der Spitze der groRen Heidelberger Liederhandschrift
steht und daf sich in absteigender Rangfolge und unter Vernachlissigung der Chro-
nologie dem Kaiser die anderen adeligen Dichter — und nur solche — anschlieRen,
dann wird uns klar, daf Heinrich VI. hier als Vorbild des adeligen Dichters gesetzt
ist.“?® Dieser steht freilich nicht fiir sich selbst, sondern weist — so Steger weiter —
auf ,,das Bild des David rex et propheta und auf das nahverwandte seltene Salomon-
bild*** hii:

Steger verfolgte die Frage, ob die Spuren eher zu David oder zu Salomo fiihren,
nicht weiter. Wenn aber unsere Vermutung zutrifft, da nicht der Psalmist David,
sondern Salomo als der alttestamentliche groRe Liebende praefigurierend fiir Dich-
tungen des Frauenlobes herangezogen wird, dann miiten sich auch Parallelen fin-
den lassen zwischen dem Stauferkaiser als Minnesinger und dem altbiblischen
Konig als Singer des Hohen Liedes.

Eine dieser Parallelen ist — wenngleich nicht explizit — deswegen doch nicht
weniger offensichtlich: die Beziehung zwischen Minnesang und Marienverehrung.
Es ist dies ein weites Feld, das im folgenden nur insoweit bestellt werden soll, als
ich einige Entsprechungen aufzeigen mochte, die den geistig-kulturellen Rahmen
von Minnesang einerseits und Marienverehrung andererseits betreffen: Hinter der
idealisierenden Verehrung der unerreichbaren ,,frouwe‘ des Minnesanges erscheint
als kulturell-soziologisches Phinomen das von Kirche und Herrschern gesteuerte
Bestreben, die mannlich-erotischen Energien des mittelalterlichen Ritterstandes zu
verfeinern. Die Minnekonzeption liRt sich aus dieser Optik als ein ,,Sozialisations-
programm'‘ verstehen, in dessen Rahmen die minnliche Adelsschicht dazu ange-

% Steger, 2.2.0.,133.
» A0, 133,

196



halten wird, ithre — auch im Hochmittelalter offenbar noch eher frei flottierenden
— sexuellen und aggressiven Bedirfnisse zu domestizieren und zu sublimieren.!%
Innerhalb einer sich unter christlichem Einfluf seit dem 12. Jahrhundert vollziehen-
den Umgewichtung als ritterlich erachteter Werte erstarken innerhalb des Ehren-
kodex seelische, auf Demut und Nichstenliebe beruhende Krifte gegeniiber dem
iiberkommenen Idealbild des ,,schénen, reichen, kampfestiichtigen und damit
heldisch-vorbildlichen Menschen. ‘1!

Durch zwei Demutsleistungen soll dieser Heros nach dem Willen der Kirche und
weltlicher Herrscher vom hohen Rof seiner Allmacht heruntergeholt und zu
demutsvoller Anerkennung des Ausgeliefertseins seiner Existenz an berlegene
Krifte bewegt werden. Die eine dieser Leistungen richtet sich auf den Ausdruck
von Kraft, Kampf und Rivalitit: Dem ungesteuerten Aggressions- und Unterwer-
fungsgebaren der ritterlichen Stinde wird durch das Konzept der militia spiritualis,
der geistigen Ritterschaft, eine Grenze gesetzt; nicht die weltlichen Interessen und
Machtkimpfe sollen im Denken und Handeln des Ritters im Mittelpunkt stehen,
sondern der ,,sittliche Kampf des Menschen um das Heil seiner Seele und gegen die
Anspriiche des Korpers.“1%? Zwar ist der miles spiritualis nach wie vor gehalten,
sich mit dem Schwert — z.B. im Rahmen der Kreuzziige — fiir seinen Glauben zu
schlagen und die Heiden zu téten. Daneben aber ist er ,,aufgefordert, sich mit der
christlichen Wahrheit immer eingehender vertraut zu machen und Verstand und
Willen im christlichen Sinne zu stirken, um seine sinnlichen Krifte koordinieren
und seine Affekte kontrollieren zu kénnen. ‘13

Damit ist auch die zweite Demutsleistung angesprochen, die dem Ritter abver-
langt wird. Nicht nur im Bereich der Aggression, auch in dem der Libido soll er
der Grenzen seiner Macht und Pracht gewirtig werden. Indem sich in der Minne-
konzeption die Frau als Objekt seiner Verehrung auerhalb seiner Reichweite befin-
det, kann er seine stilleren Gefithle von Demut, Bewunderung und Verehrung
erleben und zum Ausdruck bringen. Der tiefere Sinn dieser Demutsiibung liegt im
Verzicht auf direkte Triebbefriedigung und im Erleben einer ihn als Menschen
»bessermachenden Liebe‘‘'%% Indem er in seinen Liedern die unerreichbare Frau —
in ihrer Giite, Schénheit und Tugendreinheit eine ,,Frau ohne Schatten!® —
besingt, gestaltet er Minne als ,,ein spirituelles, unsinnliches Ideal.*“!% Neben man-

'%So Horst Wenzel, Frauendienst und Gottesdienst. Studien zur Minne-Ideologie = Philologische
Studien und Quellen 74, Berlin 1974, 58.

' Wenzel, a.2.0., 34.

102Wenzel, el 2@ 50

103WJ::nzel, A 0L, 58

'* Christel Wallbaum, Studien zur Funktion des Minnesangs in der Gesellschaft des 12. und 13.

Osja.brbunderts, Diss phil. Berlin 1972, 124.
Hier nicht im Sinne Strauss-Hofmannsthals, sondern in demjenigen C. G. Jungs gemeint, der
als ,,Schatten‘* die ontogenetisch ererbten, durch kulturelle Einfliisse dem bewuften Zugang
entfremdeten Triebkrifte bezeichnet: ,,Der ,Schatten® ist ... der unsichtbare Saurierschwanz,
den der Mensch hoch hinter sich herschleppt ...*; zitiert nach C. G. Jung, Mensch und Seele,

lO6hg. von Jolande Jacobi, Ziirich 1971, 266.
Wallbaum, a.a.0., 123.

1

197



chem anderen wird somit der Zweck verfolgt, die Sinne wegzulenken von Kérper-
bediirfnissen und sie auf Tugenden wie ,,Zucht, MaR, Anstand®, ferner ,,Reinheit,
Schonheit und Gite“'°7 zu lenken. In der sublimierten Form des Frauendienstes
werden die libidinésen Energien zum integrierten Bestandteil des ritterlichen
Ehrenkodex und als solche zur beispielgebenden Verhaltensform des — im Mittel-
alter allemal adeligen — hervorragenden und vorbildlichen Menschen.

Es ist, unter diesen Voraussetzungen betrachtet, nicht erstaunlich, daf die Ver-
quickungen zwischen der ,,frouwe’* des Minnesanges und der heiligen Jungfrau der
Marienverehrung vielfiltig sind: ,,Alle Tugenden, die an Maria gerihmt werden,
besitzt auch die frouwe, vor allem Reinheit, Schonheit und Giite ... Maria wird
schon friith liebe frouwe oder triit frouwe, Herrin und Helferin ... genannt; vielleicht
hat dies dazu beigetragen, den Begriff frouwe als intime Bezeichnung fiir die geliebte
Frau zu benutzen, liebe frouwe nennt auch der Minnende seine Geliebte. Eine sol-
che Anndherung der Dame an die liebe Herrin Maria konnte der Minnesidnger umso
leichter vollziehen, als auch der Gliaubige die Verehrung Marias als einen ,Dienst’
auffafye 49

Die Parallelen zwischen Maria und der ,,frouwe* des Minnesanges enden dort,
wo die Marienverehrung ihr strahlendes Zentrum hat — in der Verehrung der Jung-
frau als Mutter Christi und Firsprecherin bei Gott: Fiir den Minnesang ,,trug das
Bild der Gottesmutter dazu bei, das hofische Frauenideal zu prigen. Diese Fest-
stellung darf [aber] nicht im Sinne einer Gleichung mifverstanden werden: nicht
alles, was zur Sonderstellung Mariens gehort, war auf die Frauengestalt des hohen
Minnesangs ubertragbar, namentlich muf3te die heilsgeschichtliche Funktion Marias
fur einen EinfluB auf das Bild der weltlichen Dame bedeutungslos sein. 1%

So mag es angemessen sein, die ,,frouwe‘‘ des Minnesanges als weltliche Schwester
Marias zu deuten, in ihrer idealen Tugend und Unerreichbarkeit darauf angelegt,
die Sinne des dichtenden Ritters und seiner Zuhérer zu spiritualisieren. Es darf
freilich hinzugefiigt werden, dag diese Spiritualisierung nicht nur eindimensional
als Folge der Sublimierung triebhafter Krifte zu verstehen ist. Vielmehr fithrt sie
— wie aus der Nihe zwischen Maria und ,,frouwe* deutlich wird — gleichsam in die
nichsthohere Dimension: durch das geistige Lob der besungenen Dame 6ffnet sie
die Sinne fiir die Liebesbotschaft der Jungfrau Maria.

Hinsichtlich der oben gestellten Frage nach einer Verbindung zwischen Salomo
und dem Minnesinger Heinrich VI. ergibt sich also, daR beider Frauenlob im Hoch-
mittelalter in spirituellem Bezug gesehen wird zu Maria. Es lif3t sich jedoch noch
eine weitere Verbindung herstellen, die die Sedes sapientiae mit einbezieht.

97peter Kesting, Maria—Frouwe. Uber den Einfluf$ der Marienverebrung auf den Minnesang bis
Walther von der Vogelweide = Medium Aevum, Philol. Studien 5, Miinchen 1964, 149.

102 Kesting, a.a.0., 149f.

30 Kesting, a.2.0., 149.

198



Die Sedes sapientiae und der Minnesang

Maria ist nur selten zum zentralen Thema von Minnelyrik geworden. Als einziger
Minnesinger der Bliitezeit hat sich Walther von der Vogelweide dem Mysterium von
der jungfriulichen Geburt gewidmet.''® In seinem dreiteiligen Leich beschreibt
der Dichter die Trinitit mit dem ,,einen Gott, dem hohen, heren*, mit der Inkarna-
tion Mariae aus dem ,,Wort** und schlieBlich mit dem Kind, das aus diesem Wort
erwuchs und das ,,zugleich Gott und Mensch** war.!!!

In der Heidelberger Liederhandschrift steht der Leich an erster Stelle der umfang-
reichen Sammlung von Walthers religiésen, politischen und der Minne gewidmeten
Liedern und Spriichen (auf f. 124", eingerahmt von der beriihmten Miniatur des
yauf einem Steine sitzenden‘* Minnesingers und dem Spruch ,,Ich sas uf eine
steine ...*!1? Bild und Spruch bieten einen wiirdigen Rahmen fiir einen gewichtigen
Inhalt: Anders als die Autorenbilder der weiteren Minnesinger verzichtet das Bild
Walthers auf Aktion und schmickendes Beiwerk. Allein und nachdenkend sitzt
der Dichter auf seinem Stein: ,,Die einsame Majestit erinnert an die Kaiser Hein-
richs ..., aber es ist nicht die Majestit des weltrichterlichen Amtes, sondern die des
verantwortlichen Dichtertums, die hier thronende Gestalt gewann.* 113 Der Rahmen
ist also mit ,,verantwortlichem Dichtertum®, oder — bleibt man am Spruch-Text
Walthers — mit der Reflexion dariiber gegeben, wie Ansehen, Besitz und die Gnade
Gottes ,,in einem Schrein zu vereinen seien.!!4 Der Bildinhalt, Gottes ,,Hulde* in
Gestalt von Maria und Christus, liest sich in den Worten des Leiches so:

,,daz was diu reine
magt alleine,
diu mit megetlicher art
kindes muoter worden ist
an aller manne mitewist
und wider menneschlichen list
den wiren Kkrist
gebar, der uns bedahte
wol ir, daz si den ie getruoc
der unsern tot ze tdde sluoc!
mit sinem bluote er ab uns twuoc
den ungefuoc
den Even schulde uns brihte.

e Kesting, a.a.0., 119.

M paul Stapf (Hg.), Walther von der Vogelweide: Spriiche, Lieder, der Leich, Wiesbaden o. 1
480—493.

"2 Rudolf Sillib, Friedrich Panzer, Arthur Haseloff (Hg.), Die Manessische Liederbandschrift,
Fakszmzle-Ausgabe Leipzig 1925—1927.
Hans Naumann, Die Minnesinger in Bildern der Manessischen Handschrift, Leipzig o. J., 41.
* Der vollstindige Text findet sich bei Stapf, a.a.0., 10—11,

199



Salomoénes

hobes trones

bist di, frowe, ein selder her
und ouch gebieterinne. ‘115
(kursiv von DHA)

Gottes Gnade findet mithin Ausdruck im Dichterwort einer mittelhochdeutsch for-
mulierten Sedes sapientiae. Rahmen und Inhalt — Autorenbild nebst Spruch zusam-
men mit dem Leich — sagen aus, daf§ Gottes ,,Hulde** aus dem Wissen um die immer
wieder notwendige ,,Ent-Schuldigung* des Menschen durch Maria erfolgt. — Ahn-
liches hatte Alfonso X. im Prolog zu den Cantigas de Santa Maria zum Ausdruck
gebracht. 11

Kehren wir zuriick zum Autorenbild Heinrichs VI. als Eingangsminiatur der
Handschrift, so dirften diese Aussagen auch fiir thn als hochsten der adeligen
Minnesinger einige Giltigkeit haben. Dies umso mehr, als dieser Kaiser die Sym-
bolik der Sedes sapientiae — bezogen freilich auf den Topos verantwortlichen, wei-
sen Herrschens — zu seinen Lebzeiten in Anspruch genommen hat. Wie bereits
erwihnt'!’, thront er in der Heinrichschronik des Petrus d’Eboli, dem Liber ad
Honorem Augusti, auf einer sechsstufigen, beidseitig mit Lowen geschmiickten
Sedes sapientiae, wobei die programmatische Absicht dieser Selbstdarstellung offen- -
kundig die folgende ist: Der Kaiser sieht sich als Vorbild nicht fiir eine ausschlief-
lich durch Kraft und Trieb gekennzeichnete Helden-Mentalitit, sondern fiir ein
Lebensgefiihl, das seine Handlungen den Kriften christlich orientierter Reflexion
zu unterwerfen bereit ist (vgl. Abb. 4).

Wenn dieser Kaiser nun mit — authentischen oder zugeschriebenen — Minne-
liedern den Manesse-Codex prisidiert, so sollte damit wohl auch eine ,,salomoni-
sche* Aussage gemacht werden: Der hochste Ritter steht mit allen weiteren adeli-
gen Dichtern der Handschrift ein fiir eine Ausdrucksform der Liebe, die sich nicht
triebhaft austobt, sondern — indem sie verehren und verzichten kann — Dichter
und Zuhorer spiritualisiert und empfinglich macht fir das Mysterium von der
,»frowe‘ als ,,Salomones hohes trones ... gebieterinne.*

Maria, Ars Musica und die Sedes sapientiae

Uber die Tatsache, daR die Manessische Liederhandschrift ungeachtet ihres Titels
keine Melodien, sondern nur Text iberliefert, sollte nicht vergessen werden, daf

U5 Das war allein die reine Magd, die jungfrdulich des Kindes Mutter geworden ist, ohne je von
einem Manne beriihrt zu sein, und aller menschlichen Vernunft zuwider gebar sie den wahren
Christ, der sich unserer annahm. Gesegnet sei sie, daf sie den einst trug, der unsern Tod zu
Tode schlug! Mit seinem Blute wusch er den Makel von uns, den Evas Siinde uns brachte.
Salomons hohem Thron bist du, Herrin, eine heilige Stitte und Gebieterin.*

Text und Ubersetzung bei Stapf, a.a.0., 482—485.

49 Vgl. oben, S.178f.

1”Vgl. oben, S.187f.

200



Minnelyrik gesungenes Wort ist. Das Lob der Minne wird — wie das Lob Mariens in
den Cantigas — lebendig in Musik. Hierbei vollzieht sich der die Seele verfeinernde
Minnedienst — in den Allegorien der Zeit gedacht — im Bereich der musica humana,
wihrend sich die mystische, spirituelle Marienliebe auf der Ebene von Musica mun-
dana entfaltet. So gesehen ist Musica humana vergleichbar jenen die Sedes sapien-
tiae schmiickenden weiblichen Tugendgestalten, die in der Seele des Gliubigen den
Weg bahnen zum mystischen Erleben der Inkarnation Christi in Maria.!*® Und
Musica mundana entspricht ithrer Qualitit nach demgemaR Maria als dem Ort reiner
Gottesliebe. Mit anderen Worten: Musica mundana trigt die tiefen, mystischen
Vorstellungen der Sedes sapientiae in sich. Musik wird, ist sie auf dieser Bedeutungs-
stufe erlebt und empfunden, zu einer grenziiberschreitenden Erfahrung von Gottes-
nihe.

Es sind dies keine aus der Luft gegriffenen Spekulationen. Das zeigt sich an einem
letzten ,,Autoren‘‘- oder besser: ,,Autorinnen‘‘-Bild, jener wunderschonen Musica,
die in einer Handschrift des 14. Jahrhunderts Boethius’ De institutione arithmetica
und De institutione musica einleitet — die Schrift also, die die Formulierung von
der Dreiheit der Musik als Musica instrumentalis, Musica bumana und Musica mun-
dana in ihrer fir spitere Jahrhunderte verbindlichen Form enthilt (Abb. 7).'*® Ein
Portativ — das Instrument musikalischer Weisheit — spielend, sitzt ,,Frau Musica“
auf ithrem Thron — zur Rechten und zur Linken flankiert von einem Lowen.
Umgeben wird sie von musizierenden Spielleuten, deren Odium von Lust und
Laster sie in besonderem MaRe sinnfillig macht als der Ent-Schuldigung durch die
Gnade Mariens bediirftig. Und ihr zu Hiupten schaut aus einem Medaillon als alt-
biblischer weiser Konig wenn auch nicht Salomo mit Buch oder Schriftrolle, so
doch David, das Psalterium spielend: Musica mundana erscheint also in derselben
Haltung wie die vergebende, von Siinden reinigende Himmelskonigin Maria und
darf damit als eine musikbezogene Formulierung der Sedes sapientiae-Symbolik
angesprochen werden.

Deutlicher noch wird dieser Zusammenhang, vergegenwirtigt man sich die
schwesterliche Nihe, die diese Darstellung zu einer skulpierten Sedes sapientiae aus
der Zeit um 1300 vom StraBburger Miinster zeigt: Im Wimperg iiber dem mittleren
Westportal sitzt Maria auf einem Thron, zu dem seitlich zwei Lowen hinaufspringen;
unter ihr thront Salomo, eine Schriftrolle haltend, auf der Sedes Salomonis, zu
der sechs I6wenbesetzte Stufen hinauffiihren. Umgeben sind beide im unteren Teil
von (auf der Abbildung nicht mehr sichtbaren) Musikern, im oberen von Aposteln
und Propheten (Abb. 8).

Damit ist auch eine Briicke geschlagen zum eingangs erwihnten Frontispiz der
Notre Dame-Handschrift F: Zwar fehlt hier mit den Lowen der spezifische ikono-
graphische Verweis auf die Sedes sapientiae; andererseits aber lassen Krone und
koniglich-thronende Haltung Musica nicht nur ,,wie eine befehlende Konigin®

"8vgl. oben, S. 188 ff.

“ng1. oben S.162f. und Anm. 2.

201



Abb. 7: Ars Musica (14. Jh.; M.S. Boethius, De institutione arithmetica, De institutione musica,
Napoli, Biblioteca Nazionale, Ms. V. A. 14, fol. 47. Nach: A. Buchner, Musikinstrumente von den
Anfangen bis zur Gegenwart, Prag 1972, Abb. 78).

202



erscheinen.'?® Vielmehr sind es die Qualititen der Himmelskénigin Maria, die mit
dieser Bildformel erfalt sind — und nicht nur mit der Formel: Dem Frontispiz
gegeniiber ist der Anfang von Perotins beriihmten vierstimmigen Organum ,,Viderunt
omnes'* aufgezeichnet, liturgisch das Graduale der Weithnachtsmesse, jener Messe
also, mit der die Geburt Christi durch die gnadenreiche und siindenfreie Jungfrau
Maria und damit die Ablésung des alten Bundes durch das Neue Testament gefeiert
wird. So ist es nicht verwunderlich, daR in diesem, aus liturgischem Wort, aus Musik
und aus der Bildformel von Maria-Musica gebildetem Ensemble wiederum ein alt-
biblischer K6nig zugegen ist, wenn dieser auch nicht im Bild erscheint. Der Tenor-
Text ,,Viderunt omnes‘* ist dem 97. Psalm entnommen, ,,Cantate domino canticum
novum, quia mirabilia fecit®, ,,Singet dem Herrn ein neues Lied, denn er tut Wun-
der*’. Der Text gehort also in einen Zusammenhang, in dem mit den alttestament-
lichen Worten des Konigs David das in der mittelalterlichen Rezeption als Neues
Testament gedeutete ,,Neue Lied* praefigurierend gesungen wird. Wiederum schlie-
Ren sich die Elemente zusammen zur zentralen Aussage der Sedes sapientiae,
wobei freilich das Alte Testament hier nicht durch Salomo und die Lowen, sondern
durch ein Psalmwort Davids vertreten ist.

Diese zentrale Aussage liRt sich auf Grund der gleichzeitigen Anwendung der
Sedes sapientiae-Bildformel auf die gekronte Maria und auf Ars Musica folgender-
maflen umschreiben: Musik hat, wird sie auf der Ebene von Musica mundana und
damit auf ihrer hochsten geistigen Stufe erfahren, Qualititen, die originir Maria
als der Vermittlerin zwischen dem schuldhaften Menschen und Gott zugehoren.
Musica mundana-Maria verweist auf die Fihigkeit, erdnahe Triebhaftigkeit in Spi-
ritualitit zu verwandeln und symbolisiert damit die geistige, christliche Liebe. Die
hier ikonologisch faRbar werdende Spiritualisierung von Ars Musica durch Maria
erweist sich damit als bedeutsame Parallele zur oben (S.181f.) beschriebenen Spiri-
tualisierung des David-Typus durch die Christus zugehérigen Elemente von Redege-
stus und Buch. So, wie der Typus des redenden Christus ubiquitir ist, so sind der in
der Bildformel der gekrénten Jungfrau erfaRten Marien Legion. Und so, wie die Bild-
formel David-Christus die Botschaft spiritueller Weisheit vermittelt, so muR die
Bildformel Ars Musica-Maria als in der Musik erfaRbare spirituelle Liebe gelesen
werden.

Andererseits deutet die Verwendung der Bildformel des gekronten Imperator
litteratus, angewandt auf Alfonso X. und Heinrich VI., auf das Selbstverstindnis
dieser Herrscher als Nachfolger Davids, Salomos und Christi; man darf in ihnen also
— dem Anspruch nach — Symbolfiguren christlicher Weisheit sehen.

Das ,,weibliche* Prinzip der Liebe und das ,,minnliche* Prinzip der Weisheit
aber gehéren zusammen. Diese Zusammengehérigkeit wird in allen untersuchten
Quellen deutlich, ob nun Salomo mit der Geliebten des Hohen Liedes spielt oder
ob er zu FiiRen Mariae thront (Abb. 8), ob die gekronte Sapientia hinter dem
Thron Heinrichs VI. hervorschaut (Abb. 4) oder ob dieser Kaiser als hochster

1205, Rebecca A. Baltzer, ,,Thirteenth-century illuminated miniatures and the date of the
Florence manuscript‘, JAMS 25 (1972) 3.

203



Abb. 8: Die Jungfrau Maria und Ko6nig Salomo auf der Sedes Sapientize (um 1280; StraBburg,
Kathedrale, Wimperg iiber dem mittleren Westportal. Foto Guillet-Lescuyer).

204



Minnesinger im Dienste der ,,frouwe* dargestellt wird (Abb. 6), ob sich Alfonso el
Sabio als dichtender Diener der heiligen Jungfrau versteht (Abb. 3) oder ob Musica
das auf Davids Wort aufgebaute Weithnachtsgraduale ,,dirigiert” (Abb. 1).

Vor diesem Hintergrund ldBt sich hinsichtlich des geistigen Ortes der Cantigas
und der Minne-Lieder der Manesse-Handschrift ein letzter Deutungsschritt tun:
Indem sich Alfonso el Sabio als Nachfolger Davids oder Salomos symbolisiert und
indem er aus diesem Selbstverstindnis heraus einen musikalischen Marienkodex
entstehen 1iRt, schafft er gleichzeitig ein lebendiges, klingendes Symbol fiir Musica
mundana. Und indem die Schépfer der Heidelberger Liederhandschrift Heinrich VI.
in ebendieser Nachfolger-Haltung als hochsten Autor des tugendhaften Frauenlobes
darstellen, entsteht ein lebendiges, klingendes Symbol fiir Musica bumana. Kaiser
und Konig charakterisieren mithin in ihrer verehrungsvollen Haltung gegeniiber der
Frau Musica humana und Musica mundana als Ausdruckstrigerin spiritueller Liebe,
einer Liebe, die die Kraft besitzt zu reinigen, zu verzeithen und zu verséhnen.

Dieser effectus musicae war den alten Autoren von Boethius bis Tinctoris
bewuft und gewann Gestalt in bilderreichen Worten und sinnreichen Bildern. Im
ibrigen ist das Wissen um diese ,,Wirkungsweise der Musik*‘ so ausschlieflich mittel-
alterlich ja nicht. Auch heute noch sind Minner und Menschen bereit, diese
»frouwe* in (mehr oder weniger grofer) Demut zu verehren und unter ihrem Ein-
flug fiir Augenblicke zu ,,besseren‘ Menschen zu werden.

Quod erat demonstrandum: Es gibt mehr Dinge im Himmel und auf Erden, als
unsere Schulweisheit sich triumen lagt.

205






	Salomo und die Frau ohne Schatten : Fragmente zu Ikonographie und Musikanschauung des Mittelalters am Beispiel dreier Imperatores litterati: Maximilian I., Alfonso X. und Heinrich VI.

