Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 8 (1984)

Artikel: Die Naqggara - ein Beitrag zur Instrumentenkunde des Mittelalters
Autor: Pelrine, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE NAQQARA — EIN BEITRAG ZUR INSTRUMENTENKUNDE
DES MITTELALTERS

VON JoSEPH PELRINE

Das mittelalterliche kleine Kesselpaukenpaar, das wir ,,Naqqara® (engl. nakers,
frz. nacaire, ital. naccheroni) nennen, ist das bis heute wohl am wenigsten erforschte
Musikinstrument dieser Epoche. Das Instrument wurde in einigen Manuskripten,
auf Wandteppichen und in Skulpturen abgebildet. AuBerdem erschien der Begriff
etliche Male in Gedichten und Traktaten. Moderne Versuche, dieses Instrument
und dessen Spieltechnik auf Grund der Uberlieferungen zu rekonstruieren, fihrten
zu verschiedenen, zum Teil fragwiirdigen Ergebnissen und Theorien.

Im Verlaufe dieses Aufsatzes mochte ich eine reprisentative Auswahl des uns
zur Verfligung stehenden Materials anfiihren sowie eine bisher noch unbeachtete
Informationsquelle vorstellen und analysieren, welche uns erlaubt, die anderen
Informationen in einem neuen Licht zu betrachten.

Ich mochte hier weder zur Spieltechnik noch Auffithrungs- und Besetzungspraxis
Stellung nehmen, sondern mich lediglich auf einen Aspekt des Instrumentenbaus
beschrinken.

SCHRIFTLLICHE QUELLEN

Wenden wir uns zuerst den geschriebenen Quellen zu: Es lift sich nicht genau
feststellen, wann der Begriff , Naqqara® das erste Mal in der westlichen Literatur
gebraucht wurde.! Die Tatsache, daR das Instrument am Anfang immer in Verbin-
dung mit den Sarazenen und den Kreuzziigen auftaucht, legt die Vermutung nahe,
daR die Kreuzritter die Nagqgara von den Sarazenen iibernahmen und in den Westen
mitbrachten.? 1309 schreibt Jean, Sire de Joinville, iber die Abenteuer Konig
Louis’ im 2. Kreuzzug:

,,Lor 1l fist sonner ses tabours,
que I'on appelle nacaires,

et lors nous coururent sus et a pi€ et a cheval.‘3

Entgegen der weit verbreiteten Meinung etwa Curt Sachs’, (Handbuch der Musikinstrumenten-
kunde, Leipzig 1930, 85) das Instrument werde das erste Mal 1303 erwihnt, meint Edmund
Bowles (,,Eastern influence on the use of trumpets and drums in the Middle Ages*, Anuario
Musical 26 (1971), 3—28), der Ausdruck komme schon ,,ein paar Jahrzehnte* nach 1100
vor, in einer Abschrift des Chanson de Geste von Godefroid de Bouillon, Leiter des ersten
Kreuzzuges, gibt aber keine Quelle an. Die Einleitung zu der Neuausgabe (Chevalier au Cygne
et Godefroid de Bouillon, ed. de Reiffenberg, Bruxelles 1846) datiert gegen Ende des 12,
oder Anfang des 13. Jahrhunderts, und Friedrich Dick (Bezeichnungen fiir Saiten- und
Schlaginstrumente in der altfranzosischen Literatur, GieBen 1932) zihlt es zu den Werken
des 14, Jahrhunderts.

Diese Meinung vertritt unter anderen auch Josef Levy (Die Signalinstrumente in den alt-
franzdsischen Texten, Diss. Halle 1910, 16)

7 Dick, op. cit., 140

229



Es ist kein Wunder, daf} die Kreuzritter beim Klang dieser Trommeln voll Angst
davonliefen, da (wie Joinville an einer anderen Stelle beschreibt)

,,La noise que 1l menoient de leur nacaires
et de leurs cors sarrizinnoiz,
estoit espoventable a escouter.**

Es dauerte jedoch nicht lange, bis die Kreuzritter die Taktiken und Instrumente
threr Feinde selber iibernahmen. An wieder einer anderen Stelle heilt es, daR
Konig Louis an der Spitze seiner Armee ritt mit

,»a grand noyse et a grand bruit
de trompes et de nacaires.**

Als lautes, kriegerisches Instrument wurden die Nagqara oft zusammen mit Trom-

peten gespielt und bald in den koniglichen Haushalt aufgenommen. Schon 1304

wurde ein gewisser Janino le Nakerer in den Diensten Konig Edwards I. erwiahnt.
1347 schreibt der Chronist Froissard iber den Einzug Edwards III. in Calais:

,,Et qui en ce tumulte pour donner encore plus grand effroy,
faisoient de tous costez sonner leurs cors grailles,

nacaires et trompettes, pour montrer que tout le corps

de leur armée estoient la present.*‘®

Einer der Pagen im Dienste Edwards III. war der englische Dichter Geoffrey Chau-
cer, der in ,,The Soldier’s Tale** von seinen Canterbury Tales von

,,Pypes, trompes, nakers, clariounes,

that in the bataille blowen blody sounes‘‘”

spricht. Dies ist jedoch nicht die erste Erwidhnung des Instruments auf Englisch,
sondern Minot schreibt bereits 1352:

,»The princes that war riche on saw,
Gert nakers strike and trumpes blow.“®

Offensichtlich waren die Naqqara eine spezielle Art Schlaginstrument, da sie
getrennt von den anderen Pauken aufgefiihrt werden, zum Beispiel im ,,Orchester
der Gotter** aus den Echecs Amoureux (14.Jh.):

,,Trompes, tabours, tymbres, naqaires 2R

Dick, op. cit., 141

Dick, op. cit:; 141

Dick, op. cit., 142

Geoffrey Chaucer, The Canterbury tales, London 1958, 67.

Gustav Schad, Musik und Musikausdriicke in der mittelenglischen Literatur, Diss. Giellen
1911, 45.

? Dick, op. cit., 142

®© a9 o ©n b

230



Normalerweise wurden sie paarweise gespielt, wie z. B. Christine de Pisan (14. Jh.)
erwahnt:

,,Menestrelz, trompes, naqaires

y avoit plus de trois paires

Qui st haultement cournoyent

Que mons et vaulx resonnoyent. !

Als sich die Naqqara in Europa weiter verbreiteten, fanden sie auch ihren Weg in
andere Ensembles. Sie konnten sehr leise und zart gespielt werden, was schon
Godefroid de Bouillon bemerkt:

,,nakaires, dont joly sont ly son*“!!

Ihr angenehmer Klang wird auch in der Geste des ducs de Bourgogne erwihnt:

,,a trompes, a nachaires et instrumens plaisans.‘‘!?

Mit der Zeit wurden die ehemaligen Kriegsinstrumente so ,,zahm*, da@ Machaut
erwihnt, ein typisches Tafelkonzert bestehe aus

,,Harpe, tabour, trompes, naquaires ...““!>

Jedoch keine dieser Quellen sagt viel iiber die kleinen Kesselpauken selbst aus.
Einer der wenigen, die genauere Angaben machen, ist Jean de Gerson, der in
seinem Tractatus de Canticis (ca. 1426) schreibt.

,,ount tympanula duo, gallice naquaires, unum obtusi supra modum soni, alterum
peracuti; ubi significationem accipere possumus timoris humiliantis et spei
elevantis super, propter misericordiam et judiciam quae Domino cantandae sunt;
spes in contemplatione divinae pietatis et gratuitae bonitatis; timor in affecto
severitatis insustentabilis adversus peccatores, quos obdurare dicitur sicut alio-
rum misereri. Sunt alia tympana vulgaribus magis assueta, quia faciliora, qua
sonabiliora ad saltus inconditos et alia tripudia ...“!*

Auch bei Gerson finden wir die Bemerkung, daf die Pauken paarweise gespielt
wurden. Die eine hat einen dumpfen, die andere dagegen einen sehr hellen Klang.
Isoliert betrachtet konnte man diesen Satz auch so interpretieren, dal der Unter-
schied zwischen den beiden Pauken nur einer der Klangfarbe sei, doch weist seine
Anspielung auf ,,timoris humiliantis et spei elevantis*® eher auf einen Unterschied
der Tonhohe hin.

Die Anmerkung, andere Pauken seien leichter zu spielen und klingen besser fiir
Tinze und andere gemeine Musik, deutet darauf, da@ Gerson den Naqgara einen
hohen Rang unter den Instrumenten zuweist.

' Dick, op. cit., 141

1 Dick, op. cit., 142

12 Dick, op. cit., 142

13 Dick, op. cit., 142

Jean de Gerson, (Euvres Completes, ed. Glorieux, Paris 1961, IX, 533. Der Traktat wurde im
Detail untersucht in Christopher Page, ,,Early 15th-Century instruments in Jean de Gerson’s
,Tractatus de Canticis'*, Early Music 6 (1978) 339—349.

231



Abb. 1: M. Severinus Boethius,
De institutione arithmetica

\ libri duo; de institutione
\ musica libri quinque; Neapel,
H Biblioteca Nazionale,
! Ms. VA 14 (14. Jahrhundert;
j nach Alexander Buchner,
4

Musikinstrumente von den
Anfangen bis zur Gegenwart,
Prag 1972, Abb. 78).

BILDQUELLEN

Obwohl Nagqara nicht so oft abgebildet wurden wie z. B. Harfen oder Lauten, gibt
es doch eine nicht geringe Anzahl Bilder.

Abb. 1 stammt aus einem Manuskript des 14. Jahrhunderts von Boethius’ ,,De
Musica‘.!® Es zeigt einen stehenden Naqqaraspieler, dessen Pauken an seiner Taille
angehdngt sind. Der Illuminator zeigt, dal das Fell an der Pauke mittels X-férmig
gefiihrter Spannschniire befestigt war. In diesem speziellen Bild verlaufen die
Spannschniire paarweise. Der Pauker spielt mit einem Paar langer, diinner Schlagel,
die er in der ,,Daumen-unten‘‘-Stellung hilt.

32 Neapel, Biblioteca Nazionale, Ms. VA 14.

232



Abb. 2: Fresko
in der Kirche
St. Leonhard in
Zwickenberg
(Kirnten).

Abb. 2 zeigt einen Naqqgara spielenden Engel aus einem Fresko (ca. 1438) der
St. Leonhardskirche zu Zwickenberg (Kirnten). Dieser Engel spielt auf zwei
Pauken unterschiedlicher Grofe. Der Spannriemen verliuft W-formig zwischen
dem Paukenfell und einem Ring. Der Engel spielt mit einem kiirzeren Paar Schligel,
die er in ,,Daumen-oben‘‘-Position hilt.

233



Abb. 3: Lyon, St. Jean,
mittleres Westportal
(14. Jahrhundert;

nach Wilhelm Stauder,
Alte Musikinstrumente,
Braunschweig 1973,
Abb. 230).

Abb. 3 ist eine Engelskulptur (14. Jh.) aus der Kirche St. Jean in Lyon. Diese
Pauken sind um einiges grofer, als die oben gezeigten, und stehen auf dem Boden
oder auf einem Podest. Wiederum sind sie X-formig bespannt. Man sieht ganz
deutlich einen Ring, an dem sowohl das Fell als auch die Spannschniire befestigt
sind. Auch dieser Engel spielt mit einem Paar Schligel, die einen sehr groRen Kopf

haben. Er spielt in Kreuztechnik, d. h. mit dem rechten Schligel auf der linken
Pauke und umgekehrt.

234



Abb. 4: London, British Library, Add. Ms. 27 695, f. 13 (spites 14. Jahrhundert; nach James
Blades und Jeremy Montagu, Early percussion instruments from the Middle Ages to the Baroque,
London 1976, [X]).

Abb. 4 ist eine Miniatur aus dem spiten 14. Jahrhundert aus einem lateinischen
Traktat.'® Der Naqqaraspieler trigt die Pauken, wihrend er spielt, nicht selber,
sondern laRt sie sich von seinem Begleiter auf dem Riicken vortragen. Dieser spielt
gleichzeitig Becken.

Abb. 5 stammt aus dem Chorgestiihl der Kathedrale in Worcester und zeigt ein
mittelalterliches Turnier (zwei Ritter und ihre Musiker). Der eine Ritter wurde
von seinem Gegner getroffen, fallt um und reilt gleichzeitig den Naqqaraspieler
mit. Auf seiner Pauke sehen wir die selten verwendeten Schnarrsaiten, die auf dem
Fell liegen und den Klang verindern. Die Verzierung um den AuRenrand ist wahr-
scheinlich ein Zierbanner, nach Ausstattung und Zweck dhnlich denen der Hof-
trompeter. Die Schligel sind kurz und haben kugelférmige Kopfe.

Auf Grund all dieser Informationen ergibt sich von der Naqqara folgendes Bild:
Naqqgara sind kleine, einfellige Pauken. Sie haben im allgemeinen die Form von
Halbkugeln, konnen jedoch auch lang und spitz sein oder kurz und eher flach. Die
groBeren Pauken sind gelegentlich gegen oben hin verjiingt. Im allgemeinen aber
1st der Durchmesser des Paukenfells kleiner als die Tiefe des Kessels. Die Kessel,

' London BL, Ms. Add. 27695, f.13.

233



Abb. 5: Schnitzerei am
Chorgestiihl der Kathedrale
von Worchester

(spites 14. Jahrhundert);
nach: Fr. Galpin, Old
English instruments of
music, London 41965,

pl. 49).

die generell einen Durchmesser von ca. 20—30 cm haben, wurden oft aus Metall
oder Ton, weniger hiufig aus Holz oder Leder verfertigt. Dariiber spannte man
Kalbs- oder Ziegenhaut als Fell. Das Leder wurde am Kessel mittels Schniiren oder
Lederriemen befestigt, die in einem W- oder X-férmigen Muster zwischen dem Fell
und einem Ring verliefen. Gelegentlich findet man Schnarrsaiten darauf. Normaler-
weise wurden Naqqara paarweise gespielt, obwohl man sie auch manchmal einzeln
oder in Dreiergruppen sieht. Fast immer zeigen die Abbildungen, daf sie mittels
Schligel gespielt wurden. Wie der Spieler seine Trommeln zum Musizieren plaziert
hat, ist verschieden: Ein Teil der Abbildungen zeigt den Musiker, der die Trommeln
(an einem Riemen befestigt) um die Taille oder den Hals gehingt hat. Andere
stellen sie auf den Boden oder auf ein Podest oder hingen sie einem Diener oder
Pferd auf den Ricken.

Wir wissen nichts ber die Tonhohe. Sind die paarweise verwendeten Pauken
durch unterschiedliche Tonhohen motiviert? Und wenn dem so wire, wie wirde
sich hierzu die oft identische Grof3e beider Kessel verhalten?

Die Quellen geben uns eine ungefihre Ahnung davon, in welcher Besetzung und
zu welchem Anlaf das Instrument gespielt wurde, sagen aber nichts dartber aus,
wie und was der Musiker gespielt hat. Es gibt aber noch einen anderen Zugang, das
Problem der Naqqara zu beleuchten: eine auBereuropiische Musikpraxis, die mog-
licherweise Riickschliisse auf die mittelalterliche Praxis zulaRt.

236



DIE NAQQARA IN INDIEN

Zur gleichen Zeit, als die Kreuzritter kampften, um Jerusalem aus den Hinden der
Moslems zu befreien, verbreiteten sich Religion und Kultur des Islam auf dem
indischen Subkontinent. Dies geschah zum einen auf Grund der Expansionen des
Moslem-Herrschers Mahmud von Ghasni (dem heutigen Afghanistan). Dieser mar-
schierte, nachdem er das Land uber den Zeitraum von 20 Jahren mit kontinuier-
lichen Raubiberfillen geschwicht hatte, im Jahre 1021 in Punjab (Nordwest-
Indien) ein und machte Lahore zu seiner Hauptstadt.

Noch 150 Jahre spiter diente Lahore als Stitzpunkt fiir Angriffe. Diese hatten
das Ziel, Land zu erobern und das Reich zu vergroRern. Der Anfiihrer dieser Trup-
pen war der imperialistische Mohammed Gauri. Die Elefanten und die schlecht
organisierten, axtschwingenden Fuftruppen der Radschputen-Prinzen stellten
kein Hindernis dar fiir Gauris gut ausgebildete, reitende Bogenschiitzen. Gauri iiber-
rannte Delhi, wandte sich nach Siidosten, plinderte Benares und verwiistete
Kalkutta, und am Ende seines Lebens (ca. 1206) beherrschte er ganz Indien nérd-
lich des Hochlands von Dekkhan. Alle diese Soldaten und Abenteurer jedoch
brachten keine hochentwickelte Kultur mit, die sich gegen den Hinduismus durch-
gesetzt hitte, und wiren leicht in diesen integriert worden, wenn ein zweiter
wichtiger Faktor nicht mitgespielt hitte.

Am Anfang des 13. Jahrhunderts bewegten sich die Mongolen aus Zentralasien
westwarts und zerstorten alles, was ithnen in den Weg kam. Unter Djingis Khan
(1155—1227) erreichten sie Bagdad, wo sie die Bibliotheken verbrannten und die
Gelehrten umbrachten.!” Zwischen Indien und Zentralasien aber liegt eine lange
Gebirgskette, und dadurch blieb den Indern die mongolische Heimsuchung erspart;
hierher flichteten sich die Moslems. Da zu dieser Zeit die islamische Kultur schon
sehr weit entwickelt war, bestand ein groBer Teil der Flichtlinge aus Kiinstlern
und Intellektuellen. Diese hochtalentierten Flichtlinge, die im 13. Jahrhundert
kamen, machten Indien zu einem Zentrum islamischer Kultur. Ein wesentlicher
Teil der Kultur der Moslems war ithre Musik, und eine besondere Rolle in dieser
Musik spielten die ,,nagara khana* oder ,,naubat“-Ensembles, bestehend aus
»shahnai® (Oboe) und naqqara. Diese Ensembles spielten auf einem speziellen
Balkon iiber dem Eingang zur kaiserlichen Residenz, um die Tageszeiten zu markie-
ren. Die Musiker waren keine gemeinen Diener, sondern hochgeehrte Kiinstler, die
auch zur Unterhaltung am Hof spielten, und zwar allein oder als Begleiter eines
Sangers. Es war auch nicht unter der Wiirde des Kaisers, musikalisch gebildet zu
sein und ein Instrument zu spielen. Vom groRen Kaiser Akbar wurde gesagt:

,,Seine Majestit besitzt ein theoretisches Wissen tiber Musik, das nicht einmal
ausgebildete Musiker haben, und zudem spielt er hervorragend, insbesondere
auf der Naqqara.*'®

'7 Marco Polo erwihnt, daR die Truppen Djingis Khan’s auch Naqqara hatten.
18 Abu’l-fazl Sallami, A’in-I Akbari, I, 54, zitiert in Rebecca Stewart, The Tabla in perspective,
Diss. Los Angeles 1974, 19.

237



Diese Tradition blieb tiber viele Jahrhunderte hinweg unveriandert. Augustus Willard
(um 1834) bezeichnet die Naqqara als die Konigin der Instrumente und schreibt
von den ,,naubat‘‘-Ensembles:

,,The grandest instrumental music of Hindoostan ... the effect produced by the
joint efforts of the expert performers is considerably imposing ...““"?

Ungliicklicherweise verschwanden im Laufe der Kolonialisierung durch England
und der darauffolgenden Unabhingigkeit Indiens die moslemischen ,,Nawabs*
und ihre Musik.

,,Only a few isolated naubat ensembles remain as minimum proof of the once
exalted position of the naqqara tradition among the ceremonial and formal

musics of the Muslim courts*‘.2°

Ein anderer Faktor, der mafigeblich zum Aussterben der Naqqara beitrug, war die
streng geheimgehaltene, miindlich Gberlieferte Musizierkunst. Die Spieler waren
sozusagen Mitglieder einer Gilde, Triger einer Tradition, die vom Vater an den
Sohn weitergegeben wurde und deren oberstes Gebot war, historisch getreu mit
aller Reinheit der tberlieferten Technik und genau so wie ihre Vorfahren zu
spielen.?! Diese Gilde wachte eifersiichtig Gber ihre speziellen und sehr komplexen
Techniken und hielt sie streng geheim. Thre privilegierte und geschitzte Stellung
bei Hof hielt sie von allen Hindu-Einflissen und neuen, fremden Elementen fern.
Auf Grund dieses Phinomens ist die Spieltechnik vermutlich auf dem Stand
geblieben, den sie im Mittelalter hatte.

*

Wihrend einer intensiven Studienzeit in Indien war es mir moglich, mit einem der
letzten Nagqqaraspieler zu arbeiten und unter seiner Anleitung die Spieltechnik
und Geschichte dieses Instrumentes zu erlernen, Tonaufnahmen zu machen sowie
Bilder zu sammeln. Die Auswertung dieser Informationen erlaubt es, viele Fragen
und Streitpunkte der westlichen Theorien Giber die mittelalterliche ,,Naqqara‘' neu
zu diskutieren. Da eine Gesamtanalyse dieses Materials den Rahmen dieses Aufsatzes
sprengen wiirde, mochte ich mich auf einen kleinen Aspekt beschrinken: das
Spannen und Befestigen des Fells.

WIN. Augustus Willard, ,,A Treatise on the music of Hindoostan*, Music of India, Calcutta
1962, 63.

20 Grewart, op. cit:; 18—19.

2l Eine Parallele dazu bilden die Paukerziinfte der westlichen Renaissance.

238



DAS PAUKENFELL UND DESSEN BEFESTIGUNG

Die einfachste Methode, ein Paukenfell am Kessel zu befestigen, ist, das Fell am
Kesselrand anzuleimen oder es mittels Nigeln festzumachen. Diese Methode wird
zum Beispiel bei ,, Timbrels* (Tamburin) gebraucht. Der nichstaufwendigere Schritt
wire, zusitzlich zum Leim noch einen Riemen zu verwenden, der durch Locher
am Rande des Fells gezogen und um den Kessel herum verknotet wird. Diese Art
ist z.B. bei den arabischen ,,Darbukkas* zu sehen. Eine solche Spannart ist
beschwerlich und unflexibel, da die Spannschnur mehrmals fest verknotet wird und
das Nachspannen eines locker gewordenen oder das Wechseln eines alten oder zer-
rissenen Fells zu einer zeitraubenden Prozedur macht. Dazu kommt, daf die Spann-
schnur direkt durch das Fell gezogen wird; dabei werden durch die Spannung die
Locher vergrofert, so dal sich die Spannung ungleichmiRig verteilt. Wenn tber-
haupt, werden diese Pauken mit Wasser (tiefer) oder Hitze (hoher) gestimmit.
Diese Elemente lassen sich natiirlich nicht dosieren, eine genaue Stimmung ist
daher unmoglich.

Im Gegensatz dazu verwenden fast alle indischen Pauken eine flexible Spannart,
die es ermoglicht, die Tonh6he wie auch das Fell rasch zu wechseln. Eine bemer-
kenswerte Ausnahme davon ist die ,,Kanjira* (ein Tamburin mit aufgeklebtem Fell),
wo Anderungen der Tonhohe ein Teil der Spieltechnik sind. Sie werden erzeugt
durch verschieden starken Druck der haltenden Hand auf das Trommelfell.

Ein kurzer Blick auf die typischen Methoden der Inder, ein Paukenfell zu
befestigen, zeigt uns, wie optimal die Forderungen an die Pauke erfiillt werden:
Der Instrumentenbauer kauft zuerst ein grof3es Stiick Ziegenleder fiir das Fell und
dazu verschieden lange Lederriemen. Wihrend er das grofle Stiick in Wasser ein-
legt, um es weicher zu machen, flicht er aus einem der Riemen einen Ring von
ca. 6—10 cm Durchmesser. Dieser Ring kommt auf die Paukenunterseite und wird
nachher zum Festzurren gebraucht. Das noch nasse Paukenfell wird jetzt iiber die
Offnung des Kessels gespannt und kleine Locher werden rund um den Rand
gestanzt. Abwechselnd durch diese Locher und den Ring auf der Unterseite wird
jetzt ein Riemen gezogen, der das Fell spannt. Dann wird das Ganze an die Sonne
zum Trocknen gestellt. In der Zwischenzeit flicht der Instrumentenbauer einen
anderen Ring, der genau um den oberen Rand der Pauke paft. Sobald das Fell
trocken ist, sticht der Paukenbauer rund um dessen aulleren Rand 48 Locher, die alle
den gleichen Abstand voneinander haben. Dann wird der Ring an den 48 Lochern
festgeflochten. Er dient dazu, die Spannung gleichmaRiger tiber die gesamte Fliche
zu verteilen.?* Der Rest des Leders wird ungefihr 2 ¢cm unter dem Ring abge-
schnitten und das Trommelfell mit einem Riemen am Kessel befestigt: man zieht
ithn durch eines der Locher im oberen Ring, spannt und wickelt ihn um den unteren
Ring, zieht ihn wieder durch den oberen, immer zwei Locher auslassend usw.
(Wenn man jedes dritte Loch braucht, mul8 man also 16mal spannen.) Diese Art
zu spannen ergibt W-formige Muster.

*2 Ich habe in Indien Trommelfelle nach dieser Methode machen lassen. Ich glaube, dies sei
sowohl eine praktische als auch eine musikalisch und isthetisch befriedigende Losung.

239



Um die Tonhohe zu dndern, konnen nun entweder kleine Holzpflocke unter
den Spannriemen geschoben werden, oder man kann je zwei dieser , Riemen-
abschnitte* mit einem beweglichen Metallring verbinden und durch Auf- und Ab-
verschiebung die Spannung und somit die Tonhoéhe dndern.

Um ein X-formiges Muster zu erhalten, gibt es zwei Moglichkeiten: Erstens:
Nehmen wir von den 48 Lochern jetzt nur die 16 wesentlichen und betrachten
den Rest als unwichtig. Wenn man jetzt den Riemen durch jedes dritte oder fiinfte
Loch (der 16) zieht, und, weil es nicht aufgeht, die Pauke mehrmals umrunden
muf3, bis man wieder an das erste Loch kommt, so erhilt man ein X-formiges Zick-
Zackmuster, das die Spannung noch gleichmiRBiger verteilt. Die zweite Moglichkeit
ist, zuerst W-formig zu spannen und dann ungefihr auf der Hohe des ersten Drittels,
von oben gesehen, je zwei der ,,Riemenabschnitte mit einem weiteren Riemen zu
verknoten. Das ergibt jetzt eine Art ,,)Y*, dessen unterer Teil doppelt ist. Falt man
nun ungefihr auf dem ersten Drittel von unten je einen Teil des Unterteils zweier
benachbarter ,,Y’s* mit einem weiteren Riemen zusammen, so erhidlt man wiederum
ein X-Muster.

164 10 8 7 6 ) -4 3 2 1
Rand des Fells :

Unterer Ring

1 RN o IS 8 7 6 5 4 3 2 1

VYV 888

240



Eine andere bisher noch unbeantwortete Frage ist: Wie erhilt man einen Unter-
schied in der Tonhohe, wenn die beiden Kessel annihernd gleich groR sind? Ein
gewisser Unterschied auf Grund verschiedener Spannung und Dicke des Fells ist
moglich, aber nur bis zu gewissen Grenzen. Ein Paukenfell, das zu stark gespannt
wird, hat einen stumpfen Ton, der nicht weit trigt.

Die Inder entwickelten schon vor langer Zeit eine andere Methode, die nicht
nur die Tonhohe erniedrigt, sondern auch die Resonanzfihigkeit und Schonheit
des Tones erhoht. Sie entdeckten einen Weg, eine Art Paste aus Eisenstaub,
gekochtem Reis, Tinte und Leim in einem kreisformigen Fleck in der Mitte des
Fells anzubringen, die dessen Masse erhohte und gewisse harmonische Vibrations-
knotenpunkte dimpfte. Der schwarze Fleck ist sichtbar auf den indischen ,, Tablas*
und ,,Mrdangas®. Beide sind Instrumente, die mit den Hinden gespielt werden. Bei
den mit Schligeln gespielten ,,Naqqaras* und ,,Dholaks‘ befindet er sich jedoch
auf der Innenseite des Fells. Einem zufilligen Beobachter entginge diese Tatsache
natirlich. Er konnte glauben, der Tonunterschied sei auf die spezielle Spieltechnik
zurickzufiihren. Unglicklicherweise ist die genaue Zusammensetzung dieser Paste
ein unter Paukenbauern eifersiichtig gehiitetes Geheimnis. Eine andere Paste,
deren Zusammensetzung wir aber kennen, ist ,,Ata‘. Sie besteht aus Mehl und
Wasser, wird kurz vor dem Spielen aufgetragen, muf zwischendurch immer wieder
mit Wasser angefeuchtet und nach jedem Spielen vollstindig abgekratzt werden.
Dieser recht groBe Aufwand, eine Pauke tiefer zu stimmen, wird heute noch beim
nordindischen ,,Pakhawaj** getrieben.

Wenn wir uns jetzt nochmals den Bildern zuwenden, so erhalten einige zuvor
unbeachtete Details moglicherweise Bedeutung. Auf der Engelsskulptur von
Abb. 3 sehen wir klar und deutlich einen Ring um den oberen Teil der Pauke, an
dem die Spannschnire befestigt sind. Auf Abb. 2 sind die einfache W-Spannung
und der untere Ring erkennbar. Auf Abb. 4 sieht man, da der Kiinstler eine in
eine X-Form zusammengezogene W-Spannung abgebildet hat. Die Verkniipfungs-
punkte sind deutlich zu sehen.

Auch auf anderen mittelalterlichen Bildern kénnen solche Ubereinstimmungen
bzw. Ahnlichkeiten festgestellt werden. Damit soll hier freilich kein stringenter
historischer Zusammenhang postuliert werden — dies ist beim gegenwirtigen Stand
der Forschung nicht moglich. Immerhin aber mogen die beschriebenen indischen
Techniken als Anregung dienen, die mittelalterlichen Quellen auf neue Art zu
sehen.??

23 An dieser Stelle mochte ich allen herzlich danken, ohne deren Hilfe dieser Aufsatz nicht
zustande gekommen wire: an erster Stelle meinen Lehrern, Samir Chatterjee und Jaideb
Garai, die mich groRziigig an ihrem Wissen teilhaben lieRen; ferner Prof. Dr. Wulf Arlt und
Barbara Eng, die mich vom Anfang an beraten haben, Dr. Peter Reidemeister, der fiir
meine Theorien ein offenes Ohr hatte, Lorenz Welker, der unendliche Geduld bei der Redak-
tion meines Textes hatte, und last but not least Michéle Dorner fiir ihre Ubersetzung und
Unterstiitzung.

241



K .
=

TR

oy

ET

=g

1)

I-vLI.I Fl-s'
e

4

éf-\.
St

o aal
';zﬂ;nl -13)—':-\.
SEEN G




	Die Naqqara - ein Beitrag zur Instrumentenkunde des Mittelalters

