
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 8 (1984)

Artikel: Die Naqqara - ein Beitrag zur Instrumentenkunde des Mittelalters

Autor: Pelrine, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NAQQARA - EIN BEITRAG ZUR INSTRUMENTENKUNDE
DES MITTELALTERS

von Joseph Pelrine

Das mittelalterliche kleine Kesselpaukenpaar, das wir „Naqqara" (engl, nakers,
frz. nacaire, ital. naccheroni) nennen, ist das bis heute wohl am wenigsten erforschte
Musikinstrument dieser Epoche. Das Instrument wurde in einigen Manuskripten,
auf Wandteppichen und in Skulpturen abgebildet. Außerdem erschien der Begriff
etliche Male in Gedichten und Traktaten. Moderne Versuche, dieses Instrument
und dessen Spieltechnik auf Grund der Überlieferungen zu rekonstruieren, führten
zu verschiedenen, zum Teil fragwürdigen Ergebnissen und Theorien.

Im Verlaufe dieses Aufsatzes möchte ich eine repräsentative Auswahl des uns
zur Verfügung stehenden Materials anführen sowie eine bisher noch unbeachtete
Informationsquelle vorstellen und analysieren, welche uns erlaubt, die anderen
Informationen in einem neuen Licht zu betrachten.

Ich möchte hier weder zur Spieltechnik noch Aufführungs- und Besetzungspraxis
Stellung nehmen, sondern mich lediglich auf einen Aspekt des Instrumentenbaus
beschränken.

SCHRIFTLICHE QUELLEN

Wenden wir uns zuerst den geschriebenen Quellen zu: Es läßt sich nicht genau
feststellen, wann der Begriff „Naqqara" das erste Mal in der westlichen Literatur
gebraucht wurde.1 Die Tatsache, daß das Instrument am Anfang immer in Verbindung

mit den Sarazenen und den Kreuzzügen auftaucht, legt die Vermutung nahe,
daß die Kreuzritter die Naqqara von den Sarazenen übernahmen und in den Westen
mitbrachten.2 1309 schreibt Jean, Sire de Joinville, über die Abenteuer König
Louis' im 2. Kreuzzug:

,,Lor il fist sonner ses tabours,

que l'on appelle nacaires,
et lors nous coururent sus et a pié et a cheval."3

1

Entgegen der weit verbreiteten Meinung etwa Curt Sachs', (Handbuch derMusikinstrumentenkunde,

Leipzig 1930, 85) das Instrument werde das erste Mal 1303 erwähnt, meint Edmund
Bowles („Eastern influence on the use of trumpets and drums in the Middle Ages", Anuario
Musical 26 (1971), 3—28), der Ausdruck komme schon „ein paar Jahrzehnte" nach 1100

vor, in einer Abschrift des Chanson de Geste von Godefroid de Bouillon, Leiter des ersten

Kreuzzuges, gibt aber keine Quelle an. Die Einleitung zu der Neuausgabe (Chevalier au Cygne
et Godefroid de Bouillon, ed. de Reiffenberg, Bruxelles 1846) datiert gegen Ende des 12.

oder Anfang des 13. Jahrhunderts, und Friedrich Dick (Bezeichnungen für Saiten- und
Schlaginstrumente in der altfranzösischen Literatur, Gießen 1932) zählt es zu den Werken
des 14. Jahrhunderts.

2 Diese Meinung vertritt unter anderen auch Josef Levy (Die Signalinstrumente in den alt¬

französischen Texten, Diss. Halle 1910, 16)
3 Dick, op. cit., 140

229



Es ist kein Wunder, daß die Kreuzritter beim Klang dieser Trommeln voll Angst
davonliefen, da (wie Joinville an einer anderen Stelle beschreibt)

„La noise que il menoient de leur nacaires

et de leurs cors sarrizinnoiz,
estoit espoventable à escouter."4

Es dauerte jedoch nicht lange, bis die Kreuzritter die Taktiken und Instrumente
ihrer Feinde selber übernahmen. An wieder einer anderen Stelle heißt es, daß

König Louis an der Spitze seiner Armee ritt mit

,,a grand noyse et a grand bruit
de trompes et de nacaires."5

Als lautes, kriegerisches Instrument wurden die Naqqara oft zusammen mit Trompeten

gespielt und bald in den königlichen Haushalt aufgenommen. Schon 1304
wurde ein gewisser Janino le Nakerer in den Diensten König Edwards I. erwähnt.

1347 schreibt der Chronist Froissard über den Einzug Edwards III. in Calais:

„Et qui en ce tumulte pour donner encore plus grand effroy,
faisoient de tous costez sonner leurs cors grailles,
nacaires et trompettes, pour montrer que tout le corps
de leur armée estoient là present."6

Einer der Pagen im Dienste Edwards III. war der englische Dichter Geoffrey Chaucer,

der in „The Soldier's Tale" von seinen Canterbury Tales von

„Pypes, trompes, nakers, clariounes,
that in the bataille blowen blody sounes"7

spricht. Dies ist jedoch nicht die erste Erwähnung des Instruments auf Englisch,
sondern Minot schreibt bereits 1352:

„The princes that war riche on saw,
Gert nakers strike and trumpes blow."8

Offensichtlich waren die Naqqara eine spezielle Art Schlaginstrument, da sie

getrennt von den anderen Pauken aufgeführt werden, zum Beispiel im „Orchester
der Götter" aus den Echecs Amoureux (14. Jh.):

„Trompes, tabours, tymbres, naqaires ..."9

4 Dick, op. cit., 141
5 Dick, op. cit., 141
6 Dick, op. cit., 142
7 Geoffrey Chaucer, The Canterbury tales, London 1958, 67.
8 Gustav Schad, Musik und Musikausdrücke in der mittelenglischen Literatur, Diss. Gießen

1911, 45.
9 Dick, op. cit., 142

230



Normalerweise wurden sie paarweise gespielt, wie z.B. Christine de Pisan (14. Jh.)
erwähnt:

„Menestrelz, trompes, naqaires

y avoit plus de trois paires
Qui si haultement cournoyent
Que mons et vaulx resonnoyent."10

Als sich die Naqqara in Europa weiter verbreiteten, fanden sie auch ihren Weg in
andere Ensembles. Sie konnten sehr leise und zart gespielt werden, was schon
Godefroid de Bouillon bemerkt:

„nakaires, dont joly sont ly son"11

Ihr angenehmer Klang wird auch in der Geste des ducs de Bourgogne erwähnt:

,,a trompes, a nachaires et instrumens plaisans."12

Mit der Zeit wurden die ehemaligen Kriegsinstrumente so „zahm", daß Machaut
erwähnt, ein typisches Tafelkonzert bestehe aus

„Harpe, tabour, trompes, naquaires ,.."13

Jedoch keine dieser Quellen sagt viel über die kleinen Kesselpauken selbst aus.
Einer der wenigen, die genauere Angaben machen, ist Jean de Gerson, der in
seinem Tractatus de Canticis (ca. 1426) schreibt.

„Sunt tympanula duo, gallice naquaires, unum obtusi supra modum soni, alterum
peracuti; ubi significationem accipere possumus timoris humiliantis et spei
elevantis super, propter misericordiam et judiciam quae Domino cantandae sunt;
spes in contemplatione divinae pietatis et gratuitae bonitatis; timor in affecto
severitatis insustentabilis adversus peccatores, quos obdurare dicitur sicut alio-
rum misereri. Sunt alia tympana vulgaribus magis assueta, quia faciliora, qua
sonabiliora ad saltus inconditos et alia tripudia ,.."14

Auch bei Gerson finden wir die Bemerkung, daß die Pauken paarweise gespielt
wurden. Die eine hat einen dumpfen, die andere dagegen einen sehr hellen Klang.
Isoliert betrachtet könnte man diesen Satz auch so interpretieren, daß der Unterschied

zwischen den beiden Pauken nur einer der Klangfarbe sei, doch weist seine

Anspielung auf „timoris humiliantis et spei elevantis" eher auf einen Unterschied
der Tonhöhe hin.

Die Anmerkung, andere Pauken seien leichter zu spielen und klängen besser für
Tänze und andere gemeine Musik, deutet darauf, daß Gerson den Naqqara einen
hohen Rang unter den Instrumenten zuweist.

10 Dick, op. cit., 141
11 Dick, op. cit., 142
12 Dick, op. cit., 142
13 Dick, op. cit., 142
14

Jean de Gerson, Œuvres Complètes, ed. Glorieux, Paris 1961, IX, 533. Der Traktat wurde im
Detail untersucht in Christopher Page, „Early 15th-century instruments in Jean de Gerson's

.Tractatus de Canticis'", Early Music 6 (1978) 339—349.

231



Abb. 1: M. Severinus Boethius,
De institutione arithmetica
libri duo; de institutione
musica libri quinque; Neapel,
Biblioteca Nazionale,
Ms. VA 14 (14. Jahrhundert;
nach Alexander Buchner,
Musikinstrumente von den

Anfängen bis zur Gegenwart,
Prag 1972, Abb. 78).

BILDQUELLEN

Obwohl Naqqara nicht so oft abgebildet wurden wie z. B. Harfen oder Lauten, gibt
es doch eine nicht geringe Anzahl Bilder.

Abb. 1 stammt aus einem Manuskript des 14. Jahrhunderts von Boethius' „De
Musica".15 Es zeigt einen stehenden Naqqaraspieler, dessen Pauken an seiner Taille
angehängt sind. Der Illuminator zeigt, daß das Fell an der Pauke mittels X-förmig
geführter Spannschnüre befestigt war. In diesem speziellen Bild verlaufen die

Spannschnüre paarweise. Der Pauker spielt mit einem Paar langer, dünner Schlägel,
die er in der „Daumen-unten"-Stellung hält.

15
Neapel, Biblioteca Nazionale, Ms. VA 14.

232



Abb. 2: Fresko
in der Kirche
St. Leonhard in
Zwickenberg
(Kärnten).

Abb. 2 zeigt einen Naqqara spielenden Engel aus einem Fresko (ca. 1438) der
St. Leonhardskirche zu Zwickenberg (Kärnten). Dieser Engel spielt auf zwei
Pauken unterschiedlicher Größe. Der Spannriemen verläuft W-förmig zwischen
dem Paukenfell und einem Ring. Der Engel spielt mit einem kürzeren Paar Schlägel,
die er in „Daumen-oben"-Position hält.

233



Abb. 3: Lyon, St. Jean,
mittleres Westportal
(14. Jahrhundert;
nach Wilhelm Stauder,
Alte Musikinstrumente,
Braunschweig 1973,
Abb. 230).

Abb. 3 ist eine Engelskulptur (14. Jh.) aus der Kirche St. Jean in Lyon. Diese
Pauken sind um einiges größer, als die oben gezeigten, und stehen auf dem Boden
oder auf einem Podest. Wiederum sind sie X-förmig bespannt. Man sieht ganz
deutlich einen Ring, an dem sowohl das Fell als auch die Spannschnüre befestigt
sind. Auch dieser Engel spielt mit einem Paar Schlägel, die einen sehr großen Kopf
haben. Er spielt in Kreuztechnik, d. h. mit dem rechten Schlägel auf der linken
Pauke und umgekehrt.

234



Abb. 4: London, British Library, Add. Ms. 27 695, f. 13 (spätes 14. Jahrhundert; nach James
Blades und Jeremy Montagu, Early percussion instruments from the Middle Ages to the Baroque,
London 1976, [X]).

Abb. 4 ist eine Miniatur aus dem späten 14. Jahrhundert aus einem lateinischen
Traktat.16 Der Naqqaraspieler trägt die Pauken, während er spielt, nicht selber,
sondern läßt sie sich von seinem Begleiter auf dem Rücken vortragen. Dieser spielt
gleichzeitig Becken.

Abb. 5 stammt aus dem Chorgestühl der Kathedrale in Worcester und zeigt ein
mittelalterliches Turnier (zwei Ritter und ihre Musiker). Der eine Ritter wurde
von seinem Gegner getroffen, fällt um und reißt gleichzeitig den Naqqaraspieler
mit. Auf seiner Pauke sehen wir die selten verwendeten Schnarrsaiten, die auf dem
Fell liegen und den Klang verändern. Die Verzierung um den Außenrand ist
wahrscheinlich ein Zierbanner, nach Ausstattung und Zweck ähnlich denen der
Hoftrompeter. Die Schlägel sind kurz und haben kugelförmige Köpfe.

Auf Grund all dieser Informationen ergibt sich von der Naqqara folgendes Bild:
Naqqara sind kleine, einfellige Pauken. Sie haben im allgemeinen die Form von
Halbkugeln, können jedoch auch lang und spitz sein oder kurz und eher flach. Die
größeren Pauken sind gelegentlich gegen oben hin verjüngt. Im allgemeinen aber
ist der Durchmesser des Paukenfells kleiner als die Tiefe des Kessels. Die Kessel,

16 London BL, Ms. Add. 27695, f. 13.

235



Abb. 5: Schnitzerei am
Chorgestühl der Kathedrale
von Worchester
(spätes 14. Jahrhundert);
nach: Fr. Galpin, Old
English instruments of
music, London 41965,
pi. 49).

die generell einen Durchmesser von ca. 20—30 cm haben, wurden oft aus Metall
oder Ton, weniger häufig aus Holz oder Leder verfertigt. Darüber spannte man
Kalbs- oder Ziegenhaut als Fell. Das Leder wurde am Kessel mittels Schnüren oder
Lederriemen befestigt, die in einem W- oder X-förmigen Muster zwischen dem Fell
und einem Ring verliefen. Gelegentlich findet man Schnarrsaiten darauf. Normalerweise

wurden Naqqara paarweise gespielt, obwohl man sie auch manchmal einzeln
oder in Dreiergruppen sieht. Fast immer zeigen die Abbildungen, daß sie mittels
Schlägel gespielt wurden. Wie der Spieler seine Trommeln zum Musizieren plaziert
hat, ist verschieden: Ein Teil der Abbildungen zeigt den Musiker, der die Trommeln
(an einem Riemen befestigt) um die Taille oder den Hals gehängt hat. Andere
stellen sie auf den Boden oder auf ein Podest oder hängen sie einem Diener oder
Pferd auf den Rücken.

Wir wissen nichts über die Tonhöhe. Sind die paarweise verwendeten Pauken
durch unterschiedliche Tonhöhen motiviert? Und wenn dem so wäre, wie würde
sich hierzu die oft identische Größe beider Kessel verhalten?

Die Quellen geben uns eine ungefähre Ahnung davon, in welcher Besetzung und
zu welchem Anlaß das Instrument gespielt wurde, sagen aber nichts darüber aus,
wie und was der Musiker gespielt hat. Es gibt aber noch einen anderen Zugang, das

Problem der Naqqara zu beleuchten: eine außereuropäische Musikpraxis, die
möglicherweise Rückschlüsse auf die mittelalterliche Praxis zuläßt.

236



DIE NAQQARA IN INDIEN

Zur gleichen Zeit, als die Kreuzritter kämpften, um Jerusalem aus den Händen der
Moslems zu befreien, verbreiteten sich Religion und Kultur des Islam auf dem
indischen Subkontinent. Dies geschah zum einen auf Grund der Expansionen des
Moslem-Herrschers Mahmud von Ghasni (dem heutigen Afghanistan). Dieser
marschierte, nachdem er das Land über den Zeitraum von 20 Jahren mit kontinuierlichen

Raubüberfällen geschwächt hatte, im Jahre 1021 in Punjab (Nordwest-
Indien) ein und machte Lahore zu seiner Hauptstadt.

Noch 150 Jahre später diente Lahore als Stützpunkt für Angriffe. Diese hatten
das Ziel, Land zu erobern und das Reich zu vergrößern. Der Anführer dieser Truppen

war der imperialistische Mohammed Gauri. Die Elefanten und die schlecht
organisierten, axtschwingenden Fußtruppen der Radschputen-Prinzen stellten
kein Hindernis dar für Gauris gut ausgebildete, reitende Bogenschützen. Gauri
überrannte Delhi, wandte sich nach Südosten, plünderte Benares und verwüstete
Kalkutta, und am Ende seines Lebens (ca. 1206) beherrschte er ganz Indien nördlich

des Hochlands von Dekkhan. Alle diese Soldaten und Abenteurer jedoch
brachten keine hochentwickelte Kultur mit, die sich gegen den Hinduismus
durchgesetzt hätte, und wären leicht in diesen integriert worden, wenn ein zweiter
wichtiger Faktor nicht mitgespielt hätte.

Am Anfang des 13. Jahrhunderts bewegten sich die Mongolen aus Zentralasien
westwärts und zerstörten alles, was ihnen in den Weg kam. Unter Djingis Khan
(1155—1227) erreichten sie Bagdad, wo sie die Bibliotheken verbrannten und die
Gelehrten umbrachten.17 Zwischen Indien und Zentralasien aber liegt eine lange
Gebirgskette, und dadurch blieb den Indern die mongolische Heimsuchung erspart;
hierher flüchteten sich die Moslems. Da zu dieser Zeit die islamische Kultur schon
sehr weit entwickelt war, bestand ein großer Teil der Flüchtlinge aus Künstlern
und Intellektuellen. Diese hochtalentierten Flüchtlinge, die im 13. Jahrhundert
kamen, machten Indien zu einem Zentrum islamischer Kultur. Ein wesentlicher
Teil der Kultur der Moslems war ihre Musik, und eine besondere Rolle in dieser
Musik spielten die „nagara khana" oder ,,naubat"-Ensembles, bestehend aus
„shahnai" (Oboe) und naqqara. Diese Ensembles spielten auf einem speziellen
Balkon über dem Eingang zur kaiserlichen Residenz, um die Tageszeiten zu markieren.

Die Musiker waren keine gemeinen Diener, sondern hochgeehrte Künstler, die
auch zur Unterhaltung am Hof spielten, und zwar allein oder als Begleiter eines
Sängers. Es war auch nicht unter der Würde des Kaisers, musikalisch gebildet zu
sein und ein Instrument zu spielen. Vom großen Kaiser Akbar wurde gesagt:

„Seine Majestät besitzt ein theoretisches Wissen über Musik, das nicht einmal
ausgebildete Musiker haben, und zudem spielt er hervorragend, insbesondere
auf der Naqqara."18

17 Marco Polo erwähnt, daß die Truppen Djingis Khan's auch Naqqara hatten.
18 Abu'1-fazl Sallami, A'in-I Akbari, I, 54, zitiert in Rebecca Stewart, The Tabla in perspective,

Diss. Los Angeles 1974, 19.

237



Diese Tradition blieb über viele Jahrhunderte hinweg unverändert. Augustus Willard
(um 1834) bezeichnet die Naqqara als die Königin der Instrumente und schreibt
von den ,,naubat"-Ensembles:

„The grandest instrumental music of Hindoostan the effect produced by the

joint efforts of the expert performers is considerably imposing ,.."19

Unglücklicherweise verschwanden im Laufe der Kolonialisierung durch England
und der darauffolgenden Unabhängigkeit Indiens die moslemischen „Nawabs"
und ihre Musik.

„Only a few isolated naubat ensembles remain as minimum proof of the once
exalted position of the naqqara tradition among the ceremonial and formal
musics of the Muslim courts".20

Ein anderer Faktor, der maßgeblich zum Aussterben der Naqqara beitrug, war die

streng geheimgehaltene, mündlich überlieferte Musizierkunst. Die Spieler waren
sozusagen Mitglieder einer Gilde, Träger einer Tradition, die vom Vater an den
Sohn weitergegeben wurde und deren oberstes Gebot war, historisch getreu mit
aller Reinheit der überlieferten Technik und genau so wie ihre Vorfahren zu
spielen.21 Diese Gilde wachte eifersüchtig über ihre speziellen und sehr komplexen
Techniken und hielt sie streng geheim. Ihre privilegierte und geschützte Stellung
bei Hof hielt sie von allen Hindu-Einflüssen und neuen, fremden Elementen fern.
Auf Grund dieses Phänomens ist die Spieltechnik vermutlich auf dem Stand

geblieben, den sie im Mittelalter hatte.

*

Während einer intensiven Studienzeit in Indien war es mir möglich, mit einem der
letzten Naqqaraspieler zu arbeiten und unter seiner Anleitung die Spieltechnik
und Geschichte dieses Instrumentes zu erlernen, Tonaufnahmen zu machen sowie
Bilder zu sammeln. Die Auswertung dieser Informationen erlaubt es, viele Fragen
und Streitpunkte der westlichen Theorien über die mittelalterliche „Naqqara" neu
zu diskutieren. Da eine Gesamtanalyse dieses Materials den Rahmen dieses Aufsatzes

sprengen würde, möchte ich mich auf einen kleinen Aspekt beschränken: das

Spannen und Befestigen des Fells.

19 N. Augustus Willard, „A Treatise on the music of Hindoostan", Music of India, Calcutta
1962, 63.

20 Stewart, op. cit., 18—19.
21 Eine Parallele dazu bilden die Paukerzünfte der westlichen Renaissance.

238



DAS PAUKENFELL UND DESSEN BEFESTIGUNG

Die einfachste Methode, ein Paukenfell am Kessel zu befestigen, ist, das Fell am
Kesselrand anzuleimen oder es mittels Nägeln festzumachen. Diese Methode wird
zum Beispiel bei „Timbrels" (Tamburin) gebraucht. Der nächstaufwendigere Schritt
wäre, zusätzlich zum Leim noch einen Riemen zu verwenden, der durch Löcher
am Rande des Fells gezogen und um den Kessel herum verknotet wird. Diese Art
ist z.B. bei den arabischen „Darbukkas" zu sehen. Eine solche Spannart ist
beschwerlich und unflexibel, da die Spannschnur mehrmals fest verknotet wird und
das Nachspannen eines locker gewordenen oder das Wechseln eines alten oder
zerrissenen Fells zu einer zeitraubenden Prozedur macht. Dazu kommt, daß die
Spannschnur direkt durch das Fell gezogen wird; dabei werden durch die Spannung die
Löcher vergrößert, so daß sich die Spannung ungleichmäßig verteilt. Wenn
überhaupt, werden diese Pauken mit Wasser (tiefer) oder Hitze (höher) gestimmt.
Diese Elemente lassen sich natürlich nicht dosieren, eine genaue Stimmung ist
daher unmöglich.

Im Gegensatz dazu verwenden fast alle indischen Pauken eine flexible Spannart,
die es ermöglicht, die Tonhöhe wie auch das Fell rasch zu wechseln. Eine
bemerkenswerte Ausnahme davon ist die „Kanjira" (ein Tamburin mit aufgeklebtem Fell),
wo Änderungen der Tonhöhe ein Teil der Spieltechnik sind. Sie werden erzeugt
durch verschieden starken Druck der haltenden Hand auf das Trommelfell.

Ein kurzer Blick auf die typischen Methoden der Inder, ein Paukenfell zu
befestigen, zeigt uns, wie optimal die Forderungen an die Pauke erfüllt werden:
Der Instrumentenbauer kauft zuerst ein großes Stück Ziegenleder für das Fell und
dazu verschieden lange Lederriemen. Während er das große Stück in Wasser
einlegt, um es weicher zu machen, flicht er aus einem der Riemen einen Ring von
ca. 6—10 cm Durchmesser. Dieser Ring kommt auf die Paukenunterseite und wird
nachher zum Festzurren gebraucht. Das noch nasse Paukenfell wird jetzt über die

Öffnung des Kessels gespannt und kleine Löcher werden rund um den Rand

gestanzt. Abwechselnd durch diese Löcher und den Ring auf der Unterseite wird
jetzt ein Riemen gezogen, der das Fell spannt. Dann wird das Ganze an die Sonne

zum Trocknen gestellt. In der Zwischenzeit flicht der Instrumentenbauer einen
anderen Ring, der genau um den oberen Rand der Pauke paßt. Sobald das Fell
trocken ist, sticht der Paukenbauer rund um dessen äußeren Rand 48 Löcher, die alle
den gleichen Abstand voneinander haben. Dann wird der Ring an den 48 Löchern
festgeflochten. Er dient dazu, die Spannung gleichmäßiger über die gesamte Fläche
zu verteilen.22 Der Rest des Leders wird ungefähr 2 cm unter dem Ring
abgeschnitten und das Trommelfell mit einem Riemen am Kessel befestigt: man zieht
ihn durch eines der Löcher im oberen Ring, spannt und wickelt ihn um den unteren
Ring, zieht ihn' wieder durch den oberen, immer zwei Löcher auslassend usw.
(Wenn man jedes dritte Loch braucht, muß man also 16mal spannen.) Diese Art
zu spannen ergibt W-förmige Muster.

22 Ich habe in Indien Trommelfelle nach dieser Methode machen lassen. Ich glaube, dies sei

sowohl eine praktische als auch eine musikalisch und ästhetisch befriedigende Lösung.

239



Um die Tonhöhe zu ändern, können nun entweder kleine Holzpflöcke unter
den Spannriemen geschoben werden, oder man kann je zwei dieser
„Riemenabschnitte" mit einem beweglichen Metallring verbinden und durch Auf- und Ab-
verschiebung die Spannung und somit die Tonhöhe ändern.

Um ein X-förmiges Muster zu erhalten, gibt es zwei Möglichkeiten: Erstens:
Nehmen wir von den 48 Löchern jetzt nur die 16 wesentlichen und betrachten
den Rest als unwichtig. Wenn man jetzt den Riemen durch jedes dritte oder fünfte
Loch (der 16) zieht, und, weil es nicht aufgeht, die Pauke mehrmals umrunden
muß, bis man wieder an das erste Loch kommt, so erhält man ein X-förmiges Zick-
Zackmuster, das die Spannung noch gleichmäßiger verteilt. Die zweite Möglichkeit
ist, zuerst W-förmig zu spannen und dann ungefähr auf der Höhe des ersten Drittels,
von oben gesehen, je zwei der „Riemenabschnitte" mit einem weiteren Riemen zu
verknoten. Das ergibt jetzt eine Art „Y", dessen unterer Teil doppelt ist. Faßt man
nun ungefähr auf dem ersten Drittel von unten je einen Teil des Unterteils zweier
benachbarter „Y's" mit einem weiteren Riemen zusammen, so erhält man wiederum
ein X-Muster.

11 10 987 65 432 1

240



Eine andere bisher noch unbeantwortete Frage ist: Wie erhält man einen Unterschied

in der Tonhöhe, wenn die beiden Kessel annähernd gleich groß sind? Ein
gewisser Unterschied auf Grund verschiedener Spannung und Dicke des Fells ist
möglich, aber nur bis zu gewissen Grenzen. Ein Paukenfell, das zu stark gespannt
wird, hat einen stumpfen Ton, der nicht weit trägt.

Die Inder entwickelten schon vor langer Zeit eine andere Methode, die nicht
nur die Tonhöhe erniedrigt, sondern auch die Resonanzfähigkeit und Schönheit
des Tones erhöht. Sie entdeckten einen Weg, eine Art Paste aus Eisenstaub,
gekochtem Reis, Tinte und Leim in einem kreisförmigen Fleck in der Mitte des
Fells anzubringen, die dessen Masse erhöhte und gewisse harmonische
Vibrationsknotenpunkte dämpfte. Der schwarze Fleck ist sichtbar auf den indischen „Tablas"
und „Mrdangas". Beide sind Instrumente, die mit den Händen gespielt werden. Bei
den mit Schlägeln gespielten „Naqqaras" und „Dholaks" befindet er sich jedoch
auf der Innenseite des Fells. Einem zufälligen Beobachter entginge diese Tatsache
natürlich. Er könnte glauben, der Tonunterschied sei auf die spezielle Spieltechnik
zurückzuführen. Unglücklicherweise ist die genaue Zusammensetzung dieser Paste
ein unter Paukenbauern eifersüchtig gehütetes Geheimnis. Eine andere Paste,
deren Zusammensetzung wir aber kennen, ist „Ata". Sie besteht aus Mehl und
Wasser, wird kurz vor dem Spielen aufgetragen, muß zwischendurch immer wieder
mit Wasser angefeuchtet und nach jedem Spielen vollständig abgekratzt werden.
Dieser recht große Aufwand, eine Pauke tiefer zu stimmen, wird heute noch beim
nordindischen „Pakhawaj" getrieben.

Wenn wir uns jetzt nochmals den Bildern zuwenden, so erhalten einige zuvor
unbeachtete Details möglicherweise Bedeutung. Auf der Engelsskulptur von
Abb. 3 sehen wir klar und deutlich einen Ring um den oberen Teil der Pauke, an
dem die Spannschnüre befestigt sind. Auf Abb. 2 sind die einfache W-Spannung
und der untere Ring erkennbar. Auf Abb. 4 sieht man, daß der Künstler eine in
eine X-Form zusammengezogene W-Spannung abgebildet hat. Die Verknüpfungspunkte

sind deutlich zu sehen.
Auch auf anderen mittelalterlichen Bildern können solche Übereinstimmungen

bzw. Ähnlichkeiten festgestellt werden. Damit soll hier freilich kein stringenter
historischer Zusammenhang postuliert werden — dies ist beim gegenwärtigen Stand
der Forschung nicht möglich. Immerhin aber mögen die beschriebenen indischen
Techniken als Anregung dienen, die mittelalterlichen Quellen auf neue Art zu
sehen.23

23 An dieser Stelle möchte ich allen herzlich danken, ohne deren Hilfe dieser Aufsatz nicht
zustande gekommen wäre: an erster Stelle meinen Lehrern, Samir Chatterjee und Jaideb
Garai, die mich großzügig an ihrem Wissen teilhaben ließen; ferner Prof. Dr. Wulf Arlt und
Barbara Eng, die mich vom Anfang an beraten haben, Dr. Peter Reidemeister, der für
meine Theorien ein offenes Ohr hatte, Lorenz Welker, der unendliche Geduld bei der Redaktion

meines Textes hatte, und last but not least Michèle Dorner für ihre Übersetzung und

Unterstützung.

241




	Die Naqqara - ein Beitrag zur Instrumentenkunde des Mittelalters

