Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 8 (1984)

Artikel: Die Orgel von Winchester : Wirklichkeit oder Symbol?
Autor: Vellekoop, Kees

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ORGEL VON WINCHESTER ;
WIRKLICHKEIT ODER SYMBOL?*

voN KEES VELLEKOOP

Wenige Orgeln des Mittelalters haben die Forschung so sehr beschiftigt wie die
Orgel von Winchester. Der wichtigste Grund fiir dieses Interesse ist die Tatsache,
daB es sich um ein Instrument handelt, das in jeder Hinsicht alle Orgeln iiberragt,
die uns aus mittelalterlichen schriftlichen und bildlichen Quellen bekannt sind.

Die Beschreibung der Orgel von Winchester bietet uns der Brief, mit dem der
Kantor Wulfstan, Monch in Winchester, sich um das Jahr 994 an seinen Bischof
Elphege wandte.! Er riihmt darin dessen gute Werke und nennt dabei den Bau der
Krypta, die VergroBerung der Orgel und den Bau des Turmes. Dadurch ist dieses
Dokument zugleich die zentrale Quelle fir die Geschichte des Old Minster im
10. Jh., dessen Rekonstruktion von Bischof Ethelwold (963—84) unternommen
und von seinem Nachfolger Elphege fortgesetzt wurde.? Wulfstans Brief an Elphege
ist, zusammen mit einer ,,epistola generalis* an alle Briider, dem eigentlichen Vor-
wort zu zwel Biichern tber die Mirakel des Heiligen Swithun vorangestellt. Das
Ganze ist metrisch abgefalt und ist Gberliefert in der Handschrift London, BL
Royal 15 C. VII (ca. 1000).?> Der Text wurde herausgegeben von Campbell.* Die
Beschreibung der Orgel von Winchester steht auf fol. 54r—v; Fotos dieser Seiten
sind von Holschneider publiziert worden.?

* Dieser Text wurde 1982 zum ersten Mal als Vortrag im Rahmen des Kongresses ,,Musica
Antiqua‘‘ in Bydgoszcz (Polen) gehalten. An dieser Stelle mochte ich Frau Dr. G. Gerritsen-
Geywitz (Utrecht) herzlich danken fiir ihre Bereitschaft, mein Deutsch zu korrigieren.

' Alistair Campbell (Hrsg.), Frithegodi monachi breviloquium vitae beati Wilfredi et Wulfstani
cantoris narratio metrica de Sancto Swithuno, Zirich 1950, 65—75.

2 R.N. Quirk, ,,Winchester Cathedral in the tenth century*, The Archaeological Journal 114
for 1957 (1959) 28—68.

3 Die Handschrift Oxford, Bodleian 2657 (Auct. F.2.14) ist eine Kopie der Londoner Hand-
schrift aus der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts.

*  Alistair Campbell (Hrsg.), Frithegodi monachi breviloquium vitae beati Wilfredi et Wulfstani
cantoris narratio metrica de Sancto Swithuno, Zirich 1950, 65—177.

5 Andreas Holschneider, Die Organa von Winchester, Hildesheim 1968, Tafel 14—15.

183



DE ORGANIS — UBER DIE ORGEL
Fir die folgende Ubersetzung habe ich mich bestehender Ubertragungen bedient®:

,,Eine solche Orgel auch hast Du hier vergroert, wie sie nirgends 141
gesehen wird, auf doppeltem Boden errichtet.

Zweimal sechs Bilge verbinden sich oben geordnet,

und tiefer liegen vier und zehn.

Mit abwechselndem Blasen geben sie sehr groBe Luftstrome ab, 145
welche [die Bilge] siebzig kriftige Manner betitigen,

die Arme hin und her bewegend und gebadet in vielem Schweile,

und wetteifernd ermuntert jeder seine Gefdhrten,

aufdal sie mit allen Kriften den Wind hinauftreiben

und der Kasten briillt, iberfiillt von der vollen Brust. 150
Er allein trigt vierhundert Pfeifen aufgereiht,

welche die Hand des mathematisch exakten Genius in Ordnung bringt.

Sie offnet diese geschlossenen und dann schlieRt sie diese geoffneten [Pfeifen],
wie eine bestimmte Muse des variierenden Klanges es erfordert.

Und zwei Brider setzen sich eintrichtigen Sinnes hin, 155
und jeder Lenker lenkt sein Alphabet.

Und da sind in vierzig Schleifen verborgene Offnungen,

und jede [Schleife] enthilt zehn [Offnungen] in seiner Reihe.

Hierhin schnellen einige, und dorthin schnellen andere zuriick,

die einzelnen Positionen in thren MaBen bewahrend. 160
Und die sieben Unterschiede der Tone treffen den Jubilus,

wahrend der Klang des lyrischen Halbtons vermischt ist.

Und wie der Donner schligt die eiserne Stimme die Ohren,

aufdal} sie keinen Klang horen aufer nur diesem.

Es drohnt der Schall so weit, von hier und von dort widerhallend, 165
daB ein jeder mit der Hand die offenen Ohren verschlief3t,

weil er nahebei kommend kaum das Gebrill ertragen kann,

welches die verschiedenen Tone laut dréhnend erklingen lassen.

Und das Lied der Pfeifen wird tiberall in der Stadt gehort,

und der Ruhm verbreitet sich im Fluge tiber das ganze Vaterland. 170
Diese Zierde hat Deine Sorgfalt der donnernden Kirche geweiht
und gebaut zu Ehren des heiligen Schlisseltragers PETRUS.* 172

®  Andreas Holschneider, Die Organa von Winchester, Hildesheim 1968, 140; Konrad Korte,
,,Die Orgel von Winchester: Rekonstruktionsversuch einzelner Teile*, KmJb 57 (1973) 2,

184



an ulnpha que modo: mandcuulc cu[mm Gattiny .
€ xceriora qerenf - / lprceriora tegmf Deorganif

T alia &Au)ctﬂlf hicorqana - qualu\ Hufguam
Cernum:urgcmmo Conﬂ:Ablhm folo ;

B iffent fupra ‘foaiantur in ordine Fo[Lcr
Ipfmurq 1ACeNT - Qua.ttuorcwq decem 1

F lduburalz:crntf (pimculA maxima reddunt -~
uof a.gi‘can‘c ualids: Sepwag-mm utrt

B rachia uerfantef’ mulco & fudore madenw(
Ca*mnm que fuof - Quiq: monent focof

U imbuf urwuf‘impdlant flamina furfum =
€x rugwu: pleno - k'.apﬁx yeferaa finu :

S ohquadnngtntafquaerufhn&ordme mufaf-~
quaf'mmuforgama frmpemr mgmu

b ar aPcm:dA.ufa( lmrumq bar daudrcapamf
Exu{w ur dart” Certa camena font |

C onfiduncq: duo “concordi pectore Frzw‘d
€t reqic ALphc\bccum Reczorum'q f'uum

S uncq: quaw‘dmlrocwlra foramina (mgu:f
Inque fuo rean& ~ Ordine quaeq: decem p

b ucahaccumnt 1chahacque reeurrunt -~
Scrudntef madulirs SmQ'uLApuna:A furf ;

€ < ferunc mb:lum “feprem dtf‘mmma, uocum -
Permixeo lyrla ZCarmine femicont :

Abb.1: London, BL Royal 15 C. VII, fol. 54r und 54v (nach: Andreas Holschneider, Die Organa
von Winchester, Hildesheim 1968, Tf. 14 und 15).

185



/ /
1 nque modum wnioruf-tiox f'u‘m uerqu: aurel "

pru:pmmdmnc folum: Ntlcapum'c fbmtum ]

C oncmpdr incanumonarhine illincg: rcrulmnf
Juifq: manu paw(Af “Aaudaz uc Aumcu(dfz
b Audquaquam f'uHi:ntualmf‘propmndo rugnum
+ Quem rcddum: uar - Concrepmmdo fom :

(e} ufd.ﬂ-lt/ﬂ q: melof-Audrour ubique per & urbem -~
€ peragraz Tota “ fama uolanf pamam ;
b oc,deaxfecdeﬁac LOULT WA wra nang -
C(Awgm inque faun- guu;trc honore PETRI ;
Hfuper excelfum. feu&lfd(&ddwecanp[um
Cjuo fine nocce man& - Commum dier ;
T urnfab axe micac -‘quafol onendo corufear --
Et fpargre luaf.” Sp:/eut‘x prima fuae |
g uing: wn& Pawhffegmmm owlata fmc%r
Perquadrafq: plagaf: ‘Pandrc ublquc uaf;
S Tanc excelfa wlif- Nfb‘amcax.umma wrnf.”
Eormfc,xl'au‘f/uqm( ix fmuam micant ;
q uae fic ingenium- docunt curuare pcrrcum
Juod fols in pulchrf: Nddere pulchra [oar
S wfupcmumu( wirgae fabricano bullaf -~
Aurwr &wowum-” Splendor Adornwz opuf
L una coronazo. ‘quotienf radiauertc orw -

Aloerum ab ecle facra; Suvglt&da&m wbar ;

186



Bevor wir uns mit der Interpretation dieses Textes befassen, sei darauf hinge-
wiesen, daf fur einen im 10. Jh. lebenden Moénch wie Wulfstan mit dem im Text
zentral stehenden Wort ,,organa‘ verschiedene Bedeutungen verbunden sein konn-
ten.

1. Die Orgel in der Literatur. Wulfstan war sehr belesen. Wie Campbell nachge-
wiesen hat, ist Wulfstans Wortwahl stark beeinfluRt von der klassischen rémischen
Poesie des Ovid, Virgil, Horaz, aber auch von den Carmina spiterer Schriftsteller
wie Venantius Fortunatus, Theodulphus, Sedulius, Hrabanus Maurus und noch
von vielen anderen Texten aus dem ersten Millennium (Boethius, Beda, Alcuinus,
Paulus Diaconus usw.). Zweifellos sind ihm mehrere Beschreibungen des Klangs
hydraulischer und anderer Orgeln begegnet. So hat er in dem Gedicht De virginitate
von Aldhelm von Malmesbury (7. Jh.) Hinweise auf Orgeln gelesen, wie z. B. ,,Maxi-
ma millenis auscultans organa flabris* (die stirkste(n) Orgel(n) mit tausend Winden
horend).”

2. Die Orgel als Symbol. Als Kleriker wird Wulfstan mit den vielen symbolischen
Interpretationen vertraut gewesen sein, die in den Schriften der Kirchenviter und
anderer kirchlicher Autoren wie Hilarius, Augustinus, Ambrosius, Cassiodorus,
Gregor d.Gr., Beda, Hrabanus Maurus zu finden sind. In ihren Schriften wird die
Orgel, mit der Gott gelobt wird (z.B.im 150. Psalm), interpretiert als ,,der Mensch
oder ,,der Koérper*, ,,der Prophet®, ,,die Heilige Schrift*‘® Eine solche Interpretation
der in der Bibel erwihnten ,,organa‘ war unumgénglich, weil die christliche Kirche
den Gebrauch aller mit weltlicher Musik verbundenen Instrumente untersagte.

3. Die Orgel in West-Europa. Seitdem der Karolinger Pippin im Jahre 757 vom
byzantinischen Kaiser eine Orgel geschenkt bekam, wird sie als zeremonielles
Instrument weltlicher, aber auch kirchlicher Firsten mehrmals erwiahnt.? Die
Orgeln, die in Byzanz und im arabischen Kulturkreis gebaut und gespielt wurden,
hatten mehrere Klangmoglichkeiten. Auffallend ist die haufige Erwihnung ihrer
Lautstirke, die mit der Signalfunktion der Orgeln zusammenhingt. Wir wissen
auch, dal es besonders im Gebiet von Fleury und Reims groRes Interesse an der
Orgel gegeben hat. In Fleury lebte ein Monch, der Orgeln bauen konnte, und aus
derselben Zeit, in der die Orgel von Winchester beschrieben wurde, ist uns die
Korrespondenz iiber die Lieferung einer Orgel, bestimmt fiir eine Kirche in Reims,
bewahrt geblieben.'® Diese Kenntnisse sind wichtig, weil in der 2. Hilfte des 10. Jahr-
hunderts gerade in Winchester der Entschluf gefalt wurde, die englischen Kloster
nach dem auf dem Kontinent geltenden benediktinischen Beispiel umzuformen.
Fleury und Corbie spielten in diesem ProzeR eine groRe Rolle,!!

7 James W. McKinnon, ,,The tenth century organ of Winchester", The Organ Yearbook 5

(1974) 8-9.

Helmut Giesel, Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der alten und
mittelalterlichen Kirche, Regensburg 1978, 167—172.

Pierre Hardouin, ,,De I'orgue de Pépin a 'orgue médiéval®| Rev. de Musicol. 52 (1966) 21—55.
to Jean Perrot, L’orgue de ses origines bellém’stiques& la fin du XIII¢siecle, Paris 1965,289—291.
I Andreas Holschneider, Die Organa von Winchester, Hildesheim 1968, 68—81.

8

9

187



Es ist anzunehmen, daf} einige englische Kloster iiber eine Orgel verfiigten:
Dunstan (f 988) soll der Abtei von Malmesbury eine Orgel geschenkt haben'?
Bischof Ethelwold (f 984) baute eine Orgel fir Abingdon'? und Oswald von
Worcester (T 992) lieferte Material fir den Bau einer Orgel, die, an Festtagen mit
kriftigem Blasen der Bilge gespielt, eine sehr angenehme Melodie und weitklingen-
des Drohnen abgegeben hat.!® Beim Festgottesdienst anlaBlich der Dedicatio
ecclesiae in Ramsey (November 991) feuerte die Orgel mit donnerndem Klang die
Gemiiter der Gliubigen an, den Namen Gottes zu loben. '

Wir wissen nicht, ob Wulfstan eines von diesen Instrumenten gekannt hat. Aus
seiner Beschreibung der Orgel von Winchester wird aber klar, dal? der Cantor genau
wulte, wie eine Orgel funktioniert.

Kehren wir zuriick zur Orgel von Winchester und zur Bedeutung ihrer Beschrei-
bung. Eine Ubersetzung ist zugleich eine Interpretation. Das gilt in hohem Mafe
in bezug auf die Beschreibung der Orgel von Winchester, weil man sich diese auRer-
gewoOhnliche Orgel kaum vorstellen kann. Jeder Forscher mu den teils klaren,
teils ritselhaften Text interpretieren, um thn moglichst verstindlich zu machen. Er
hat u.a. irgendeine Losung zu finden fiir die Erwihnung von 12 + 14 Bilgen,
abwechselnd bedient von 70 Minnern; fiir die 400 Pfeifen auf der Lade, verteilt
iiber 40 Tasten und gespielt von zwel Bridern; fir den ungeheueren, kaum ertrig-
lichen Larm, der Gberall in der Stadt zu horen ist. Konrad Korte hat 1973 als erster
eingehend untersucht, ob die Orgel technisch zu realisieren sei.'® Er hat dazu alle
Einzelheiten der Beschreibung nachgeprift unter Miteinbeziehung der Abbildungen
pneumatischer Orgeln (10.—13. Jh.) und der Traktate iber den Orgelbau aus dem
11. Jahrhundert. Korte ist tiberzeugt, daf Wulfstans Beschreibung der Orgel von
Winchester die eines konkreten Instrumentes ist. Problematisch bleibt immerhin
auch fir ithn die grofRe Diskrepanz zwischen den 26 Bilgen und den 70 Kalkanten.
Eine symbolische Interpretation der Zahl 70 schlie®t er nicht aus.'” Zudem bemerkt
er: ,,Wenn man mit der Hand die offenstehenden Ohren zuhalten mulf, um das
Gebriill der Pfeifen zu ertragen, wird das Orgelspiel in der Kirche sinnlos. '8

Unabhingig von Korte veroffentlichte James W. McKinnon 1974 auch einen
Artikel ber die Orgel von Winchester.'® McKinnons Vorgehen ist ein anderes: er
hat die Aussagen iiber mittelalterliche Orgeln studiert, Wulfstans poetischen Stil

Jean Perrot, L’orgue de ses ovigines bellénistiques a la fin du X1II¢ siecle, Paris 1965, 288.
R.N. Quirk, ,,Winchester Cathedral in the tenth century‘, The Archaeological Journal 114
for 1957 (1959) 29.

Jean Perrot, L orgue de ses origines bellenistiques a la fin du XI111° siecle, Paris 1965,287—288.
Andreas Holschneider, Die Organa von Winchester, Hildesheim 1968, 136—137.

Konrad Kérte, ,,Die Orgel von Winchester: Rekonstruktionsversuch einzelner Teile*, KmJb
57 (1973) 1-24.,

'7 ibidem, 6.

8 ibidem, 24.

James W. McKinnon, ,,The tenth century organ of Winchester, The Organ Yearbook 5
(1974) 4—109.

188



untersucht und die Erfahrungen verbunden mit den von Quirk?® 1959 veroffent-
lichten Ergebnissen der Untersuchungen iber die Baugeschichte der Kathedrale
von Winchester im 10. Jahrhundert. McKinnon nimmt einen sehr kritischen Stand-
punkt ein und weist auf das bescheidene Format der Orgeln jener Zeit hin, auf die
technischen Schwierigkeiten, einer Mixtur von 400 Pfeifen inhirent, auf Wulfstans
Tendenz zu Ubertreiben und auf die Schwierigkeit, ein so riesiges Instrument im
Old Minster anzubringen. Er ist liberzeugt, daB wir Wulfstans Beschreibung der
Orgel von Winchester als eine Ubertreibung einer damals existierenden Orgel zu
betrachten haben. Koértes und McKinnons Forschungen bieten uns unverkennbar
wichtige Anhaltspunkte fiir die Interpretation der Beschreibung der Orgel von
Winchester.

Ich méchte mich jetzt dem Text von einer dritten Seite nihern. Ich wurde hierzu
angeregt durch einen Text, der in sehr vielen mittelalterlichen Handschriften tberall
in Europa erhalten ist und auch von Hrabanus Maurus um das Jahr 844 in seiner
Enzyklopidie De universo verarbeitet wurde.?! Es handelt sich um den Brief, den
der Kirchenvater Hieronymus einem gewissen Dardanus geschrieben haben soll, in
bezug auf Musikinstrumente und ihre allegorische Interpretation.?? Es ist aber
unwahrscheinlich, daf der Brief, der vermutlich Zusammenhinge mit der byzan-
tinischen und arabischen Welt aufweist, ilter ist als das 9. Jahrhundert.?® Eine
kritische Edition des Textes ist noch nicht vorhanden, aber die Handschriften
weichen hinsichtlich unseres Zweckes nur an untergeordneten Punkten voneinander
ab. Die allbekannte Orgelbeschreibung des Pseudo-Hieronymus ist meines Wissens
bis jetzt noch nicht in Zusammenhang gebracht worden mit Wulfstans Text iiber
die Orgel von Winchester. Weil ich es fiir wahrscheinlich halte, daR Wulfstan den
Dardanus-Brief gekannt hat, iibersetze ich hier den Abschnitt iber die Orgel:

,,Von allen [Instrumenten] werde ich als erstes zur Orgel kommen, deshalb, weil
sie fur die GroRte gehalten wird in Klang und in groer Kraft ihres Geschreis. Aus
zwel Elefantenhduten wird ein Holraum gebildet und, durch 12 Schmiedebilge
vollgeblasen, wird sie mittels 12 erzener Pfeifen zu einem groflen Klang wie dem
des Donners angetrieben, so dal sie 1000 Schritte weit zweifellos wahrnehmbar
— so weit mindestens — oder weiter gehort wird, wie es bei den Hebriern tiber die
Orgel bestitigt wird, welche von Jerusalem bis zum Olberg weiter klingend gehort
wird. Von den meisten wird gesagt, dal es zwei Arten von Orgeln gibt. Die erste
ist die, welche wir zuvor genannt haben, und die andere die, welche wihrend des

20 R.N. Quirk, ,,Winchester Cathedral in the tenth century®, The Archaeological Journal 114
for 1957 (1959) 28—68.

s Migne Patr. lat. 111, 495—500. Vgl. Elisabeth Heyse, Hrabanus Maurus’ Enzyklopadie ,,De
revum natuvis': Untersuchungen zu den Quellen und zur Methode der Kompilation, Miin-
chen 1969, 32.

2 Migne Patr. lat. 30, 213215,

23 Reinhold Hammerstein, ,,Instrumenta Hieronymi®, AfMw 16 (1959) 117—134; Christopher
Page, ,,Biblical instruments in medieval manuscript illustration®, Early Music 5 (1977)
299—-309.

189



Babylonischen Exils des Israelitischen Volkes beschrieben wird, namlich Super flu-
mina Babylonis, und es wird gelesen bis organa nostra [Ps. 136: 1—2]. Dieses Ganze
bedeutet allegorisch und immateriell das Evangelium Christi, weil auch dieses von
zwel Hiuten, d.h. von der Strenge der zwei Gesetze verbunden wird; durch 12
Schmiedebilge, d.h. die Patriarchen und Propheten. Mittels 12 erzener Pfeifen,
d.h. durch die Apostel, sendet sie einen groRen Klang aus, wie geschrieben ist In
omnem terram exivit sonus eorum [Ps. 18: 5], d.h. die Stimme des Evangeliums
auf der ganzen Erde, wie geschrieben ist Vox tomitrut tui in rota [Ps. 76: 19]. Uber
1000 Schritte, d.h. durch die vollkommene Zahl der zehn Worte des Gesetzes
wird sein Klang vollendet. In salicibus [Ps. 136: 2], d.h. durch die Arbeit der Lippen
jedes Kirchenvaters wird das Evangelium gepredigt.*

Fir eine symbolische Interpretation der Orgel von Winchester bietet dieser Text
mehrere Ankniipfungspunkte. Es wird eine sehr groRe Orgel beschrieben, deren
Luftreservoir aus zwei Elefantenhduten zusammengesetzt ist. Diese Hiute symbo-
lisieren das Evangelium, das durch die Strenge der zwei Gesetze (Altes und Neues
Testament) verbunden wird. Die Luft wird hineingeblasen von 12 Schmiedebilgen,
d.h. von den Patriarchen und Propheten. In der Orgel von Winchester liegen oben
12 und unten 14 Bilge. Auf diese Zahl 14 kommen wir unten zuriick. Was die
beiden Orgeln weiter gemein haben, ist grofle Kraft und Gebrill: thr Klang (die
Stimme des Evangeliums) wird mit dem Donner verglichen und ist iiber einen
groBen Abstand zu hoéren. Von einer Orgel, die von Jerusalem bis Jericho (etwa
20 Kilometer) gehort wurde, wird uns schon im babylonischen Talmud (ca. 500)
berichtet.**

Nicht nur die Beschreibung der Orgel, sondern auch die des nidchsten Instrumen-
tes im Dardanus-Brief, die der Tuba, bietet uns Hinweise auf die Interpretation.

Die ,,tuba consuetudinis‘‘ ist ein Instrument, bei dem drei erzene Pfeifen (fistu-
lae) in einen erzenen Korper fithren, aus dem vier erzene Stimmen wieder austreten.
Die drei fistulae bedeuten die Trinitit, der Korper bedeutet die Geburt Christi.
Durch die vier erzenen Stimmen (die vier Evangelisten), durch das erzene Funda-
ment (die Stabilitit des Glaubens und der Werke) sendet das Evangelium, wie die
,,tuba congregationis®, in die ganze Welt das Geschrei mit grofer Stimme aus. Wenn
also Wulfstan sagt, daf die Orgel von Winchester ,,auf doppeltem Boden errichtet
ist (gemino constabilita solo; V. 141), kdnnen wir das im Lichte des Dardanus-
Briefes interpretieren als ,,die Stabilitit des Glaubens und der Werke* (eremum
fundamentum stabilitatem fidei et operum).

2% Jean Perrot, L’orgue de ses origines bellenistiques a la fin du XI1I11° siecle, Paris 1965.

190



DIE ZAHLEN

12

Die 12 Bilge werden im Dardanus-Brief mit den 12 Patriarchen und Propheten in
Zusammenhang gebracht, wihrend die 12 Pfeifen der Orgel die Apostel vertreten.
Da die Orgel von Winchester aber 400 Pfeifen hat, konnen die 12 Bilge neben den
Patriarchen und Propheten auch die Apostel bedeuten. Hermann Meyer hat es so
formuliert: ,,Bei der Auslegung der Zwolf iiberwiegen die Belege fiir die zwolf
Apostel derart, daB alle anderen Bedeutungen in den Hintergrund treten. Zugleich
steht die Zwolf fiir die Verkiindigung des Christentums sowie fiir die Kirche und
deren Lehrer, die in der Nachfolge der Apostel die Verbreitung des Glaubens fort-
setzen. ** Diese Aussage wird unterbaut mit zahlreichen Zitaten, vor allem aus
den Schriften des englischen Gelehrten Beda (672—735).

4200014 10 400

McKinnon weist eine symbolische Interpretation dieser Zahlen als unwahrschein-
lich ab: ,,Early medieval number symbolism is not complex and hermetic, but
rather simple and conventional.“*® Ich bin aber der Meinung, daf die Symbolik
der Zahlen 4 und 10 doch eine einfache ist. Schon fir die Pythagorier gab es eine
enge Beziehung zwischen diesen beiden Zahlen: die Tetraktys war die Gruppe der
ersten vier Zahlen, deren Summe (1 + 2 + 3 + 4) 10 war. Die Tetraktys lebte im
Mittelalter weiter und erhielt auch eine christliche Deutung: die 4 Evangelien und
die 10 Gebote. Die 10 Gebote bedeuten das Alte Testament?? die 4 Evangelien,
wie oft belegt bei Gregor d.G. und Beda und auch im Dardanus-Brief, das Neue
Testament.?® Es ist in diesem Zusammenhang bemerkenswert, daR Wulfstan nicht
von 14 Bilgen (quattuordecim) redet, sondern von 4 und 10 (quattuor atque
decem). Schon Gregor ging bei der Deutung der Zahl 14 von deren Summanden
10 und 4 aus.?

Auch die Zahlen 40 und 400 kénnen so interpretiert werden: die Orgel trigt
400 Musen (V. 151), d.h. 4 x 10 x 10 Pfeifen. Es gibt verborgene Offnungen in
den 40 Schleifen, in jeder Schleife 10 (V.157—8). Wulfstan schreibt statt ,»quadra-
ginta® ,,quaterdenis®, damit angebend, daR die Zahl 40 aus 4 x 10 zusammengesetzt
ISt.

3 Heinz Meyer, Die Zablenallegorese im Mittelalter: Methode und Gebrauch, Miinchen 1975,
146,

26 James W. McKinnon, ,,The tenth century organ of Winchester, The Organ Yearbook 5
(1974) 13.

27 Heinz Meyer, Die Zahlenallegorese im Mittelalter: Methode und Gebrauch, Miinchen 1975,
142—143.

28 ibidem, 125.

? ibidem, 149.

191



70, 7

Die 12 + 14 Bilge werden von 70 kriftigen Minnern betitigt (V. 146), d.h. zwei
bis drei Mdnner pro Balg! Wortlich genommen impliziert dies eine subtile Zusam-
menarbeit der 70. Das widerspricht der ,,grofen Anstrengung*, die im Kontext
beschrieben ist (V. 145—150): badend in vielem Schweife ermuntern die Manner
einander wetteifernd, eine Vorstellung, die sofort erinnert an die Illustration zum
150. Psalm, auf fol. 83r im Utrechter Psalter (9. Jh.)3°:

Abb. 2: Utrechter Psalter (Utrecht, Bibliotheek der Rijksuniversiteit, Hs. 32, fol. 83).

In der Bibel, besonders im Alten Testament, ist 70 eine Zahl, mit der eine GrolRRe
oder Vielheit angedeutet wird: 70 Jahre, Wochen, Tage, Alteste, Priester, Minner,
Konige, Sohne, Talente, Silberstiicke, Rinder, Ellen, Palmbiume.?!

Es stellt sich heraus, daR man im Mittelalter kaum ein Bedirfnis hatte an einer
Interpretation der Zahl 70. Wegen ihrer Verwandtschaft mit 7 kann 70 die Gnade
des heiligen Geistes bedeuten. Zerlegt in die Faktoren 7 und 10 bezeichnet sie,
nach Beda, die ,,perfectio* des Handelns nach den 10 Geboten in der Gnade des
heiligen Geistes.>* Die 70 Kalkanten kénnen jedoch m. E. am besten im Sinne einer
groBen Zahl interpretiert werden, wie im Alten Testament. Die ,,septem discrimina
vocum* (V. 161) sind zitiert nach Virgil (Aeneis VI, 646) und sind ein Topos im
Mittelalter. Ich halte es fiir unwahrscheinlich, daf diese Zahl 7 symbolisch gemeint
ist: bei Virgil handelt es sich um die siebensaitige Lyra, und Wulfstan prazisiert,

30 Utrecht, Bibliotheek der Rijksuniversiteit, Hs. 32; Faks.-Ausg.: Utrecht-Psalter = Codices
selecti 75, Graz 1984,

>l L.A. Snijders, Alle getallen van de bijbel: concordantie van de telwoorden in bet oude en
nieuwe testament en de apocriefen, Baarn 1978, 143—-145.

32 Heinz Meyer, Die Zablenallegorese 1m Mittelalter: Methode und Gebrauch, Miinchen 1975,
167.

192



daB ,,der Klang des lyrischen Halbtons vermischt ist* (V. 162). Unser Kantor weil
aus der Praxis, daB® der Ton # immer mit den sieben anderen Ténen vermischt ist.
Das Adjektiv , lyricus® kommt mehrmals vor bei Venantius Fortunatus, dessen
Carmina Wulfstan bekannt waren.?3

DIE HAND DES MATHEMATISCH EXAKTEN GENIUS

Nach McKinnon bezieht sich die ,,manus organici ingenii‘ (V. 152) nicht auf ein
Individuum, sondern auf die Fertigkeit eines Organisten als Abstraktion.>* Wulfstan
sagt aber, daR der Kasten vierhundert aufgereihte Pfeifen trigt, welche die Hand
des mathematisch exakten Genius regelt (temperat) (V. 151—2). , Temperare*
heiSt nicht ,,spielen®, sondern ,regeln, in das richtige MaR bringen‘‘. Wem gehort
diese regelnde Hand? Die Antwort auf diese Frage 1Rt sich finden in einer Schrift
des Pseudo-Prosper aus dem 5. Jh.:%%

,,Bleibt tbrig, wie ich meine, das Vergniigen der ,musici‘ [d.h. der sachverstin-
digen Musiker]: du [lector spiritalis] hast die Orgel, [zusammengesetzt] aus ver-
schiedenen Pfeifen der heiligen Apostel, aller Lehrer der Kirchen, versehen mit
bestimmten Akzenten, gravis, acutus und circumflexus [d.h. Téne unterschiedlicher
Hohe], die dieser ,,musicus‘, der Geist Gottes, mittels des Wortes trifft, fiillt und
widerhallen 1dRt; du hast die Schlissel Davids, der offnet, und niemand schliefSt zu,
der zuschliefit, und niemand offnet [Offenbarung 3: 7] ...

Diese Stelle aus der Offenbarung, hier verbunden mit der Orgel, d.h. mit der
Kirche, geht zuriick auf Jesaja 22: 22. Der Besitzer der Schliissel [des Hauses]
Davids, d.h. des Konigreichs Gottes, ist Christus. Grammatikalisch aber kann sich
der Satz ,,der 6ffnet, und niemand schlieBt zu usw.‘ auch auf David beziehen
(David, qui aperit et nemo cludit ...). Es gibt mehrere Hinweise, daR Wulfstan mit
,,der Hand des mathematisch exakten Genius, die die Pfeifen in Ordnung bringt,
die geschlossenen offnet und die gedffneten schlieRt”, David im Gedanken hatte.
David wurde im Mittelalter als ,,rector harmoniae mundi‘‘ betrachtet und mit
seinen vier Musikern abgebildet.?® Es ist bemerkenswert, daR David nicht nur mit
einem Saiteninstrument dargestellt wird, sondern auch mehrmals mit einem
Stimmschlissel in der Hand: er spielt nicht, er stimmt und ordnet. Wenn Wulfstan
die 400 Pfeifen der Orgel von Winchester ,,musas‘‘ nennt, welche geoffnet und

* Giinther Wille, Musica romana: die Bedeutung der Musik im Leben der Riomer, Amsterdam
1967, 302—303,

s James W, McKinnon, ,, The tenth century organ of Winchester*, The Organ Yearbook 5
(1974) 10.

39 Pseudo-Prosper, ,,De promissionibus et praedicationibus Dei*, Migne Patr. lat. 51. Die hier
angefiihrte Stelle aus dem letzten Kapitel: Sp. 856.

*® Hugo Steger, David Rex et Propheta: Konig David als vorbildliche Verkorperung des Herrschers
und Dichters im Mittelalter, nach Bilddarstellungen des achten bis swolften Jabrbunderts,
Niirnberg 1961, 71 und 118.

193



geschlossen werden, ,,wie eine bestimmte Muse (Camena) des variierenden Klanges
es erfordert (V. 154), konnte das auch ein Hinweis auf die von David gelenkte
Spharenharmonie sein.

David ist auch Instrumentenbauer; im apokryphen 151. Psalm lesen wir: ,,Meine
Hinde haben die Orgel gemacht und meine Finger haben das Psalterium in Ordnung
gebracht* (Manus meae fecerunt organum et digiti mei aptaverunt psalterium).
Dal} der Begriff ,,organum‘ in diesem Text als Orgel interpretiert wurde, ergibt

sich aus der Illustration des 151. Psalms im schon erwiahnten Utrechter Psalter
(fol. 91v):

Abb. 3: Utrechter Psalter (Utrecht, Bibliotheek der Rijksuniversiteit, Hs. 32, fol. 91°).

David sitzt hier hinter einer hydraulischen Orgel. Kalkanten sind nicht dargestellt,
wie zum 150. Psalm; David spielt nicht, er hat die Orgel gebaut und gestimmt.
Wenn Wulfstan am Schluf seiner Beschreibung der Orgel von Winchester (V. 172)
sagt, dal Bischof Elphege die Orgel gebaut hat ,,zu Ehren des heiligen Schlissel-
tragers PETRUS ", weckt das Assoziationen. Christus hat Petrus die Schliissel des
Reiches der Himmel gegeben (Matthidus 16: 19: et tibi dabo claves regni caelorum),
und Petrus war das Old Minster geweiht.

DIE ZWEI BRUDER EINTRACHTIGEN SINNES

Es wird angenommen, daf der Utrechter Psalter ab ca. 1000 in Canterbury war,
wo er kopiert wurde (Harley Psalter).?”

Falls Wulfstan die Handschrift gekannt hat, konnen die Illustrationen zum 150.
und 151. Psalm ihn inspiriert haben zur Darstellung einer Doppelorgel. Die beiden
Orgeln im Psalter sind aus zwei gleichen Hilften zusammengesetzt: zwei Wind-
laden, deren jede vier Pfeifen trigt, die ein Lingenverhiltnis 1:2:3:4 haben.
Die zum 150. Psalm gezeichnete Orgel wird von zwei Organisten gespielt. Die
Tasten der Orgel von Winchester werden ebenfalls bedient von ,,duo concordi

37 Utrecht-Psalter = Codices selecti 75* (Kommentarband), 55.

194



pectore fratres*, deren jeder sein Alphabet leitet (V. 156). Wer sind diese Brider
eintrichtigen Sinnes? Falls die Orgel von Winchester die Weltorgel bedeutet, konn-
ten die zwei Klosterbriider, die nebeneinander sitzen, Gott und Christus darstellen.
Diese Interpretation scheint weit hergeholt zu sein, sie wird aber gestiitzt von einem
anderen Text Wulfstans, der bis jetzt nicht mit der Orgel von Winchester in Verbin-
dung gebracht wurde. Es handelt sich um das Vorwort (V. 395—588) zur Narratio
de Sancto Swithuno, das dem Brief an Bischof Elphege (V. 1—330) und dem Brief
an die Briider (V. 331—394) folgt. Hierin beschreibt Wulfstan die Bedeutung Christi
fir die Welt. Ich ibersetze hier die Verse 438—470, in denen Wulfstan die Periode
von Ostern bis Pfingsten beschreibt:

,,Danach [nach Ostern] hat er vierzig Tage lang diejenigen besucht, die er wollte. 438
Dann hat er das Gebiet von Bethanien aufgesucht, und vor den Augen der gliickseligen
Minner, die es verdient haben, einen so groRen Triumph zu schauen, 440

steigt er als Sieger, in die Wolken aufgenommen, hinauf zu den goldenen Sternen,

denen niemals Majestit oder gottliche Macht gefehlt hat.

Er sitzt zur Rechten seines Vaters und steuert alles

und regiert mit ewiger Lenkung die Welt, zusammen mit dem Vater,

und sie haben die gleiche Gottlichkeit und dieselbe Macht. 445
Nachdem schlieflich die Sonne 7 x 7 Tage rotiert hat

und in der Welt die typologische Riickkehr des Osterfestes vollendet hat,

an dem Christus die Fesseln des Todes zerrissen

und den Riegel der tiefen Hélle aufgebrochen hat,

ist den Sterblichen der versprochene Tag [Pfingsten] aufgegangen, an dem 450
den Siindern die ersehnte Aufhebung des Gesetzes gewihrt wird,

die mit jener Zahl [50] geheiligt wird, mit der sich ehemals

der beriihmte David, Psalmsinger und Konig, seine Missetaten abgewaschen hat;

vielmehr strahlt jetzt der heilige [ Tag], den der segnende Atem

weiht, kommend vom Gebiet des himmlischen Palastes 455
und mit Glanz die Stelle fiillend, wo die ganze erschreckte

Gemeinschaft der Apostel verborgen ist, eingesperrt im Bollwerk,

die Grausamkeit der Juden fiirchtend, nicht wagend hinauszugehen;

da erfiillte jener Geist, der Schopfer, ihre Herzen mit so grofler

Gnadengabe, dal hier wihrend dieser Zeit 460
jeder Gesang der Zungen in gleicher Weise anwesend war

und dag allen Zungen, beredt mit unterschiedlicher Stimme,

eine Stimme geniigte, um die Wunder Christi zu verkiinden.

Und sobald die Mdnner mit feurigem Herzen iiberfiillt waren,

haben sich die geschlossenen Zuginge gedffnet; die Tiir ist gebffnet geblieben; 465
die Zungen schreien, nachdem die groBe Angst vertrieben ist;

sie tun kund, dal Gott, Christus, den sie, soeben noch zugeschlossen,

nicht laut zu rufen gewagt hatten, tiber die Luft herrscht;

und in den Ohren des Volkes widerhallen, so wie der Donner die Welt heftigerschreckt,

die mystischen Worte mittels der Stimmen der Propheten. 470

Diese Beschreibung der Wirkung des heiligen Geistes ist zweifellos von der Bibel
inspiriert (Apostelgeschichte 2): Wulfstan fingt mit Pfingsten an, aber sprechend
iiber den heiligen Geist kommt er am Schluf seiner Ausfithrung fast zu einer
Orgeldarstellung. In den nachfolgenden Versen mahnt Petrus die Apostel, die

199



Wunder Christi zu verkiindigen: sie dirfen nicht schweigen. In der Beschreibung
der Orgel von Winchester geschieht das Umgekehrte: die Orgel ist Ausgangspunkt,
aber sie fihrt Wulfstan zur donnernden Kirche, zur ,,ecclesiae tonanti‘ (V. 171).
Beide Texte bestitigen, wie stark fiir Wulfstan der heilige Geist sowohl mit der
donnernden Kirche wie auch mit der Orgel verbunden ist. Sie sind untrennbar.

Ob es in Winchester im 10. Jh. eine echte Orgel gegeben hat, ist nicht sicher,
aber bestimmt nicht ausgeschlossen. Die vielen Anhanger der These, dal} es sich auf
Grund der Beschreibung von Wulfstan um eine sehr groBe Orgel handelte, sollen
sich tberlegen, warum weder in Wulfstans Zeit noch spiter ein einziger Besucher
der so wichtigen Stadt Winchester auch nur ein Wort iiber das Instrument geschrie-
ben hat, das jedermann zweifellos als eines der Weltwunder betrachtet hitte.

Falls es eine fiir jene Zeit normale Orgel war, ist es nicht klar, wo sie aufgestellt
war. Eine liturgische Funktion hat sie bestimmt nicht gehabt. In allen Textstellen,
wo Wulfstan von Liturgie redet, wird ausschlieflich Gesang erwihnt.

Die Orgel von Winchester war ein Instrument der Verkiindigung, ein Symbol der
donnernden Kirche.

196



	Die Orgel von Winchester : Wirklichkeit oder Symbol?

