
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 7 (1983)

Heft: [2]: Alte Musik : Praxis und Reflexion

Artikel: Zur Instrumentenästhetik im frühen 19. Jahrhundert

Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Lichtenhahn

ZUR INSTRUMENTENÄSTHETIK IM FRÜHEN
19. JAHRHUNDERT

Zur Diskussion über die sogenannte historische Aufführungspraxis gehört die

Frage, wie weit die Musik vergangener Zeiten zu ihrer möglichst authentischen
Vergegenwärtigung des originalen Klangbildes bedarf, oder wie weit sich als das zu
vermittelnde Wesen eines musikalischen Kunstwerks der kompositionstechnische
Sachverhalt, die „Form", oder vielleicht ein in der kompositorischen Struktur
stärker als im Klangbild verankerter „Gehalt" abspalten lasse. Eine solche
Trennbarkeit der Werkschichten kann bedeuten, daß in der klanglichen Vergegenwärtigung

eine Art Obersetzung auf moderne Hörgewohnheiten hin — also etwa die
Wiedergabe mit modernen Instrumenten und Spielpraktiken — nicht nur erlaubt,
sondern geradezu erforderlich wäre, damit das Werk unter den veränderten Bedingungen

„richtig" verstanden werden kann. Abgesehen davon, daß die Antwort nicht
nur von Interpret zu Interpret, sondern auch nach Epochen-, Stil- und
Gattungszugehörigkeit eines Werkes verschieden ausfallen dürfte, haben beide Auffassungen,
sowohl die auf „originale" als auch die auf „moderne" Wiedergabe abzielende,
gewiß nur relative Gültigkeit. Auf der einen Seite ist zu berücksichtigen, daß einer

völlig authentischen Vergegenwärtigung durch die Unwiederbringlichkeit des

ursprünglichen Kontexts wie etwa auch des Assoziationsfeldes damaliger Hörer Grenzen

gesetzt sind. Auf der andern Seite wäre es ein Irrtum anzunehmen, daß Form
und Gehalt als Qualitäten zu gelten haben, die dem Veralten nicht unterworfen sind.
Zudem zeichnet sich heute die Tendenz ab, die Auffassungen insofern miteinander
zu verbinden, als Besonderheiten der Spielpraxis wie Artikulation und auch
rhythmische Gestaltung vom ursprünglichen Instrumentarium, an dem sie ausgebildet
wurden, auf moderne Instrumente übertragen werden. Dennoch behält die Frage,
ob sich im musikalischen Kunstwerk gleichsam eine innere, historischem Wandel
weniger ausgesetzte Seite von einer äußern, zeitgebundeneren unterscheiden lasse,
zumal gegenüber alter Musik ihre Bedeutung. Und zweifellos ist dabei der Rolle
des Instruments als Träger der unmittelbaren Klangwirklichkeit besondere Beachtung

zu schenken.
Vor diesem Hintergrund möchten die folgenden Beobachtungen zur

Instrumentenästhetik des frühen 19. Jahrhunderts nicht nur Einsichten in das Musikdenken
einer vergangenen Zeit vermitteln, sondern auch als Anregungen in einer aktuellen
Diskussion verstanden werden.

1. Das Nachdenken über Wesen und Bedeutung der Musikinstrumente ist im
frühen 19. Jahrhundert zumal in Deutschland geprägt von den tiefgreifenden
Wandlungen, die sich damals in den Bereichen der ästhetischen Reflexion wie auch der
Musik vollzogen. Während einerseits die ästhetischen Theorien Kants besonders
durch die Leipziger Allgemeine musikalische Zeitung einem weiteren Kreis von
Musikern und Musikliebhabern vermittelt wurden und zugleich die romantische
Kunstphilosophie Gestalt und Einfluß gewann, eroberte sich andrerseits die reine

377



Instrumentalmusik ihre Vorrangstellung als moderne Kunst. Zudem wuchs das

Interesse für die Musik der Vergangenheit, wodurch nicht nur der musikalischen
Produktion Impulse gegeben wurden und das Musikleben eine Bereicherung erfuhr,
sondern auch der Ästhetik neue Dimensionen hinsichtlich des musikalischen und
historischen Zeitverständnisses sich erschlossen.

Der Versuch, einige Aussagen zur Instrumentenästhetik den genannten vier
Aspekten — Kant-Einfluß, romantische Anschauung, Auffassung der Instrumentalmusik

und Verständnis der alten Musik — unterzuordnen, macht in zweierlei
Hinsicht einige Klarstellungen nötig:

Zum einen lassen sich die gewählten Gesichtspunkte weder scharf voneinander

trennen, noch können sie den Anspruch erheben, ein vollständiges Bild des
Musikdenkens jener Zeit abzugeben. Hinsichtlich der Beziehungen zwischen den Aspekten

ist darauf hinzuweisen, daß Kants Ästhetik vielfach auf das romantische Denken

eingewirkt hat, also keinesfalls als dessen bloßer Gegensatz angesehen werden
kann, und daß die Bestimmung der neuen Instrumentalmusik als moderner Kunst
nicht denkbar ist ohne das Gegenbild der alten Musik. Zudem erscheinen hier manche

Aussagen zu den zwei letztgenannten Aspekten als praxisbezogene Spezifizierungen

von Grundgedanken, die den ersten, mehr theoretischen Gesichtspunkten
zugehören. Was weitere Aufschlüsse über die Instrumentenästhetik betrifft, so lassen

sich solche etwa auch — nach einer mehr theoretischen Seite — von den damaligen

akustischen Forschungen, besonders eines Chladni, und — nach einer mehr
praktischen Seite — von den Einflüssen des französischen Orchesters, wie es sich in
Zusammenhang mit der Revolutionsoper ausbildete, her gewinnen1.

Zum andern sei von vornherein darauf hingewiesen, daß sich unter keinem der

Gesichtspunkte so etwas wie eine geschlossene ästhetische Theorie darbietet. Dies

mag zum Teil mit der Situation der Forschung zusammenhängen, die zwar Material
und Studien in großer Zahl zum organologischen Aspekt der Instrumente und zur
Spielpraxis, in zunehmendem Maße auch zur systematischen Instrumentenakustik,
zur Klangforschung und zur Tonpsychologie und — in historischem Lichte — zum
Zusammenhang zwischen musikalischem Satz und Instrument zur Verfügung
gestellt hat, aber die Geschichte der ästhetischen Reflexion über das Instrument
und sein Erklingen bisher eher vernachlässigte. Diese Forschungssituation läßt sich

allerdings ein Stück weit als Abbild des zugrundeliegenden Sachverhalts verstehen.
Zeigt es sich doch immer wieder, daß in der hier zur Rede stehenden Zeit — und
wohl viel allgemeiner innerhalb abendländischer Traditionen des Musikverständnisses

— der Realität des Erklingenden, also der sinnlichen Erscheinung selber, in
der Reflexion geringere Bedeutung beigemessen wird als dem Vermittelten, d.h.
dem „Werk" im Sinne einer stark an der Schriftlichkeit orientierten Vorstellung.
Während begreiflicherweise die Herstellung und Handhabung der Instrumente
weitgehend dem Bereich der technischen Anleitungen zugeordnet bleibt und die Fra-

1 Hierzu sei verwiesen auf die Arbeiten von Jürgen Maehder, Klangfarbe als Bauelement des

musikalischen Satzes, Diss. Bern 1976 (Ms.) und „Verfremdete Instrumentation — ein
Versuch über beschädigten Schönklang", Schweizer Beiträge zur Musikwissenschaft 4, Bern/
Stuttgart 1980, 103 ss.

378



gen der Instrumentation im Rahmen der Handwerkslehre aufgehoben sind, erscheint
es nicht von vornherein als zwingend, daß z.B. das Phänomen der Klangfarbe als

gegenüber Tonhöhe und Dauer „periphere" Toneigenschaft gilt2. Wenn Carl Dahlhaus

festhielt, daß die Klangfarben, obwohl sie die Wirkung von Musik wesentlich
mitbestimmen, eher verdeutlichende als konstitutive Funktion haben, weil sie,

„im Unterschied zu Tonhöhen und Zeitwerten, keine Skala bilden", so kann diese

Erklärung eigentlich nur unter der Voraussetzung befriedigen, daß das „Zentrale"
zugleich das Meßbare sein müsse. Die Aufmerksamkeit gegenüber der Klangrealität

kann aber auch in dem Maße abnehmen, als sich die Reflexion einem
„Dahinterstehenden" zuwendet. Verwiesen sei hier auf Jacques Handschins Kritik an
Konzeptionen von der Art der Riemannschen „Tonvorstellungen", die Handschin als

„subjektiven Idealismus" und Kantianismus abstempelte. Mit dem „schlagwortähnlich

betonten Begriff der ,Tonvorstellung' " sei nämlich die Frage nach dem
Verhältnis zwischen diesen Vorstellungen und der tönenden Wirklichkeit ...beiseite
geschoben, das heißt entweder offen gelassen oder für irrelevant genommen" worden.

So könne man sich einerseits leicht vorstellen, „wie weit man vorstoßen kann,
wenn man das Gehörte nur als plastische Masse ansieht, mit der der Hörer autonom
schalten und walten kann". Andrerseits sei aus dieser Haltung das „Perhorreszieren
der .Akustik' — als einer für die Musikbetrachtung zum mindesten .nutzlosen'
Angelegenheit" erwachsen, wie es nach Handschins Auffassung der
„geistesgeschichtlichen" Betrachtung angelastet werden muß3.

Aufgrund dieser Voraussetzungen bieten die folgenden Beobachtungen nicht
mehr als ein skizzenhaftes, vorläufiges und kaleidoskopartiges Bild vom Nachdenken

über Wesen und Bedeutung der Musikinstrumente.
2. Sucht man sich den Zeitpunkt zu vergegenwärtigen, in dem Kants Musikauffassung,

wie er sie in seiner Kritik der Urteilskraft dargelegt hatte, einem weiteren
Kreis von Musikern und Musikliebhabern vermittelt wurde, so ist weniger aus einigen

verstreuten Einzelpublikationen als vielmehr aus musikalischen Zeitschriften
und enzyklopädischen Werken Aufschluß zu gewinnen. Interessant ist etwa ein

Vergleich zwischen Heinrich Christoph Kochs Musikalischem Lexikon von 1802
und dem Kurzgefaßten Handwörterbuch der Musik, das derselbe Verfasser 1807

vorlegte. Während im Lexikon Musik definiert wird als „die Kunst durch Töne
Empfindungen auszudrücken", sagt Koch im Handwörterbuch, mit diesem Worte
werde „heut zu Tage die Kunst, ein angenehmes Spiel der Empfindungen durch
Töne auszudrücken", bezeichnet4. Obwohl der Hinweis auf Kant im Lexikon an
anderer Stelle nicht fehlt, wird hier deutlich, daß erst das Handwörterbuch Kants

2 Carl Dahlhaus, „Klangfarbe", RieLex Sachteil, Mainz 1967, 457. Die Formulierung „Tonhöhe

und Dauer sind .zentrale', Lautstärke und Klangfarbe .periphere' Toneigenschaften
(J. Handschin)" ist insofern mißverständlich, als Jacques Handschin (Der Toncharakter,
Zürich 1948, 2 u. 388) die Dauer gleichfalls zu den peripheren Eigenschaften des Tones
rechnet.

3
J. Handschin, op. cit., 124 ss.

4 Heinrich Christoph Koch, Musikalisches Lexikon, Frankfurt 1802 (Ndr. Hildesheim 1964),
992; id., Kurzgefaßtes Handwörterbuch der Musik, Leipzig 1807 (Ndr. Hildesheim/New
York 1981), 232.

379



spezifische Bestimmung der Musik aufnimmt. Ebenso wenig ist aber zu übersehen,
daß diese Bestimmung Probleme mit sich bringt, die sowohl für Koch als auch für
Kant bezeichnend sein dürften. Findet sich doch neben dem Stichwort „Musik"
im Handwörterbuch auch das Stichwort „Tonkunst", von welcher es heißt, ein

„schönes Spiel der Empfindung" mache ihren Inhalt auss. Eine Entscheidung
darüber, ob die Musik als schöne oder bloß als angenehme Kunst zu gelten habe, wird
also nicht getroffen. Die Kontroverse ist aber im Gange, und die Definitionsunterschiede

zwischen Lexikon und Handwörterbuch zeigen an, daß sich das Schwergewicht

vom zentralen Begriff der „Empfindung" auf den Gegensatz zwischen
dem „angenehmen" und dem „schönen" Spiel der Empfindungen verlagert.

Für das Verständnis des Instruments und seiner klangsinnlichen Gegenwart ist
diese Verschiebung von Bedeutung. Während die Bestimmung der Musik als Kunst,
durch Töne Empfindungen auszudrücken, einer sensualistisch und gefühlsästhetisch
ausgerichteten Auffassung zur Grundlage dienen konnte, rückt mit Kants Begriff
der schönen Kunst, die von der bloß angenehmen abgehoben wird, die Form der
Musik in den Mittelpunkt des Interesses. Koch gibt hierüber Aufschluß, indem er
unter dem Stichwort „Kunst" mitteilt, das Angenehme der Kunst, im Gegensatz
zum Schönen, bestehe in der Beziehung auf sinnliche Lust, wobei dieses Gefühl
der Lust nicht durch die angeschaute Form, sondern durch den Stoff und die an
ihm empfundenen Reize erregt werde. „Schön" hingegen sei eine Kunst, die ein

uninteressiertes — uneigennütziges, freies — Wohlgefallen an der Form —

Darstellungsart, Komposition, Gestalt — des Gegenstandes bewirke. In dieser Anschauung
der Form gelange die Einbildungskraft in Übereinstimmung mit der Gesetzmäßigkeit

des Verstandes6. Entsprechend heißt es unter dem Stichwort „Tonkunst", daß
die Schönheit der Musik, sofern diese als schöne Kunst gelte, „blos in der Komposition,

also in der Form, nemlich der Melodie und Harmonie" liege7.
Daß Kant selber dazu neigte, die Musik bloß für eine angenehme Kunst zu

halten, für „mehr Genuß als Kultur", und daß er sogar fand, es gebe „unter den Poeten

nicht so viel seichte (zu Geschäften untaugliche) Köpfe, als unter den
Tonkünstlern; weil jene doch auch zum Verstände, diese aber bloß zu den Sinnen
reden"8, braucht hier ebenso wenig erörtert zu werden wie die Begründung dieser

Auffassung. Wichtig ist für den vorliegenden Zusammenhang, daß eine Musikästhetik,

die sich an Kant anschloß, zugleich aber die Musik in den Rang einer schönen
Kunst erheben wollte, ihre Aufmerksamkeit der Frage nach der Form zuwenden
mußte. Daß aber die „Anschauung der Form" umso eher gewährleistet sei, je weniger

der „Stoff" mit seinen sinnlichen Reizen das Gefühl absorbiere, schien sich aus
Kants Gegenüberstellung unmittelbar zu ergeben. Und daß zum Stofflichen, so wie
in der Malerei die Farbe, in der Musik der Klang zu rechnen sei, war gleichfalls aus
Kant abzulesen. Überdies hatte Kant selber der Musik einen Mangel an Urbanität

5
Op. cit., 367.

6 Ibid., 205 s.
7 Ibid., 367.
8 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, § 5 3; id., Anthropologie in pragmatischer Hinsicht,

§ 68 (71).

380



nachgesagt, da sie, „vornehmlich nach Beschaffenheit ihrer Instrumente, ihren Einfluß

weiter, als man ihn verlangt (auf die Nachbarschaft), ausbreitet und so sich

gleichsam aufdringt, mithin der Freiheit anderer, außer der musikalischen Gesellschaft,

Abbruch tut"9. Die Präzisierung „nach Beschaffenheit ihrer Instrumente"
ist freilich zu beachten; Kant mag an laute, in der Öffentlichkeit gespielte Instrumente

denken, sagt er doch an anderer Stelle, eher vom Bild eines geschlossenen
Konzertes ausgehend, die Musik sei „eine Mitteilung der Gefühle in die Ferne in
einem Räume umher, an alle, die sich darin befinden, und ein gesellschaftlicher
Genuß, der dadurch nicht vermindert wird, daß viele an ihm teilnehmen"10. — Wie

es denn überhaupt verfehlt wäre, Kant der Sinnenfeindlichkeit zu bezichtigen.
Vielmehr ist es ein Verdienst der Sinnlichkeit, „dem Verstände reichhaltigen Stoff,
wogegen die abstrakten Begriffe desselben oft nur schimmernde Armseligkeiten
sind, dargeboten zu haben"11.

Der Gewährsmann, auf den sich Koch, dem Kants Schriften selber vielleicht zu
fern lagen12, im Handwörterbuch stützt, ist Christian Friedrich Michaelis, der auch
in der Allgemeinen musikalischen Zeitung zu den wichtigsten Vermittlern von
Kants Musikauffassung gehört. Michaelis hat unter anderem zwei Aufsätze zu
Instrumentenfragen publiziert, die deutlich aus der geschilderten Tendenz erwachsen

sind, das „stoffliche" Moment der Klangwirklichkeit zwar in Rechnung zu stellen,

seine der Musik als „schöner Kunst" notwendige Unterordnung unter die
Form jedoch stets zu betonen13.

So stellt Michaelis grundsätzlich fest, daß die Tonkunst darin „ein großes Mittel
zu mächtiger Wirksamkeit" besitze, daß sie „nicht nur zu verschiedenen Werken,
sondern zu einem und demselben Werke ganz verschiedene Instrumente anwenden"
könne. Unter allen „Instrumenten" erscheint Michaelis, jahrhundertealter Auffassung

gemäß, das „menschliche Stimmorgan" als das „interessanteste... mit dessen

Tönen wir am unmittelbarsten und am innigsten sympathisiren", wie denn auch
die „natürliche Annehmlichkeit, der natürliche Reiz der andern musikalischen
Instrumente ...im Verhältnis zu der Ähnlichkeit ihrerTöne mit der Menschenstimme"
stehe, sofern diese rein und wohltönend sei. Die ideale Klangwirklichkeit sieht
Michaelis in der ausgewogenen Stimme, die „zwischen dem Stumpfen und
Schneidenden, zwischen dem Weichlichen und Harten, zwischen dem gar zu Feinen und

9 Kritik der Urteilskraft, §53.
10

Anthropologie, § 16 (18).
11 Ibid., §9.
12 Dies ist jedenfalls die Ansicht des ungenannten Rezensenten des Handwörterbuchs (vielleicht

Friedrich Rochlitz), dem es insgesamt als sinnvoller erschienen wäre, Koch hätte die allgemeinen

Worterklärungen aus Kant oder einem Kantschen Wörterbuch bezogen, die Begriffe dann
aber selber auf die Musik angewandt — cf. AmZ 9 (1806/07), 763 ss. Daß Kant als Autorität
akzeptiert war, geht aus dieser Auffassung ebenso deutlich hervor wie die Tatsache, daß die

Kantrezeption im Musikdenken auf Schwierigkeiten stieß.
13 Christian Friedrich Michaelis, „Einige Bemerkungen über den Mißbrauch der Blasinstrumente

in der neuern Musik", AmZ 8 (1805/06), 97 ss; id., „Einige Bemerkungen über den ästhetischen

Charakter, Werth und Gebrauch verschiedener musikalischer Instrumente", AmZ 9

(1806/07), 241 ss.

381



gar zu Materiellen in der Mitte liegt"14. Je stärker ein Klang nach einem der Extreme

tendiert, für desto notwendiger hält Michaelis „Mannigfaltigkeit und Abwechslung"

der Töne. Auch die „süßeste Musik", etwa die „reinsten, fast ätherischen
Töne" der Glasharmonika und der Aeolsharfe, aber auch eine „Musik von lauter
sanften Blasinstrumenten" halte unser Gefühl „nur eine Zeitlang mit Vergnügen
aus"; sie „ermüdet wenn sie nicht durch andre, weniger feine, mehr materielle
Töne unterbrochen wird". Das Andauern allzu immaterieller Töne wird dabei mit
der „Aufeinanderfolge lauter reiner Consonanzen" verglichen15.

Nachdrücklicher und ausführlicher wendet sich Michaelis, unverkennbar auf
Kant anspielend, jedoch gegen ein Übermaß des „Materiellen". Dabei vollzieht er
eine generelle Unterscheidung zwischen Blas- und Saiteninstrumenten. Die
Blasinstrumente haben für ihn „in ihren Tönen zu viel Reiz, zu viel die blos sinnliche

Empfindung Aufregendes und Ausfüllendes; sie mischen mehr Materielles in unser
Vergnügen, dessen wir auch (wie überall, wo zu große Bestimmtheit der
Einbildungskraft Schranken setzt) leichter überdrüssig werden." Dagegen geben die

Saiteninstrumente „die reine Form der Musik, mithin den reinern ästhetischen
Genuß"16. Wiederholt nimmt Michaelis in diesem Zusammenhang auf den Vergleich
mit der Malerei Bezug, nach welchem die musikalische Form der Zeichnung und
der Klang der Farbe entspricht: Während die Saiteninstrumente, „sobald ihr Ton
den Blasinstrumenten nicht zu sehr ähnelt, die blose Form der Musik gleichsam
nach ihren Umrissen reiner zeichnen", tragen die Blasinstrumente „bunte Farben
auf die musikalische Komposition" auf. „An sich wirken die Blasinstrumente
unmittelbar zu sehr auf den blosen Sinn, und rauben der Einbildungskraft zu
leicht ihr freyes Spiel, als daß sie nicht eine sehr weise und feine Behandlung
verdienen sollten, wenn man durch sie eine Musik erhöhen, verschönern und beleben
will."17

Noch in Hans Georg Nägelis Vorlesungen über Musik scheinen Gedanken Kants
und der musikästhetischen Kantrezeption lebendig zu sein, wenn als „Ziel und

Gipfel der Instrumentalwirkung" ein „Phantasie-Leben" postuliert wird, das weniger

durch das „Tonspiel" als vielmehr „durch den Formgehalt des Kunstwerks"
gewonnen werde18. Das Schöne verwandelt sich fürNägeli geradezu in das Häßliche,
wenn es „mit Überhäufung von Materialität, also mit sinnlicher Klangzuthat und
sinnlichem Übermaaß, das Gefühl überwältiget"19. Was in dieser Hinsicht die generelle

Unterscheidung zwischen Instrumentengruppen betrifft, so kommt Nägeli
allerdings zu einem wesentlich andern Schluß als Michaelis. Für Nägeli ist das
Kriterium die Tondauer. Zumal in der Musikerziehung zieht er das Klavier —

allgemeiner im privaten Musikleben allenfalls auch Harfe und Gitarre — jedem andern

14 AmZ 9, 241 s.
15 Ibid., 243 s.
16 AmZ 8, 97.
17 Ibid., 98.
18 Hans Georg Nägeli, Vorlesungen über Musik mit Berücksichtigung der Dilettanten, Stuttgart/

Tübingen 1826, 252 s.
19 Ibid., 256.

382



Instrument vor, weil es als „Instrument mit verklingendem Ton" weit eher als die
„Instrumente von gehaltenem Ton" dem Wesen der Instrumentalmusik — die eben
mehr im „Formgehalt" als im „Tonspiel" liegt — „und folglich auch der musikalischen

Gemüthsbildung" entspreche und förderlich sei20.

3. In einem Aufsatz, der den Versuch unternimmt, die Wirkung der Musik als

Einfluß auf den Charakter des Menschen zu bestimmen, schrieb Amadeus Wendt,
gleichfalls ein Mitarbeiter der Allgemeinen musikalischen Zeitung, das „göttliche
Kunstwerk" unterscheidesich „von dem gemeinen Reitze sinnlicher Gegenstände"
dadurch, daß letztere „nur zunächst die Sinne ansprechen und durch diese die
Sinnlichkeit aufregen", während das „göttliche Kunstwerk das selbst aus der
ungetheilten Kraft der Menschheit, aus dem Gleichgewichte geistiger Kräfte
entsprungen, auch das ganze Gemüth anspricht, so daß sich dasselbe in lieblicher Hülle
wiedererkennt, und den verwandten Sinn des Werkes sich zueignet"21.

Sieht man ab von der Emphase, mit der das Kunstwerk schlechthin — Wendt
scheint an keine besondere Art von Musik, etwa nur kirchliche, zu denken — als

„göttlich" bezeichnet wird, so stellt sich die Frage, ob sich nicht in bezug auf Instrument

und Klangrealität ein ähnliches Bild wie bei Michaelis ergibt. Wird doch hier
wie dort das sinnliche Moment als bloß Äußeres von einem Inneren, Wesentlichen
abgehoben, auf das hin bezogen die klangliche Erscheinung der Musik gleichsam
nur als Mittel zum Zweck Geltung hat. Der Unterschied läge erst in der Bestimmung

des „Zwecks", den der auf Kant ausgerichtete Michaelis in der „Anschauung
der Form" sah, während Wendts Blickrichtung auf das „Göttliche" des Kunstwerks

in den Bereich der romantischen Kunstreligion zu weisen scheint. Eine
Verwandtschaft läßt sich auch insofern hervorheben, als Kants Auffassung vom „Schönen"

des Kunstwerks ja keinesfalls auf einen Formalismus oder gar einen Formbegriff,

wie er der „musikalischen Formenlehre" zugrundeliegt, reduziert werden
kann22. Vielmehr ist auch Kants Ästhetik auf ein „Dahinterliegendes" ausgerichtet,
das im Begriff der „ästhetischen Idee" angesprochen ist und auch in der Kategorie
des „Erhabenen" durchscheint. Bezeichnenderweise glaubte denn auch die romantische

Kunstphilosophie, etwa August Wilhelm Schlegels, über die Begriffe der
ästhetischen Idee und des Erhabenen am ehesten an Kant anschließen zu können.

Es läßt sich aber zeigen, daß nicht nur die Hintergrundsvorstellungen trotz
solcher Beziehungen verschieden sind, sondern daß der Unterschied auch auf das
Verständnis des Instruments und seines Erklingens zurückwirkt. Bei Wendt erscheinen

„göttliches Kunstwerk" und „sinnlicher Gegenstand" fast als getrennte Dinge, so
als hätte die Sinnlichkeit am Kunstwerk keinen Anteil mehr. Freilich kann eine

20 Ibid., 246 s.
21 Amadeus Wendt, „Von dem Einflüsse der Musik auf den Charakter", AmZ 11 (1808/09), 83.
22 Es ist freilich nicht zu übersehen, daß sich, wie es bei Michaelis deutlich wird, die musikästhetische

Kantrezeption von Kants eigener Musikästhetik mindestens in der Gewichtung der
Aspekte unterscheidet. Da die Frage nach der Form als Kriterium zwischen angenehmer und
schöner Kunst nahelag und es zudem in der musikalischen Kantrezeption darum ging, die
Musik als schöne Kunst zu „retten", ergab sich fast notwendigerweise eine einseitiger
formalistische Auffassung als bei Kant selber.

383



solche Scheidung, so lange überhaupt von realer Musik die Rede ist, nicht ernstlich
gemeint sein, und Wendt geht in der Tat auch nicht so weit, erkennt sich doch das

vom Kunstwerk angesprochene Gemüt nicht in abstrakter Weise, etwa in „reiner
Anschauung", sondern „in lieblicher Hülle" wieder. Dennoch entsteht der Eindruck,
der Gedanke einer gänzlichen Scheidung sei tendenziell in Wendts Ausdrucksweise
angelegt und seine Idealvorstellung von Musik sei die einer möglichst weitgehenden

Entmaterialisierung. Das Bild der lieblichen Hülle paßt, mit Michaelis verglichen,

am ehesten mit Aeolsharfe und Glasharmonika, also der „süßen Musik"
zusammen, die bei Wendt offenbar keines Ausgleichs durch materiellere Töne bedarf.

Neben dem Begriff des „göttlichen Kunstwerks" ist es vor allem diese Vorstellung

einer entmaterialisierten, verinnerlichten Musik, die Wendt in die Nähe romantischer

Anschauungen rückt. Von hier aus fällt nun aber auch ein neues Licht auf
Nägelis Bevorzugung des Klaviers; denn mit dem Verklingen des Tones vollzieht
sich gleichsam in jedem Augenblick des Musizierens die Entmaterialisierung, die
der Verinnerlichung dient. Diese Deutung wird dadurch gestützt, daß Nägeli selber
die tendenzielle Ausrichtung auf völlige Entmaterialisierung, die sich bei Wendt
vermuten läßt, zur Sprache bringt: Tendenz der Kunst müsse es nämlich sein, „so
fühlbar wie möglich" zu werden, „bis der Mensch auch im Kunstgewand den
grobem Stoff abgestreift hat, bis die Kunst so zu einer höhern Läuterung und
Veredlung mit ihm hinanschreitet, bis in das Reich Gottes hinein, das die Bibel
verheißt, der Gläubige hofft, der Begeisterte ahnt, und der Kunstbegabte, auch ein

Prophet, auch ein Apostel des Heils und der Gnade mitherbeyzuführen gewürdigt
ist"23.

Daß sich religiöse Emphase und Betrachtung der musikalischen Wirklichkeit in
solcher Weise durchdringen, mag heutigen Vorstellungen vom Sprechen über Musik
fern liegen, muß aber, wenn sich die romantische Musikanschauung — auch
hinsichtlich Instrument und Klangrealität — unserem Verständnis wenigstens ein Stück
weit erschließen soll, stets in Rechnung gestellt werden. Dabei mag es dem
Verständnis hilfreich sein, daß endzeitliche und heilsgeschichtliche Vorstellungen, wie
sie bei Nägeli durchscheinen, nicht bloße Jenseitssehnsucht und Weltflucht bedeuten,

sondern zugleich als leben- und diesseitsbezogene Forderung nach Ausbildung
der eigenen Gemütskräfte und — hier im Speziellen — der musikalischen Fähigkeiten

aufgefaßt werden wollen. Die romantische Parole vom „Weg nach Innen" und
das religiöse Sprechen über Kunst, das den christlichen Erlösungsgedanken evoziert,
lassen sich nicht voneinander trennen. Auch durchdringen sich in den romantischen
Vorstellungen Außen und Innen in der Weise, daß „Verinnerlichung" nicht in jedem
Falle und von vornherein mit Abkapselung und Wirklichkeitsverlust gleichgesetzt
werden darf, sondern viel eher als Bestreben aufzufassen ist, trotz und in der Gegenwart

des Sinnfälligen den Stoff zu vergeistigen. Auch in dieser Beziehung taugt
Nägelis Vorliebe für das Instrument mit verklingendem Ton recht gut zum Bild
romantischer Anschauung, und zwar in einem wörtlichen Sinne, insofern nämlich,
als „Anschauen" — für Musik gleichsam mit „Anhören" zu übersetzen — ja gerade

23 Nägeli, op. cit., 281.

384



solche gegenseitige Durchdringung des Realen und Idealen in jedem Augenblicke
meint.

Wenn Kant die Sinne mit dem „gemeinen Volk" verglich, das „seinem Obern,
dem Verstände, sich zwar gern unterwirft, aber doch gehört werden will"24, so gab
er in diesem Bild einer weit stabileren Ordnung der Erkenntniskräfte Ausdruck,
als sie der romantischen — man ist versucht zu sagen: von der Revolutionszeit
geprägten — Auffassung entsprechen konnte. Die gegenseitige Durchdringung von
Äußerem und Innerem, von Diesseits- und Jenseitsvorstellungen ist die Forderung
nach einem Gleichgewicht der Kräfte, das sich immer wieder als äußerst labil
erweist. So ist auch die romantische Instrumentenästhetik von Spannungen und
Widersprüchen gekennzeichnet, was freilich bei Nägeli, der — als ein Später —

romantische Spannung durch biedermeierliche Innigkeit und Gelassenheit
ausgleicht, nicht mehr so deutlich zu Tage tritt wie etwa bei E.T.A.Hoffmann25.

In diesem spannungsvollen romantischen Bild der Musikinstrumente ist die
skizzierte Tendenz nach Entmaterialisierung nur eine Seite, wenngleich eine sehr wichtige.

Das unmerkliche Entstehen und Vergehen von Tönen fasziniert ebenso wie
eine unsichtbare oder nicht eindeutig zu lokalisierende Klangquelle und eine durch
räumliche Distanz gleichsam entmaterialisierte leise Musik aus der Ferne. Der
„lieblichen Hülle", die Wendt dem „göttlichen Kunstwerk" für angemessen hält,
entspricht die häufig bezeugte Vorliebe für Klänge, die „wie aus dem Jenseits herübertönen"

— bis hin zu der Vorstellung, in den Tönen der Aeolsharfe suchten die Geister

Abgeschiedener, die sich vom Erdendasein noch nicht völlig gelöst hätten,
verwandte Seelen anzusprechen26. Bezeichnend ist nun aber, daß hier nicht nur der —

mit Nägelis Auffassung verglichen — materiellere, weil ausgehaltene Ton zum Inbegriff

des Geistigen wird, sondern daß sogar der sinnlich wahrgenommene Ton selber

bewerkstelligt, wozu er sonst auch nach romantischer Vorstellung nur als Vermittler

kompositorischer Kunstgestalt fähig ist, nämlich „den Zuhörer unwiderstehlich
fort in das Geisterreich des Unendlichen" zu führen27. Dieser Aspekt begegnet
besonders deutlich in der Auffassung von Hoffmanns Gestalt des Kapellmeisters
Kreisler, dem schließlich ein Adagio und ein einziger lang ausgehaltener Ton als im

24 Kant, Anthropologie, § 10.
25 Übersichten und reiche Zitatensammlungen zu Hoffmanns Auffassung der Musikinstrumente

bieten die Aufsätze von Dieter Krickeberg, „Einige Zusammenhänge zwischen Klang und
Ästhetik bei E. T. A. Hoffmann", Studio instrumentorum musicae popularis 3, Stockholm
1974, 95 ss., und „Die Orchesterinstrumente im literarischen Werk E. T. A. Hoffmanns",
Jb. des Staatlichen Instituts für Musikforschung Preußischer Kulturbesitz 1979/80, 101 ss.

26 Johann Friedrich Hugo von Dalberg, Die Aeolsharfe. Ein allegorischer Traum, Erfurt 1801 —

cf. AmZ 3 (1800/01), 472ss.
27 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, „Beethovens Instrumental-Musik", Fantasie- und

Nachtstücke, München 1960, 44. Die Stelle ist bezogen auf Beethovens Fünfte Sinfonie. Der klangliche

Eindruck und das Verständnis der kompositorischen Struktur führen gleichermaßen zu
der Aussage. Dem gegenüber wird gerade am Ertönen der Aeolsharfe die nicht kunstmäßige
Organisation gerühmt: „Regellos entsteigt das Freye zu der Ideale Höhn" (Christian Schreiber,

„Die Aeolische Harfe", AmZ 6 (1803/04), 635).

385



Grunde genommen ein und dasselbe und gleichermaßen in den Himmel führend
erscheinen28.

Was hier in extremer, selbst von Kreislers Freunden als Wahnsinn deklarierter
Konsequenz vorliegt, hat seinen Gegenpol in der Auffassung, das innerste Wesen
einer Komposition — zum Beispiel die Einheit von Beethovens Fünfter Sinfonie,
die Hoffmann als „tiefere Verwandtschaft" zwischen den Sätzen erkennt — lasse

sich weder durch die Instrumentierung noch durch die Thematik erklären, sondern
spreche „oft nur aus dem Geiste zum Geiste"29. So weit diese Positionen ausein-

anderzuliegen scheinen, so nahe kommen sie sich doch im Lichte der romantischen
Überzeugung, daß in allen Erscheinungen, auch den sinnlichsten und alltäglichsten,

Geist sich manifestieren kann, beziehungsweise daß sie vom menschlichen
Geist als Geistiges aufgefaßt werden können. Selbst im kindlichen „Klavierklimpern

und Gesangesstümpern da lautet wahr und wahrhaftig ein wenig
Engelsharmonie daraus hervor, allen unreinen Erdentönen zum Trotz"30. Und auch die
romantische Vorliebe für Naturstimmen, in denen die Materialisierung oft so weit
getrieben ist, daß die Grenzen zwischen Ton und Geräusch verschwimmen31, läßt
sich am besten damit erklären, daß eben „nur der musikalischen Seele das
Rauschen des Waldes — das Pfeifen des Windes, der Gesang der Nachtigall, das
Plätschern des Bachs melodisch und bedeutsam" erscheint. „Der Musiker nimmt das

Wesen seiner Kunst aus sich — auch nicht der leiseste Verdacht von Nachahmung
kann ihn treffen"32.

Insofern aber, als Hoffmann zumal in seinen musikalischen Schriften ein
Gleichgewicht der Kräfte anstrebt, wo Klangeindruck, Formverständnis und tiefere
Einsicht zusammenwirken, erscheint die Klangrealität in romantischer Sicht kaum als

ein von Form und Gehalt ablösbares, sekundäres Element.
4. Daß Idealität und Realität sich durchdringen, ist Hoffmanns Überzeugung

auch hinsichtlich der Gründe, die seiner Ansicht nach zum Aufstieg der Instrumentalmusik

geführt haben. Zwar legt er besonderes Gewicht darauf, daß die
hervorragende Eigenschaft der Sinfonien Haydns, Mozarts und Beethovens „in dem
tieferen innigeren Erkennen des eigentümlichen Wesens der Musik" liege — bekanntlich

eben darin, daß der Vorwurf dieser Musik „nur das Unendliche" und daher
„romantisch" sei, sich also nicht in bestimmten Gefühlen fassen lasse — ; zugleich
verweist er aber auch auf die „Erleichterung der Ausdrucksmittel (Vervollkommnung

der Instrumente, größere Virtuosität der Spieler)", die gleichfalls dazu beitrugen,

„daß geniale Komponisten die Instrumental-Musik zu der jetzigen Höhe
erhoben"33 Karl Gottlob Horstig, einem Theologen und Mitarbeiter der Allgemeinen
musikalischen Zeitung, gilt „die Vervollkommnung der musikalischen Instrumente"

28 Hoffmann, „Kreisleriana", Fantasie- und Nachtstücke, 284.
29 Id., Rezension der 5. Sinfonie Beethovens, Schriften zur Musik, München 1977, 50.
30 Id.,,, Brief des Barons Wallborn an den Kapellmeister Kreisler", Fantasie-und Nachtstücke, 289.
31 Cf. Jürgen Maehder, „Die Poetisierung der Klangfarben in Dichtung und Musik der deutschen

Romantik", Aurora. Jb. der Eichendorff-Gesellschaft 38 (1978). 13.
32 Novalis, Schriften 2, Darmstadt 1965, 574.
33 Hoffmann, „Beethovens Instrumental-Musik", Fantasie- und Nachtstücke, 41 s.

386



geradezu als Beispiel für die „Perfektibilität des Menschengeschlechts"34, und
Johann Friedrich Schubert, nach Gerber „ein braver Komponist, Violinist und
denkender Künstler"35, stellte für die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts im besonderen

fest: „Durch manche sinnreiche Erfindung und künstliche Ausführung ist die
musikalische Welt seit einem halben Jahrhundert mit ganz neuen, zum Theil sehr

schönen Instrumenten bereichert worden, und durch manche zweckmäßige Änderung

sind die meisten von den gewöhnlichen Instrumenten verbessert; was man für
Fehler ihrer Natur hielt, ist größtentheils weggeschaft, und sie sind ihrer Vollkommenheit

näher gebracht worden."36.
Bei den neuen Erfindungen mochte Schubert vor allem an Instrumente wie die

Glasharmonika, das Euphon und den Clavicylinder denken, die damals immer wieder

ob ihrer Eigenschaft gerühmt wurden, den Ton „mit anwachsender, gleichbleibender,

oder abnehmender Stärke fortdauern" zu lassen und gleichzeitig „die
Vollstimmigkeit der Tasteninstrumente" zu bieten37 Hinsichtlich der Verbesserungen

dürfte sich Schuberts Bemerkung wohl eher auf Blas- als auf Saiteninstrumente
beziehen, sucht er doch in seinem Aufsatz gerade für die Violine, die er in dieser

Beziehung für vernachlässigt hält, Änderungen in der Bauweise vorzuschlagen.
Zwar habe man zur Bequemlichkeit der Spieler, die sich nicht mehr mit dem Umfang
bis zum viergestrichenen e begnügen wollten, das Griffbrett verlängert, damit aber
sei ein Verlust an Ton verbunden, da die Decke weniger gut schwinge. Schubert
glaubt nun, eine bessere Resonanz lasse sich vor allem dadurch erreichen, daß die
Winkel abgerundet und Boden und Zargen muldenförmig aus einem Stück geschnitten

würden. Unter den bestehenden Instrumenten gebe es übrigens zwei Hauptgattungen

von guten Geigen, die Cremoneser und Rauchschen mit großem Ton, die
für den Konzertsaal paßten, und die Stainer und Mittenwalder mit kleinem Ton,
die im Theaterorchester geeigneter seien38.

Das instrumentenkundliche Beispiel möge genügen als Hinweis darauf, daß —

neben der Verbesserung der Intonation und dem Ausgleich der Register, wie sie

etwa durch zahlreiche Klappensysteme an Blasinstrumenten gesucht wurden — die

Erweiterung des Ambitus und die Vergrößerung des Klangvolumens wichtige
Zielvorstellungen sind, die sich an den akustischen Erfordernissen des Konzertsaals
ebenso orientieren wie an dem sinfonischen Repertoire. Wie aber einerseits aus
technischem Fortschrittsglauben die Überzeugung erwächst, die Grenzen der Natur,
oder was man bisher dafür gehalten habe, erweitern oder überschreiten zu können

— bis hin zu Harmonika und Euphon, die das Ideal der menschlichen Stimme
nach verbreiteter Ansicht besser realisierten als die Stimme selber — so mehrt sich

34 Karl Gottlob Horstig, „Musterung der gewöhnlichen musikalischen Instrumente", AmZ 1

(1798/99), 373.
35 Ernst Ludwig Gerber, Neues Historisch-biographisches Lexikon der Tonkünstler 4, Leipzig

1813/14 (Ndr. Graz 1966), 130.
36 Johann Friedrich Schubert, „Über den mechanischen Bau der Violin", AmZ5 (1802/03),769.
37 Ernst Florens Friedrich Chladni, Beyträge zur praktischen Akustik, Leipzig 1821, (Ndr.

Leipzig 1980), 33.
38 J. F. Schubert, op. cit., 770 ss.

387



andrerseits die Kritik an dieser Überzeugung. Schuberts Änderungsvorschläge für
den Geigenbau stoßen auf heftigen Widerspruch, da die Violine die beste Form
habe, die sie haben könne39, und an den Tromlitzschen Verbesserungen der Flöte,
denen einerseits zugute gehalten wird, daß sie den stumpfen Tönen des Instruments
„durchdringende Schärfe" gegeben haben40, wird andrerseits bemängelt, daß die

Klappen nicht nur das Spiel erschwerten, sondern auch den Geräuschfaktor erhöhten41.

Enge Grenzen zwischen Perfektionierung und Mißbrauch werden aber nicht nur
hinsichtlich des Instrumentenbaus, sondern auch für Instrumentenspiel und
kompositorische Verwendung gesetzt. „Daß man sich bescheiden müsse, nicht alles

spielen zu wollen, was der Natur des Instruments nicht angemessen ist, daß man
folglich auch hier die natürlichen Grenzen nicht überschreiten könne", wird
nachdrücklich betont42. Nicht darin bestehe „das kunstvolle Spiel eines Instruments,
daß man alles darauf machen will, was auf andern möglich ist, sondern darin, daß

man in den Schranken desselben alles so schön, so genießbar macht, als es möglich
ist. Der Mensch überschreitet aber so leicht in jeder Sache die Schranken!"43
Schenkt man einerseits der charakteristischen Klangeigenschaft der Instrumente
besondere Aufmerksamkeit — der Flötenton verbindet sich mit der Vorstellung
des Sanften, und vom Klarinettenton sagt Gerber, er verhalte sich zum Oboenton
wie das Sonnen- zum Mondlicht44 — so kritisiert man andrerseits, daß beispielsweise

von vielen Virtuosen das Horn trompetenartig, die Trompete aber hornartig
verwendet werde45. Wie denn überhaupt bedauert wird, daß man den Instrumenten

„in Absicht auf Höhe und Tiefe, Langsamkeit und Geschwindigkeit, und
Fortschreitung, Modulationen zumuthet, welche ihrem Bau nicht angemessen sind"46.

„Mäßigung" wird auch hinsichtlich der „Verstärkung des Vortrages" gefordert47,
und die zunehmende Intensivierung des Tons zumal im Spiel der Streichinstrumente

mag denn auch mit dazu beigetragen haben, daß Nägeli nicht wie früher
Michaelis die Streicher gegen die Bläser abhob, sondern dem Klavier vor allen
Instrumenten mit ausgehaltenem Ton den Vorzug gab. Nägeli bemerkt hierzu selber, daß

„nach dem bey vielen Orchesterspielern zur eigentlichen Sucht gewordenen Bestreben,

auf ihrem Instrumente den möglichsten Ton herauszuziehen, alle unsere
Orchester, und die vornehmsten am allermeisten, von barbarischem Lärm
wiederhallen"48.

39 Franz Anton Ernst, „Noch etwas über den Bau der Geige", AmZ 7 (1804/05), 49 ss.
40 Johann Friedrich Christmann, „Nachricht von dem Schneiischen Animo-Corde", AmZ 1

(1798/99), 39.
41 (Ungenannt), „Über die Fehler der bisherigen Flöten, besonders der Klappenflöten, nebst

einem Vorschlage zur besseren Einrichtung derselben", AmZ 5 (1802/03), 609ss.
42 Ibid., 677s.
43 Friedrich Guthmann, „Über Guitarrenspiel", AmZ 8 (1805/06), 365.
44 E. L. Gerber, „Versuch einer nähern Beleuchtung des Serpent", AmZ 6 (1803/04), 18.
45 F., „Bescheidene Anfrage an die modernsten Komponisten und Virtuosen", AmZ 1

(1798/99), 144.
46 C. F. Michaelis, AmZ 8 (1805/06), 99.
47 Id., „Ein Versuch, das innere Wesen der Tonkunst zu entwickeln", AmZ 8 (1805/06), 693.
48 Nägeli, op. cit., 271.

388



Nicht erst bei Nägeli begegnet die Auffassung, die Tendenz zu solcher Entwicklung

sei in den sinfonischen Werken selber angelegt, wie jeder an sich selber
wahrnehmen könne, „dem noch so viel Besinnung übrig bleibt, um zu beobachten, was
in ihm vorgeht, wenn er eine Orchestermusik anhört, wie die Sturm- und Drang-
Allegros der drey großen Mozart'schen Sinfonieen, die Beethovenschen und Win-
terschen ,Schlachtstücke' und so viele andere schlachtartigen, die jedesmal dem

Kunstgefühl selbst eine Schlacht liefern, ja wirklich dieses zarte Wesen ganz unbarmherzig

abschlachten"49. Nägelis unbarmherziger Apodiktik stehen freilich differenziertere

Urteile gegenüber, so etwa bei Michaelis die Auffassung, in neueren Zeiten
sei „durch die vervollkommnete Anwendung der Blasinstrumente eine reiche
Quelle des Schönen und Erhabenen" erschlossen worden; Haydn und Mozart
hätten diesen „Gebrauch allgemeiner gemacht", aber auch ihre Nachahmer
verführt, „schon hierin einen überwiegend großen Effekt zu suchen", bis hin zu einer

Verwendung, die als „verschwenderisch und oft ganz zweckwidrig" angesehen
werden müsse und zu einer Abstumpfung des Gefühls „für die zarten Nüanzen der
Musik" führe. „Man will dann, wie bey der Malerey nur recht lebhaftes Kolorit, so

bey der Musik nur recht starke sinnliche Rührung. Die blose Würze ist zum Bedürf-
niß geworden.Das Einfache will nicht mehr gefallen/Man verlangt nur rauschende
Sinfonieen, und verachtet das feine Quartett. Man will heftig gereizt und bestürmt

seyn, weil man für den Zauber der sanften, ruhigen Schönheit keinen Sinn mehr
hat"50.

5. Entsteht so das Bild einer weitgehend ablehnenden Haltung gegenüber der
modernen Sinfonie und ihrer Klangwirklichkeit und insgesamt der Eindruck einer
ängstlichen Bedachtsamkeit auf Mäßigung, um nicht zu sagen auf Mittelmaß, so
darf darüber nicht vergessen werden, daß zumal in Hoffmanns romantischer Sicht
die moderne Instrumentalmusik auch mit der ganzen Macht ihrer Klangsinnlichkeit

als durchaus positiv erscheinen konnte. Diese andere Beurteilung aber läßt sich
kaum richtig verstehen, wenn sie nicht zugleich im Lichte des Geschichtsbildes, das

sich aus der Gegenüberstellung alter und neuer Musik erschließt, betrachtet wird.
Schon im bedauernden Nicht-mehr des Michaelis-Textes zeigt sich das Bewußtsein
einer Wandlung in der Zeit; um jedoch den Anspruch auf ein Geschichtsbild erheben

zu können, bedarf wohl dieses Bewußtsein — wenn nicht in der zeitlichen
Distanz der verglichenen Erscheinungen, so doch in seiner grundlegenden historischen

Orientierung — größerer Dimensionen. Solche sind gegeben in dem historisch

verstandenen Gegensatzpaar des Klassischen und Romantischen, wie auch in
dem triadischen Geschichtsbild, nach welchem die Entwicklung der Menschheit aus
einem ursprünglichen goldenen Zeitalter durch eine disharmonische Gegenwart in
ein verheißenes goldenes Zeitalter führe. In welcher Weise diese Konzeptionen auf
das romantische Denken und im besonderen auf Hoffmanns Musikauffassung ein-

49 Ibid., 256.
50 Michaelis, AmZ 8 (1805/06), 97 ss.

389

5



gewirkt haben, läßt sich hier nicht darstellen51; dennoch dürfte ihre Einbeziehung,
auch wenn sie nur in Andeutungen möglich ist, dem Verständnis der hier
vorliegenden Fragen der Instrumentenästhetik hilfreich sein.

Der Gegensatz zwischen Klassisch und Romantisch, der im historischen
Verständnis zunächst den Gegensatz zwischen dem heidnisch Antiken und dem christlich

Abendländischen bezeichnete und sich in der Theorie der Dichtung und der
bildenden Künste als fruchtbar erwies, schien sich der Musikbetrachtung insofern
zu verweigern, als eine lebendige Anschauung der antiken Musik nicht zu gewinnen
war. Verband sich deshalb mit diesen Voraussetzungen einerseits die Tendenz, die
Musik schlechthin als romantische Kunst zu bezeichnen, so suchte man andrerseits
doch die begrenzten Kenntnisse griechischer Musik und außerdem im Analogieverfahren

die an den andern Künsten entwickelten Merkmale für eine musikästhetische
Konstruktion nutzbar zu machen. Daraus ergab sich die Auffassung, die alte Musik
sei in ihrer primär melodischen Ausprägung zugleich die naturbezogenere,
materiellere und sinnlichere, die moderne Musik dagegen als harmonische Kunst die
geistigere. Mochte diese Auffassung weitgehend Spekulation bleiben, solange sie sich
auf antike und abendländisch-christliche Musik bezog, so gewann sie in dem Maße

an praktischer Bedeutung, als der Gegensatz zwischen dem Klassischen und dem
Romantischen — freilich noch nicht im heutigen Sinne — innerhalb der abendländischen

Musikgeschichte angewandt wurde. Die Möglichkeit hierzu war in der
Konstruktion von vornherein dadurch gegeben, daß das Begriffspaar — wie schon
sein Vorbild in Schillers Entgegensetzung des Naiven und Sentimentalischen —

nicht nur historische Kategorien, sondern auch außergeschichtliche oder geschichtlich

wiederholbare Seinsweisen und Stile bezeichnen konnte.
So findet sich in der unsignierten Rezension einer Dalberg-Schrift eine

Gegenüberstellung, die von vornherein die Antike ausklammert, das „Alterthum" der
Musik ins 17. Jahrhundert verlegt — als Beispiel wird Allegri genannt — und „das
moderne — wem es besser lautet: das romantische Zeitalter für die Tonkunst" mit
„der freyen Ausbildung der Instrumentalmusik" beginnen läßt52. Insofern als sich

mit dieser historischen Einteilung das Modell verband, nach welchem die alte
Musik mehr Natur, die neue aber mehr Kunst sei53, ließen sich aus solcher Perspektive

zwar Argumente gegen den bloßen „Effekt" und ein Übermaß an sinnlicher
Materialität in der an sich „geistigen" modernen Instrumentalmusik beibringen54;
es finden sich durchaus aber auch Deutungen, die es dem Geiste dieser Instrumentalmusik

zugute halten, daß er die gewaltigen Tonmassen des modernen Orchesters
zu bewegen und sich Untertan zu machen vermöge. Obwohl es nach Hoffmanns

51 Cf. E. Lichtenhahn, „Zur Idee des goldenen Zeitalters in der Musikanschauung E. T. A.
Hoffmanns", Romantik in Deutschland, Stuttgart 1978, 502 ss.

52 Rezension der Fantasien aus dem Reiche der Töne von F. H. von Dalberg, AmZ 8 (1805/06),
582.

53 So bei Amadeus Wendt, op. cit., AmZ 11 (1808/09), 82.
54 Zu späteren ähnlich lautenden Urteilen wie bei Michaelis und besonders Nägeli, der von der

Kunst sagt, sie habe „ursprünglich bey der Massivität" begonnen (op. cit., 281), cf. Fritz
Reckow, .Wirkung' und .Effekt'. Über einige Voraussetzungen, Tendenzen und Probleme
der deutschen Berlioz-Kritik", Mf 33 (1980), bes. 13 u. 19.

390



Aussage das innere Reich der Töne ist, über das Beethoven als unumschränkter
Herr gebietet55, ist es unverkennbar, daß Hoffmann, der gerade in seinen Beethoven-
Aufsätzen das Ineinanderwirken der Kräfte unterstreicht und sprachlich exemplifiziert,

damit ebenso die zur Klangwirklichkeit gewordenen „äußeren" Töne meint.
In ähnlicher Weise bestimmt er „das höchste Ziel" des ausübenden Künstlers als

„die völlige Freiheit des Spiels, die unbedingte Herrschaft über das Instrument, so
daß es keinen Kampf mit dem mechanischen Mittel des Ausdrucks mehr gibt,
sondern das Instrument zum unmittelbaren, zwanglosen Organ des Geistes wird"56.
Als entscheidend für die Entgegensetzung der alten und neuen Musik nach dem
skizzierten Muster des Klassischen und Romantischen ist schließlich aber
hervorzuheben, daß sie als dualistische Betrachtungsweise verstanden wurde, bei der es

darum ging, verschiedenen Stilen und Zeiten in ihrer Eigenart gerecht zu werden,
nicht aber eines gegen das andere herabzusetzen57.

Wenn auch bei Hoffmann gelegentlich Zweifel am Wert und an der Berechtigung
der modernen Klangfülle auftauchen, so zum einen überall dort, wo ihm die
legitimierende geistige Grundlage nicht gegeben scheint, der Klang also leeres Tönen aus
bloßer Mechanik bleibt. Zum andern aber läßt sich mitunter ein Mißtrauen feststellen,

das sich auf durchaus für bedeutend gehaltene, selbst Beethovensche Musik
bezieht. Hier ist dann oft eine direkte Verbindung zu dem triadischen Geschichtsbild

feststellbar, das sich mit dem klassisch-romantischen Schema vielfach
überschneidet. Die Vorstellung nämlich, daß die Menschheit, mithin die Kunst, ein

ursprüngliches goldenes Zeitalter gekannt habe, ist im romantischen Denken
ebenso wie die Dualität von Klassik und Romantik historisch freigestellt, das heißt,
ein konkreter musikgeschichtlicher Abschnitt, bei Hoffmann die Palestrinazeit,
erscheint mit den Attributen eines geradezu als paradiesisch vorgestellten Zustan-
des. Für den vorliegenden Zusammenhang ist dabei wichtig, daß der Klang der
menschlichen Stimme als ursprüngliche und unmittelbare Lautgabe gott- und
geisterfüllter Natur verstanden wird. Das a-cappella-Ideal des 19. Jahrhunderts steht
mit dieser geschichtsphilosophischen Ansicht in direktem Zusammenhang. Weit
stärker als die Dualität von Klassik und Romantik ist nun aber das triadische
Geschichtsbild mit der Forderung verbunden, die Gegenwart, als eine Periode der
Disharmonie, auf die Vergangenheit als Vorbild auszurichten. So erklärt es sich
denn, daß die Ausbildung der Klangfülle im modernen Orchester bei aller Faszination,

die von ihr ausgeht, zugleich als Entfernung vom Ursprung in Frage gestellt
wird. Hoffmann hat dies eindrücklich formuliert: „Mich hat manche Produktion
des hiesigen Orchesters schon recht hoch erhoben, in ganze, tönende Himmel, voll
leuchtender, funkelnder Sterne. Aber bewährt sich nicht auch hier ein besonderes

55 Hoffmann, „Beethovens Instrumental-Musik", Fantasie- und Nachtstücke, 44.
56 Id., „Briefe über Tonkunst in Berlin", Schriften zur Musik, 281.
57 So sind auch zahlreiche Künstlervergleiche, die immer wieder paarweise auftreten, daraufhin

angelegt, jeweilige Eigenarten als autonom voneinander abzuheben. Der Dalberg-Rezensent
(AmZ 8 [1805/06], 582) sagt, der romantische Mozart sei vom klassischen Allegri so verschieden

wie Shakespeare von Sophokles, „ohne daß die einen durch die andern untergehen
würden".

391



Zeichen der Zeit, nämlich, daß die Instrumentalmusik, immer kecker, immer kühner

beschwingt, mit starken, gewaltigen Fittigen den Gesang zu Boden schlägt?
Der Ton bricht, wie in erster, riesiger Urkraft, die Fessel des Worts-, aber soll denn
die vox humana ganz verstummen vor dem gewaltigen Geist, der wie ein mächtiger
Magus, alle Töne, die in der ganzen Natur, wie ein tiefes Geheimnis, verborgen,
hervorruft — diese vox humana, die, wie ein treuer Nachhall der ersten Naturlaute,
noch eingehaucht von der schaffenden Mutter, das Höchste, ahnend im Innern,
widerklinget? — "S8 Ein nüchternes Gegenstück hierzu ist Hoffmanns Feststellung,
„im Gesänge ahmt man jetzt die Instrumentalmusik nach, so wie der Sänger den
Instrumentisten: sonst war es umgekehrt"59.

An der Würde der solchermaßen als ursprünglich verstandenen Vergangenheit
partizipieren auch die alten Musikinstrumente, wie etwa Hoffmanns Erzählung
Rat Krespel zeigt, wo der Klang einer alten Geige und die Stimme einer Sängerin
als identisch vorgestellt werden60. In der Biographie Johannes Kreislers findet sich
ein Bericht, in welchem Hoffmann — zweifellos mit autobiographischen Zügen —

den Kapellmeister von musikalischen Jugendeindrücken erzählen läßt. Dabei erinnert

er sich mehrerer Verwandter, die „meistenteils Instrumente spielten, die schon
damals sehr selten waren, jetzt aber zum Teil verschwunden sind, so, daß ich nur
noch im Traum die ganz wunderbar klingenden Konzerte vernehme". Erwähnt
wird neben dem Spinett „das Spiel auf der Viola di gamba" und „auf dem uralten
Instrument, auf der Viola d'amore". Auch erinnert sich Kreisler der „Trompette
marine" als eines Instruments, „dessen Ton mein Innerstes durchbebte". Kreisler
fühlt sich jedoch „Eiswasser über die heiße Stirn gegossen", als jemand auf die

Erwähnung des Instruments hin zu Kochs Lexikon greift und den — von Hoffmann
fast vollständig wiedergegebenen — diesbezüglichen Artikel vorliest61. Technische
Beschreibung eines „alten, ganz einfachen" Instruments und begeisterte
Klangerinnerung vertragen sich schlecht. So kann schließlich die positive Haltung gegenüber

dem Alten auch die Auffassung der am Instrumentenbau exemplifizierten Per-
fektibilität in der Weise in Frage stellen, daß nicht nur Abweichungen vom Stimmideal,

sondern auch Verbesserungen, die auf klangliche Verfeinerung und Nuancierung

abzielen, als Verlust an Ursprünglichkeit und Energie erscheinen. Das Massivere

und Rohere kann auch als das Kräftigere, das Verfeinerte und Differenzierte
hingegen als das Verweichlichte verstanden werden. Wie denn Hoffmann auch
hinsichtlich des musikalischen Repertoires dem Schüler empfiehlt, zunächst eher

„ältere, energische Werke zu studieren, als ohne dieses Studium der hohen Romantik

Mozarts nachzujagen"62

58 Hoffmann, „Briefe über Tonkunst in Berlin", Schriften zur Musik, 280.
59 Id., Rezension des Klavierauszugs der Iphigenie en Aulide von Gluck, Schriften zurMusik, 67.
60 Id., Die Serapions-Brüder, München 1963, 50: „Kaum hatte er die ersten Töne angestrichen,

als Antonie laut und freudig rief: ,Ach das bin ich ja — ich singe ja wieder.' Wirklich hatten
die silberhellen Glockentöne des Instruments etwas ganz Eigenes Wundervolles, sie schienen
in der menschlichen Brust erzeugt."

61 Id., Die Elixiere des Teufels. Lebens-Ansichten des Katers Murr, München 1961, 375 ss.
62 Id., Schriften zur Musik, 66.

392



Das triadische Geschichtsbild kann aber nicht in dem Sinne als Orientierung der

„disharmonischen" Gegenwart an der Vergangenheit verstanden werden, daß eine

Rückkehr zu den früheren Zuständen und zur Klangwirklichkeit der alten Musik
die einzige Absicht wäre und auch schon das kommende goldene Zeitalter herbeiführen

würde. Vielmehr steht die Vorstellung im Vordergrund, der Weg führe aus
einem gleichsam kindlich unbewußten Einssein mit der geist- und gotterfüllten
Natur über eine Spaltung von Gedanke und Gefühl, Geist und Natur zu der erstrebten

harmonischen Vereinigung der Kräfte. Dies bedeutet, daß der Weg nicht
umkehrbar ist, folglich auch die Gegenwart ihren geschichtlich bestimmten Platz
einnimmt. Bei allen sehnsüchtigen Erinnerungen an alte Musik und bei allen

Unendlichkeitsahnungen fehlt Hoffmann doch keineswegs die Einsicht in die
Zeitgemäßheit der modernen Instrumentalmusik und ihrer Klangwirklichkeit, was sich
auch aus der oben mitgeteilten Reflexion zur „vox humana" ablesen läßt.

Eine mit Hoffmann verwandte Auffassung der Zeitgemäßheit scheint vorzuliegen,

wenn Dalberg äußert, die Musik sei „ein Kind der Zeit". Dalberg meint aber
nichts anderes als Kant mit dem „Transitorischen", daß nämlich die Musik „flüchtig"

sei wie die Zeit selbst63. Erst Dalbergs Rezensent biegt die Aussage um, indem
er einen Gegensatz zwischen einer Musik, die „den flüchtigen Gehörsinn vergnügt
und nur ihn vergnügen soll" und den „eigentlichen Werken der Kunst" aufstellt.
Die „eigentlichen Werke der Kunst" sind eine Musik, „die, außer dem Ohr, Phantasie

und Gefühl beschäftigt, die beym geistigen Genuß zugleich zu denken giebt,
die den Menschen in seinem innersten Wesen aufregt, spannet, die ihn erhebt,
begeistert, fähiger macht in Ideen". Von dieser Musik heißt es, „sie vergehet nicht;
sie bleibt, wenn auch nur für Menschen höhern Sinnes, edlern Geschmacks, über
der Mode stehend"64. Nur für die erste Kategorie bleibt somit Dalbergs Auffassung
gültig, Musik sei „flüchtig", „flüchtig" aber nun eben im geschichtlichen Sinne des

bloß Modischen und daher Vorübergehenden. Friedrich Rochlitz, der Herausgeber
der Allgemeinen musikalischen Zeitung und vielleicht selber der Dalberg-Rezensent,
äußert einen ähnlichen Gedanken, wenn er, nun nicht von verschiedenen Arten von
Musik, sondern von verschiedenen Schichten im Kunstwerk ausgehend, eine
Unterscheidung zwischen dem Bleibenden und dem Vergänglichen vornimmt. Der Geist,
wie er in bedeutenden Werken lebe, veralte nicht. „Dieser Geist bleibt, bleibt sicher;
selbst wenn die Formen veralten sollten, und früher noch ihr Schmuck, ihre
Verzierungen, die freilich überall, mehr oder weniger, dem Momente angehören"65. Sofern
mit dem Schmuck auch — ähnlich wie mit der ersten Kategorie des Dalberg-Rezensenten

— das sinnliche Moment, mithin das Klangbild gemeint ist, scheint hier nun
in der Tat die Auffassung vorgezeichnet zu sein, daß sich die Klanggestalt vom
Eigentlichen des Werkes ablösen und jeweiligen zeitlichen — um nicht zu sagen:
modischen — Gegebenheiten anpassen lasse. Sowohl Kantsche wie auch roman-

63 F. H. von Dalberg, Fantasien aus dem Reiche der Töne, Erfurt 1806, 3. Stück: „Polyhymnia,
oder vom Geiste und den Wirkungen der Musik" — cf. AmZ 8 (1805/06), 580 s.

64 Loc. cit.
65 Friedrich Rochlitz, „Der Frühlingstag", Für Freunde der Tonkunst 2, Leipzig 1825, 245 s.

393



tische Ansichten scheinen zu dieser Auffassung hinzuführen, unerachtet der Frage,
ob das Klangliche eher gegen die Form oder gegen den Geist abzusetzen sei.

Demgegenüber sagt Hoffmann aber, „daß dem heutigen Komponisten kaum
eine Musik anders im Innern aufgehen wird, als in dem Schmuck, den ihr die Fülle
des jetzigen Reichtums gibt", und zudem betont er, es sei „der forttreibende Weltgeist

selbst", der den „Glanz der mannigfachen Instrumente in die geheimnisvolle
Kunst des neuesten, auf innere Vergeistigung hinarbeitenden Zeitalters geworfen"
habe66. Hier wird noch einmal die Untrennbarkeit der Schichten, also auch die
Nicht-Ablösbarkeit des Klangbildes vom „Werk" hervorgehoben, wie sie der von
Hoffmann immer wieder versuchten ganzheitlichen Betrachtung ebenso entspricht
wie dem in den romantischen Geschichtsbildern angelegten Bestreben, jede Erscheinung

in der Gesamtheit ihrer Eigenarten zu erfassen.

Eindeutige Antworten auf Fragen der historischen Aufführungspraxis ließen sich
hier freilich nicht gewinnen; zumindest aber dürfte sich gezeigt haben, daß die
Ästhetik des frühen 19. Jahrhunderts, die oft als eine bloße Ästhetik der Form
und des geistigen Überbaus angesehen wird, eine reiche Fülle anregender Gedanken

zu den Musikinstrumenten und ihrer Klangwirklichkeit entwickelt hat.

66 Hoffmann, „Alte und neue Kirchenmusik", Schriften zur Musik, 232

394


	Zur Instrumentenästhetik im frühen 19. Jahrhundert

