Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der

Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 7 (1983)

Heft: [2]: Alte Musik : Praxis und Reflexion

Artikel: Mozart und die Alchemie : zur musikalischen Gestaltung von
Entwicklungsprozessen

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAaGMAR HOFFMANN - AXTHELM
MOZART UND DIE ALCHEMIE

Zur musikalischen Gestaltung von Entwicklungsprozessen

Denn wo viel Weisheit ist, da ist viel Grimens;
Und wer viel lernt, der mug viel leiden.
Prediger Salomo 1.18

Die ,,Schola‘ wird fiinfzig Jahre alt, und da mag es sinnvoll sein, nicht nur der alten
Musik und der mit ihrer Ausfithrung verbundenen Probleme zu gedenken, sondern
auch derer, die das altehrwiirdige Haus an der Basler LeonhardsstraBe mit Leben
erfiillen, der Studenten. Vom Standpunkt eines mit Alltagspflichten ausgelasteten
Menschen mogen Musikstudenten ein beneidenswertes Dasein fithren. Frei und
ungebunden konnen sie sich einem Bereich widmen, der wie wenige andere geeignet
ist, als Spiegelbild der eigenen Personlichkeit zu dienen. Im tiglichen Umgang mit
dem Instrument und dem musikalischen Kunstwerk, das es zu realisieren gilt,
eroffnet sich dem jungen Musiker eine Moglichkeit, seine Gefiihle, Bediirfnisse, Stér-
ken und Schwichen kennen- und ausdriicken zu lernen. Die Musik wird, wenn der
Betroffene diese Chance zu nutzen weifl, zum Zeugen und Gradmesser des eigenen
Entwicklungsprozesses. In der besonderen Eignung der Musik fiir diese Spiegel-
funktion liegen freilich auch Probleme. Denn Selbstfindung ist ja nicht nur durch
Freude am Entdecken und Umsetzen derjenigen Qualititen charakterisiert, die in
der eigenen Personlichkeit als positiv erlebt werden. Vielmehr geht es auch darum,
dunkle, beingstigende Bereiche zu erfahren und Zweifel an den eigenen Fihigkei-
ten und Moglichkeiten durchzustehen. Die Auseinandersetzung mit der letztge-
nannten Problematik, mit dem Selbstwert, ist fiir Musikstudenten — wie iiberhaupt
fiir kiinstlerisch titige Menschen — von besonderer Bedeutung. Denn jemand, des-
sen berufliches Tun an die Anforderung gebunden ist, sich vor einem Publikum zu
prisentieren, wird diesem Anspruch auf die Dauer wohl kaum gerecht werden
konnen, wenn er nicht iiber ein stabiles Selbstbewuftsein verfigt, tiber die Uber-
zeugung, den Zuhorern etwas Gutes, Besonderes, Wesentliches geben zu konnen.
Es liegt freilich auf der Hand, da — abgesehen vielleicht von ein paar gliicklichen
Ausnahmen — niemandem ein ,,stabiles SelbstbewuRtsein* als frei verfiigbare Qua-
litdit mit in die Wiege gelegt wird. SelbstbewuRtsein im Sinne einer realistischen
Einschitzung der eigenen Fihigkeiten und Grenzen entsteht prozeRhaft, als
Summe vieler Erfahrungen, wihrend derer jene Fihigkeiten und Grenzen dem
eigenen Erleben zuginglich wurden. Zu diesen Erfahrungen gehort Zihneknirschen
iber selbstauferlegte Fron (z.B. tiglichen Ubens), Zweifel an der Richtigkeit des
eingeschlagenen Weges oder Neid auf scheinbar oder tatsichlich begabtere Kolle-
gen ebenso wie das Erlebnis, etwas Gutes, die eigene Person und andere Befriedi-
gendes erschaffen zu haben. Natiirlich sind solche Auseinandersetzungen mit den
positiven und negativen Seiten der eigenen Personlichkeit nicht auf die Zeitspanne

358



der Ausbildung beschrinkt — sie vollziehen sich wihrend des ganzen Lebens stets
von Neuem, soll es nicht zu einem schopferischen Stillstand kommen. Die Intensi-
tit, mit der diese Konflikte in den Vordergrund dringen, ist jedoch unterschiedlich:
Naturgemil} ist der Selbstzweifel, das Hin- und Hergeworfensein zwischen Eupho-
rie und Depression, zwischen Stolz und Hader, wihrend der Ausbildung besonders
heftig; denn noch kann sich der Student nicht auf den hilfreichen Status eines
professionellen Musikers, d.h. auf ein verliRliches BewuRtsein seiner handwerk-
lichen und musikalischen Qualitidten stiitzen. Und weil dies so ist, ist die ,,Schola‘*
auch nicht nur ein ,,Lehr- und Forschungsinstitut fiir alte Musik*‘. Sie ist auch ein
Ort, der den Studenten Raum fiir ein Geschehen zu geben sucht, das sich Tag fiir
Tag in der Auseinandersetzung mit dem Cembalo oder der Gambe, der Flote oder
der Laute abspielt: der durch viele Krisen filhrenden Wegbahnung zu einer Musi-
keridentitit.

Das Phinomen, dal sich nur demjenigen eine reifere Stufe der Persénlichkeits-
entwicklung erdffnet, der bereit ist, seine Krisen anzunehmen und zu durchleiden,
ist eine allgemeinmenschliche Erfahrung. Es hat seinen Niederschlag in vielen Zeug-
nissen gefunden, von denen eines der gewichtigsten der Mythos von der Vertrei-
bung aus dem Paradies und der daraus erfolgten Anforderung ist, das irdische
Dasein zu durchwandern, um dereinst den lichten Horizont des ewigen Lebens
erreichen zu konnen.

Hier soll nun an Hand zweier Beispiele gezeigt werden, welche Gestaltung die
Erfahrung mithevollen Suchens im Sinne eines existentiellen Bestandteiles des Ent-
wicklungsprozesses im Bereich der Musik gefunden hat. Die beiden Beispiele ent-
stammen unterschiedlichen Epochen — das eine dem frithen 17., das andere dem
spaten 18. Jahrhundert — und unterschiedlichen kulturellen Bereichen — im einen
Fall handelt es sich um einen alchemistischen Traktat, im anderen um ein bekann-
tes Werk klassischer Opernliteratur. Dennoch weisen beide Zeugnisse erstaunliche
Ubereinstimmungen auf und bieten damit einen Hinweis dafiir, da® es auch in der
Musiksprache jenseits von Zeit und Stil Formulierungen fiir die ,,allgemeinmensch-
liche Erfahrung** des miihevollen Entwicklungsprozesses gibt.

359



I. DER ALCHEMISTISCHE TRAKTAT ATALANTA FUGIENS
VON MICHAEL MAJER

Bei dem Werk Atalanta fugiens, hoc est Emblemata nova de secretis naturae chy-
micae (1612)' handelt es sich um ein Lehrbuch, in dem unter Verwendung des
antiken Mythos von der leichtfifigen Nymphe Atalanta tiber die ,,chemischen
Geheimnisse der Natur*‘ gehandelt wird. Diese secreta chymica stellen — zumindest
fur den heutigen Leser — tatsichlich Geheimnisse dar, denn der Autor Michael
Majer bearbeitet seinen Stoff nicht aus dem Blickwinkel des Naturwissenschaftlers,
sondern aus dem des Alchemisten, d.h. des Vertreters einer Geheimwissenschaft.
Die Suche nach dem , Stein der Weisen "
EntwicklungsprozefS

— ein alchemistisches Symbol fir den

Die Alchemie — hier nicht im Sinne der von den Zeitgenossen als ,,Parergon*‘ beur-
teilten Goldkocherei, sondern als philosophisch-spekulatives System verstanden —
hatte ihre Blitezeit um die Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert. In diesem Rah-
men vollzog sie sich auf einer doppelten BewuRtseinsebene® Zum einen gab es die
praktisch-chemische Arbeit im Laboratorium, zum anderen das spekulative Suchen
nach den Gesetzen, die das Zusammenwirken der Materie bestimmen. Die alche-
mistische Frage zielte auf das, ,,was die Welt im innersten zusammenhilt*, auf
eine das menschliche Sein bestimmende Grundsubstanz, die alle Gegensitze — Gut
und Bose, Minnlich und Weiblich, Leben und Tod — in verséhnter Form enthilt
und von der, ist sie einmal aus der sie umgebenden und durchsetzenden Schlacke
befreit, eine unwiderstehliche Wirkung von Wahrhaftigkeit, Giite und Liebe aus-
geht. Der Befreiung dieser Substanz — in den alchemistischen Schriften hiufig als
,,Stein der Weisen* symbolisiert — dient das alchemistische Werk. Der Inhalt der
alchemistischen Lehrwerke ist die Beobachtung und Kommentierung dieses
Befreiungsprozesses, der als miihseliges, gefahrvolles und, da sich die gesuchte Grund-
substanz vielleicht kurz zeigen, nicht aber fixieren lassen wird, nahezu hoffnungs-
loses Unternehmen geschildert wird. Der ProzeR vollzieht sich in drei Stufen: Da die
Substanz, aus der sich der ,,Stein der Weisen‘* zusammensetzt, in jedem einzelnen
Element mitenthalten ist, d. h. auch in Krankheit und Schmutz, bildet ,,aussitzi-
ges* Metall, z.B. Rost und Griinspan, als materia nigra, als ,,schwarze Materie®,
den Ausgangspunkt. Auf der ersten Stufe der Einwirkung des Feuers auf das Metall

Auch dies ist nicht der ,,vollstindige* Titel. Dieser lautet: ATALANTA FUGIENS, hoc est,
EMBLEMATA NOVA DE SECRETIS NATURAE CHYMICA, Accomodata partim oculis
& intellectui, figuris cupro incisis, adiectisque sententiis, Epigrammatis et notis, partim auri-
bus et recreationi animi plus minus 50 Fugis Musicalibus trium Vocum, quarum duae ad unam
simplicem melodiam distichis canendis peraptam, correspondeant, non absque singulari
iucunditate videnda, legenda, meditanda, intelligenda, diiudicanda, canenda et audienda. —
Ein von Lucas H. Wiithrich herausgegebener Faksimile-Nachdruck des 1618 erstmals erschie-
nenen Werkes erschien 1964 im Birenreiter-Verlag Kassel.

Eine anschauliche Schilderung des alchemistischen Prozesses findet sich bei Carl Gustav Jung,
Psychologie und Alchemie, Olten/Freiburg 1975, 267ss. (Studienausgabe).

360



— der migredo — erfolgt die Reinigung und Pulverisierung des Materials. Hierbei
konnen sich giftige Dimpfe entwickeln oder die Substanz kann explodieren. Ent-
sprechend reagiert der Alchemist, der sich dieser Gefahren zunehmend bewuft
wird, mit Angst, Unsicherheit, Verwirrung und — seiner schlimmsten ,,Berufs-
krankheit*®> — mit Melancholie, der immer wiederkehrenden Mut- und Hoffnungs-
losigkeit gegeniiber dem Anspruch, das schwere Werk zu einem guten Ende fiihren
zu sollen.

Dem Kampf mit der materia nigra folgt als zweite Stufe des Prozesses die albedo,
die ,,Weiung‘‘. Das Material verliert seine Schwirze und nimmt— begriindet durch
eine angemessene Regulierung des Feuers — eine helle Firbung an. Jetzt haben
sich die widerstreitenden Elemente in einer ,,chymischen Hochzeit** miteinander
verbunden. Durch ein weiteres Ausreifen des Prozesses nimmt der Inhalt der
Retorte eine goldgelbe Firbung an — die dritte Stufe, die citrinitas ist erreicht.
Der ,,Stein der Weisen‘‘ ist gefunden. Freilich kann sich der Alchemist nicht lange
an diesem Erfolg freuen. Denn der lapis ist keine fixierbare GroRe, deren segens-
reiche Wirkung der Alchemist sich und seinen Mitmenschen verfiighar machen
koénnte. Die citrinitas blitzt auf, um gleich darauf wieder in der nigredo zu ver-
schwinden. Der ,,gottliche Funke” 1dBt sich nicht durch ein festgelegtes Rezept
erwerben und besitzen; vielmehr muR er stets aufs Neue durch Verwirrung und
Melancholie hindurch gesucht und erkdmpft werden. So steht der alchemistische
ProzeR fiir ein stindiges Werden, Vergehen und Erneuern, als Symbol fir die vielen
Tode und Neugeburten, die der Mensch wihrend seines Lebensweges erfihrt.

Diese grundlegende Erfahrung einer trotz vieler Widerstinde unablissig zum
Ziel dringenden Suche spiegelt sich auch in der dem Uneingeweihten dunkel und
verwirrend erscheinenden alchemistischen Bilderwelt. Hier sollen nur drei, auch
dem Unkundigen leicht nachvollziehbare Metaphern fiir dies ,,Stirb und Werde*
genannt werden: Der Ouroboros, die Geburt des philosophischen Kindes und die
Stationen des Lebens Jesu.

Der Ouroboros ist der Drache, der sich in den Schwanz beit. Indem er sich selbst auffrit,
erneuert er sich gleichzeitig. —Das ,,philosophische Kind** entstammt der Verbindung von Sonne
und Mond bzw., auf metallurgischer Ebene betrachtet, der Verschmelzung von Gold und Silber.
Auf kosmischer Ebene entsteht ein Hermaphrodit, ein Wesen also, das die Geschlechtsgegensitze
seiner Eltern in sich vereinigt, auf metallurgischer Ebene der ,,Stein der Weisen‘‘. — Das Leben
Jesu schlieflich spiegelt Werden, Vergehen und Wiedergeburt durch Leben, Tod, Auferstehung
und Himmelfahrt, wobei die metallurgische Entsprechung zu Leben und Sterben mit der
nigredo, die Auferstehung mit der albedo und das ,,Sitzen zur Rechten Gottes** mit dem Glanz
des Steines seine alchemistische Ausdeutung erfihrt.

Einer der Minner, die mallgebend an der Entwicklung und Ausgestaltung dieser
alchemistischen Vorstellungswelt beteiligt waren und damit auch zum Wegbereiter
Michael Majers wurden, war der wiirttembergische Pastorensohn Johann Valentin
Andreae (1586—1654)% Dieser verdffentlichte im Jahre 1616 unter dem Titel Die
chymische Hochzeit Christiani Rosenkreutz anno 1459 seine Utopie von einer

3 So Giinter Bandmann in Musik und Melancholie, KSln 1960, 41.
S Zum Folgenden cf. Karl R.H. Frick, Die Erleuchteten, Graz 1973, 143 s.

361



,,Generalreformation der Welt durch eine Synthese der beiden revolutiondren Bil-
dungen der jlingst vergangenen Jahrhunderte — des reformierten Christentums und
der neuen naturwissenschaftlichen Weltkenntnisse*®. Hier propagiert er nichts
Geringeres als die Vereinigung der Gegensitze im Bereich der Konfessionen und
Religionen; die ,,chymische Hochzeit* vollzieht sich als eine Vereinigung von Glau-
ben und Wissen, als eine ,,neue christliche Weltsynthese*‘® zwischen Gott und
Mensch, Diesseits und Jenseits. Was Andreae vorschwebt, ist also eine ins Monu-
mentale projizierte Abfolge dessen, was der laborierende Alchemist mit nigredo,
albedo und citrinitas im kleinen erstrebt — ein Entwicklungsproze® der gesamten
Menschheit.

Die in Andreaes Werk hinter der Symbolfigur Christian Rosenkreutz hervorstrahlende zentrale
Gestalt ist Christus, der nun aber nicht mehr der einsam sein Kreuz tragende Dulder ist, sondern
dessen Kreuz (,,Christian Rosenkreutz*) von der Rose umgeben wird: ,,Das Kreuz, als Zeichen
der Erlosung, in der Rose, dem Zeichen der vielgestaltigen Schopfung, der Natur, der Welt“”. Die
Chymische Hochzeit schildert vor diesem Hintergrund in marchenhafter Form den ProzeR der
Anniherung und Vereinigung der Seele mit Christus: Der arme Vater Christian Rosenkreutz
erlebt, ausgehend von der Dumpfheit und Dunkelheit seines irdischen Daseins, durch viele Angste
und Mithen hindurch eine zunehmende Erleuchtung und Persdnlichkeitserweiterung. Angefiihrt
von einer schonen Jungfrau — einer Personifizierung der rechten Alchemie im Sinne einer
intensiven Wahrheitssuche — sucht und findet Christian Rosenkreutz den Weg zur Wahrheit
durch die Menge der Betriiger, Goldkocher, Scharlatane, falscher Alchemisten hindurch zum
iber Recht und Unrecht richtenden Konig. Hohepunkt dieses Entwicklungsprozesses ist die
Verleihung der Wiirde des ,,Ritters vom Goldenen Stein‘‘, des alchemistischen ,,Steines der
Weisen*‘, symbolisiert durch eine gelbe Kutte und das Goldene VlieR.

Die Alchemie, die Andreae in seiner Chymischen Hochzeit darstellt und deren Vor-
gehen und Zielsetzung er von einer geheimen, eingeweihten Bruderschaft — den
Rosenkreuzern — gepflegt sehen will, hat also nichts mit der realen chemischen
Vereinigung unterschiedlicher Substanzen zu tun. Vielmehr handelt es sich um eine
Weltanschauung, mittels der — veranschaulicht durch Verinderungen innerhalb
der Materie — ein geistiger Wandlungsproze® dargestellt wird®

Im Rahmen dieser durch die Rosenkreuzer getragenen alchemistischen Philoso-
phie ist auch die Atalanta fugiens des Michael Majer zu sehen. Majer, 1568 in
Rendsburg geboren, studierte in Rostock Medizin und folgte 1608 einem Ruf des
wissenschaftsliebenden Kaisers Rudolf II. nach Prag. Hier wurde er Leibarzt und
Privatsekretir des Kaisers, der,wie sich aus seinem Beinamen,,der deutsche Hermes
ergibt, ein eifriger Alchemist gewesen zu sein scheint®. Nach dem Tode Rudolfs II.
mufite Majer, der Protestant war, Prag im Zuge der Gegenreformation verlassen.
Er lieR sich als Leibarzt des Landgrafen Moritz von Hessen in Magdeburg nieder

So Alfons Rosenberg im Vorwort zu: Johann V. Andreae, Die Chymische Hochzeit Christiani
Rosenkreutz anno 1459, Obernhain 1974, 39. Cf. hierzu auch Hans Schick, Die gebeime
Geschichte der Rosenkreuzer, Berlin 1942, 57.

Rosenberg, op. cit., 10.

Ibid:, 11

Schick, op. cit., 72. Cf. auch Jung op. cit.

Vgl. hierzu Lukas H. Wiithrich im Vorwort zu Atalanta fugiens, op. cit., 7.

o e O O

362



und starb dort im Jahre 1622. Majers Bedeutung fiir die Entwicklung des Rosen-
kreuzertums wird im Gegensatz zur Wirkung Andreaes weniger in der Verbreitung
religioser Reformideen als in dem Versuch gesehen, im Rahmen der alchemisti-
schen Vorstellungswelt die Geheimnisse der Natur zu ergriinden und einem auser-
lesenen Kreis Gleichgesinnter weiterzugeben. Majer charakterisiert die Konzep-
tion, die er in der Nachfolge von Andreae fiir die Rosenkreuzer-Vereinigung ent-
wickelt, als die eines ,,philosophischen Arzt-Ordens‘‘!?, dessen Mitglieder auf Grund
einer ,,natiirlichen Magie* Einblick in die ,,verborgenen Heimlichkeiten der Natur*
haben und die Wirkungsweise chemischer Stoffe wissend sowohl wie intuitiv erfas-
sen. Wissen und Intuition dienen der Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe und -pflege,
die ihren praktischen Niederschlag etwa im ethisch-drztlichen Tun unentgeltlicher
Krankenpflege findet. In den Augen Majers beinhaltet die Suche nach dem ,,Stein
der Weisen'* also nicht nur geistig-religioses Bestreben, sondern symbolisiert auch
das stete Erarbeiten der helfenden, auf das Wohl des Mitmenschen gerichteten
Qualititen im eigenen Personlichkeitsspektrum. In dieser gegeniiber den Auffas-
sungen Andreaes stirker auf die Praxis von Alchemie und Medizin zentrierten
Gewichtung gelangten die Rosenkreuzer-Ideen nach England, wo sie unter Ein-
wirkung des Majer-Freundes Robert Fludd maBgebend wurden fiir die Gedanken-
welt des Freimaurertums.

Die ,,Fuga‘* als musikalische Spiegelung des Entwicklungsprozesses

Majers Traktat Atalanta fugiens besteht aus 50 Kapiteln, die sich je in einen drei-
stimmigen Kanon mit unterlegtem Text (,,Fuga‘ und ,,Epigramma‘‘), ein in Kupfer
gestochenes Bild (,,Emblema*)'! und eine lingere theoretische Erérterung (,,Dis-
cursus‘‘) gliedert, und die einen alchemistischen Proze mit all seinen Fort- und
Riickschritten beschreiben.

Ein Schlissel zu dieser schwer zuginglichen Text- und Bilderwelt ist mit dem
ursichlich mit der Alchemie verbundenen Aspekt der Verschmelzung gegeben'? Ver-
schmolzen sind hier zunichst die verschiedenen Kunstgattungen: Kupferstich, Vers
und gelehrte lateinische Prosa sowie Musik, d.h. akustische, optische und intellek-
tuelle Wahrnehmung. Verschmelzung begegnet auch als Thema der 50 Discursus
und der Bilder, in denen das Werden des ,,Steines** {iber die Stufen von nigredo,
albedo und citrinitas erértert wird. Hierbei wird die nigredo u.a. durch den Ouro-
boros (Bild 14, Seite 65), diealbedo durch die Hochzeit von Sol und Luna (Bild 34,
Seite 145) und die citrinitas durch die Geburt des als Hermaphrodit erscheinenden
,,philosophischen Kindes** (Bild 33 und 38, Seiten 141 und 161) veranschaulicht.
Verschmelzung widerstrebender Einzelteile auf der Basis beharrlichen Erprobens
spiegelt sich ferner in den Fugen und in dem von Majer mit ihnen in Zusammen-
hang gebrachten Mythos von der flichenden Nymphe Atalanta — ein Zusammen-

19 Schick, op. cit.
11 pie Ausfiihrung stammt aller Wahrscheinlichkeit nach von Matthdus Merian d. A.
2 Vgl. hierzu Wiithrich, op. cit., 10s.

363



12 Fuca I. inQuarta,infri.
&3 bat jbn der Wind getragen i Dauche.
AR oo e iy~ e | T e el et e Tt o fmoy s
T P S AR T

S S e

Fugiens, : ;
sa Bore & quiclauditur  al-
TRt reeser=c=—e e

vo, Vivus inhanclucem fi femel ortus e rit, or tuse rit.

e e e e

Jegsens,

Embryo vento si Bore & qui clauditur  al-

%ﬁ*ﬁ%ﬁf%ﬁ:ﬁ%ﬁﬁ:grﬁﬁr@__::

vo, Vivus in hanc lucem fi femel ortus erit, erit.

Pomum ol - y————-——= ‘"3% e = e e s o
jectum fen %Mmgﬁf&—#@ e :‘;:“":ﬂf—i 09—
vox Mo~ : .

siir Embryo ventofa Borez qui clauditur alvo,

B —se —

Vivus in hanc lucem i femel ortus erit.

I. Epigrammatis Latini verfio Germanica.

%;‘je Jrucht im Dauchdef Winds/welchenoch verborgen ebetf
So fernic in diefes Liecht diefelbe wirt erbiebet/
Kan allerhoben Helden Rabtond That vbergehenweie
Durch Kunftond flarcke Swaltond feines Leibes Arbeits
Schaw/vaf ernichevnziembich vor der Jeit geboren werd/
Sonderninsechter SNaf fomme lebendig auff oic Srd.

EMBLE-

364



EMBLEMA L De fecretis Nature. 13
Portavit eum ventus in ventre {uo.

P

EPIGRAMMA 1

EM bryoventosi BO R E & qui clanditur abva,
Vivus in hanc lucem [i femel ortus erits

Uwnus is Heronm cunctos fuperare labores
Arte,manu, forti corpore,mente, potest,

Netibifit Cafo,nec abortus inntilisille_,

Non Agrippa,boneydere fed genitus.
B o3 HER-

365



hang, der sich schon verbal aus der Formbezeichnung Fuga, die sich tiber allen 50
Musiksticken findet, und der Atalanta als einer fugiens ergibt. Die Geschichte,
von Ovid im 10. Buch seiner Metamorphosen iiberliefert', erzihlt von der Nymphe
Atalanta, einem stolzen, schonen, heiratsunwilligen Mddchen, das sich seiner Freier
dadurch entledigte, daR es sie zu einem Wettlauf einlud. SchnellfiRig wie sie war,
besiegte sie alle Midnner, die gegen sie anzutreten wagten und totete sie mit ithrem
Pfeil. Dies ging so lange, bis Hippomenes, ein junger Mann, der Atalanta zwar liebte,
der aber nicht das Schicksal seiner Vorginger teilen wollte, sich eine List ausdachte.
Er besorgte sich drei goldene Apfel der Hesperiden, von denen, wie er wuflte, ein
unwiderstehlicher Liebeszauber ausging. Als es nun zum Wettlauf kam, rollte er
Atalanta immer dann, wenn sie ihn zu iiberholen drohte, einen Apfel vor die FiiRe.
Jedesmal, wenn dies geschah, vergaR das Middchen das Laufen, biickte sich und
hob den Apfel auf, so daB schlieBlich Hippomenes als Sieger durchs Ziel ging.
Daraufhin wurde Atalanta von Liebe zu ihm erfiillt und heiratete ihn.

Das essentielle alchemistische Moment der Gegensitzlichkeit, die schlieflich zur
Einheit wird, bestimmt diesen Mythos in eindriicklicher Weise. Majer ldRt es aber
nicht mit dieser Ubereinstimmung bewenden, sondern errichtet mit der Fugen-
form — den voreinander fliehenden und sich schlieBlich vereinigenden Stimmen —
eine weitere Bezugsebene zum Mythos einerseits und zum alchemistischen ProzeR
andererseits. Hierbei ist die Beziehung zum Mythos gleichsam nonverbal; denn zur
Beschreibung des Wettkampfes von Atalanta und Hippomenes benutzt er nicht die
Sprache, sondern die Musik, wobei der einzige direkte Zusammenhang zwischen
beiden mit den Stimmzuweisungen gegeben ist. In einem Vorwort, dem Epigramma
Authoris, trifft Majer folgende Anordnung: ,,Eine Stimme bleibt einfach, ruhig
und verzogernd und stellt den Apfel dar, die andere aber ist flichtig und die dritte
folgt ihr geradewegs nach*'® Im Notentext heiRen die Stimmen entsprechend
Atalanta fugiens, Hippomenes sequens und Pomum morans.

Neben all diesen Beziigen fithrt Majer auch noch die konkret-materielle alchemi-
stische Ebene ein, indem er — ebenfalls im Epigramma Authoris — der fliechenden
Atalanta bzw. dem Dux die Qualitit des Quecksilbers (Mercurius) und dem Hippo-
menes bzw. dem Comes die des Schwefels (Sulphur) zuordnet. Gemeint ist also
eine ,,chymische Hochzeit* zwischen Minnlich und Weiblich, HaB und Liebe,
Flucht und Verfolgung, trennender und verbindender Materie mit dem Ziel der
Vereinigung.

Majer unterliflt es, dem Pomum morans, dem ,,verweilenden Apfel*, eine alche-
mistische Qualitit zuzuordnen. Aus zwei Griinden aber ist es naheliegend, in ihm
eine Entsprechung zum ,,Stein der Weisen‘‘ zu sehen. Zum einen ndmlich sind Sul-
phur und Mercurius zwei Grundsubstanzen, aus deren ,,chymischer* Vereinigung
sich nach alchemistischer Lehre der ,,Stein‘‘ entwickelt. Es mag dabei widerspriich-
lich erscheinen, daR die Apfelstimme schon zu Beginn in ihrer abgeschlossenen

13 Ovids Metamorphoses, Books 6—10, ed. William S. Anderson, Norman 1974, 143—146.

% Hildemarie Streich, , Musikalische und psychologische Entsprechungen in der Atalanta
fugiens von Michael Maier®, Eranos-Jabrbuch 42 (1973), 374. Im Original heilt es: ,,Una
manet simplex pomumque refert remorans vox / Altera sed fugiens, tertia rite sequens‘.

366



Form vorliegt, wihrend doch der ,,Stein* in seiner erstrebten, heilbringenden
Gestalt erst als Ergebnis der Vereinigung der beiden gegensitzlichen Elemente
entsteht. Demgegeniiber gilt aber die alchemistische Vorstellung, daR so, wie die
Erbsubstanz eines Kindes auch vor seiner Zeugung schon in den Eltern vorhanden
ist, auch der lapis schon in der materia nigra enthalten ist. Er steckt in jedem Par-
tikel des alchemistischen Ausgangsmaterials als diejenige Kraft, die aus dem Dispa-
raten das Eine macht: In einer sich stetig dndernden Umgebung wird er immer
wieder auf eine neue Art das, was er ist — genauso wie der cantus firmus, der seine
Identitit nicht dndert und doch — durch die Einwirkung von Dux und Comes —
stets neue Seiten von sich zeigt. Der zweite Grund fiir die Zuweisung der Apfel-
stimme zum ,,Stein der Weisen* ist mit der von den Alchemisten vorgenommenen
Entsprechung zwischen alchemistischem ProzeR und dem Leben Jesu gegeben'™.
Der lapis entspricht in seiner Reinheit und Heilkraft dem Gottessohn, der erst
durch Leben und Tod gehen muf, ehe er sich der Welt in seinem wahren Glanz
offenbaren kann. Jesus nun ist im cantus firmus unmittelbar prisent: Denn Majer
hat als vorgegebene Melodie das Christe Eleison aus dem Kyrie Cunctipotens geni-
tor ausgewihlt'®. Dies hat im gegebenen Zusammenhang im Gbrigen noch eine
weitere Bedeutung; es kann als Anrufung gelten, Jesus moge sich des Alchemisten
in seiner Not, das schwierige Werk zu vollenden, erbarmen.

Damit kann hier noch ein weiterer Aspekt der Verschmelzung genannt werden,
wie er von Majer in der Atalanta fugiens vorgenommen wird. Verschmolzen wer-
den nicht nur Intellekt und sinnliche Wahrnehmung, Musik und Dichtung, Mythos
und Alchemie, sondern auch Antike und Christentum: Das heidnische pomum
morans ,verweilt' als liturgischer Bestandteil katholischer Kirchenmusik. Bezieht
man ein, da Majer Protestant war, so zeigt sich, daf er hier auf den Spuren
Andreaes wandelt. Nicht die Zersplitterung in Einzelreligionen und -konfessionen
ist das rosenkreuzerische Ziel, sondern das Streben nach einer alle Einzelrichtun-
gen in sich erfassenden spirituellen Wahrheit.

Damit gelangen wir an das eigentliche Thema dieses Aufsatzes, der ja nicht dem
alchemistischen Verschmelzungsprozef, sondern der musikalischen Gestaltung von
Entwicklungsprozessen gewidmet ist, dem Werden und Wachsen durch kontinuier-
liche Arbeit mit und gegen alle Schwierigkeiten. Majer gibt mit seinen 50 Fugen
ein eindriickliches Beispiel, wie dies Phinomen seinen musikalischen Ausdruck
finden kann. Hildemarie Streich, eine Autorin, die sich eingehend mit den Fugen
der Atalanta fugiens befalt hat, hat im einzelnen gezeigt, daf’ sich in jedem der
kleinen Kanons einerseits und im Gesamtverlauf aller 50 Stiicke andererseits eine

'S vgl. oben 361.

6 Graduale ... restitutum et editum ... a Solesmensibus monachis, Paris 1961, 15*. Diese Iden-
tifizierung verdanke ich Herrn Christopher Schmidt, dem ich hier nochmals fiir seine spontane
Hilfsbereitschaft danken mochte, mit der er sein Gedachtnis nach der unbekannt-bekannten
Melodie durchforschte. Erst spiter sah ich, daR auch Hildemarie Streich in einem Nachtrag
zu ihrem zitierten Aufsatz (p. 424) diese Identifizierung vorgenommen hat, wobei hier eine
kleine Richtigstellung gestattet sei: Es handelt sich nicht um ein Kyrie In festis I classis, son-
dern um eines I festis II classis.

367



prozeBhafte Entwicklung ausmachen ldRt. Danach gilt fiir den Gesamtverlauf, da
bei stets gleichbleibendem Tonmaterial des cantus firmus die Oberstimmenthemen
von Kanon zu Kanon variieren'”. Ferner wechseln die Stimmen hiufig ihre Lage.
Der cantus firmus verliuft einmal als Tief-, dann wieder als Mittel- oder auch als
Oberstimme, ein Sachverhalt, zu dem H. Streich interpretierend vermerkt: ,,Dieser
immer wiederkehrende Wechsel von der hoheren Stimmlage in die tiefere und
von der tieferen wieder in die héhere wirkt wie eine klangliche Darstellung der
Wandlungsvorginge im alchemistischen GefiR mit ihrem Nachuntensinken der
festen und ihrem Aufsteigen der leichten Substanzen ...“'® Wandlungsvorginge
dokumentieren sich auch in der Art der cantus firmus-Behandlung. Dieser erscheint
nicht nur in seiner liturgischen Gestalt, sondern auch im Krebs'?, in Spiegelung?®
und Umkehrung?!, wihrend die kanonisch gefithrten Stimmen kontrapunktische
Besonderheiten wie Proportionskanon?? und Spiegelkanon® aufweisen.

Die fuga wird hier also nicht als einfach zu durchschauendes satztechnisches
Prinzip, sondern in vielen ihrer kunstgerechten Anwendungsmaoglichkeiten prisen-
tiert und erweist sich damit als eine Satztechnik, die dem Komponisten Einfalls-
reichtum, Kombinationsfihigkeit und Erfahrung abverlangt. Als solche ist sie auch
den Zeitgenossen bekannt. So beschreibt Michael Praetorius im 1619 erschienenen
dritten Band seines Synmtagma Musicum die fuga ganz in diesem Sinne, wobei er
sich auf einen Passus aus den Musices poeticae sive De compositione cantus (1613)
des Johannes Nucius stiitzt: ,,Fugae nihil aliud sunt, ut ait Abbas D. Joannes
Nucius, quam ejusdem thematis per distinctos locos crebrae resultationes Pausarum
interventu sibi succedentes. Dictae sunt autem a fugando, quia vox vocem fugat,
idem melos depromendo. Italis vocantur Ricercari: RICERCARE enim idem est,
quod investigare, quaerere, exquirere, mit flei erforschen / unnd nachsuchen; Die-
weil in tractirung einer guten Fugen mit sonderbarem flei unnd nachdencken aus
allen winckeln zusammen gesucht werden mufl / wie unnd uff mancherley Art
und weise dieselbe ineinander gefiigt / geflochten duplirt per directum & indirectum
seu contrarium, ordentlich / kiinstlich und anmuthig zusammen gebracht / und bif
zum ende hinaus gefiihrt werden kénne. Nam ex hac figura omnium maxime Musi-
cum ingenium aestimandum est, si pro certa Modorum natura aptas Fugas eruere,
atque erutas bona & laudabili cohaerentia rite jungere noverit‘‘?4,

17 Konstanz besteht hier aber wiederum insofern, als die Stimme der flichenden Atalanta jeweils

das Thema vorgibt und die des verfolgenden Hippomenes nachfolgt.

1% Op cit., 3826

19 So in Fuge 41, 392.

20 Fuge 46, 192.

2l Fuge 48, [200].

22 Fuge 44, 184.

23 Fuge 46, 192.

% Syntagmatis Musici Michaelis Praetorii C. Tomus Tertius, Nachdruck der Ausgabe von 1619,
Kassel etc. 1958, 21s: ,,Nach den Ausfithrungen des Abtes Johannes Nucius sind Fugen nichts
anderes als die nach einem bestimmten Ablauf in dichtem Abstand folgende Wiederholung
eines Themas, wobei der Abstand durch Pausen bewirkt ist. Die Fugen haben ihren Namen
vom ,,Fliechen*, da eine Stimme vor der anderen durch die Entlehnung derselben Melodie

368



Nach dem Zeugnis von Nucius und Praetorius entsteht die fuga also auf der Basis
von musikalischem Ingenium, von Flei, Nachdenken und Suchen, wobei das
Ergebnis trotz des miihevollen Schaffensprozesses und bei aller geforderten satz-
technischen Kompliziertheit , kinstlich* und ,,anmutig* klingen soll. So wird die
fuga zum Mafstab fiir kompositorische Meisterschaft. Hier kann ein Musiker zei-
gen, daB er sich auf den artifiziellen Aspekt der Musik versteht, ohne dabei die
Forderung nach klanglicher Schonheit zu vernachlissigen. Dariiber hinaus zeigt die
Fugen-Charakterisierung von Nucius/Praetorius, warum sich gerade diese Satzart
als Analogon zu dem, was Michael Majer mit seiner Atalanta fugiens aussagen
mochte, besonders gut eignet. Denn wie der alchemistische ProzeR einerseits, und
der Mythos von Atalanta und Hippomenes andererseits, zeigt sie mit ithren musi-
kalischen Mitteln, da wahrhaftige Schonheit als Ergebnis der Vereinigung wider-
strebender Elemente, wenn tiberhaupt, dann nur durch Mithsal und stetes Probieren
zu erreichen ist. Die Fuge ist also nicht eigentlich bzw. allenfalls in letzter Instanz
Ausdruckstriger von Anmut und Schoénheit, sondern soll vor allem auch den
Aspekt des schwierigen und mihevollen Suchens wiedergeben. Nicht nur ,,schon*
muf eine Fuge also klingen, soll sie im Sinne Majers als verliliches Spiegelbild
eines Entwicklungsprozesses wirken, sondern auch ,,schwierig*?>.

II. DER GESANG DER GEHARNISCHTEN MANNER VON MOZART

Wir begegnen der von Michael Majer vorgenommenen Spiegelung eines miihevollen
Entwicklungsprozesses durch eine einen cantus firmus umspielende fuga nochmals
zu einer anderen Zeit und in einem ginzlich anderen Traditionszusammenhang. Im
Gegensatz zu den Kanons von Majer handelt es sich hierbei um ein beriihmtes Werk,
um den ,,Gesang der geharnischten Manner* aus W. A. Mozarts Oper Die Zauber-
flote.

Das Stiick ist zu bekannt, als daR es hier ausfihrlicher beschrieben werden miRte.
Tamino und Pamina stehen vor ihrer letzten Priifung, der Feuer- und Wasserprobe,
die sie wirdig machen soll, in Sarastros Reich einzutreten. Sie befinden sich also
vor dem Abschlufl eines Prozesses, der sie, wie es im Libretto heilt, ,,des Todes
diistre Macht** iberwinden 148t, indem sie sich der Herausforderung stellen, durch
die Tiefen menschlicher Angst und Not hindurchzugehen. Die Feuer- und Wasser-
probe wird zeigen, da Tamino und Pamina dieser Herausforderung gewachsen sind

flieht. Bei den Italienern heil3t diese Satzart Ricercare: Ricercare bedeutet nimlich suchen,
forschen, erkunden ... Denn von dieser figura her kann man am besten das musikalische Inge-
nium abschitzen, ob es nimlich jemand versteht, entsprechend der Natur eines Modus die
passenden Fugen zu erfinden und das Erfundene in einen guten, lobenswerten und den Regeln
entsprechenden Zusammenhang zu bringen*‘. Die von Praetorius herangezogene Stelle findet
sich bei Nucius im Kapitel De Fugis im Nachdruck der Ausgabe von 1613, Leipzig 1976, G 1.
Bei einem Workshop im Mirz 1979, in dessen Rahmen Frans Briiggen mit einem Schola-
Ensemble die h-moll-Suite probte, klopfte er beim Fugeneinsatz der Ouverture ab und bat
die Studenten, weniger ,,schon‘ zu spielen; eine Fuge sei nicht primir eine schone, sondern
vor allem eine ernsthafte und schwierige Angelegenheit.

25

369



und daf sie im Durchleiden der Todesangst zu neuer Einheit und neuem Bewuf3t-
sein gelangen werden. — Bevor das Paar den gefihrlichen Gang antritt, verlesen ihm
die beiden Geharnischten eine in Hieroglyphen abgefalte, d.h. nur dem Eingeweih-
ten verstindliche Inschrift, die iiber der ,,Schreckenspforte* angebracht ist. Musi-
kalisch ist dieser Vorgang des Vorlesens als Choralbearbeitung gestaltet: Die Melo-
die des Luther-Chorals ,,Ach Gott, vom Himmel sieh darein‘‘ wird von den kano-
nisch gefithrten Stimmen der Streicher umspielt.

Im folgenden sollen die Parallelen, die sich bereits aus diesen wenigen Angaben
zwischen Majers und Mozarts Werk ausmachen lassen, ausgefiihrt werden.

<

Die Arbeit am ,,rauben Stein‘‘ —
ein freimaurerisches Symbol fiir den Entwicklungsprozefs

Michael Majer verstand den alchemistischen ProzeR im Sinne eines Strebens nach
Wahrheit vor dem Hintergrund der Einsicht, daR diese Wahrheit nie absolut, son-
dern allenfalls bruchstiickhaft erfahrbar ist. Auch Mozart und seinem Librettisten
Emanuel Schikaneder geht es in der Zauberflote nicht nur darum, eine mirchen-
hafte Geschichte von allerhand Gefahren und deren Uberwindung auf die Opern-
biihne zu bringen. Beide, Mozart sowohl wie Schikaneder, waren Freimaurer. Und
die Zauberflote gilt als eigentlicher, wenn auch nicht eigens fiir die Loge kompo-
nierter Hohepunkt von Mozarts Freimaurermusik, indem sie ein getreues, freilich
in eine ferne Vergangenheit verlegtes Abbild des Einfiihrungsrituals vermittelt und
wesentliche Aussagen liber Charakter und Uberzeugungen der freimaurerischen
Bewegungen enthalt?.

Die Freimaurerei?” hat ihre Urspriinge in den mittelalterlichen Maurerziinften
und nahm ihre Entwicklung von England aus. Der Name ,,freemason‘ ist erstmals
im Jahre 1376 iiberliefert und bezeichnet hier wahrscheinlich diejenigen Handwer-
ker, die sich mit der Bearbeitung des ,,freestone‘’, eines feinen Sandsteines, befa-
ten. Bis ins 18. Jahrhundert hinein wahrte die Freimaurerei ihren Zunftcharakter:
Sie war strukturiert nach einem bestimmten Sittenkodex und pflegte daneben
gesellige Tafelfreuden sowie dasWissen iiber Geometrie und Baukunst. Um die Wende
zum 18. Jahrhundert aber erfuhr die Freimaurerei eine nachhaltige Beeinflussung
durch die alchemistisch-pansophischen Ideen der Rosenkreuzer. Es bildete sich
unter dem EinfluR der Schriften des englischen Arztes und Michael-Majer-Freundes
Robert Fludd eine Richtung aus, die man spiter als spekulative oder symbolische
Maurerei bezeichnete, d.h. ,,ein besonderes System von sittlichen und ethischen
Forderungen, die hiufig durch Symbole und Allegorien verhiillt**® wurden. Dieser
BeeinflussungsprozeR, der sich iiber einen Zeitraum von etwa 200 Jahren hinzog,
brachte es mit sich, daR alte Formen, wie das Durchschreiten der drei Grade (Lehr-
ling, Geselle, Meister) mit der jeweiligen Mitteilung eines bestimmten Wissens oder

&s Vgl. hierzu Paul Nettl, Musik und Freimaurerei. Mozart und die konigliche Kunst, ERlingen
1956, 88—142.

*7 Die folgenden Ausfiihrungen basieren auf dem Kapitel ,,Die Freimaurerei‘‘ in dem genannten
Buch von Karl R. Frick, 164 ss.

28U Frick, op. cit., 174,

370



die Ubermittlung des ,,Maurerwortes*‘, das dem Lehrling beim Eintritt in die Mau-
rergemeinschaft mitgeteilt wurde, zunehmend zu symbolischen, von ihrem hand-
werklichen Hintergrund losgelosten Handlungen wurden. Die Verquickung rosen-
kreuzerischen und freimaurerischen Gedankenguts fiihrte um die Mitte des 18. Jahr-
hunderts zur Einfithrung der sogenannten ,,hoheren Grade*, die eine noch weitere
Entfernung von den handwerklichen Urspriingen darstellten. Nach und nach wurde
die Freimaurerei zu einer Art christlich-mystischen Ordens, der keine Klassenun-
terschiede anerkannte. Adlige und Kaufleute, Wissenschaftler, Kinstler und klei-
nere Angestellte begegneten einander unter der Idee von Freiheit, Gleichheit und
Briiderlichkeit, die alle Menschen einigen sollte. Der Entwicklung und Pflege des
BewulRtseins dieser Ideale und der Arbeit am ,,inneren Menschen‘‘ diente die frei-
maurerische Begegnung; um eine freie, auf Gleichheit und Briiderlichkeit bedachte
Gesinnung zu erarbeiten, galten die Bestrebungen der Belebung und Stirkung der
positiven inneren Krifte und der Bekimpfung der dunklen, dimonischen Seiten
des Menschen. Zentrum dieser Arbeit am ,,inneren Menschen‘* war die ,,Arbeit am
Stein*, die sich freilich nicht mehr materiell, als Maurerhandwerk, sondern sym-
bolisch verstand und bis heute versteht. Gemeint ist hierbei die Symbolik vom Bau
des Salomonischen Tempels, der real zwar zerstort ist, den es aber im Sinne eines
,,Menschheitstempels zu Ehren des Allerhochsten Baumeisters aller Welten** sym-
bolisch wieder aufzubauen gilt, ein Werk, das ,,die Menschen in moralischer Gleich-
wertigkeit und ethischer Ubereinstimmung in gemeinsamem Arbeiten am Bauziel
vereinigen soll*“?°. Dies Symbolgebiude, bei seiner utopischen Fertigstellung dazu
bestimmt, die ,,in sich befriedete Menschheit*‘?® aufzunehmen, versinnbildlicht
eben jene Menschheit; denn jeder einzelne Stein symbolisiert einen Menschen, der
es durch harte Arbeit an sich selbst dahin gebracht hat, sein Leben in freimau-
rerischer Humanitit zu leben. Daher ist die Arbeit am Tempel, in der maurerischen
Symbolwelt als die Arbeit am rauhen Stein dargestellt, ein stetes Arbeiten an der
eigenen Person. Der rauhe Stein steht fiir die Unvollkommenheit, die den neu in
den Maurerbund aufgenommenen Lehrling kennzeichnet. In diesem Stadium hat
der Stein Risse, Kanten und Unebenheiten, die in einem lingeren und miihevollen
ProzeR geglittet und bearbeitet werden miissen; Ziel der Bearbeitung ist es, daf3
aus dem rauhen ein kubischer Stein wird, ein Wiirfel, der sich liickenlos dem grof3en
Menschheitsbau einfiigt.

Die Parallelen zwischen freimaurerischer und alchemistischer Betrachtungsweise
liegen auf der Hand. Das in beiden Geistesrichtungen angestrebte Ziel, die Isolie-
rung des ,,Steines der Weisen* bzw. der lickenlos gefiigte Bau des Menschheits-
tempels, ist utopisch. Die erstrebte Vollkommenheit wird sich allenfalls in Andeu-
tungen erreichen lassen. Worauf es ankommit, ist jedoch weniger das Ziel als die in
Miihsal und Wahrheitsliebe sich vollziehende Arbeit. Bei dieser gedanklichen Néhe
ist es nicht verwunderlich, da sich die Maurer — dies gilt vor allem fiir den deutsch-
sprachigen Raum wihrend des 18. Jahrhunderts — zunehmend mit dem Zustande-

22 Eugen Lenhoff/Oskar Posner, Internationales Freimaurerlexikon, Zirich etc. 1932, Artikel
,,Salomonischer Tempel*, 1567.
0 :
p. cit.

371



kommen alchemistischer Prozesse beschiftigten. Hierbei war ihnen die Transmuta-
tion der Materie, ihr zirkulirer, zwischen nigredo, albedo und citrinitas sich abspie-
lender WandlungsprozeR Sinnbild fiir die Wandlung vom ungebildeten, umwissen-
den, triebhaften zum edlen und gelduterten Menschen.

In vielen Logen wurde die Alchemie freilich nicht nur als Sinnbild gebraucht,
sondern konkret praktiziert, wobei ,,ein Schwerpunkt alchemistisch arbeitender
Logenbriider ... in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts Osterreich-Un-
garn‘3! war. Viele Logen hatten alchemistische Laboratorien, fiir deren Einrichtung
bestimmte Vorschriften bestanden. Wir kennen eine solche Vorschrift aus dem
Jahre 1780, die aus der Wiener Loge ,,Zur gekronten Hoffnung* stammt. Dort
heildt es: ,,Das Laboratorium soll abgelegen, rdumlich licht, von dichtem Gemduer,
mit gutem Zug und einer Requisitenkammer versehen seyn, ferner soll darin ein
Schmelz-, Reserverier-, Calcinier- und Destillir-Ofen nebst Balneo Mariae angelegt
werden. So missen auch Retorten, Recipienten, Kolben, Helme, Circulir- und
Zucker-Glaser, auch Separir- und Filtrir-GefiRe, im-gleichen Tiegel, Treibscherben,
Capellen, Zangen, Eintrag l6ffel, Riihr-Stangen und Gii3-Buckel vorhanden seyn ...
Es konnen anfianglich unterschiedliche Curiosa und kleine Labores vorgenommen
werden ... um denen Briidern hierdurch unterschiedliche Handgriffe beyzubringen,
und sie in der Feuer-Arbeit zu exerzieren. Allein die Hauptnotwendigkeit ist, dag
sie die Radical- und Universal-Menstrua wohl und gutt zu machen lernen, damit,
wenn sie ad Philosophiam gehen, sogleich zum Werk schreiten kénnen ... 32 Von
einem Grafen Esterhdzy, einem ,,praktizierenden Freimaureralchemisten‘‘® heit
es, er sei imstande gewesen, ,,aus dem Gold und Silber eine animam zu ziehen,
welche tingieret und sich mit mercurio amalgiert.**3*

Was hat Mozart und der ,,Gesang der Geharnischten mit all dem zu tun? Mozart
trat 1784 in die Loge ,,Zur Wohltitigkeit'* ein, eine kleinere unter den acht
Wiener Logen, der er freilich nur ein Jahr lang angehérte. Denn im Jahre 1785
wurde mittels eines kaiserlichen Dekrets angeordnet, daR diese acht Logen durch
Zusammenschliisse auf drei zu reduzieren seien. So geschah es, dal Mozarts
Loge mit zwei anderen zusammengeschlossen wurde und in dieser neuen Formie-
rung den Namen ,,Zur neugekronten Hoffnung* erhielt®>. Diese neugegriindete
Loge weihte im Januar 1786 ihren Tempel in den Rdumlichkeiten der dem kaiser-
lichen Dekret zum Opfer gefallenen Loge ,,Zur gekronten Hoffnung*‘. Mozart war
in dieser Loge kein Unbekannter gewesen; er hatte fiir sie — anldRlich des 1785
erfolgten Todes zweier Mitglieder, des Herzogs Gregor August zu Mecklenburg
Strelitz und des Grafen Franz Esterhdzy von Galantha® — die Maurerische Trauer-

31
32

Briclks op: cit), 211

Zitiert nach Frick, op. cit., 211.

395 Ibid.

3 Ibid.

35 Otto E. Deutsch, Mozart und die Wiener Logen, Wien 1932, 4 s.

3 Ubrigens lassen sich allein in der ,,Gekronten Hoffnung® drei Mitglieder des Geschlechtes
Esterhdzy nachweisen (cf. Deutsch, op. cit., 31, Anm. 28). Ob einer von ihnen der geschickte
Alchemist war, von dem oben (S.372) berichtet wurde, i8¢t sich aus den von Frick mitgeteil-
ten Details nicht ersehen.

572



musik geschrieben. Bemerkenswert ist dieser Sachverhalt darum, weil es eben jene
Loge ,,Zur gekronten Hoffnung" war, aus der der oben zitierte Bericht tber die
Beschaffenheit alchemistischer Laboratorien stammt. Dieser Bericht entstand im
Jahre 1780, also nur ein halbes Jahrzehnt, bevor Mozart hier — zunichst als Gast,
dann als Mitglied — aus- und einging®”. Ob die ,,Gekronte Hoffnung' bzw. die
,,Neugekronte Hoffnung® tatsichlich ein solches Laboratorium unterhielt, l1iRt
sich aus den mir zuginglichen Unterlagen nicht ersehen. Immerhin deutet ein Hin-
weis auf diese Moglichkeit, der in einem 1785 abgefalten, also noch von der alten
,,Gekronten Hoffnung* ausgefertigten Rundschreiben an auswirtige Briider ent-
halten ist. Dort wird u.a. berichtet, die ,,Gekrénte Hoffnung** habe in Zusammen-
arbeit mit drei weiteren Logen eine bereits 1900 Binde umfassende Bibliothek
errichtet; ferner habe ,,die Achtung vor der Natur* die Loge dazu bewogen, ein
,,physisches Kabinett** anzulegen, in dem Experimente gemacht wiirden®®. Ob es
sich bei diesem Kabinett allerdings um ein Laboratorium handelte, das dazu diente,
,,denen Briidern ... unterschiedliche Handgriffe beyzubringen und sie in der Feuer-
Arbeit zu exerzieren‘‘, muR offen bleiben.

Auf die Frage, was Mozart mit den alchemistischen Bestrebungen seiner Zeit zu
tun hatte, kann damit geantwortet werden: Als Angehoriger der Osterreichisch-
Ungarischen Freimaurerei, die starken rosenkreuzerischen Einfliissen unterlag, und
als Gast bzw. Mitglied einer Loge, die sich nachweislich mit alchemistischem
Gedankengut auseinandersetzte, dirfte auch ihm der alchemistische Prozef im
Sinne einer Symbolisierung des menschlichen Weges als eines Kreislaufes zwischen
den Polen von Dunkelheit und Licht eine vertraute Vorstellung gewesen sein.

Im folgenden soll unter diesem Blickwinkel — und in steter Korrespondenz mit
Michael Majers alchemistischen Fugen — die als Fugato strukturierte Choralbear-
beitung ,,Der welcher wandelt diese Strale voll Beschwerden* betrachtet werden.

Das Fugato als musikalische Spiegelung des Entwicklungsprozesses

Zu Beginn des 28. Auftritts der Zauberfléte findet sich folgende Regieanweisung:
,,Das Theater verwandelt sich in zwei grofRe Berge; in dem einen ist ein Wasserfall,
worin man sausen und brausen hort; der and’re speit Feuer aus; jeder Berg hat ein
durchbrochenes Gegitter, worin man Feuer und Wasser sieht; da, wo das Feuer
brennt, mufl der Horizont hellroth sein, und wo das Wasser ist, liegt schwarzer
Nebel ... Zwel schwarz geharnischte Mdnner fithren Tamino herein. Auf ihren Hel-
men brennt Feuer, sie lesen ithm die transparente Schrift vor, welche auf einer
Pyramide geschrieben steht. Diese Pyramide steht in der Mitte ganz in der Hohe,
nahe am Gegitter**®. Noch also ist Tamino allein, jedoch nicht mehr lange. Denn
unmittelbar nachdem die Geharnischten ihm die ,,transparente Schrift* vorgelesen

¥ So etwa am 6.4.1785, als im Beisein Leopold Mozarts W.A. Mozarts Kantate Die Maurer-
freude in der ,,Gekronten Hoffnung* aufgefithrt wurde.

3 G@h Deutsch, op. cit., 20.

cie Wolfgang Amadeus Mozart, Neue Ausgabe simtlicher Werke II, Biihnenwerke, Werk-
gruppe 5, Bd. 19: Die Zauberflote, ed. Gernot Gruber und Alfred Orel, Kassel etc. 1970,287.

503



haben, wird Pamina zu ihm stoffen, und gemeinsam werden sie die Priifung bestehen.
So konnen wir bereits hier eine Parallele zu Majers Werk ziehen: Wie in der Atalanta
fugiens Atalanta und Hippomenes auf schwierigem Weg einer Vereinigung zustreben,
so tun dies auch Tamino und Pamina. Und wie dort der alchemistische Proze von
nigredo zu citrinitas, vom Dunkel zum Licht, dies Geschehen spiegelt, so tut dies
in der Zauberflote der Text, den die Geharnischten verlesen. Denn nach den auf
der Pyramide eingemeielten Worten erlangt nur derjenige Erleuchtung im Sinne
der Offenbarung einer iibergeordneten Wahrheit, der das Dunkel der eigenen Todes-
angst durchschritten und damit iberwunden hat. Der Text lautet:

,,Der welcher wandelt diese StraRe voll Beschwerden,
wird rein durch Feuer, Wasser, Luft und Erden;
wenn er des Todes Schrecken tiberwinden kann,
schwingt er sich aus der Erden himmelan.

Erleuchtet wird er dann im Stande sein,

sich den Mysterien der Isis ganz zu weih’n.**?

Viele Autoren, die sich mit dem ,,Gesang der Geharnischten'’ auseinandergesetzt
haben, verweisen auf das spezifisch Freimaurerische der hier zum Ausdruck gebrach-
ten Symbolik*!. Daneben gibt esjedoch noch einen weiteren, eher indirekten Text-
bezug, der in besonderer Weise auf den alchemistischen Aspekt der Freimaurerei
hindeutet. Mozart wéhlte als Melodie zu dem von den fugierten Streicherstimmen
umspielten Text den Luther-Choral ,,Ach Gott, vom Himmel sieh darein** und pro-
vozierte damit schon bei Otto Jahn die ahnungsvolle Bemerkung: ,,Ob in der
Wahl dieses Liedes noch eine besondere Freimaurerweisheit steckt kann ich nicht
sagen‘‘“%Z Aber erst rund 100 Jahre spiter hat Reinhold Hammerstein diese Spur
weiterverfolgt®. Hammerstein bezweifelt die erstmals 1826 von Abbé Stadler
gedullerte und von vielen spiteren Autoren libernommene These, nach der Mozart
den Choral aus Kirnbergers Kunst des reinen Satzes kannte und ithn auch von dort
iibernahm®. Nach seinen Ausfiihrungen hatte Mozart eine spezifisch freimaurerische
Motivation, gerade diesen Choral fiir die exponierte Aussage von der Reinigungs-
kraft der Elemente zu wihlen. Die fiinfte Strophe des erstmals im Erfurter Enchi-
ridion von 1524 tiberlieferten Chorals lautet nimlich:

0 Bekanntlich geht dieser Text auf eine franzosische Vorlage aus dem Roman Sethos des Abbé

Terrasson zurtick, den Matthias Claudius, Freimaurer auch er, 1777/78 veroffentlichte. Vgl.
hierzu Reinhold Hammerstein, ,,Der Gesang der geharnischten Manner, AfMw 13 (1956),7.
Vgl. etwa Paul Nettl, op. cit., 141, und Hammerstein, op. cit., 7.

Otto Jahn, W. A. Mozart, Zweiter Theil, Leipzig 21867, 501, Anm. 41.

,,Der Gesang der geharnischten Minner®, op. cit.

Vgl. u.a. Jahn, op. cit.,, 500; Heinrich Abert, W. A. Mozart 2, Leipzig 71956, 675; Horst
Goerges, Das Klangsymbol des Todes im dramatischen Werk Mozarts, Nachdruck der Ausgabe
von 1937, Miinchen 1969, 198; Eugen Schmitz, ,,Die Quellen des ,Gesangs der Geharnisch-
ten‘*’, Musica 3 (1949), 194—195; Konrad Ameln, ,,Zur Quelle des ,Gesangs der Geharnisch-
ten‘*‘, Musica 3 (1949), 292—293; Wilhelm Fischer, ,, ,Der welcher wandert diese Stral3e voll
Beschwerden‘*, Mozart-Jabrbuch 1950, 41.

41
42
43

374



,,Das sylber durchs feuer sybenmall bewert wird lautter funden.
Am Gottis wort man warten soll des gleichen alle stunden.

Es wil durchs Creutz beweret seyn,

da wirt seyn krafft erkant und scheyn

und leucht starck ynn die lande‘“%>.

Dieser Text geht auf den 12. Psalm zuriick, wo derselbe Gedanke folgenderma-
Ben ausgedriickt ist: ,,Die Rede des Herrn ist lauter wie durchldutert Silber im irde-
nen Tiegel bewihret siebenmal.* In dem , hier gebrauchten Bild von der Priifung
und Liuterung durch das Feuer ergibt sich,* wie Hammerstein ausfiihrt, ,, eine bis-
her nicht beachtete Beziechung zum Zauberflotentext. Die geistige Verkniipfung
aber des Mysterientextes mit dem Psalmtext durch die Wahl gerade dieses Chorals
kann kein Zufall sein — sie ist zweifellos Mozarts Tat*“*¢. In der Tat weckt der Text
— durch die Nennung der Siebenzahl — Assoziationen an freimaurerisches Ritual.
Sieben ,,Reisen‘’, sieben Bewihrungsproben, mufl der Maurerkandidat unterneh-
men, ehe er fiir wirdig befunden wird, in den dritten und héchsten der Maurer-
grade aufgenommen zu werden, in den der Meister. Aber auch in die alchemistische
Vorstellungswelt paBt die alte Psalmensymbolik. Das ,,geldutert Silber*, das seine
Reinheit einem sieben Stufen umfassenden Schmelzungsproze im , Tiegel** ver-
dankt, erinnert an den ,,Stein der Weisen*‘, der seine Wirkung und Strahlkraft ja
auch erst durch einen langdauernden Verschmelzungsprozef8 in Tiegel oder Retorte
gewinnt.

Die Frage, woher Mozart den Choral kannte, muB freilich offenbleiben. Ham-
merstein dufert die Vermutung, Mozart habe ihn einem protestantischen Gesang-
buch entnommen; vielleicht auch sei dies Lied bzw. der Psalm wegen seiner spezi-
fischen Symbolik in Freimaurerkreisen bekannt gewesen®’.

Vergleichen wir, welchen Stellenwert einerseits Michael Majer, der in einem vor-
wissenschaftlichen Weltbild verwurzelte Doktor, und andererseits Mozart, der auf-
geklarte Musiker, ithrem jeweiligen cantus firmus geben, so ergeben sich wiederum
Parallelen: Der Protestant Majer wihlt ein bekanntes Stiick aus der katholischen
Liturgie, der Katholik Mozart einen protestantischen Choral. Majer gibt seinem
christlich determinierten cantus firmus durch die Bezeichnung pomum morans
eine antike, Mozart dem seinen durch die Identifizierung mit einer Hieroglyphen-
Inschrift eine altigyptische, d.h. ebenfalls auBerchristliche Bezugsebene. Beide
Autoren verweigern jeden Hinweils auf die eigentliche Identitit der von ihnen ver-

% Das Erfurter Enchiridion, gedruckt zu Erfurt in der Permentergassen zum FerbefaR 1524,
Nachdruck Kassel 1924, s.p.

Op.cit., 9

Leider ergab die Durchsicht einiger Freimaurer-Liederbiicher aus der Mozart-Zeit keine ent-
sprechenden Anhaltspunkte. Immerhin l48t sich die Praxis der Choral-Kontrafaktur belegen.
So findet sich z. B. im Gesangbuch fiir Freymaurer und alle Verebrer der Religion, Tugend
und Wabrbeit, Hamburg 1804, auf p. 433 der Text ,,Wir trocknen unsre Thrinen ab, erhebet
euch Gefiihle!*, der auf die Melodie des protestantischen Chorals ,,Allein Gott in der H6h sei
Ehr und Dank fiir seine Gnaden*‘‘ zu singen ist. — Hier mochte ich Herrn Philipp Eichenwald
fiir seine freundliche Hilfsbereitschaft bei der Suche und Beschaffung von Freimaurer-Lieder-
biichern wie auch fiir manches klirende Gesprich meinen herzlichen Dank sagen.

46
47

375



wandten vorgegebenen Melodie. Den zugrundeliegenden cantus firmus-Texten ist
zudem jeweils der Charakter der Akklamation zu eigen: ,,Christe, erbarme dich*
heilt es im einen, ,,Ach Gott, vom Himmel sieh darein und laR dich des erbarmen*‘
im anderen Fall. Aus all dem [4Bt sich folgern, dal} es weder Mozart noch Majer
darum geht, ein ,,Glaubensbekenntnis* fiir eine bestimmte Religion abzulegen;
vielmehr treten sie fiir ein libergeordnetes Ziel ein, fiir eine ,,Pansophie, wie es
die Rosenkreuzer nennen, bzw. fiir die freimaurerische Idee von Humanitit und
Toleranz. Beiden Autoren ist zudem klar, daf dies Ziel — gemessen an den mensch-
lichen Moglichkeiten — utopisch ist und daf8 es bei allen Bemithungen auch Erbar-
men mit der eigenen Unvollkommenheit braucht.

Eine weitere Parallele zwischen Majer und Mozart ist mit der Wahl der musika-
lischen Satzart gegeben. Mozart lift den cantus firmus durch ein Fugato, einen
im strengen Kontrapunkt gefiihrten Satz, begleiten. Hammerstein interpretiert:
,;Tamino steht vor der letzten schweren Priifung, vor einer Aufgabe, die bewiltigt
werden muB; er mufl hindurch durch ein strenges Gesetz. Gerade diesen Sachver-
halt vermag die strenge Kontrapunktik zu charakterisieren. Was J.G. Walther in
seinem Lexikon lber die strengste kontrapunktische Form, den Kanon, schreibt:
,Canone (ital.), Canon (lat.), kavawr (gr.) heisset: eine Regul oder ein Gesetz, wel-
ches man in acht nehmen soll‘ das gilt auch noch fiir Mozarts Zeit. Ja, es erscheint
bei der inneren Anteilnahme Mozarts an seinem Stoff erlaubt zu sagen, daR auch
der Komponist, so wie sein Held Tamino, gleichsam sich selbst im Komponieren
diesem Gesetz unterwirft*‘*®. Hier mag man sich an Michael Majers Zeitgenossen
Nucius und Praetorius erinnern, die ja ebenfalls auf die besonderen Anforderungen
hingewiesen hatten, die mit der Komposition einer Fuge verbunden sind. Von
Mozart wissen wir, daf er sich diesen Anforderungen nicht nur im ,,Gesang der
Geharnischten* stellte; er instrumentierte auch Fugen aus dem Wobltemperierten
Klavier und aus der Kunst der Fuge sowie zwei Orgelfugen von J.S. Bach®.

Von hier aus 4Rt sich eine letzte Briicke zwischen dem Alchemisten Majer und
dem Komponisten Mozart schlagen. Beiden Autoren geht es — wenngleich auf
unterschiedlicher geistiger und historischer Ebene — um dieselbe Sache: um die
musikalische Veranschaulichung eines durch grofe Schwierigkeiten und deren
angestrebte Uberwindung gekennzeichneten Entwicklungsprozesses; und beide
bedienen sich hierbei desselben Mittels: der mit dem Affekt der Miihsal verbunde-
nen ,,schwierigen** Fugenform.

Wir sahen, wie zwei in besonderer Weise von den Problemen um das menschliche
Werden, Wachsen und Vergehen beriihrte Zeugen, ein alchemistischer Mediziner
und ein freimaurerischer Musiker, mit den Mitteln der Musik eine Lebenserfahrung
formulieren, die, wie der unterschiedliche, voneinander unbeeinflufte Standort
beider zeigt, allgemein giiltig ist und die dennoch jeder Mensch — und der schopfe-
risch sich erprobende Musikstudent mit vielleicht besonderer Intensitit — stets neu
erleben und durchstehen mugR.

 Opucit. 122,
4 Rudolf Elvers, ,,Mozart und die Polyphonie*, Mozart-Aspekte, ed. P. Schaller und H. Kiihner,
Olten/Freiburg 1961, 164.

376



	Mozart und die Alchemie : zur musikalischen Gestaltung von Entwicklungsprozessen

