
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 7 (1983)

Heft: [2]: Alte Musik : Praxis und Reflexion

Artikel: Mozart und die Alchemie : zur musikalischen Gestaltung von
Entwicklungsprozessen

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dagmar Hoffmann -Axthelm

MOZART UND DIE ALCHEMIE

Zur musikalischen Gestaltung von Entwicklungsprozessen

Denn wo viel Weisheit ist, da ist viel Grämens;
Und wer viel lernt, der muß viel leiden.

Prediger Salomo 1.18

Die „Schola" wird fünfzig Jahre alt, und da mag es sinnvoll sein, nicht nur der alten
Musik und der mit ihrer Ausführung verbundenen Probleme zu gedenken, sondern
auch derer, die das altehrwürdige Haus an der Basler Leonhardsstraße mit Leben
erfüllen, der Studenten. Vom Standpunkt eines mit Alltagspflichten ausgelasteten
Menschen mögen Musikstudenten ein beneidenswertes Dasein führen. Frei und
ungebunden können sie sich einem Bereich widmen, der wie wenige andere geeignet
ist, als Spiegelbild der eigenen Persönlichkeit zu dienen. Im täglichen Umgang mit
dem Instrument und dem musikalischen Kunstwerk, das es zu realisieren gilt,
eröffnet sich dem jungen Musiker eine Möglichkeit, seine Gefühle, Bedürfnisse, Stärken

und Schwächen kennen- und ausdrücken zu lernen. Die Musik wird, wenn der
Betroffene diese Chance zu nutzen weiß, zum Zeugen und Gradmesser des eigenen
Entwicklungsprozesses. In der besonderen Eignung der Musik für diese
Spiegelfunktion liegen freilich auch Probleme. Denn Selbstfindung ist ja nicht nur durch
Freude am Entdecken und Umsetzen derjenigen Qualitäten charakterisiert, die in
der eigenen Persönlichkeit als positiv erlebt werden. Vielmehr geht es auch darum,
dunkle, beängstigende Bereiche zu erfahren und Zweifel an den eigenen Fähigkeiten

und Möglichkeiten durchzustehen. Die Auseinandersetzung mit der
letztgenannten Problematik, mit dem Selbstwert, ist für Musikstudenten — wie überhaupt
für künstlerisch tätige Menschen — von besonderer Bedeutung. Denn jemand, dessen

berufliches Tun an die Anforderung gebunden ist, sich vor einem Publikum zu
präsentieren, wird diesem Anspruch auf die Dauer wohl kaum gerecht werden
können, wenn er nicht über ein stabiles Selbstbewußtsein verfügt, über die
Überzeugung, den Zuhörern etwas Gutes, Besonderes, Wesentliches geben zu können.
Es liegt freilich auf der Hand, daß — abgesehen vielleicht von ein paar glücklichen
Ausnahmen — niemandem ein „stabiles Selbstbewußtsein" als frei verfügbare Qualität

mit in die Wiege gelegt wird. Selbstbewußtsein im Sinne einer realistischen
Einschätzung der eigenen Fähigkeiten und Grenzen entsteht prozeßhaft, als

Summe vieler Erfahrungen, während derer jene Fähigkeiten und Grenzen dem
eigenen Erleben zugänglich wurden. Zu diesen Erfahrungen gehört Zähneknirschen
über selbstauferlegte Fron (z.B. täglichen Übens), Zweifel an der Richtigkeit des

eingeschlagenen Weges oder Neid auf scheinbar oder tatsächlich begabtere Kollegen

ebenso wie das Erlebnis, etwas Gutes, die eigene Person und andere Befriedigendes

erschaffen zu haben. Natürlich sind solche Auseinandersetzungen mit den

positiven und negativen Seiten der eigenen Persönlichkeit nicht auf die Zeitspanne

358



der Ausbildung beschränkt — sie vollziehen sich während des ganzen Lebens stets
von Neuem, soll es nicht zu einem schöpferischen Stillstand kommen. Die Intensität,

mit der diese Konflikte in den Vordergrund drängen, ist jedoch unterschiedlich:
Naturgemäß ist der Selbstzweifel, das Hin- und Hergeworfensein zwischen Euphorie

und Depression, zwischen Stolz und Hader, während der Ausbildung besonders

heftig; denn noch kann sich der Student nicht auf den hilfreichen Status eines

professionellen Musikers, d.h. auf ein verläßliches Bewußtsein seiner handwerklichen

und musikalischen Qualitäten stützen. Und weil dies so ist, ist die „Schola"
auch nicht nur ein „Lehr- und Forschungsinstitut für alte Musik". Sie ist auch ein
Ort, der den Studenten Raum für ein Geschehen zu geben sucht, das sich Tag für
Tag in der Auseinandersetzung mit dem Cembalo oder der Gambe, der Flöte oder
der Laute abspielt: der durch viele Krisen führenden Wegbahnung zu einer
Musikeridentität.

Das Phänomen, daß sich nur demjenigen eine reifere Stufe der Persönlichkeitsentwicklung

eröffnet, der bereit ist, seine Krisen anzunehmen und zu durchleiden,
ist eine allgemeinmenschliche Erfahrung. Es hat seinen Niederschlag in vielen
Zeugnissen gefunden, von denen eines der gewichtigsten der Mythos von der Vertreibung

aus dem Paradies und der daraus erfolgten Anforderung ist, das irdische
Dasein zu durchwandern, um dereinst den lichten Horizont des ewigen Lebens
erreichen zu können.

Hier soll nun an Hand zweier Beispiele gezeigt werden, welche Gestaltung die
Erfahrung mühevollen Suchens im Sinne eines existentiellen Bestandteiles des

Entwicklungsprozesses im Bereich der Musik gefunden hat. Die beiden Beispiele
entstammen unterschiedlichen Epochen — das eine dem frühen 17., das andere dem
späten 18. Jahrhundert — und unterschiedlichen kulturellen Bereichen — im einen
Fall handelt es sich um einen alchemistischen Traktat, im anderen um ein bekanntes

Werk klassischer Opernliteratur. Dennoch weisen beide Zeugnisse erstaunliche
Übereinstimmungen auf und bieten damit einen Hinweis dafür, daß es auch in der
Musiksprache jenseits von Zeit und Stil Formulierungen für die „allgemeinmenschliche

Erfahrung" des mühevollen Entwicklungsprozesses gibt.

359



I. DER ALCH EM ISTISCHE TRAKTAT ATALANTA FUGIENS
VON MICHAEL MAJER

Bei dem Werk Atalanta fugiens, hoc est Emblemata nova de secretis naturae chy-
micae (1612)1 handelt es sich um ein Lehrbuch, in dem unter Verwendung des

antiken Mythos von der leichtfüßigen Nymphe Atalanta über die „chemischen
Geheimnisse der Natur" gehandelt wird. Diese secreta chymica stellen — zumindest
für den heutigen Leser — tatsächlich Geheimnisse dar, denn der Autor Michael

Majer bearbeitet seinen Stoff nicht aus dem Blickwinkel des Naturwissenschaftlers,
sondern aus dem des Alchemisten, d.h. des Vertreters einer Geheimwissenschaft.

Die Suche nach dem „-Stein der Weisen" — ein alchemistisches Symbol für den

Entwicklungsprozeß

Die Alchemie — hier nicht im Sinne der von den Zeitgenossen als „Parergon"
beurteilten Goldkocherei, sondern als philosophisch-spekulatives System verstanden —

hatte ihre Blütezeit um die Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert. In diesem Rahmen

vollzog sie sich auf einer doppelten Bewußtseinsebene2. Zum einen gab es die

praktisch-chemische Arbeit im Laboratorium, zum anderen das spekulative Suchen
nach den Gesetzen, die das Zusammenwirken der Materie bestimmen. Die alche-
mistische Frage zielte auf das, „was die Welt im innersten zusammenhält", auf
eine das menschliche Sein bestimmende Grundsubstanz, die alle Gegensätze — Gut
und Böse, Männlich und Weiblich, Leben und Tod — in versöhnter Form enthält
und von der, ist sie einmal aus der sie umgebenden und durchsetzenden Schlacke
befreit, eine unwiderstehliche Wirkung von Wahrhaftigkeit, Güte und Liebe
ausgeht. Der Befreiung dieser Substanz — in den alchemistischen Schriften häufig als

„Stein der Weisen" symbolisiert — dient das alchemistische Werk. Der Inhalt der
alchemistischen Lehrwerke ist die Beobachtung und Kommentierung dieses

Befreiungsprozesses, der als mühseliges, gefahrvolles und, da sich die gesuchte
Grundsubstanz vielleicht kurz zeigen, nicht aber fixieren lassen wird, nahezu hoffnungsloses

Unternehmen geschildert wird. Der Prozeß vollzieht sich in drei Stufen: Da die
Substanz, aus der sich der „Stein der Weisen" zusammensetzt, in jedem einzelnen
Element mitenthalten ist, d. h. auch in Krankheit und Schmutz, bildet „aussätziges"

Metall, z.B. Rost und Grünspan, als materia nigra, als „schwarze Materie",
den Ausgangspunkt. Auf der ersten Stufe der Einwirkung des Feuers auf das Metall

1 Auch dies ist nicht der „vollständige" Titel. Dieser lautet: ATALANTA FUGIENS, hoc est,
EMBLEMATA NOVA DE SECRETIS NATURAE CHYMICA, Accomodata partim oculis
& intellectui, figuris cupro incisis, adiectisque sententiis, Epigrammatis et notis, partim auri-
bus et recreationi animi plus minus 50 Fugis Musicalibus trium Vocum, quarum duae ad unam
simplicem melodiam distichis canendis peraptam, correspondeant, non absque singulari
iucunditate videnda, legenda, meditanda, intelligenda, diiudicanda, canenda et audienda. —

Ein von Lucas H. Wüthrich herausgegebener Faksimile-Nachdruck des 1618 erstmals erschienenen

Werkes erschien 1964 im Bärenreiter-Verlag Kassel.
2 Eine anschauliche Schilderung des alchemistischen Prozesses findet sich bei Carl Gustav Jung,

Psychologie und Alchemie, Olten/Freiburg 1975, 267ss. (Studienausgabe).

360



— der nigredo — erfolgt die Reinigung und Pulverisierung des Materials. Hierbei
können sich giftige Dämpfe entwickeln oder die Substanz kann explodieren.
Entsprechend reagiert der Alchemist, der sich dieser Gefahren zunehmend bewußt
wird, mit Angst, Unsicherheit, Verwirrung und — seiner schlimmsten
„Berufskrankheit"3 — mit Melancholie, der immer wiederkehrenden Mut- und Hoffnungslosigkeit

gegenüber dem Anspruch, das schwere Werk zu einem guten Ende führen
zu sollen.

Dem Kampf mit der materia nigra folgt als zweite Stufe des Prozesses die albedo,
die „Weißung". Das Material verliert seine Schwärze und nimmt— begründet durch
eine angemessene Regulierung des Feuers — eine helle Färbung an. Jetzt haben
sich die widerstreitenden Elemente in einer „chymischen Hochzeit" miteinander
verbunden. Durch ein weiteres Ausreifen des Prozesses nimmt der Inhalt der
Retorte eine goldgelbe Färbung an — die dritte Stufe, die citrinitas ist erreicht.
Der „Stein der Weisen" ist gefunden. Freilich kann sich der Alchemist nicht lange
an diesem Erfolg freuen. Denn der lapis ist keine fixierbare Größe, deren segensreiche

Wirkung der Alchemist sich und seinen Mitmenschen verfügbar machen
könnte. Die citrinitas blitzt auf, um gleich darauf wieder in der nigredo zu
verschwinden. Der „göttliche Funke" läßt sich nicht durch ein festgelegtes Rezept
erwerben und besitzen; vielmehr muß er stets aufs Neue durch Verwirrung und
Melancholie hindurch gesucht und erkämpft werden. So steht der alchemistische
Prozeß für ein ständiges Werden, Vergehen und Erneuern, als Symbol für die vielen
Tode und Neugeburten, die der Mensch während seines Lebensweges erfährt.

Diese grundlegende Erfahrung einer trotz vieler Widerstände unablässig zum
Ziel drängenden Suche spiegelt sich auch in der dem Uneingeweihten dunkel und
verwirrend erscheinenden alchemistischen Bilderwelt. Hier sollen nur drei, auch
dem Unkundigen leicht nachvollziehbare Metaphern für dies „Stirb und Werde"

genannt werden: Der Ouroboros, die Geburt des philosophischen Kindes und die
Stationen des Lebens Jesu.

Der Ouroboros ist der Drache, der sich in den Schwanz beißt. Indem er sich selbst auffrißt,
erneuert er sich gleichzeitig. — Das „philosophische Kind" entstammt der Verbindung von Sonne
und Mond bzw., auf metallurgischer Ebene betrachtet, der Verschmelzung von Gold und Silber.
Auf kosmischer Ebene entsteht ein Hermaphrodit, ein Wesen also, das die Geschlechtsgegensätze
seiner Eltern in sich vereinigt, auf metallurgischer Ebene der „Stein der Weisen". — Das Leben
Jesu schließlich spiegelt Werden, Vergehen und Wiedergeburt durch Leben, Tod, Auferstehung
und Himmelfahrt, wobei die metallurgische Entsprechung zu Leben und Sterben mit der
nigredo, die Auferstehung mit der albedo und das „Sitzen zur Rechten Gottes" mit dem Glanz
des Steines seine alchemistische Ausdeutung erfährt.

Einer der Männer, die maßgebend an der Entwicklung und Ausgestaltung dieser
alchemistischen Vorstellungswelt beteiligt waren und damit auch zum Wegbereiter
Michael Majers wurden, war der württembergische Pastorensohn Johann Valentin
Andreae (1586—1654)4. Dieser veröffentlichte im Jahre 1616 unter dem Titel Die
chymische Hochzeit Christiani Rosenkreutz anno 1459 seine Utopie von einer

3 So Günter Bandmann in Musik und Melancholie, Köln 1960, 41.
4 Zum Folgenden cf. Karl R.H. Frick, Die Erleuchteten, Graz 1973, 143 s.

361



„Generalreformation der Welt durch eine Synthese der beiden revolutionären
Bildungen der jüngst vergangenen Jahrhunderte — des reformierten Christentums und
der neuen naturwissenschaftlichen Weltkenntnisse"5. Hier propagiert er nichts
Geringeres als die Vereinigung der Gegensätze im Bereich der Konfessionen und

Religionen; die „chymische Hochzeit" vollzieht sich als eine Vereinigung von Glauben

und Wissen, als eine „neue christliche Weltsynthese"6 zwischen Gott und
Mensch, Diesseits und Jenseits. Was Andreae vorschwebt, ist also eine ins
Monumentale projizierte Abfolge dessen, was der laborierende Alchemist mit nigredo,
albedo und citrinitas im kleinen erstrebt — ein Entwicklungsprozeß der gesamten
Menschheit.

Die in Andreaes Werk hinter der Symbolfigur Christian Rosenkreutz hervorstrahlende zentrale
Gestalt ist Christus, der nun aber nicht mehr der einsam sein Kreuz tragende Dulder ist, sondern
dessen Kreuz („Christian Rosenkreutz") von der Rose umgeben wird: „Das Kreuz, als Zeichen
der Erlösung, in der Rose, dem Zeichen der vielgestaltigen Schöpfung, der Natur, der Welt"7 Die

Chymische Hochzeit schildert vor diesem Hintergrund in märchenhafter Form den Prozeß der

Annäherung und Vereinigung der Seele mit Christus: Der arme Vater Christian Rosenkreutz
erlebt, ausgehend von der Dumpfheit und Dunkelheit seines irdischen Daseins, durch viele Ängste
und Mühen hindurch eine zunehmende Erleuchtung und Persönlichkeitserweiterung. Angeführt
von einer schönen Jungfrau — einer Personifizierung der rechten Alchemie im Sinne einer
intensiven Wahrheitssuche — sucht und findet Christian Rosenkreutz den Weg zur Wahrheit
durch die Menge der Betrüger, Goldkocher, Scharlatane, falscher Alchemisten hindurch zum
über Recht und Unrecht richtenden König. Höhepunkt dieses Entwicklungsprozesses ist die

Verleihung der Würde des „Ritters vom Goldenen Stein", des alchemistischen „Steines der
Weisen", symbolisiert durch eine gelbe Kutte und das Goldene Vließ.

Die Alchemie, die Andreae in seiner Chymischen Hochzeit darstellt und deren
Vorgehen und Zielsetzung er von einer geheimen, eingeweihten Bruderschaft — den
Rosenkreuzern — gepflegt sehen will, hat also nichts mit der realen chemischen

Vereinigung unterschiedlicher Substanzen zu tun. Vielmehr handelt es sich um eine

Weltanschauung, mittels der — veranschaulicht durch Veränderungen innerhalb
der Materie — ein geistiger Wandlungsprozeß dargestellt wird8.

Im Rahmen dieser durch die Rosenkreuzer getragenen alchemistischen Philosophie

ist auch die Atalanta fugiens des Michael Majer zu sehen. Majer, 1568 in
Rendsburg geboren, studierte in Rostock Medizin und folgte 1608 einem Ruf des

wissenschaftsliebenden Kaisers Rudolf II. nach Prag. Hier wurde er Leibarzt und
Privatsekretär des Kaisers, der, wie sich aus seinem Beinamen „der deutsche Hermes"
ergibt, ein eifriger Alchemist gewesen zu sein scheint9. Nach dem Tode Rudolfs II.
mußte Majer, der Protestant war, Prag im Zuge der Gegenreformation verlassen.
Er ließ sich als Leibarzt des Landgrafen Moritz von Hessen in Magdeburg nieder

5 So Alfons Rosenberg im Vorwort zu: Johann V. Andreae, Die Chymische Hochzeit Christiani
Rosenkreutz anno 1459, Obernhain 1974, 39. Cf. hierzu auch Hans Schick, Die geheime
Geschichte der Rosenkreuzer, Berlin 1942, 57.

6
Rosenberg, op. cit., 10.

7 Ibid., 11.
8 Schick, op. cit., 72. Cf. auch Jung op. cit.
9

Vgl. hierzu Lukas H. Wüthrich im Vorwort zu Atalanta fugiens, op. cit., 7.

362



und starb dort im Jahre 1622. Majers Bedeutung für die Entwicklung des Rosen-
kreuzertums wird im Gegensatz zur Wirkung Andreaes weniger in der Verbreitung
religiöser Reformideen als in dem Versuch gesehen, im Rahmen der alchemisti-
schen Vorstellungswelt die Geheimnisse der Natur zu ergründen und einem
auserlesenen Kreis Gleichgesinnter weiterzugeben. Majer charakterisiert die Konzeption,

die er in der Nachfolge von Andreae für die Rosenkreuzer-Vereinigung
entwickelt, als die eines „philosophischen Arzt-Ordens"10, dessen Mitglieder auf Grund
einer „natürlichen Magie" Einblick in die „verborgenen Heimlichkeiten der Natur"
haben und die Wirkungsweise chemischer Stoffe wissend sowohl wie intuitiv erfassen.

Wissen und Intuition dienen der Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe und -pflege,
die ihren praktischen Niederschlag etwa im ethisch-ärztlichen Tun unentgeltlicher
Krankenpflege findet. In den Augen Majers beinhaltet die Suche nach dem „Stein
der Weisen" also nicht nur geistig-religiöses Bestreben, sondern symbolisiert auch
das stete Erarbeiten der helfenden, auf das Wohl des Mitmenschen gerichteten
Qualitäten im eigenen Persönlichkeitsspektrum. In dieser gegenüber den Auffassungen

Andreaes stärker auf die Praxis von Alchemie und Medizin zentrierten
Gewichtung gelangten die Rosenkreuzer-Ideen nach England, wo sie unter
Einwirkung des Majer-Freundes Robert Fludd maßgebend wurden für die Gedankenwelt

des Freimaurertums.

Die ,,Fuga" als musikalische Spiegelung des Entwicklungsprozesses

Majers Traktat Atalanta fugiens besteht aus 50 Kapiteln, die sich je in einen
dreistimmigen Kanon mit unterlegtem Text („Fuga" und „Epigramma"), ein in Kupfer
gestochenes Bild („Emblema")11 und eine längere theoretische Erörterung („Dis-
cursus") gliedert, und die einen alchemistischen Prozeß mit all seinen Fort- und
Rückschritten beschreiben.

Ein Schlüssel zu dieser schwer zugänglichen Text- und Bilderwelt ist mit dem
ursächlich mit der Alchemie verbundenen Aspekt der Verschmelzung gegeben12.
Verschmolzen sind hier zunächst die verschiedenen Kunstgattungen: Kupferstich,Vers
und gelehrte lateinische Prosa sowie Musik, d.h. akustische, optische und intellektuelle

Wahrnehmung. Verschmelzung begegnet auch als Thema der 50 Discursus
und der Bilder, in denen das Werden des „Steines" über die Stufen von nigredo,
albedo und citrinitas erörtert wird. Hierbei wird die nigredo u.a. durch den Ouro-
boros (Bild 14, Seite 65), die albedo durch die Hochzeit von Sol und Luna (Bild 34,
Seite 145) und die citrinitas durch die Geburt des als Hermaphrodit erscheinenden

„philosophischen Kindes" (Bild 3 3 und 38, Seiten 141 und 161) veranschaulicht.
Verschmelzung widerstrebender Einzelteile auf der Basis beharrlichen Erprobens

spiegelt sich ferner in den Fugen und in dem von Majer mit ihnen in Zusammenhang

gebrachten Mythos von der fliehenden Nymphe Atalanta — ein Zusammen-

10 Schick, op. cit.
11 Die Ausführung stammt aller Wahrscheinlichkeit nach von Matthäus Merian d.Ä.
12

Vgl. hierzu Wüthrich, op. cit., 10s.

363



il F u g a I. in Quarta, infrà.

(£0 fyat \fy\ ^infc getragen im 3$aucf>e,

feu 'vox tFzzÊz ~ h£E:
Jugions.

Embryo vento sâ Bore x qui clauditur al-

gi|ip^fi^iïg£ps^ppl^^iËl^ÈiÉËËj|
vo, Vivus inhanclucem fi feme! or tus e rit, or tus e rit.

SPLp'^Sg-^§^El:r^lËg-3i^l-gg|gg
fequens.

Embryo vento sâ Bore x qui clauditur al-

vo, Vivus in hanc Iucem fi fèmel ortus erit, erir.

Tomumoh 4-r j :—E—{- ——r —i—1 1—f

j tdumfe» V^rf * ^:Ej:EE3:i':^==~=z===-
1)ox Mo-
rans. Embryo ventofa Bore« qui clauditur alvo,

EL^E^Eri=5r=îz±r:36~3Ëâ^=$rr9^^
Vivus in hanc iucem fi lèmel ortus erit.

I. EpigrammatisLatini verßo Germanica.

im Q&autfj ht§ Q!3inb0/tt>ek^enoc^ verborgen lebetf^ <So ferne in biefee liecfyf bitfelbetoirterÇebet/
Äan tîôfrÇo^en^dôcn Diarönt» ^a( vbergeÇenweit

£)ur<$$un|î»nb fîarcft ®t»alf»nb feineeieibeoZtbtit-,
©djat»/bafj rr rncfjf »itjianltcÇ »or ber geitgeboten toetbl

®onbmi in mf^ter fomme (ebenbiß auffbie grb.

Emble-

364



Emflema I. T>efecretisNatur*. 13

Portavit eum ventus in ventre fuo.

EPIGRAMMA I.
X^Mbryo ventosa B ore & qui clauditurah>ât

' Viuui in banc lucemfifemel ortas ent\
Unus is Heroum cunttosfuperare labores

K_Ârte,manu,forticorpore,mente,potest.
7(e tibißt Cœfo,nec abortus inutilis

2{on Agrippa,bonoßderefedgenitus.
B 3 Her-

365



hang, der sich schon verbal aus der Formbezeichnung Fuga, die sich über allen 50
Musikstücken findet, und der Atalanta als einer fugiens ergibt. Die Geschichte,
von Ovid im 10. Buch seiner Metamorphosen überliefert13, erzählt von der Nymphe
Atalanta, einem stolzen, schönen, heiratsunwilligen Mädchen, das sich seiner Freier
dadurch entledigte, daß es sie zu einem Wettlauf einlud. Schnellfüßig wie sie war,
besiegte sie alle Männer, die gegen sie anzutreten wagten und tötete sie mit ihrem
Pfeil. Dies ging so lange, bis Hippomenes, ein junger Mann, der Atalanta zwar liebte,
der aber nicht das Schicksal seiner Vorgänger teilen wollte, sich eine List ausdachte.
Er besorgte sich drei goldene Äpfel der Hesperiden, von denen, wie er wußte, ein
unwiderstehlicher Liebeszauber ausging. Als es nun zum Wettlauf kam, rollte er
Atalanta immer dann, wenn sie ihn zu überholen drohte, einen Apfel vor die Füße.

Jedesmal, wenn dies geschah, vergaß das Mädchen das Laufen, bückte sich und
hob den Apfel auf, so daß schließlich Hippomenes als Sieger durchs Ziel ging.
Daraufhin wurde Atalanta von Liebe zu ihm erfüllt und heiratete ihn.

Das essentielle alchemistische Moment der Gegensätzlichkeit, die schließlich zur
Einheit wird, bestimmt diesen Mythos in eindrücklicher Weise. Majer läßt es aber
nicht mit dieser Übereinstimmung bewenden, sondern errichtet mit der Fugenform

— den voreinander fliehenden und sich schließlich vereinigenden Stimmen —

eine weitere Bezugsebene zum Mythos einerseits und zum alchemistischen Prozeß
andererseits. Hierbei ist die Beziehung zum Mythos gleichsam nonverbal; denn zur
Beschreibung des Wettkampfes von Atalanta und Hippomenes benutzt er nicht die

Sprache, sondern die Musik, wobei der einzige direkte Zusammenhang zwischen
beiden mit den Stimmzuweisungen gegeben ist. In einem Vorwort, dem Epigramma
Authoris, trifft Majer folgende Anordnung: „Eine Stimme bleibt einfach, ruhig
und verzögernd und stellt den Apfel dar, die andere aber ist flüchtig und die dritte
folgt ihr geradewegs nach"14. Im Notentext heißen die Stimmen entsprechend
Atalanta fugiens, Hippomenes sequens und Pomum morans.

Neben all diesen Bezügen führt Majer auch noch die konkret-materielle alchemistische

Ebene ein, indem er — ebenfalls im Epigramma Authoris — der fliehenden
Atalanta bzw. dem Dux die Qualität des Quecksilbers (Mercurius) und dem Hippomenes

bzw. dem Comes die des Schwefels (Sulphur) zuordnet. Gemeint ist also
eine „chymische Hochzeit" zwischen Männlich und Weiblich, Haß und Liebe,
Flucht und Verfolgung, trennender und verbindender Materie mit dem Ziel der
Vereinigung.

Majer unterläßt es, dem Pomum morans, dem „verweilenden Apfel", eine
alchemistische Qualität zuzuordnen. Aus zwei Gründen aber ist es naheliegend, in ihm
eine Entsprechung zum „Stein der Weisen" zu sehen. Zum einen nämlich sind
Sulphur und Mercurius zwei Grundsubstanzen, aus deren „chymischer" Vereinigung
sich nach alchemistischer Lehre der „Stein" entwickelt. Es mag dabei widersprüchlich

erscheinen, daß die Apfelstimme schon zu Beginn in ihrer abgeschlossenen

13 Ovids Metamorphoses, Books 6—10, ed. William S. Anderson, Norman 1974, 143—146.
14 Hildemarie Streich, „Musikalische und psychologische Entsprechungen in der Atalanta

fugiens von Michael Maier", Eranos-Jahrbuch 42 (1973), 374. Im Original heißt es: „Una
manet simplex pomumque refert remorans vox / Altera sed fugiens, tertia rite sequens".

366



Form vorliegt, während doch der „Stein" in seiner erstrebten, heilbringenden
Gestalt erst als Ergebnis der Vereinigung der beiden gegensätzlichen Elemente
entsteht. Demgegenüber gilt aber die alchemistische Vorstellung, daß so, wie die
Erbsubstanz eines Kindes auch vor seiner Zeugung schon in den Eltern vorhanden
ist, auch der lapis schon in der materia nigra enthalten ist. Er steckt in jedem
Partikel des alchemistischen Ausgangsmaterials als diejenige Kraft, die aus dem Disparaten

das Eine macht: In einer sich stetig ändernden Umgebung wird er immer
wieder auf eine neue Art das, was er ist —genauso wie der cantus firmus, der seine

Identität nicht ändert und doch — durch die Einwirkung von Dux und Comes —

stets neue Seiten von sich zeigt. Der zweite Grund für die Zuweisung der
Apfelstimme zum „Stein der Weisen" ist mit der von den Alchemisten vorgenommenen
Entsprechung zwischen alchemistischem Prozeß und dem Leben Jesu gegeben15.

Der lapis entspricht in seiner Reinheit und Heilkraft dem Gottessohn, der erst
durch Leben und Tod gehen muß, ehe er sich der Welt in seinem wahren Glanz
offenbaren kann. Jesus nun ist im cantus firmus unmittelbar präsent: Denn Majer
hat als vorgegebene Melodie das Christe Eleison aus dem Kyrie Cunctipotens geni-
tor ausgewählt16. Dies hat im gegebenen Zusammenhang im übrigen noch eine
weitere Bedeutung; es kann als Anrufung gelten, Jesus möge sich des Alchemisten
in seiner Not, das schwierige Werk zu vollenden, erbarmen.

Damit kann hier noch ein weiterer Aspekt der Verschmelzung genannt werden,
wie er von Majer in der Atalanta fugiens vorgenommen wird. Verschmolzen werden

nicht nur Intellekt und sinnliche Wahrnehmung, Musik und Dichtung, Mythos
und Alchemie, sondern auch Antike und Christentum: Das heidnische pomum
morans „verweilt" als liturgischer Bestandteil katholischer Kirchenmusik. Bezieht
man ein, daß Majer Protestant war, so zeigt sich, daß er hier auf den Spuren
Andreaes wandelt. Nicht die Zersplitterung in Einzelreligionen und -konfessionen
ist das rosenkreuzerische Ziel, sondern das Streben nach einer alle Einzelrichtungen

in sich erfassenden spirituellen Wahrheit.
Damit gelangen wir an das eigentliche Thema dieses Aufsatzes, der ja nicht dem

alchemistischen Verschmelzungsprozeß, sondern der musikalischen Gestaltung von
Entwicklungsprozessen gewidmet ist, dem Werden und Wachsen durch kontinuierliche

Arbeit mit und gegen alle Schwierigkeiten. Majer gibt mit seinen 50 Fugen
ein eindrückliches Beispiel, wie dies Phänomen seinen musikalischen Ausdruck
finden kann. Hildemarie Streich, eine Autorin, die sich eingehend mit den Fugen
der Atalanta fugiens befaßt hat, hat im einzelnen gezeigt, daß sich in jedem der
kleinen Kanons einerseits und im Gesamtverlauf aller 50 Stücke andererseits eine

ls Vgl. oben 361.
16 Graduate restitutum et editum a Solesmensibus monachis, Paris 1961, 15*. Diese

Identifizierung verdanke ich Herrn Christopher Schmidt, dem ich hier nochmals für seine spontane
Hilfsbereitschaft danken möchte, mit der er sein Gedächtnis nach der unbekannt-bekannten
Melodie durchforschte. Erst später sah ich, daß auch Hildemarie Streich in einem Nachtrag
zu ihrem zitierten Aufsatz (p. 424) diese Identifizierung vorgenommen hat, wobei hier eine
kleine Richtigstellung gestattet sei: Es handelt sich nicht um ein Kyrie In festis I classis,
sondern um eines In festis II classis.

367



prozeßhafte Entwicklung ausmachen läßt. Danach gilt für den Gesamtverlauf, daß

bei stets gleichbleibendem Tonmaterial des cantus firmus die Oberstimmenthemen
von Kanon zu Kanon variieren17. Ferner wechseln die Stimmen häufig ihre Lage.
Der cantus firmus verläuft einmal als Tief-, dann wieder als Mittel- oder auch als

Oberstimme, ein Sachverhalt, zu dem H. Streich interpretierend vermerkt: „Dieser
immer wiederkehrende Wechsel von der höheren Stimmlage in die tiefere und

von der tieferen wieder in die höhere wirkt wie eine klangliche Darstellung der

Wandlungsvorgänge im alchemistischen Gefäß mit ihrem Nachuntensinken der
festen und ihrem Aufsteigen der leichten Substanzen ,.."18 Wandlungsvorgänge
dokumentieren sich auch in der Art der cantus firmus-Behandlung. Dieser erscheint
nicht nur in seiner liturgischen Gestalt, sondern auch im Krebs19, in Spiegelung20
und Umkehrung21, während die kanonisch geführten Stimmen kontrapunktische
Besonderheiten wie Proportionskanon22 und Spiegelkanon23 aufweisen.

Die fuga wird hier also nicht als einfach zu durchschauendes satztechnisches

Prinzip, sondern in vielen ihrer kunstgerechten Anwendungsmöglichkeiten präsentiert

und erweist sich damit als eine Satztechnik, die dem Komponisten
Einfallsreichtum, Kombinationsfähigkeit und Erfahrung abverlangt. Als solche ist sie auch
den Zeitgenossen bekannt. So beschreibt Michael Praetorius im 1619 erschienenen
dritten Band seines Syntagma Musicum die fuga ganz in diesem Sinne, wobei er
sich auf einen Passus aus den Musices poeticae sive De compositione cantus (1613)
des Johannes Nucius stützt: „Fugae nihil aliud sunt, ut ait Abbas D. Joannes
Nucius, quam ejusdem thematis per distinctos locos crebrae resultationes Pausarum
interventu sibi succedentes. Dictae sunt autem a fugando, quia vox vocem fugat,
idem melos depromendo. Italis vocantur Ricercari: RICERCARE enim idem est,
quod investigare, quaerere, exquirere, mit fleiß erforschen / unnd nachsuchen; Die-
weil in tractirung einer guten Fugen mit sonderbarem fleiß unnd nachdencken aus
allen winckeln zusammen gesucht werden muß / wie unnd uff mancherley Art
und weise dieselbe ineinander gefügt / geflochten duplirt per directum & indirectum
seu contrarium, ordentlich / künstlich und anmuthig zusammen gebracht / und biß
zum ende hinaus geführt werden könne. Nam ex hac figura omnium maxime Musicum

ingenium aestimandum est, si pro certa Modorum natura aptas Fugas eruere,
atque erutas bona & laudabili cohaerentia rite jüngere noverit"24.

17 Konstanz besteht hier aber wiederum insofern, als die Stimme der fliehenden Atalanta jeweils
das Thema vorgibt und die des verfolgenden Hippomenes nachfolgt.

18
Op. cit., 382s.

19 So in Fuge 41, 392.
20

Fuge 46, 192.
21

Fuge 48, [200].
22

Fuge 44, 184.
23

Fuge 46, 192.
24

Syntagmatis Musici Michaelis Praetorii C. Tomus Tertius, Nachdruck der Ausgabe von 1619,
Kassel etc. 1958, 21 s: „Nach den Ausführungen des Abtes Johannes Nucius sind Fugen nichts
anderes als die nach einem bestimmten Ablauf in dichtem Abstand folgende Wiederholung
eines Themas, wobei der Abstand durch Pausen bewirkt ist. Die Fugen haben ihren Namen
vom „Fliehen", da eine Stimme vor der anderen durch die Entlehnung derselben Melodie

368



Nach dem Zeugnis von Nucius und Praetorius entsteht die fuga also auf der Basis

von musikalischem Ingenium, von Fleiß, Nachdenken und Suchen, wobei das

Ergebnis trotz des mühevollen Schaffensprozesses und bei aller geforderten
satztechnischen Kompliziertheit „künstlich" und „anmutig" klingen soll. So wird die

fuga zum Maßstab für kompositorische Meisterschaft. Hier kann ein Musiker
zeigen, daß er sich auf den artifiziellen Aspekt der Musik versteht, ohne dabei die

Forderung nach klanglicher Schönheit zu vernachlässigen. Darüber hinaus zeigt die

Fugen-Charakterisierung von Nucius/Praetorius, warum sich gerade diese Satzart
als Analogon zu dem, was Michael Majer mit seiner Atalanta fugiens aussagen
möchte, besonders gut eignet. Denn wie der alchemistische Prozeß einerseits, und
der Mythos von Atalanta und Hippomenes andererseits, zeigt sie mit ihren
musikalischen Mitteln, daß wahrhaftige Schönheit als Ergebnis der Vereinigung
widerstrebender Elemente, wenn überhaupt, dann nur durch Mühsal und stetes Probieren
zu erreichen ist. Die Fuge ist also nicht eigentlich bzw. allenfalls in letzter Instanz
Ausdrucksträger von Anmut und Schönheit, sondern soll vor allem auch den

Aspekt des schwierigen und mühevollen Suchens wiedergeben. Nicht nur „schön"
muß eine Fuge also klingen, soll sie im Sinne Majers als verläßliches Spiegelbild
eines Entwicklungsprozesses wirken, sondern auch „schwierig"25.

II. DER GESANG DER GEHARNISCHTEN MÄNNER VON MOZART

Wir begegnen der von Michael Majer vorgenommenen Spiegelung eines mühevollen

Entwicklungsprozesses durch eine einen cantus firmus umspielende fuga nochmals
zu einer anderen Zeit und in einem gänzlich anderen Traditionszusammenhang. Im
Gegensatz zu den Kanons von Majer handelt es sich hierbei um ein berühmtes Werk,
um den „Gesang der geharnischten Männer" aus W. A. Mozarts Oper Die Zauberflöte.

Das Stück ist zu bekannt, als daß es hier ausführlicher beschrieben werden müßte.
Tamino und Pamina stehen vor ihrer letzten Prüfung, der Feuer- und Wasserprobe,
die sie würdig machen soll, in Sarastros Reich einzutreten. Sie befinden sich also

vor dem Abschluß eines Prozesses, der sie, wie es im Libretto heißt, „des Todes
düstre Macht" überwinden läßt, indem sie sich der Herausforderung stellen, durch
die Tiefen menschlicher Angst und Not hindurchzugehen. Die Feuer- und Wasserprobe

wird zeigen, daß Tamino und Pamina dieser Herausforderung gewachsen sind

flieht. Bei den Italienern heißt diese Satzart Ricercare: Ricercare bedeutet nämlich suchen,
forschen, erkunden Denn von dieser figura her kann man am besten das musikalische
Ingenium abschätzen, ob es nämlich jemand versteht, entsprechend der Natur eines Modus die

passenden Fugen zu erfinden und das Erfundene in einen guten, lobenswerten und den Regeln
entsprechenden Zusammenhang zu bringen". Die von Praetorius herangezogene Stelle findet
sich bei Nucius im Kapitel De Fugis im Nachdruck der Ausgabe von 1613, Leipzig 1976, G 1.

25 Bei einem Workshop im März 1979, in dessen Rahmen Frans Brüggen mit einem Schola-
Ensemble die h-moll-Suite probte, klopfte er beim Fugeneinsatz der Ouverture ab und bat
die Studenten, weniger „schön" zu spielen; eine Fuge sei nicht primär eine schöne, sondern

vor allem eine ernsthafte und schwierige Angelegenheit.

369

t



und daß sie im Durchleiden der Todesangst zu neuer Einheit und neuem Bewußtsein

gelangen werden. — Bevor das Paar den gefährlichen Gang antritt, verlesen ihm
die beiden Geharnischten eine in Hieroglyphen abgefaßte, d.h. nur dem Eingeweihten

verständliche Inschrift, die über der „Schreckenspforte" angebracht ist.
Musikalisch ist dieser Vorgang des Vorlesens als Choralbearbeitung gestaltet: Die Melodie

des Luther-Chorals „Ach Gott, vom Himmel sieh darein" wird von den kanonisch

geführten Stimmen der Streicher umspielt.
Im folgenden sollen die Parallelen, die sich bereits aus diesen wenigen Angaben

zwischen Majers und Mozarts Werk ausmachen lassen, ausgeführt werden.

Die Arbeit am „rauhen Stein " —

ein freimaurerisches Symbol für den Entwicklungsprozeß

Michael Majer verstand den alchemistischen Prozeß im Sinne eines Strebens nach
Wahrheit vor dem Hintergrund der Einsicht, daß diese Wahrheit nie absolut,
sondern allenfalls bruchstückhaft erfahrbar ist. Auch Mozart und seinem Librettisten
Emanuel Schikaneder geht es in der Zauberflöte nicht nur darum, eine märchenhafte

Geschichte von allerhand Gefahren und deren Überwindung auf die Opernbühne

zu bringen. Beide, Mozart sowohl wie Schikaneder, waren Freimaurer. Und
die Zauberflöte gilt als eigentlicher, wenn auch nicht eigens für die Loge komponierter

Höhepunkt von Mozarts Freimaurermusik, indem sie ein getreues, freilich
in eine ferne Vergangenheit verlegtes Abbild des Einführungsrituals vermittelt und
wesentliche Aussagen über Charakter und Überzeugungen der freimaurerischen
Bewegungen enthält26.

Die Freimaurerei27 hat ihre Ursprünge in den mittelalterlichen Maurerzünften
und nahm ihre Entwicklung von England aus. Der Name „freemason" ist erstmals
im Jahre 1376 überliefert und bezeichnet hier wahrscheinlich diejenigen Handwerker,

die sich mit der Bearbeitung des „freestone", eines feinen Sandsteines, befaßten.

Bis ins 18. Jahrhundert hinein wahrte die Freimaurerei ihren Zunftcharakter:
Sie war strukturiert nach einem bestimmten Sittenkodex und pflegte daneben

gesellige Tafelfreuden sowie das Wissen über Geometrie und Baukunst. Um die Wende

zum 18. Jahrhundert aber erfuhr die Freimaurerei eine nachhaltige Beeinflussung
durch die alchemistisch-pansophischen Ideen der Rosenkreuzer. Es bildete sich

unter dem Einfluß der Schriften des englischen Arztes und Michael-Majer-Freundes
Robert Fludd eine Richtung aus, die man später als spekulative oder symbolische
Maurerei bezeichnete, d.h. „ein besonderes System von sittlichen und ethischen
Forderungen, die häufig durch Symbole und Allegorien verhüllt"28 wurden. Dieser

Beeinflussungsprozeß, der sich über einen Zeitraum von etwa 200 Jahren hinzog,
brachte es mit sich, daß alte Formen, wie das Durchschreiten der drei Grade (Lehrling,

Geselle, Meister) mit der jeweiligen Mitteilung eines bestimmten Wissens oder

26 Vgl. hierzu Paul Nettl, Musik und Freimaurerei. Mozart und die königliche Kunst, Eßlingen
1956, 88-142.

27 Die folgenden Ausführungen basieren auf dem Kapitel „Die Freimaurerei" in dem genannten
Buch von Karl R. Frick, 164 ss.

28 Frick, op. cit., 174.

370



die Übermittlung des „Maurerwortes", das dem Lehrling beim Eintritt in die
Maurergemeinschaft mitgeteilt wurde, zunehmend zu symbolischen, von ihrem
handwerklichen Hintergrund losgelösten Handlungen wurden. Die Verquickung rosen-
kreuzerischen und freimaurerischen Gedankenguts führte um die Mitte des 18.
Jahrhunderts zur Einführung der sogenannten „höheren Grade", die eine noch weitere
Entfernung von den handwerklichen Ursprüngen darstellten. Nach und nach wurde
die Freimaurerei zu einer Art christlich-mystischen Ordens, der keine Klassenunterschiede

anerkannte. Adlige und Kaufleute, Wissenschaftler, Künstler und
kleinere Angestellte begegneten einander unter der Idee von Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit, die alle Menschen einigen sollte. Der Entwicklung und Pflege des

Bewußtseins dieser Ideale und der Arbeit am „inneren Menschen" diente die
freimaurerische Begegnung; um eine freie, auf Gleichheit und Brüderlichkeit bedachte

Gesinnung zu erarbeiten, galten die Bestrebungen der Belebung und Stärkung der

positiven inneren Kräfte und der Bekämpfung der dunklen, dämonischen Seiten
des Menschen. Zentrum dieser Arbeit am „inneren Menschen" war die „Arbeit am
Stein", die sich freilich nicht mehr materiell, als Maurerhandwerk, sondern
symbolisch verstand und bis heute versteht. Gemeint ist hierbei die Symbolik vom Bau
des Salomonischen Tempels, der real zwar zerstört ist, den es aber im Sinne eines

„Menschheitstempels zu Ehren des Allerhöchsten Baumeisters aller Welten"
symbolisch wieder aufzubauen gilt, ein Werk, das „die Menschen in moralischer
Gleichwertigkeit und ethischer Übereinstimmung in gemeinsamem Arbeiten am Bauziel

vereinigen soll"29. Dies Symbolgebäude, bei seiner utopischen Fertigstellung dazu

bestimmt, die „in sich befriedete Menschheit"30 aufzunehmen, versinnbildlicht
eben jene Menschheit; denn jeder einzelne Stein symbolisiert einen Menschen, der
es durch harte Arbeit an sich selbst dahin gebracht hat, sein Leben in
freimaurerischer Humanität zu leben. Daher ist die Arbeit am Tempel, in der maurerischen

Symbolwelt als die Arbeit am rauhen Stein dargestellt, ein stetes Arbeiten an der
eigenen Person. Der rauhe Stein steht für die Unvollkommenheit, die den neu in
den Maurerbund aufgenommenen Lehrling kennzeichnet. In diesem Stadium hat
der Stein Risse, Kanten und Unebenheiten, die in einem längeren und mühevollen
Prozeß geglättet und bearbeitet werden müssen; Ziel der Bearbeitung ist es, daß
aus dem rauhen ein kubischer Stein wird, ein Würfel, der sich lückenlos dem großen
Menschheitsbau einfügt.

Die Parallelen zwischen freimaurerischer und alchemistischer Betrachtungsweise
liegen auf der Hand. Das in beiden Geistesrichtungen angestrebte Ziel, die Isolierung

des „Steines der Weisen" bzw. der lückenlos gefügte Bau des Menschheitstempels,

ist utopisch. Die erstrebte Vollkommenheit wird sich allenfalls in Andeutungen

erreichen lassen. Worauf es ankommt, ist jedoch weniger das Ziel als die in
Mühsal und Wahrheitsliebe sich vollziehende Arbeit. Bei dieser gedanklichen Nähe
ist es nicht verwunderlich, daß sich die Maurer — dies gilt vor allem für den
deutschsprachigen Raum während des 18. Jahrhunderts — zunehmend mit dem Zustande-

29
Eugen Lenhoff/Oskar Posner, Internationales Freimaurerlexikon, Zürich etc. 1932, Artikel
„Salomonischer Tempel", 1567.

30
Op. cit.

371



kommen alchemistischer Prozesse beschäftigten. Hierbei war ihnen die Transmutation

der Materie, ihr zirkulärer, zwischen nigredo, albedo und citrinitas sich abspielender

Wandlungsprozeß Sinnbild für die Wandlung vom ungebildeten, umwissenden,

triebhaften zum edlen und geläuterten Menschen.
In vielen Logen wurde die Alchemie freilich nicht nur als Sinnbild gebraucht,

sondern konkret praktiziert, wobei ,,ein Schwerpunkt alchemistisch arbeitender
Logenbrüder in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts Österreich-Ungarn"31

war. Viele Logen hatten alchemistische Laboratorien, für deren Einrichtung
bestimmte Vorschriften bestanden. Wir kennen eine solche Vorschrift aus dem
Jahre 1780, die aus der Wiener Loge „Zur gekrönten Hoffnung" stammt. Dort
heißt es: „Das Laboratorium soll abgelegen, räumlich licht, von dichtem Gemäuer,
mit gutem Zug und einer Requisitenkammer versehen seyn, ferner soll darin ein
Schmelz-, Reserverier-, Calcinier- und Destillir-Ofen nebst Balneo Mariae angelegt
werden. So müssen auch Retorten, Recipienten, Kolben, Helme, Circulir- und
Zucker-Gläser, auch Separir- und Filtrir-Gefäße, im-gleichen Tiegel, Treibscherben,
Capellen, Zangen, Eintrag löffei, Rühr-Stangen und Güß-Buckel vorhanden seyn
Es können anfänglich unterschiedliche Curiosa und kleine Labores vorgenommen
werden um denen Brüdern hierdurch unterschiedliche Handgriffe beyzubringen,
und sie in der Feuer-Arbeit zu exerzieren. Allein die Hauptnotwendigkeit ist, daß
sie die Radical- und Universal-Menstrua wohl und gutt zu machen lernen, damit,
wenn sie ad Philosophiam gehen, sogleich zum Werk schreiten können ,.."32 Von
einem Grafen Esterhäzy, einem „praktizierenden Freimaureralchemisten"33 heißt
es, er sei imstande gewesen, „aus dem Gold und Silber eine animam zu ziehen,
welche tingieret und sich mit mercurio amalgiert."34

Was hat Mozart und der „Gesang der Geharnischten" mit all dem zu tun? Mozart
trat 1784 in die Loge „Zur Wohltätigkeit" ein, eine kleinere unter den acht
Wiener Logen, der er freilich nur ein Jahr lang angehörte. Denn im Jahre 1785
wurde mittels eines kaiserlichen Dekrets angeordnet, daß diese acht Logen durch
Zusammenschlüsse auf drei zu reduzieren seien. So geschah es, daß Mozarts
Loge mit zwei anderen zusammengeschlossen wurde und in dieser neuen Formierung

den Namen „Zur neugekrönten Hoffnung" erhielt35. Diese neugegründete
Loge weihte im Januar 1786 ihren Tempel in den Räumlichkeiten der dem kaiserlichen

Dekret zum Opfer gefallenen Loge „Zur gekrönten Hoffnung". Mozart war
in dieser Loge kein Unbekannter gewesen; er hatte für sie — anläßlich des 1785

erfolgten Todes zweier Mitglieder, des Herzogs Gregor August zu Mecklenburg
Strelitz und des Grafen Franz Esterhäzy von Galantha36 — die Maurerische Trauer-

31 Frick, op. cit., 211.
32 Zitiert nach Frick, op. cit., 211.
33 Ibid.
34 Ibid.
35 Otto E. Deutsch, Mozart und die Wiener Logen, Wien 1932, 4 s.
36 Übrigens lassen sich allein in der „Gekrönten Hoffnung" drei Mitglieder des Geschlechtes

Esterhäzy nachweisen (cf. Deutsch, op. cit., 31, Anm. 28). Ob einer von ihnen der geschickte
Alchemist war, von dem oben (S. 372) berichtet wurde, läßt sich aus den von Frick mitgeteilten

Details nicht ersehen.

372



musik geschrieben. Bemerkenswert ist dieser Sachverhalt darum, weil es eben jene
Loge „Zur gekrönten Hoffnung" war, aus der der oben zitierte Bericht über die
Beschaffenheit alchemistischer Laboratorien stammt. Dieser Bericht entstand im
Jahre 1780, also nur ein halbes Jahrzehnt, bevor Mozart hier — zunächst als Gast,
dann als Mitglied — aus- und einging37. Ob die „Gekrönte Hoffnung" bzw. die

„Neugekrönte Hoffnung" tatsächlich ein solches Laboratorium unterhielt, läßt
sich aus den mir zugänglichen Unterlagen nicht ersehen. Immerhin deutet ein
Hinweis auf diese Möglichkeit, der in einem 1785 abgefaßten, also noch von der alten
„Gekrönten Hoffnung" ausgefertigten Rundschreiben an auswärtige Brüder
enthalten ist. Dort wird u.a. berichtet, die „Gekrönte Hoffnung" habe in Zusammenarbeit

mit drei weiteren Logen eine bereits 1900 Bände umfassende Bibliothek
errichtet; ferner habe „die Achtung vor der Natur" die Loge dazu bewogen, ein

„physisches Kabinett" anzulegen, in dem Experimente gemacht würden38. Ob es

sich bei diesem Kabinett allerdings um ein Laboratorium handelte, das dazu diente,
„denen Brüdern unterschiedliche Handgriffe beyzubringen und sie in der Feuer-
Arbeit zu exerzieren", muß offen bleiben.

Auf die Frage, was Mozart mit den alchemistischen Bestrebungen seiner Zeit zu
tun hatte, kann damit geantwortet werden: Als Angehöriger der Österreichisch-
Ungarischen Freimaurerei, die starken rosenkreuzerischen Einflüssen unterlag, und
als Gast bzw. Mitglied einer Loge, die sich nachweislich mit alchemistischem
Gedankengut auseinandersetzte, dürfte auch ihm der alchemistische Prozeß im
Sinne einer Symbolisierung des menschlichen Weges als eines Kreislaufes zwischen
den Polen von Dunkelheit und Licht eine vertraute Vorstellung gewesen sein.

Im folgenden soll unter diesem Blickwinkel — und in steter Korrespondenz mit
Michael Majers alchemistischen Fugen — die als Fugato strukturierte Choralbearbeitung

„Der welcher wandelt diese Straße voll Beschwerden" betrachtet werden.

Das Fugato als musikalische Spiegelung des Entwicklungsprozesses

Zu Beginn des 28. Auftritts der Zauberflöte findet sich folgende Regieanweisung:
„Das Theater verwandelt sich in zwei große Berge; in dem einen ist ein Wasserfall,
worin man sausen und brausen hört; der and're speit Feuer aus; jeder Berg hat ein
durchbrochenes Gegitter, worin man Feuer und Wasser sieht; da, wo das Feuer
brennt, muß der Horizont hellroth sein, und wo das Wasser ist, liegt schwarzer
Nebel Zwei schwarz geharnischte Männer führen Tamino herein. Auf ihren
Helmen brennt Feuer, sie lesen ihm die transparente Schrift vor, welche auf einer
Pyramide geschrieben steht. Diese Pyramide steht in der Mitte ganz in der Höhe,
nahe am Gegitter"39. Noch also ist Tamino allein, jedoch nicht mehr lange. Denn
unmittelbar nachdem die Geharnischten ihm die „transparente Schrift" vorgelesen

37 So etwa am 6.4.1785, als im Beisein Leopold Mozarts W.A. Mozarts Kantate Die Maurerfreude

in der „Gekrönten Hoffnung" aufgeführt wurde.
38 Cf. Deutsch, op. cit., 20.
39 Cf. Wolfgang Amadeus Mozart, Neue Ausgabe sämtlicher Werke II, Bühnenwerke,

Werkgruppe 5, Bd. 19: Die Zauberflöte, ed. GernotGruber und Alfred Orel, Kassel etc. 1970,287.

373



haben, wird Pamina zu ihm stoßen, und gemeinsam werden sie die Prüfung bestehen.
So können wir bereits hier eine Parallele zu Majers Werk ziehen: Wie in der Atalanta
fugiens Atalanta und Hippomenes auf schwierigem Weg einer Vereinigung zustreben,
so tun dies auch Tamino und Pamina. Und wie dort der alchemistische Prozeß von
nigredo zu citrinitas, vom Dunkel zum Licht, dies Geschehen spiegelt, so tut dies
in der Zauberflöte der Text, den die Geharnischten verlesen. Denn nach den auf
der Pyramide eingemeißelten Worten erlangt nur derjenige Erleuchtung im Sinne
der Offenbarung einer übergeordneten Wahrheit, der das Dunkel der eigenen Todesangst

durchschritten und damit überwunden hat. Der Text lautet:

„Der welcher wandelt diese Straße voll Beschwerden,
wird rein durch Feuer, Wasser, Luft und Erden;
wenn er des Todes Schrecken überwinden kann,
schwingt er sich aus der Erden himmelan.
Erleuchtet wird er dann im Stande sein,
sich den Mysterien der Isis ganz zu weih'n."40

Viele Autoren, die sich mit dem „Gesang der Geharnischten" auseinandergesetzt
haben, verweisen auf das spezifisch Freimaurerische der hier zum Ausdruck gebrachten

Symbolik41. Daneben gibt es jedoch noch einen weiteren, eher indirekten
Textbezug, der in besonderer Weise auf den alchemistischen Aspekt der Freimaurerei
hindeutet. Mozart wählte als Melodie zu dem von den fugierten Streicherstimmen
umspielten Text den Luther-Choral „Ach Gott, vom Himmel sieh darein" und
provozierte damit schon bei Otto Jahn die ahnungsvolle Bemerkung: „Ob in der
Wahl dieses Liedes noch eine besondere Freimaurerweisheit steckt kann ich nicht
sagen"42. Aber erst rund 100 Jahre später hat Reinhold Hammerstein diese Spur
weiterverfolgt43. Hammerstein bezweifelt die erstmals 1826 von Abbé Stadler
geäußerte und von vielen späteren Autoren übernommene These, nach der Mozart
den Choral aus Kirnbergers Kunst des reinen Satzes kannte und ihn auch von dort
übernahm44. Nach seinen Ausführungen hatte Mozart eine spezifisch freimaurerische
Motivation, gerade diesen.Choral für die exponierte Aussage von der Reinigungskraft

der Elemente zu wählen. Die fünfte Strophe des erstmals im Erfurter Enchiridion

von 1524 überlieferten Chorals lautet nämlich:

40 Bekanntlich geht dieser Text auf eine französische Vorlage aus dem Roman Sethos des Abbé
Terrasson zurück, den Matthias Claudius, Freimaurer auch er, 1777/78 veröffentlichte. Vgl.
hierzu Reinhold Hammerstein, „Der Gesang der geharnischten Männer", AfMw 13 (1956),7.

41
Vgl. etwa Paul Nettl, op. cit., 141, und Hammerstein, op. cit., 7.

42 Otto Jahn, W.A. Mozart, Zweiter Theil, Leipzig 21867, 501, Anm. 41.
43 „Der Gesang der geharnischten Männer", op. cit.
44 Vgl. u. a. Jahn, op. cit., 500; Heinrich Abert, W. A. Mozart 2, Leipzig

7 1956, 675; Horst
Goerges, Das Klangsymbol des Todes im dramatischen Werk Mozarts, Nachdruck der Ausgabe
von 1937, München 1969, 198; Eugen Schmitz, „Die Quellen des .Gesangs der Geharnischten'",

Musica 3 (1949), 194—195; Konrad Ameln, „Zur Quelle des .Gesangs der Geharnischten'",

Musica 3 (1949), 292—293; Wilhelm Fischer, ,,,Der welcher wandert diese Straße voll
Beschwerden'", Mozart-Jahrbuch 1950, 41.

374



„Das sylber durchs feuer sybenmall bewert wird lautter funden.
Am Gottis wort man warten soll des gleichen alle stunden.
Es wil durchs Creutz beweret seyn,
da wirt seyn krafft erkant und scheyn
und leucht starck ynn die lande"45.

Dieser Text geht auf den 12. Psalm zurück, wo derselbe Gedanke folgendermaßen

ausgedrückt ist: „Die Rede des Herrn ist lauter wie durchläutert Silber im irdenen

Tiegel bewähret siebenmal." In dem „hier gebrauchten Bild von der Prüfung
und Läuterung durch das Feuer ergibt sich," wie Hammerstein ausführt, eine bisher

nicht beachtete Beziehung zum Zauberflötentext. Die geistige Verknüpfung
aber des Mysterientextes mit dem Psalmtext durch die Wahl gerade dieses Chorals
kann kein Zufall sein — sie ist zweifellos Mozarts Tat"46. In der Tat weckt der Text
— durch die Nennung der Siebenzahl — Assoziationen an freimaurerisches Ritual.
Sieben „Reisen", sieben Bewährungsproben, muß der Maurerkandidat unternehmen,

ehe er für würdig befunden wird, in den dritten und höchsten der Maurergrade

aufgenommen zu werden, in den der Meister. Aber auch in die alchemistische

Vorstellungswelt paßt die alte Psalmensymbolik. Das „geläutert Silber", das seine

Reinheit einem sieben Stufen umfassenden Schmelzungsprozeß im „Tiegel"
verdankt, erinnert an den „Stein der Weisen", der seine Wirkung und Strahlkraft ja
auch erst durch einen langdauernden Verschmelzungsprozeß in Tiegel oder Retorte
gewinnt.

Die Frage, woher Mozart den Choral kannte, muß freilich offenbleiben.
Hammerstein äußert die Vermutung, Mozart habe ihn einem protestantischen Gesangbuch

entnommen; vielleicht auch sei dies Lied bzw. der Psalm wegen seiner
spezifischen Symbolik in Freimaurerkreisen bekannt gewesen47

Vergleichen wir, welchen Stellenwert einerseits Michael Majer, der in einem
vorwissenschaftlichen Weltbild verwurzelte Doktor, und andererseits Mozart, der
aufgeklärte Musiker, ihrem jeweiligen cantus firmus geben, so ergeben sich wiederum
Parallelen: Der Protestant Majer wählt ein bekanntes Stück aus der katholischen
Liturgie, der Katholik Mozart einen protestantischen Choral. Majer gibt seinem
christlich determinierten cantus firmus durch die Bezeichnung pomum morans
eine antike, Mozart dem seinen durch die Identifizierung mit einer Hieroglyphen-
Inschrift eine altägyptische, d.h. ebenfalls außerchristliche Bezugsebene. Beide
Autoren verweigern jeden Hinweis auf die eigentliche Identität der von ihnen ver-
45 Das Erfurter Enchiridion, gedruckt zu Erfurt in der Permentergassen zum Ferbefaß 1524,

Nachdruck Kassel 1924, s.p.
46 Op. cit., 9.
47 Leider ergab die Durchsicht einiger Freimaurer-Liederbücher aus der Mozart-Zeit keine ent¬

sprechenden Anhaltspunkte. Immerhin läßt sich die Praxis der Choral-Kontrafaktur belegen.
So findet sich z. B. im Gesangbuch für Freymaurer und alle Verehrer der Religion, Tugend
und Wahrheit, Hamburg 1804, auf p. 433 der Text „Wir trocknen unsre Thränen ab, erhebet
euch Gefühle!", der auf die Melodie des protestantischen Chorals „Allein Gott in der Höh sei

Ehr und Dank für seine Gnaden" zu singen ist. — Hier möchte ich Herrn Philipp Eichenwald
für seine freundliche Hilfsbereitschaft bei der Suche und Beschaffung von Freimaurer-Liederbüchern

wie auch für manches klärende Gespräch meinen herzlichen Dank sagen.

375



wandten vorgegebenen Melodie. Den zugrundeliegenden cantus firmus-Texten ist
zudem jeweils der Charakter der Akklamation zu eigen: „Christe, erbarme dich"
heißt es im einen, „Ach Gott, vom Himmel sieh darein und laß dich des erbarmen"
im anderen Fall. Aus all dem läßt sich folgern, daß es weder Mozart noch Majer
darum geht, ein „Glaubensbekenntnis" für eine bestimmte Religion abzulegen;
vielmehr treten sie für ein übergeordnetes Ziel ein, für eine „Pansophie", wie es

die Rosenkreuzer nennen, bzw. für die freimaurerische Idee von Humanität und
Toleranz. Beiden Autoren ist zudem klar, daß dies Ziel — gemessen an den menschlichen

Möglichkeiten — utopisch ist und daß es bei allen Bemühungen auch Erbarmen

mit der eigenen Unvollkommenheit braucht.
Eine weitere Parallele zwischen Majer und Mozart ist mit der Wahl der musikalischen

Satzart gegeben. Mozart läßt den cantus firmus durch ein Fugato, einen
im strengen Kontrapunkt geführten Satz, begleiten. Hammerstein interpretiert:
„Tamino steht vor der letzten schweren Prüfung, vor einer Aufgabe, die bewältigt
werden muß; er muß hindurch durch ein strenges Gesetz. Gerade diesen Sachverhalt

vermag die strenge Kontrapunktik zu charakterisieren. Was J.G. Walther in
seinem Lexikon über die strengste kontrapunktische Form, den Kanon, schreibt:
,Canone (ital.), Canon (lat.), kclvcjv (gr.) heisset: eine Regul oder ein Gesetz, welches

man in acht nehmen soll' das gilt auch noch für Mozarts Zeit. Ja, es erscheint
bei der inneren Anteilnahme Mozarts an seinem Stoff erlaubt zu sagen, daß auch
der Komponist, so wie sein Held Tamino, gleichsam sich selbst im Komponieren
diesem Gesetz unterwirft"48. Hier mag man sich an Michael Majers Zeitgenossen
Nucius und Praetorius erinnern, die ja ebenfalls auf die besonderen Anforderungen
hingewiesen hatten, die mit der Komposition einer Fuge verbunden sind. Von
Mozart wissen wir, daß er sich diesen Anforderungen nicht nur im „Gesang der
Geharnischten" stellte; er instrumentierte auch Fugen aus dem Wohltemperierten
Klavier und aus der Kunst der Fuge sowie zwei Orgelfugen von J.S. Bach49.

Von hier aus läßt sich eine letzte Brücke zwischen dem Alchemisten Majer und
dem Komponisten Mozart schlagen. Beiden Autoren geht es — wenngleich auf
unterschiedlicher geistiger und historischer Ebene — um dieselbe Sache: um die
musikalische Veranschaulichung eines durch große Schwierigkeiten und deren

angestrebte Überwindung gekennzeichneten Entwicklungsprozesses; und beide
bedienen sich hierbei desselben Mittels: der mit dem Affekt der Mühsal verbundenen

„schwierigen" Fugenform.
Wir sahen, wie zwei in besonderer Weise von den Problemen um das menschliche

Werden, Wachsen und Vergehen berührte Zeugen, ein alchemistischer Mediziner
und ein freimaurerischer Musiker, mit den Mitteln der Musik eine Lebenserfahrung
formulieren, die, wie der unterschiedliche, voneinander unbeeinflußte Standort
beider zeigt, allgemein gültig ist und die dennoch jeder Mensch — und der schöpferisch

sich erprobende Musikstudent mit vielleicht besonderer Intensität — stets neu
erleben und durchstehen muß.

48 Op. cit., 22.
49 Rudolf Elvers, „Mozart und die Polyphonie", Mozart-Aspekte, ed. P. Schaller und H. Kühner,

Olten/Freiburg 1961, 164.

376


	Mozart und die Alchemie : zur musikalischen Gestaltung von Entwicklungsprozessen

