
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 7 (1983)

Heft: [2]: Alte Musik : Praxis und Reflexion

Artikel: Kompositionsstil und Aufführungspraxis bei Johann Sebastian Bach

Autor: Wenzinger, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


August Wenzinger

KOMPOSITIONSSTIL UND AUFFÜHRUNGSPRAXIS
BEI JOHANN SEBASTIAN BACH

Nicht selten hören wir Aufführungen barocker und besonders Bach'scher Musik,
deren Interpreten zu glauben scheinen, daß die Anwendung äußerer und äußerlicher
Rezepte und Modelle allein schon eine stilgerechte Aufführung garantiere. Doch
die bloße Hochachtung vor dem geistigen und künstlerischen „Tiefgang" eines
Menschen wie Bach sollte uns veranlassen, die Dimensionen seines Schaffens näher
kennen zu lernen und sie in unsere Interpretationen einzubringen. Durchmißt er
doch in seinem Werk die Ausdrucksbereiche der verschiedensten zeitlichen und
nationalen Stile, vom ernsten „stilo antico" bis zum leichten Chanson, von der
motorischen Toccata bis zur kantablen Polyphonie, von der französischen „diction"
bis zur italienischen „cantilena". „Bachs Lebens-und Schaffensgang steht unter dem
Endzweck, das Reich der Musik in allen Richtungen zu erforschen und zu erobern —

das Alte bewahrend, Neues entdeckend Es ist sein musikalisches Ingenium, das

ihn die Frage nach dem Gesetz der Musik in solcher Tiefe stellen und beantworten
läßt."1

Daß Bach selbst das Charakteristische jeden Stils klar darzustellen und seinen
künstlerischen Absichten dienstbar zu machen wußte, zeigt sein Werk; daß er aber
auch ein Gleiches vom Ausführenden verlangte, erhellt aus seinem Memorandum
an den Leipziger Stadtrat vom 23. August 1730: „Es ist ohne dem etwas Wunderliches,

da man von denen teütschen Musicis praetendiret, Sie sollen capable seyn,
allerhand Arthen von Music, sie komme nun aus Italien oder Frankreich, England
oder Pohlen, so fort ex tempore zu musiciren, wie es etwa diejenigen Virtuosen,
vor die es gesetzet ist, und welche es lange vorhero studiret ja fast auswendig können,

praestiren können."2
Diese kurze Studie möchte andeutungsweise zeigen, erstens wie klar sich die

Musiker zu Bachs Zeit über die Stilunterschiede waren; zweitens wie intensiv der

junge Bach die verschiedenen Strömungen seiner Zeit aufgenommen und verarbeitet

hat und drittens welche Hinweise und Hilfen uns die alten Anweisungen zur
richtigen Darstellung dieser Musik geben.

*

Die große Stilwende der europäischen Musik um 1600 brachte eine ganz neue
Ausdrucks- und Formenwelt mit sich. Zarlinos Postulat „L'harmonia e il numéro deb-
bono seguitar la oratione"3 (Die Harmonie und die Zahl [die Regeln] müssen der
Rede folgen.) und Monteverdis „L'oratione sia la padrona délia musica e non

1 Martin Geck, „Bachs künstlerischer Endzweck", Festschrift für Walter Wiora zum 30. Dezember

1966, Kassel etc. 1967, 328; auch in Wege der Forschung 170, Darmstadt 1970, 552.
2 Bach-Dokumente 2, Leipzig/Basel 1969, 63.
3 Rolf Dammann, Der Musikbegriff im Barock, Köln 1967, 99.

241



serva"4 (Das Wort sei die Herrin der Musik und nicht ihre Dienerin.) leiteten einen

neuen Realismus ein. Das Typische eines Wortes, einer Situation, eines Affektes
sollte dargestellt werden. Seit der Florentiner Camerata und Monteverdi kam eine
Diskussion unter Musikern und Theoretikern über diesen neuen Stil, die seconda

prattica, in Gang, die während des ganzen 17. Jahrhunderts bis weit ins 18. anhielt.
Es sind besonders die Schriften von Marco Scacchi5 und seines Schülers Angelo

Berardi6, die die Diskussion auch nach Deutschland bringen. Hier wird sie von
Christoph Bernhard, dem Schüler von Heinrich Schütz7, aufgegriffen, und noch
hundert Jahre später bezieht sich Johann Mattheson auf sie8. Danach werden drei

Hauptstile unterschieden: der Kirchenstil, „stilus ecclesiasticus", der Kammerstil,
„stilus cubicularis", und der Theaterstil, „stilus scenicus seu theatralis".

Der Kirchenstil umfaßt die motettische Schreibart mit oder ohne Instrumente,
wie wir sie etwa aus dem „Credo" der h-moll-Messe kennen, und die symphonische
Schreibart mit Rezitativ und Arie. Es gehört dazu „eine besondere Festigkeit und
ein wohlgerundetes, ernsthaftes Wesen; damit es nicht nach einer losbändigen Ouverture

schmecke". Auch „die Instrumentalmusik sei eine Tonsprache oder Klangrede,
in der man die Gemüths-Bewegungen durch Intervalle, gescheute Abteilung der
Sätze und gemessene Fortschreitungen erregen solle". „Alles Spielen ist nur eine

Nachahmung und Geleite des Singens."9
Der Kammerstil erlaubt eine größere Auswahl an Setzarten; man kann im Liedoder

Tanz-, im symphonischen oder Madrigalstil schreiben. „Es erfordert dieser Stil
weit mehr Fleiß und Ausarbeitung als sonst, Bindungen, Rückungen, gebrochene
Harmonien, Abwechslungen mit tutti und solo, mit adagio und allegro &c. sind
ihm solche wesentliche und eigene Dinge, daß man sie meistentheils in Kirchen und
auf dem Schau-Platz vergeblich sucht"10.

Der Theaterstil erfordert eine Schreibart, „die so zu singen lehre als ob man
spreche und zu reden wisse als ob man singe", so wie es Scacchi 1649 geschrieben
hatte: „ut cantus colloquendo & colloquia canendo perficiantur"11. Rezitative und
Arien, Instrumentalstücke und Tänze seien „leichter, freier, ungebundener, damit
zwar die Gemüther, durch Anfüllung der Augen und Ohren gerühret und beweget,
doch nicht im Ernst gantz aus ihrem Sitze gebracht werden"12.

Claudio Monteverdi, 11 5° libro de Madrigali, Venedig 1605, Vorrede.
5 Claude V. Palisca „The Artusi — Monteverdi Controversy", The Monteverdi Companion, London

1968, 133. Erich Katz, Die musikalischen Stilbegriffe des 17. Jahrhunderts, Diss. Freiburg

1926.
6 Friedrich Blume, „Angelo Berardi", MGG 1 (1949—51), 1670.
7 Christoph Bernhard, Tractatus compositionis augmentatus, 1648, ed. Joseph Maria Müller-

Blattau, Die Kompositionslehre Heinrich Schützens in der Fassung seines Schülers Christoph
Bernhard, Leipzig 1926, 40.

8
Johann Mattheson, Der Vollkommene Capellmeister, Hamburg 1739, Faks.-Ndr., Kassel etc.
1954, 68 (Documenta musicologica 1/5).

9 Ibid., 82.
10 Ibid., 91.
11 Ibid., 94.
12 Ibid., 86.

242



Der Ausdruck sei in jedem Stil natürlich und angemessen; „man muß sich in

jedem Hauptstil einen festen, deutlichen und reinen Begriff machen, gute Ordnung
darin halten, die Ein- und Ausdrücke nicht ungebührlich mit einander vermischen
noch seine Mannschaft unter ein fremdes Fähnlein stellen"13. Aus den Ausführungen

Matthesons geht klar hervor, daß gerade eine große Vielfalt der Schreibarten
angestrebt wurde, die die musikalische Landschaft lebendig machte. Daß auch in
der Ausführung der Charakter jedes Stückes möglichst klar und eindeutig getroffen
werden mußte, betonen außer Mattheson Joachim Quantz14und Leopold Mozart15.

*

Es ist bekannt, eine wie verschiedene Entwicklung diese Bestrebungen in den
verschiedenen Ländern, besonders in Frankreich und Italien genommen haben. Schon
gleich zu Anfang trennten sich die Wege: den Ruf nach der Vorherrschaft des

Wortes und des Wortausdrucks beantwortete die Florentiner Camerata mit der
Schaffung des Rezitativs und der Monodie, die sich zur Oper, Sonata und Concerto
entwickeln sollten; die Académie Française schuf die „vers mesurés", das Air de

cour und das Ballet de cour, in denen Wort- und Tanzrhythmus den Vorrang vor
der melodischen Entfaltung hatten.

Die italienische Musik und die italienischen Musiker werden zum Vorbild des

ausdrucksvollen, kantablen und experimentierfreudigen Musizierens; die französische

Musik und die französischen Musiker zum Vorbild der Tanzkunst und der
Tanzmusik sowie des eleganten und intimen Airs mit seiner klaren „diction" und
„scansion". Deutsche Musiker reisen seit dem Ende des 16. Jahrhunderts nach

Italien, um den neuen Stil an der Quelle zu studieren. Italienische Kapellmeister,
Sänger und Geiger kommen in erstaunlicher Zahl an die deutschen Höfe in Wien,
München, Dresden, Berlin u.a.16 und bringen den italienischen Stil nach Deutschland.

Aber französische Tänzer und Musiker werden zum Teil an dieselben Höfe als

Tanzmeister und Ballettkomponisten geholt und führen in ihrem Tätigkeitsbereich
den französischen Stil ein. Besonders als in der zweiten Hälfte des siebzehnten
Jahrhunderts Lully mit seinen „24 violons du Roi" zum Vorbild für eine neue
Orchesterdisziplin und für den Vortrag von Ballettmusik und Tanzsuiten wird,
entstehen auch in Deutschland Zentren wie Celle, Hannover, Ansbach, Durlach-Karls-
ruhe mit intensiver Pflege französischer Musik. Doch ist es bezeichnend, daß etwa
in Celle 1663 „zwo sowoll in rechter alss in französischer Music bestehe Violinisten"

erwähnt werden und „ein Trombonist oder Fagottist so zugleich eine Stimme
singet und in französischer und rechter Music ein Violin gebraucht" gesucht wird17
13 Ibid., 93.
14

Johann Joachim Quantz, Versuch einer Anweisung die Flöte traversiere zu spielen, Berlin
1752, Faks.-Ndr. nach der Ausgabe Breslau 1789, Kassel etc. 41968, 330 (Documenta musi-
cologica 1/2).

15
Leopold Mozart, Versuch einer gründlichen Violinschule, Augsburg 1756, Faks.-Ndr., Kassel

1953, 252.
16 Renate Brockpähler, Handbuch zur Geschichte der Barockoper in Deutschland, Emsdetten

1964, 108 et 393.
17

Georg Linnemann, Celler Musikgeschichte, Celle 1935, 75.

243



In Frankreich selbst entflammte der Streit zwischen den Anhängern der eigenen,

traditionellen Musik und den Verfechtern der italienischen Richtung. Gerade
in den Jugendjahren Bachs erschienen in Paris zwei Streitschriften über die
rivalisierenden Modeströmungen, die auch in Deutschland in der Übersetzung durch
Mattheson18 bekannt wurden. Der französische Abbé François Raguenet hatte
um 1700 einige Jahre in Rom zugebracht und sich dort für das italienische Musikleben

begeistert. Nach seiner Rückkehr nach Paris veröffentlichte er eine Schrift,
Parallèle des Italiens et des François en ce qui regarde la musique et les opéras19,
worin er seiner Begeisterung Ausdruck verleiht. „Die italienischen Arien treten
weiter aus den Schranken/ und sind von einer kühnern Art/ als die Französischen;
ihre Eigenschaft ist/ dass sie sowohl die Zärtlichkeit/ als Lebhaftigkeit/ und andere
Umstände/ viel höher treiben/ denn die Französischen Man darf sich nicht
wundern, daß die Italiäner dafür halten/unsere Musik wiege die Zuhörer ein/und mache
sie schläffrig. Die Franzosen suchen in der ihrigen allenthalben die Annehmlichkeit/
das leichte/ fliessende und aneinander hängende Wesen; Hingegen fallen die
Italiäner alle Augenblick vom dur ins moll/ und wiederum vom moll ins dur: sie

wagen die allergezwungendsten Cadenzen/ und die ausserordentlichsten Dissonanzen."20

Dagegen veröffentlichte zwei Jahre später der französische Musikkenner Le Cerf
de la Viéville eine Schrift Comparaison de la Musique Italienne et de la Musique
Françoise21, worin er Raguenet entgegentritt und die französische Musik verteidigt.
„Die französische Musik ist weise, einheitlich und natürlich, sie leidet nur von
Zeit zu Zeit, hat nur dann und wann außergewöhnliche Tonarten und gesuchte
Verzierungen Die italienische hingegen ist immer gewaltsam, immer außerhalb
der natürlichen Grenzen, ohne Zusammenhang, ohne Folgerichtigkeit In unserer
Musik wollen wir den Gesang, das Natürliche und den richtigen Ausdruck Daraus

folgere ich daß eine Musik, die es vermeidet, gebunden und folgerichtig zu
sein, die ohne Unterlaß gierig danach strebt, uneben, kreischend, holperig,
aufgebracht zu sein, weder harmonisch ist noch melodiös noch angenehm, und nur
dazu geeignet, diejenigen zu quälen, die den traurigen Hang und den törichten
Stolz haben, gern gequält zu werden."22

18 Johann Mattheson, Critica Musica, Hamburg 1722, Faks.-Ndr., Amsterdam 1964, 105.
19 Françoise Raguenet, Parallele des Italiens et des François en ce qui regarde la Musique et les

Opéras, Paris 1702, Faks.-Ndr., Genf 1976; deutsch in J. Mattheson, Critica Musica, op. cit.,
105.

20 Ibid., 121.
21 Jean Laurent Le Cerf de la Viéville, Comparaison de la Musique Italienne et de la Musique

Françoise, Bruxelles 1705/6, Faks.-Ndr., Genf 1972, 25.
22 Ibid.: „La Musique Françoise est donc sage, unie & naturelle, & ne souffre que de tems en

tems, & loin à loin les tons extraordinaires & les agrémens si recherchés La Musique Italienne,
au contraire, toujours forcée, toujours hors des bornes de la nature, sans liaison, sans suite ..."
(25) — „Dans nôtre Musique Françoise, nous voulons du chant, du naturel, de la justesse

d'expression ..." (89) — d'où je conclus, qu'une Musique qui évite d'être liée & suivie,

qui affecte sans cesse d'être inégale, glapissante, cahottante, furieuse, n'est ni harmonieuse,
ni mélodieuse, ni agréable, & n'est propre qu'à tourmenter ceux qui ont le triste panchant &
la folle gloire d'aimer d'être tourmentez." (302 s.).

244



Dieser Disput spiegelt anschaulich die herrschenden Ansichten und das musikalische

Empfinden in beiden Lagern wider. Er findet sich auch noch fünfzig Jahre
später, fast mit den gleichen Worten, in dem Buch von Johann Joachim Quantz23,
obwohl es inzwischen nicht an Bestrebungen gefehlt hatte, beide Stile zu verbinden

und zu vermischen, wie es etwa François Couperin, Forqueray, Händel und
Quantz selbst getan hatten. Auch in der Musikausübung waren die italienischen
Künstler bestrebt, den Ausdruck zu steigern, den Zuhörer zu verblüffen und
aufzuwühlen, die französischen hingegen, den Zuhörer zu unterhalten, ihm zu schmeicheln

und selbst nie die „contenance" zu verlieren.

*

So zeigt sich die musikalische Situation in Bachs Jugend- und Studienjahren sehr

vielgestaltig und anregend. Wir wissen leider wenig Einzelheiten aus dieser Zeit und
können daher nur in groben Zügen verfolgen, aus welchen Quellen er seine Kenntnisse

und Anregungen schöpfte, über die er schon vor seinem zwanzigsten Lebensjahr

souverän verfügen konnte.
Im elterlichen Haus in Eisenach erlernte er von seinem Vater, dem Stadtpfeifer

Johann Ambrosius Bach, die Grundlagen der Musik, des Singens und Violinspielens,
vielleicht auch schon das Spiel auf einem Tasteninstrument. Früh verwaist kam er
schon mit 10 Jahren zu seinem um 14 Jahre älteren Bruder Johann Christoph nach

Ohrdruf, der dort Organist war und während drei Jahren bei Pachelbel in Erfurt
studiert hatte. Bei ihm wurde er sicher auf dem Tasteninstrument wesentlich gefördert

und besonders mit den deutschen Meistern Pachelbel, Froberger und Kerll
vertraut gemacht. Schon in diesem frühen Alter „zeigte er eine ungemeine Lust zur
Musik"24 und zeichnete sich in der Schule durch Begabung und Fleiß aus, so daß

er schon mit etwas über vierzehn Jahren die Prima erreichte. Doch die Familie des

Bruders vergrößerte sich, das Haus wurde zu eng und Johann Sebastian mußte sich
nach einer andern Freistelle umsehen. Da er eine sehr schöne Sopranstimme hatte
und sicher schon recht ordentlich Geige und Orgel spielte, wandte er sich an das

reiche Michaeliskloster in Lüneburg und wurde dort zu Ostern 1700 als Freischüler
aufgenommen25. Das Kloster bestand aus einer Lateinschule und einer sogenannten
Ritterakademie für die Söhne der adligen Familien. Die Freischüler wohnten im
Gebäude der Akademie, und eine ihrer Aufgaben war es, in den täglichen
Gottesdiensten den ungeschulten Gesang der Ritterschüler zu stützen und ihnen auch sonst
dienstbar zu sein. Aus ihnen rekrutierte sich aber hauptsächlich der „Mettenchor"
mit seinen zwölf bis fünfzehn Sängern und die etwa doppelt so starke Kantorei, die
die vielfältigen musikalischen Aufgaben in Kirche, Schule und Stadt zu bewältigen
hatten. Bach wurde dabei vermutlich zuerst als Sänger, nach eingetretener Mutation
auch als Geiger und Positivspieler eingesetzt.

23
J-J- Quantz, op. cit., 306.

24 Bach-Dokumente 3, Leipzig/Kassel 1972, 81.
25 Gustav Fock, Der Junge Bach in Lüneburg, Hamburg 1950, 39. Friedrich Blume, „Der Junge

Bach", Wege der Forschung 170, Darmstadt 1970, 518.

245



Die Schule hatte ein reges Musikleben. Das Kloster besaß in seiner Bibliothek
eine große Sammlung von italienischen und deutschen Vokalwerken von Monteverdi

und Schütz bis zu den zeitgenössischen Meistern, in allen möglichen
Besetzungen vom dreistimmigen bis zum fünfundzwanzigstimmigen Satz, mit und ohne
Instrumente. Möglicherweise war auch schon die große Sammlung von Orgeltabu-
laturen dort, die ebenfalls ein Repertoire von Lasso bis Weckmann umfaßte. Großen

Einfluß auf Bachs Entwicklung übte auch das Wirken des Organisten an der
Johanniskirche, Georg Böhm, aus, den er nach den Worten seines Sohnes Philipp
Emanuel „geliebt und studiert" habe26.

Die zwei Jahre am Lüneburger Gymnasium müssen für den Fünfzehn- bis
Siebzehnjährigen eine Zeit reichster Anregungen gewesen sein. Der Stundenplan der
Schule umfaßte Religion, Logik, Rhetorik, Latein, Griechisch und Arithmetik;
dazu kamen die täglichen Chorproben und Singstunden. Der Musikunterricht
orientierte sich an italienischen Methoden, wie uns die Anweisungen von Michael
Praetorius und Christoph Bernhard27 für die Sänger zeigen. Aber auch im Violinspiel

pflegte man den italienischen Stil; ermahnt doch schon Heinrich Schütz 1647
die Geiger, „den stäten musikalischen Strich" zu üben, so sie ihn noch nicht
gewohnt seien28; und Andreas Herbst versichert in seinem weitverbreiteten Lehrwerk

Musica moderna practica (1653), daß er seine Anweisungen für die Geiger
„aus den fürnehmsten Italienischen Authoribus", Rognoni und Zanetti, genommen
habe29. Auch die großen Geiger, mit denen Bach in den kommenden Jahren
zusammentreffen sollte, wie Paul Westhoff, Johann Jakob Walther und Georg Pisendel
hatten alle ihren Stil auf Studienreisen in Italien vervollkommnet.

Aber auch mit französischer Kultur und Musik brachten ihn die Lüneburger J ahre
in engen Kontakt. Auf der Ritterakademie wurden französische Sprache und französische

Umgangsformen mit besonderem Nachdruck gepflegt. Unter den neun Lehrern

waren vier Franzosen. Der Tanzlehrer, Thomas de la Selle, war gleichzeitig
auch Violinist in der Hofkapelle im nahen Celle. Ihn konnte Bach also fast täglich
hören und seine Lully'sche Manier studieren. Es muß sich zwischen den beiden ein
anregendes Lehrer-Schüler-Verhältnis ergeben haben, denn de la Selle nahm den
begabten, jungen Geiger gelegentlich nach Celle zur Verstärkung der Hofkapelle
mit. Dort hatte 1666 Herzog Georg Wilhelm nach seiner Verheiratung mit der
Hugenottin Eléonora Desmier d'Olbreuse eine Kapelle mit fast ausschließlich
französischen Musikern unter der Leitung von Philippe de Vigne aufgebaut. Von den
16 Mitgliedern waren 7 Bläser, und es ist verständlich, daß für größere Aufführungen

im 1682 erbauten Schloßtheater Geigerzuzug willkommen war. So hat Johann
Sebastian sicher auch aktiv in einem nach Lullyscher Art geschulten Orchester mit-
26 Bach-Dokumente 3, 81.
27 Michael Praetorius, Syntagma Musicum 3, Termini musici, Wolfenbüttel 1619, Faks.-Ndr.,

Kassel etc. 1958, „Instructio pro Symphoniacis", 231 (Documenta musicologica 1/15).
Christoph Bernhard, op. cit., 30, „Von der Singe-Kunst oder Manier".

"8 Heinrich Schütz, Sinfonie Sacrae, Vorrede, Sämtliche Werke 7, Leipzig 1885 — 1927, 3 ss.
29 David D. Boyden, The History of Violin Playing, Oxford 1965, 159. Francesco Rognoni,

Selva de van passaggi 2, Mailand 1620, Faks.-Ndr. Bologna 1970 (Bibliotheca musica Bono-
niensis 2/153). Gasparo Zanetti, II Scolare per imparare a suonare di violino, Mailand 1645.

246



gespielt. Da der Celler Hoforganist, Charles Gaudon, Franzose war, wurde Bach

wohl auch mit der französischen Orgelmusik vertraut, von der damals die Werke

von d'Anglebert, Dandrieu, Boyvin, Le Bègue und de Grigny gedruckt vorlagen.
Von de Grignys im Jahre 1700 erschienenem Livre d'Orgue existiert noch eine
eigenhändige Abschrift Bachs30.

Besondere Anregungen dürfte Bach durch seine mehrmaligen Reisen nach dem
nahen Hamburg empfangen haben. Zwar berichtet der Nekrolog (1754) nur von
seinem Besuch bei Johann Adam Reinken, dem Organisten der Catharinenkirche31.
Aber es ist kaum denkbar, daß er nicht auch auf die mannigfaltigen musikalischen

Ereignisse in der Großstadt aufmerksam geworden wäre: Reinhard Keiser und
Johann Mattheson wirkten an der Oper am Gänsemarkt. Im Jahre 1701 wurden
drei neue Opern herausgebracht, darunter Keisers Störtebeckerund Jödge Michaels,
1702 sogar elf neue Produktionen, unter ihnen Keisers Circe, Penelope und Orpheus
und Matthesons Porsena32. Dichter wie Christian Hunold, bekannt unter dem

Pseudonym Menantes, Christian Postel, Bartold Feind, auch als Theoretiker der
Bühnenkunst bedeutend, und andere waren für Theater und Kirche tätig.

Die zwei Lüneburger Jahre müssen für den jungen Bach eine Zeit reichster menschlicher,

religiöser, bildungsmäßiger und künstlerischer Anregungen gewesen sein.

Nach Beendigung seiner Gymnasialzeit trat Bach am 8. April 1703 zunächst als

Geiger, bald auch als Organist in die Hofkapelle des Herzogs Johann Ernst in
Weimar ein. Obwohl sein Aufenthalt nur vier Monate dauerte, mag er bedeutsam

gewesen sein durch sein Zusammentreffen mit dem hervorragenden und
hochgebildeten Geiger Paul Westhoff, dessen virtuoses Geigenspiel ihm vielleicht schon
damals erste Anregungen zu den Solowerken für Violine gab. Denn Westhoff ist
der erste deutsche und in Deutschland lebende Geiger, der Werke für Violine allein
geschrieben hat33. Doch auch mit italienischer Musik kam Bach hier in Berührung,
denn am Hofe wurde die italienische Musik sehr gepflegt. Corellis Triosonaten waren
schon in den achtziger und neunziger Jahren erschienen, seine epochemachenden
Violin-Sonaten op. 5 erschienen 1700, Albinonis Violinsonaten op. 4 1701. Von
beiden Komponisten hat Bach später Themen zu eigenen Fugen verwendet34.

Schon am 9. August des gleichen Jahres tritt er die Stelle eines Organisten in
Arnstadt an und konzentriert sich in den folgenden vier Jahren auf die Orgel als

sein Hauptinstrument. „Hier zeigte er eigentlich", so berichtet der Nekrolog, „die
ersten Früchte seines Fleisses in der Kunst des Orgelspielens, und in der Composition,

welche er grösstenteils nur durch das Betrachten der damaligen berühmten
und gründlichen Komponisten und angewandtes Nachsinnen erlernet hatte. In der

Orgelkunst nahm er sich Bruhnsens, Reinkens, Buxtehudens und einiger französi-

30 André Pirro, J.S. Bach, Paris 1906, 33.
31 Bach-Dokumente 3, 288.
32 R. Brockpähler, op.cit., 204.
33 Paul Westhoff, Sechs Suiten für Violine solo, Dresden 1696, Neuausgabe, ed. Peter Varnai,

Winterthur 1975, Amadeus.
34 BWV 950, 951 für Cembalo, 579 für Orgel.

247



scher Organisten ihre Werke zu Mustern"35. Zu Buxtehude pilgert er im Oktober
1705 nach Lübeck und dehnt seinen dortigen Aufenthalt von den bewilligten vier
Wochen eigenmächtig auf vier Monate aus. Außer Buxtehudes Orgelspiel konnte
er auch dessen Abendmusiken mit besonderem Interesse hören, sowohl die „ordentlichen"

von Martini bis Weihnachten, wie die beiden „außerordentlichen" dieses

Jahres: am 2. Dezember die Trauermusik für den verstorbenen Kaiser Leopold L,
am 3. Dezember die Huldigungsmusik für Kaiser Joseph I., die mit außergewöhnlichem

Pomp und einer von Bach noch nicht gehörten Prachtsbesetzung aufgeführt
wurden36.

Diese Lübecker Reise war mit ein Grund für das Zerwürfnis mit seinen Arnstädter
Vorgesetzten. Im September 1707 trat er das Organistenamt an der Blasiuskirche
in Mühlhausen an, das er aber nach einem Jahr wieder aufgab, um nun für sechs

Jahre zuerst als Hoforganist und ab 1714 als Konzertmeister wieder an den herzoglichen

Hof nach Weimar zurückzukehren. Beide Stationen haben Bach eine intensive
Erweiterung seiner Kenntnis des zeitgenössischen Musikschaffens gebracht. Nach
seinen eigenen Worten37 hatte er sich in Mühlhausen auf eigene erhebliche Kosten

„von weit und breit einen guthen apparat der auserlesensten Kirchen Stücke ange-
schaffet". In Weimar kam es sodann zur intensiven Auseinandersetzung mit dem

neuen italienischen Konzertstil Antonio Vivaldis, der für sein ganzes zukünftiges
Schaffen von entscheidendem Einfluß sein sollte. Von Vivaldi war 1705 das Opus 1

erschienen; es folgten 1709 op. 2, 1712 op. 3 (Estro armonico) und in den folgenden

Jahren op. 4 bis 7. Aus den Concerti grossi op. 3, 4 und 7 transkribierte Bach
drei Werke für Orgel38, sechs für Cembalo39 und eines für vier Cembali40. Vivaldis
Technik der Konzertform, der Motiv- und Themenbildung und deren Verarbeitung
haben Bach nachhaltig beeinflußt, nicht nur in seinen eigenen Konzerten, sondern
in seiner ganzen Orgel- und Cembalomusik und auch in seinen Kantaten. Sogar ein
Satz wie die Chaconne der Kantate Weinen, Klagen, Sorgen, Zagen41 aus der
Weimarer Zeit, der später als „Crucifixus" in die h-moll-Messe einging, scheint auf eine
weltliche Kantate Vivaldis Piango, gemo, sospiro e peno von ca. 1710 zurückzugehen42.

Am Hofe wurde auch sonst viel italienische Musik gepflegt. Der Sohn des Herzogs
komponierte selbst im italienischen Stil; Bach hat drei seiner Violin-Konzerte für
Cembalo übertragen43. In diese Zeit, 1709, fällt auch sein erstes Zusammentreffen
mit dem Geiger Georg Pisendel, dem Konzertmeister der Dresdener Hofkapelle, der
dort für die Verbreitung und Pflege der Musik Vivaldis sehr aktiv war. Waren in der

35 Bach-Dokumente 2,19.
36

Georg Karstadt, „Buxtehude und die Neuordnung der Abendmusiken", Festschrift für Bruno
Grusnick, Stuttgart 1981, 119.

37 Bach-Dokumente 2,19.
38 BWV 593, 594, 596.
39 BWV 972, 973, 975, 976, 978, 980.
40 BWV 1065.
41 BWV 12.
42 Bernhard Paumgartner, „Zum Crucifixus der h-moll-Messe J.S. Bachs", ÖMZ 21 (1966), 500.
43 BWV 982, 984, 987.

248



Weimarer Zeit wohl erst die Streicherkonzerte Vivaldis bekannt, so dürfte Bach bei
seinem Besuch in Dresden 1717, als er zum Wettspiel mit dem französischen
Cembalisten und Organisten Louis Marchand dorthin fuhr, auch Vivaldis großbesetzte
Werke kennen gelernt haben, die Pisendel von der eben beendeten Italienreise
mitgebracht hatte und die ihm erneute Anregungen gaben für das gestaffelte und
mehrschichtige Konzertieren, wie wir es in den Brandenburgischen Konzerten bewundern44.

So erscheint uns Bach im Alter von 22—23 Jahren als ein allseitig gebildeter Meister,

herausgewachsen aus der mittel- und norddeutschen Kantoren- und Organistentradition,

aber vertraut mit allen zeitgenössischen Strömungen, die er mit seiner

eigenen Sprache zu verschmelzen wußte.

*

Es ist natürlich unmöglich zu wissen, wie in Wirklichkeit musiziert wurde. Das Lehren

und Lernen vollzog sich meist mündlich und praktisch und fand nur zum kleinsten

Teil seinen Niederschlag in Lehrbüchern. Man darf auch ja nicht denken, es

hätte in alter Zeit nur eine Art der Aufführungspraxis gegeben. Im Gegenteil, nicht
nur jedes Land, auch jede Stadt, jede Hofkapelle, ja jeder einzelne Sänger,
Instrumentalist, Komponist hatte seine Besonderheiten und war stolz auf sie, wie wir es

etwa aus den immer wieder verschiedenen Verzierungstabellen ersehen. So können
wir nur einige allgemeine Richtlinien erkennen und nachzeichnen, die uns für die

Interpretation von Bachs Musik leiten können.
Allgemein gültige Regel war es, daß das Singen Vorbild für jegliches Musizieren

war, außer für die reine Tanzmusik. Über die Stimmbildung erfahren wir schon aus
Giulio Caccinis berühmter Vorrede zu Le nuove musiche, 160145, daß die „voce
piena e naturale", die volle und natürliche Stimme, ausgebildet werden müsse durch
frühbegonnenes und langbetriebenes Solfeggieren auf offenen und geschlossenen
Vokalen; daß die Stimme in allen Lagen ausgeglichen und ausdrucksvoll sein und
außer den Verzierungen auch die verschiedenen „esclamazione", die Schwelltöne,
beherrschen müsse. Ihm folgt Michael Praetorius in der „Instructio pro Sympho-
niacis", 161946, worin er Richtlinien für den Unterricht der Knaben in der Schule

gibt, die „uff jetzige Italienische Manier zu informieren seyn". Drei Dinge seien für
einen Sänger erforderlich: „natura", „doctrina" und „exercitatio". Zur „natura",
der natürlichen sängerischen Begabung, gehöre „eine schöne liebliche zitternde und
bebende Stimme doch mit moderation, ein glatter runder Hals, ein steter langer

Atem" und eine Stimmlage, die der Sänger „mit vollem und hellem laut, ohne
Falsetten, halten könne." „Exclamatio ist das rechte Mittel, die affectus zu
moviren, so mit erhebung der Stimm geschehen muß". Zur „doctrina" gehören
Verzierungen und Koloraturen wie der „accentus" (Vor- und Nachschlag, Schleifer),
die verschiedenen Trillerarten wie „Tremolo" (Triller von der Hauptnote), „Gruppo"

44 Rudolf Eller, „Vivaldi — Dresden — Bach", Wege der Forschung 170, Darmstadt 1970, 466.
45 Giulio Caccini, Le nuove musiche, Florenz 1601, Neuausgabe, Rom 1934 und Madison 1970.

Arnold Geering, „Gesangspädagogik", MGG 4 (1955), 1908.
46 M. Praetorius, op. cit., 2 31.

249



(Kadenztriller von der Wechselnote und mit doppeltem Nachschlag) und „Trillo"
(Bebung) sowie die „Tiratae" und „Passaggi" (die eigentlichen Koloraturen).

Die beiden zeitlich folgenden Traktate schließen sich ebenfalls an italienische
Vorbilder an: Andreas Herbst Musica practica von 1642 und 16 5 3 47 und Christoph
Bernhard Von der Singekunst oder Manier, 165748. Bernhard teilt die Gesangskunst

in drei Vortragsarten ein: das „Cantar sodo", das einfache Singen, das „Can-
tar d'affetto", den Rezitativvortrag, und das „Cantar passaggiato", den Koloraturgesang.

In allen drei Arten muß man die Verzierungen wohl beherrschen, „die
Stimme moderieren in Beobachtung der blossen Worte und in Anmerkung des

Verstandes", eine „zierliche und untadelhafte Aussprache haben" (er empfiehlt die zu
seiner Zeit gebräuchliche italienische Aussprache des Latein), die Stärkegrade vom
Piano bis zum Forte in Schwelltönen und in einer gut abgestuften Deklamation
anwenden und die Affekte gut charakterisieren.

Die Stimmbildung wird in Italien zur hohen Kunst des Bel Canto entwickelt, die
ihren Niederschlag in Francesco Tosis Schrift Opinioni dei Cantori (1724)49 findet,
einem Buch, das auch in Deutschland viel beachtet und 1757 ins Deutsche übersetzt

wurde von Johann Friedrich Agricola, dem Hofkomponisten Friedrichs II.
und ehemaligen Schüler Bachs.

In Frankreich schlägt Marin Mersenne im 6. Buch seiner Harmonie Universelle
1636)so einen eigenen Weg der Stimmerziehung ein: „De l'Art de bien chanter".

Die Stimme soll gefestigt und gleichmäßig, biegsam und weich sein. Wenn sie nicht
richtig durch den Atem gestützt ist, ist sie dünn. Die Übungen, Vokalisen auf a und
la, gehen vom besten stimmeigenen Ton aus und erobern von dort den ganzen
Stimmumfang. Die Stärkegrade gehen vom ppp des leisen Echotones bis zum fff
als Ausdruck des Zornes. Die Triller werden in der Kehle geschlagen, die Kadenzen
und Passagen sind deutlich und etwas markiert, aber nicht staccato, zu singen, eine

Singart, die bis weit ins 18. Jahrhundert, also auch für Bach gilt. AuchTosi erwähnt,
daß nur kleine Läufe bis zu vier Noten „geschleift" werden; längere Koloraturen
sollen leicht gestoßen werden, damit „die Passagie weder allzusehr an einander
kleben noch übermäßig abgestoßen werden möge"51. Bénigne de Bacilly betont in
seinen Remarques curieuses sur l'art de bien chanter (16 6 8)52 die Wichtigkeit der

guten Verbindung von Textaussprache und gesanglichem Ausdruck. Es sollen vier

Tonverbindungen geübt werden: das Portamento, das markierte und gleitende
Legato und die Tonwiederholung. Die Konsonanten haben sich gesangstechnisch
richtig und vollkommen in die Linie einzuordnen53.

47 Andreas Herbst, Musica Practica sire Instructio pro Symphoniacis, Frankfurt 1642.
48 siehe Anmerkung 7.
49 Johann Friedrich Agricola, Anleitung zur Singkunst, Berlin 1757, zusammen mit dem italieni¬

schen Original: Pier Francesco Tosi, Opinioni de'cantori, Bologna 1723, Faks.-Ndr., ed.
Erwin R. Jacobi, Celle 1966.

50 Marin Mersenne, Harmonie Universelle 3, Paris 1636, Faks.-Ndr., Paris 1965.
51 Tosi / Agricola, op. cit., 124.
52 Benigne de Bacilly, Remarques curieuses sur l'Art de bien chanter, Paris 1668; englische

Übersetzung, ed. Austin B. Caswell, New York 1968.
53 A. Geering, loc. cit.

250



Diese Richtlinien werden anschaulich ergänzt durch die Bemerkungen von Le
Cerf de la Viéville54: „Eine perfekte Stimme sei klangvoll, von großem Umfang,
süß, sauber, lebendig und biegsam. Diese sechs Eigenschaften, die die Natur wohl
nur einmal in hundert Jahren vereinigt, finden sich gewöhnlich zur Hälfte geteilt.
Eine umfangreiche und schöne, rührende Stimme ist eine ,große, schöne Stimme';
je süßer sie obendrein ist, für umso schöner halte ich sie. Eine lebendige und
biegsame Stimme ist eine hübsche und liebliche Stimme Ich führe die Verdienste
eines Sängers auf drei Dinge zurück: Richtigkeit, Ausdruck, Sauberkeit. Man muß
zuerst richtig singen. Der Ausdruck eines Sängers besteht darin, lebendig und
angemessen in die Leidenschaft der Worte einzudringen, sie im Zuhörer zu ,passionie-
ren'. Die Sauberkeit besteht in der Unmenge von kleinen Bemerkungen, die unsere
Meister so gut beherrschen: den Mund zu öffnen, die Töne zu ,tragen', wie es sich

gehört, die Triller elegant vorzubereiten, zu schlagen und zu endigen."
Aus diesen Bemerkungen sehen wir, daß schon im 17. Jahrhundert vom Sänger

eine perfekte Durchbildung seiner Stimme verlangt wurde. Das Ziel war eine natürliche,

volle, ausgeglichene, bewegliche und ausdrucksvolle Stimme.

*

Wie wir schon betonten, bestand das Ideal allen Instrumentalspiels in der
Nachahmung der menschlichen Stimme. So sagt Mattheson55: „Wer nicht sprechen kann,
der kann noch viel weniger Singen, und wer nicht singen kann, der kann auch nicht
spielen Weil es nun eine ausgemachte Sache ist, dass niemand ein Instrument
zierlich handhaben kann, der nicht das meiste und beste seiner Geschicklichkeit im
Singen entlehnet Oben ist schon erwehnet worden, dass bey Instrumental-
Sachen alles beobachtet werden müsse, was die Setz-Kunst von den Vocal-Melodien
erfordert; ja, oft noch ein mehres Denn da hat man erst auff die Gemüths-

Neigungen zu sehen, die mit blossen Klängen, ohne Worte, ausgedruckt werden;
hernach auf die Einschnitte der Ton-Rede drittens auf den Nachdruck, auf die

Emphasin; viertens auf den geometrischen; und fünftens auf den arithmetischen
Verhalt."

Doch schon fast hundert Jahre früher schreibt Mersenne56: „Wenn man die
Instrumente nimmt nach dem Maße, wie sie die menschliche Stimme nachahmen

54
J. L. Le Cerf de la Viéville, op. cit., 333s.: „Une voix parfaite seroit sonore, étendue, douce,

nette, vive, fléxible. Ces six qualitez que la nature n'assemble qu'une fois en un siècle, se

trouvent pour l'ordinaire partagées à moitié. Une voix étendue & d'un beau son, d'un son

touchant, est une grande, une belle voix; & plus elle est douce par là-dessus, plus je la croi
belle. Une voix vive & fléxible, est une jolie voix, une voix aimable Je réduis à trois choses

le mérite d'un chanteur: à la justesse, à l'expression, à la propreté Il faut d'abord qu'on
chante juste L'expression d'un Chanteur consiste à entrer vivement & à propos dans la

passion des Vers qu'il chante: à les passioner en homme qui les entend la propreté est cet
amas de petites observations que nos Maîtres possèdent si bien: Ouvrir la bouche, porter
ses sons comme il faut, préparer, battre et finir de bonne grace une cadence, &c.".

55
J. Mattheson, op. cit., 103.

56 M. Mersenne, op. cit., 195: „Certes si les instruments sont prisez à proportion qu'ils imitent
mieux la voix, & si de tous les artifices on estime d'avantage celuy qui représente mieux le

naturel, il semble que l'on ne doit pas refuser le prix à la Viole, qui contrefait la voix en toutes

251



und wenn man von allen Kunststücken das Natürliche am meisten schätzt, so glaube
ich, dass man den Preis der Viola da gamba nicht versagen kann, die die Stimme in
allen ihren Modulationen nachahmt und sogar in ihren bezeichnendsten Nuancen,
der Trauer und der Freude: denn der Bogen, der den erwähnten Effekt bewirkt,
hat einen fast so langen Zug wie der normale Atem der Stimme, von welcher er
Freude, Trauer, Beweglichkeit, Süsse und Kraft nachahmen kann durch seine

Lebhaftigkeit und seine Erschlaffung, durch seine Schnelligkeit, seine Leichtigkeit und
seinen Druck: und ebenso durch das Zittern und die Schmeicheleien der linken
Hand, um das Tragen der Stimme und die Reize des Gesanges wiederzugeben."

Jean Rousseau glaubt in seinem Traité de la viole (16 8 7)57, „daß man nicht
leugnen kann, daß je ein Instrument der Stimme näher gekommen sei als die Viole,
die sich nur dadurch von ihr unterscheide, daß sie keine Worte artikulieren könne."
Vom Melodiespiel verlangt er besondere Delikatesse und Zärtlichkeit und ein
spezielles Bestreben, alles nachzuahmen, „was die Stimme an Angenehmem und
Charmantem machen kann"58.

Nach Hubert Le Blanc sind es dann besonders die italienischen Geiger der
Generation von Geminiani und Somi, „bei denen der Bogen durch gleichmäßige,
miteinander verbundene Auf- und Abstriche ohne wahrnehmbaren Bogenwechsel ins
Unendliche fortgesetzte Läufe hervorbringt", die nur mit den Rouladen einer
Cuzzoni oder Faustina Bordoni, der Gattin Johann Adolf Hasses, zu vergleichen
sind. „Giovanni Somi, 1686—1763, stellte die Majestät des schönsten Bogenstrichs
Europas zur Schau Ein einziger Bogenstrich dauerte bei ihm so lange, daß die
Erinnerung daran einem den Atem raubte, und glich einem aus Seide gesponnenen
Seil, das umgeben ist von Blumen, silbernen Girlanden, goldenen Spitzen, vermischt
mit Diamanten, Rubinen, Granaten und vor allem Perlen. Man sah sie von seinen

Fingerspitzen fallen."59 *

les modulations, & mesme en ses accents les plus significatifs de tristesse & de joye: car l'archet
qui rend l'effet dont nous avons parlé, a son trait aussi long à peu prez que l'haleine ordinaire
d'une voix, dont il peut imiter la joye, la tristesse, l'agilité, la douceur, et la force par sa vivacité,

par sa langueur, par sa vistesse, par son soulagement & par son appuy: de mesmeque les

tremblemens & les flatteries de la main gauche, en représentent naïfuement le port & les

charmes."
57 Jean Rousseau, Traité de la Viole, Paris 1687, Faks.-Ndr., Amsterdam 1965; deutsch von

Albert Erhard, München/Salzburg 1980 (Musikwissenschaftliche Schriften 6).
58

J. Rousseau, op. cit., 2; in der deutschen Fassung, op. cit., 13 : comme on ne peut contester
que jamais Instrument n'en a aproché de plus prés que la Viole, qui ne différé seulement de

la Voix humaine qu'en ce qu'elle n'articule pas les paroles ..."
59 Hubert La Blanc, Défense de la basse de viole contre les entreprises du violon et les prétentions

du violoncelle, Amsterdam 1740, Faks.-Ndr., Genf 1975, 23 et 97; deutsch von Albert
Erhard, Kassel 1951, 53 et 99: tels que ceux à l'Italienne, où l'Archet par le tiré & le

poussé, unis & liés, sans qu'on apperçoive leur succession, produit des roulades de Sons

multipliés à l'infini, qui n'en paraissent qu'une continuité, tels qu'en formoient les gosiers de

Cossoni & de Faustina." (23) — „Somis parut sur les rangs. Il étala le majesteux du plus beau

coup d'Archet de l'Europe Un seul tiré d'Archet dura, que le souvenir en fait perdre haleine

quand on y pense, & parut semblable à un cordage de soie tendu, qui est entouré de fleurs,
de festons d'argent, de filigranes d'or entremêlés de Diamans, de Rubis, de Grénats, &
surtout de Perles. On les voyoit lui sortir du bout des doigts." (97).

252



Bei einer solchen Einstellung zum Musizieren ist es nicht verwunderlich, daß auch
der Komponist sein Hauptziel darin sah, eine in ihrem Wesen kantable Musik'zu
schreiben. Bachs Titel für seine zwei und dreistimmigen Inventionen gilt daher für
alle Musik der Barockzeit: „Aufrichtige Anleitung/ Wormit denen Liebhabern des

Claviers/ besonders aber denen Lernbegierigen, eine deutliche Art gezeiget wird,
nicht alleine mit 2 Stimmen/ reine spielen zu lernen, sondern auch bey weiteren
Progressen auch mit dreyen obligaten Partien richtig und wohl zu verfahren, anbey
auch zugleich gute Inventiones nicht alleine zu bekommen, sondern selbige wohl
durchzuführen, am allermeisten aber eine cantable Art zu spielen zu erlangen, und
darneben einen starcken Vorgeschmack von der Composition zu überkommen."60
Das Ziel aller Musik ist die Kantabilität, weil nur sie ihren Endzweck erfüllen kann,
die Zuhörer zu rühren61. Auch Bachs eigenes Cembalospiel wird von Forkel62 als

besonders „sangbar und zusammenhängend" gerühmt.
Nach Mattheson63 gehören vier Merkmale zur kantablen Melodie: sie soll sein

1. leicht — ungezwungen, natürlich
2. deutlich im Aufbau, in der Schreibart, im Ausdruck
3. fließend im Rhythmus, in der logischen Weiterführung
4. lieblich, wohl proportioniert, gut singbar.

Ähnlich charakterisiert Forkel64 Bachs Fugen: „Ein charaktervolles Thema,
ununterbrochen bloss aus demselben hergeleiteter, ebenso charaktervoller Gesang
vom Anfang bis zum Ende: nicht bloss Begleitung in den übrigen Stimmen,
sondern in jeder ein selbständiger mit den andern einverstandener Gesang Freiheit,
Leichtigkeit und Fluss des Ganzen Einheit und Mannigfaltigkeit im Styl, im
Rhythmus in den Tonfüssen."

Aus diesen Zitaten dürfte deutlich werden, daß es in der Barockmusik und bei
Bach nicht so sehr um „instrumentales Singen" geht, wie so oft betont wird,
sondern ebenso sehr um „kantables Instrumentalspiel". Auch die barocke Koloratur
ist nicht mechanische Motorik sondern fließende Kantabilität.

Zu diesem kantablen Habitus steht allerdings die Tanzmusik, die „choraische
Schreibart" in einem gewissen Gegensatz. Sie wurde, wie schon erwähnt, in Frankreich

durch Lully zu einem besonders brillanten Orchesterstil entwickelt, der in
Deutschland und England begeistert aufgenommen wurde. Obwohl dieser Stil im
Ballsaal entstanden war, gelangte er bald in den Dienst des Bühnenballettes mit
seinen pantomimischen und ausdrucksvollen Elementen, und von dort verselbständigten

sich die Tanzsätze zu Charakterstücken mit nur noch entferntem Zusammenhang

mit dem Gebrauchstanz. So charakterisiert Mattheson 173 96S die einzelnen

60 BWV 772-802.
61 Johann Nikolaus Forkel, ÜberJobann Sebastian Bachs Leben, Kunst und Kunstwerke, Leipzig

1802, Ndr. Kassel 1932. Rudolf Steglich, Über die kantable Art der Musik Johann Sebastian
Bachs, Zürich 1957; auch in Wege der Forschung 170, Darmstadt 1970, 304.

62 J.N. Forkel, op. cit., 31.
63

J. Mattheson, op. cit., 138ss.
64 J.N. Forkel, op. cit., 53.
65

J. Mattheson, op. cit., 224.

253



Tanzsätze erstens nach ihrer Verwendung, ob zum Spielen, Singen oder Tanzen,
und zweitens nach ihrem Affektgehalt:
Die Allemande, die nur zum Spielen bestimmt ist, „ist eine gebrochene, ernsthafte

und wol ausgearbeitete Harmonie, welche das Bild eines zufriedenen oder
vergnügten Gemüths trägt, das sich an guter Ordnung und Ruhe ergetzet".

Die Courante hat „was hertzhaftes, was verlangendes und auch was erfreuliches.
Die Leidenschaft... ist die süsse Hoffnung".

Die Sarabande „hat keine andere Leidenschaft... als die Ehrfurcht".
Die Gigue hat „zu ihrem eigentlichen Abzeichen einen hitzigen und flüchtigen

Eifer, einen Zorn, der bald vergehet". Die Loure „... ein stolzes, aufgeblasenes
Wesen", die Canarie „grosse Begierde und Hurtigkeit", die italienische Giga
zwingt sich gleichsam zur äussersten Schnelligkeit und Hurtigkeit etwa wie
der glattfortschiessende Bach".

Das Menuett hat „keinen andern Affekt als mässige Lustigkeit".
Die Gavotte ist „eine rechte jauchzende Freude".
Die Bourrée hat „Zufriedenheit und gefälliges Wesen, dabey gleichsam etwas

unbekümmertes und gelassenes".
Der Rigaudon „bestehet in einem etwas tändelndem Scherz".
Der Passepied „kommt der Leichtsinnigkeit nah".
Die Ouverture „deren Charakter die Edelmuth seyn muß".

In allen Tanzsätzen kommt der klaren Betonung des Tanzschrittes große Bedeutung
zu. Das führt bei einigen Formen, wie der langsamen Ouverturen-Einleitung zur

Verschärfung des notierten Rhythmus' J. J r und zum „jeu pointé"
sowie zur Streicherregel, Taktbeginn und Akzentnote im Abstrich zu spielen.
Anderseits ergibt sich aus der Umformung zum Charakterstück oft ein reizvolles
Gegenspiel zwischen Melodie und Rhythmus, wie etwa in der Courante mit ihrem

steten Wechsel von 3/2 und 6/4 Takt. Die „notes inégales", J-] J .h und der

sogenannte „lombardische Rhythmus", J~1 /l. Manieren, die auch sonst
in der französischen Musik oft angewendet werden, verleihen dieser Stilart einen
besonders eleganten Charakter.

Es ist sehr schwierig zu sagen, wie strikt Bach diese Stilregeln in jedem einzelnen
Fall angewendet haben wollte. Sicher ist, daß er den französischen Stil in Lüneburg

und Celle aus erster Hand gründlich kennen gelernt hatte, den italienischen
in Weimar durch sein Studium der Werke Vivaldis und seinen Umgang mit den

Geigern Westhoff und Pisendel, und daß er von den Ausführenden genaue Stilkenntnis

erwartete. Ein Beispiel möge das verdeutlichen: von der Ouverture h-moll aus
dem zweiten Teil der Clavierübung66 existiert eine Frühfassung; in dieser ist die

langsame Einleitung in der traditionellen Schreibweise notiert, während sie in der

gedruckten Fassung in der wirklich zu spielenden Manier erscheint:

66 BWV 831, Frühfassung c-moll, ed. Hans David, Mainz 1935

254



Bei der Interpretation der Musik des Barock, und besonders der Musik Bachs gilt
es, neben den Satzstilen (Kirchen-, Kammer-, Bühnenstil) und den Nationalstilen
noch in eine tiefere Schicht der Kompositionstechnik zu dringen. Wenn Mattheson
die Musik eine „Tonsprache" oder „Klangrede" nennt, so weist er damit auf eine im

ganzen Barock gültige und bekannte Musikanschauung, hin: die Musik als eine der
Redekunst, der Rhetorik, nah verwandte Kunst67 Wie der Redner seine Zuhörer
ansprechen, interessieren, hinreißen will, so will auch der Musiker, ob Komponist
oder Ausführender, sein Publikum beeinflussen, hinreißen, rühren, oder wie es in
den Lehrbüchern steht: docere — delectare — movere: belehren — erfreuen — rühren.
Johann Joachim Quantz leitet sein Kapitel „Vom guten Vortrage im Singen und
Spielen überhaupt"68 mit den Worten ein: „Der musikalische Vortrag kann mit dem

Vortrage eines Redners verglichen werden. Ein Redner und ein Musikus haben
sowohl in Ansehung der Ausarbeitung der vorzutragenden Sachen, als des Vortrages
selbst, einerley Absicht zu Grunde, nämlich: sich der Herzen zu bemeistern, die
Leidenschaften zu erregen oder zu stillen, und die Zuhörer bald in diesen, bald in
jenen Affect zu versetzen."

Die Rhetorik gehörte mit Grammatik und Dialektik zum Trivium, die Musik mit
Arithmetik, Geometrie und Astronomie zum Quadrivium der artes liberales; sie

wurde an jedem Gymnasium und jeder Universität gelehrt und war Allgemeingut
der Gebildeten. Wie wir schon sahen, wurde Bach in Lüneburg in ihr unterwiesen.
Daß er besonders gut mit ihr vertraut war, wird von seinem Kollegen in Leipzig,
Johann Abraham Birnbaum, Dozent für Rhetorik an der Leipziger Universität,
bezeugt. Er sagt von ihm: „DieTheileund Vortheile, welche die Ausarbeitung eines
musikalischen Stückes mit der Redekunst gemein hat, kennet er so vollkommen,
dass man ihn nicht nur mit einem ersättigenden Vergnügen höret, wenn er seine

gründlichen Unterredungen auf die Aehnlichkeit und Uebereinstimmung beyder
lenket; sondern man bewundert auch die geschickte Anwendung derselben in seinen
Arbeiten."69 Ähnlich spricht Forkel über Bachs Orgelspiel, er habe „soviel Mannig-

67
J. Mattheson, op. cit., 82.

68
J-J- Quantz, op.cit., 301.

69 Arnold Schmitz, Die Bildlichkeit der wortgebundenen Musik Johann Sebastian Bachs, Mainz
1950, 37.

255



faltigkeit in seinen Vortrag gebracht, dass jedes Stück unter seiner Hand wie eine
Rede sprach"70.

Die Rhetorik lehrte zunächst die Technik der Abfassung einer Rede oder eines

Aufsatzes in fünf Arbeitsgängen: Inventio (Erfindung), Dispositio (Einrichtung),
Elaboratio (Ausarbeitung), Decoratio (Ausschmückung) und Executio (Aufführung).

Die Inventio verhalf durch die zehn „loci topici", die verschiedenen Gesichtspunkte,

zur Auffindung des nötigen Materials. Dispositio und Elaboratio ordnete
dieses Material in die sechs Redeteile: Exordium (Eingang), Narratio (Bericht),
Propositio (Antrag), Confirmatio (Widerlegung) und Conclusio (Schluß). Die Decoratio

versuchte, durch besonders anschauliche Wendungen die Rede lebendig zu
machen. Und die Executio lehrte den guten Vortrag.

Diese rhetorische Denk- und Arbeitsweise war schon in der Musik der Renaissance

wirksam, hat dann aber im 17. und 18. Jahrhundert einen entscheidenden Einfluß
auf das Musikschaffen und die Musikausführung ausgeübt: Dispositio und Elaboratio
wirkten auf die Ausbildung der Arien- und Concertoform11-, Inventio und Decoratio
erweiterten durch die Ausformung der musikalisch-rhetorischen Figuren die
Ausdruckskraft der musikalischen Sprache; die Executio gab Richtlinien für den lebendigen

Vortrag im Kirchen-, Kammer- und Theaterstil.
Gemäß dem Satz „Executio anima compositionis" (Die Ausführung ist die Seele

der Komposition) ermahnt Quantz72 den Interpreten eindringlich, ein Stück vor
dem Spielen genau zu studieren, um in sein Wesen einzudringen und es richtig
aufzuführen. Vier Gesichtspunkte sollen beachtet werden:
1. Tonart, ob Dur oder Moll.
2. Intervalle, „ob solche nahe oder entfernt liegen, und ob Noten geschleifet oder

gestossen werden sollen".
3. Dissonanzen „Diese thun nicht einerley, sondern immer eine vor der andern

Wirkungen." Quantz gibt in den Musikbeispielen der Tabellen XVII und XXIV
genaue Anweisungen über das Ausdrucksgewicht der verschiedenen Dissonanzen
(siehe unten, Seiten 263—266).

4. „Das am Anfange eines jeden Stückes befindliche Wort, als: Allegro ...", das

nicht so sehr das Tempo anzeigte wie heute, sondern den Charakter, den Affekt.
Obwohl sich Theoretiker und Praktiker im Barock klar waren, daß es keine

eindeutige Festlegung der Intervalle und Tonarten geben kann, seien hier zwei Tabellen

mitgeteilt, die interessante Einblicke in die damaligen Anschauungen und Empfindungen

gewähren.
Johann Mattheson gibt in seiner Schrift Das Neu=Eröffnete Orchestre, 1713, im

Kapitel „Von der Musicalischen Töhne Eigenschaften und Würckungen in Ausdrük-
kung der Affecten" eine Tonartencharakteristik73.

70 J.N. Forkel, op. cit., 35.
71 Hans-Heinz Unger, Die Beziehungen zwischen Musik und Rhetorik im 16.—18. Jahrhundert,

Diss. Berlin 1941.
72

J J- Quantz, op. cit., 107.
73 Johann Mattheson, Das Neu-Eröffnete Orchestre, Hamburg 1713; auch in Rudolf Wustmann,

„Tonarten-Symbolik zu Bachs Zeit", Bach-Jb 8 (1911), 60.

256



hat eine ziemliche rude und freche Eigenschafft, wird aber zu Rejouissancen und wo
man sonst der Freude ihren Lauff läst, nicht ungeschickt seyn; dem ungeachtet kan ein
habiler Componist zu gar was charmantes umtauffen, und füglich auch in tendren
Fällen anbringen.
ist ein überaus lieblicher dabey auch trister Tohn, weil aber die erste Qualité gar zu sehr

bey ihm praevaliren will, und man des süssen leicht überdrüßig werden kan, so ist nicht
übel gethan, wenn man dieselbe durch ein etwas munteres oder ebenträchtiges Mouvement

ein wenig mehr zu beleben trachtet,
ist von Natur etwas scharff und eigensinnig; zum Lermen, lustigen, kriegerischen, und
aufmunternden Sachen wol am aller bequemsten ; doch wird zugleich niemand in Abrede

seyn, dass nicht auch dieser harte Tohn, wenn zumahl anstatt der Clarine eine Flöte,
und anstatt der Paucke eine Violine dominiret, gar artige und frembde Anleitung zu
delicaten Sachen geben könne.
Wenn man denselben wol untersuchet, so wird man befinden, daß er etwas devotes,
ruhiges, dabey auch etwas grosses, angenehmes und zufriedenes enthalte; wiewohl
solches alles nichts hindert, daß man nicht auch was ergetzliches, doch nicht sonderlich
hüpfendes, sondern fliessendes, mit Succès aus diesem Tohne setzen könne,
hat viel pathetisches an sich; will mit nichts als ernsthafften und dabey plaintiven Sachen

gerne zu thun haben, ist auch aller Üppigkeit gleichsam spinnefeind,
drücket eine Verzweiflungs=volle oder ganz tödliche Traurigkeit unvergleichlich wol aus;
ist vor extrem-verliebten Hülff= und Hoffnungslosen Sachen am bequemsten, und hat

bey gewissen Umständen so was schneidendes, scheidendes, leidendes und durchdringendes,

daß es mit nichts als einer fatalen Trennung Leibes und der Seelen verglichen
werden mag.
kan wol schwerlich was lustiges beygeleget werden, man mache es auch wie man wolle,
weil er sehr pensif, tiefdenckend, betrübt und traurig zu machen pfleget, doch so, daß

man sich noch dabey zu trösten hoffet. Etwas hurtiges mag wol daraus gesetzet werden,
aber das ist darum nicht gleich lustig.
ist capable die schönsten Sentiments von der Welt zu exprimiren, es sey nun Großmuth,
Standhafftigkeit, Liebe, oder was sonst in dem Tugend=Register oben an stehet, und
solches alles mit einer der massen natürlichen Art und unvergleichlichen Facilité, daß

gar kein Zwang dabey vonnöthen ist. J a die Artigkeit und Adresse dieses Thons ist nicht
besser zu beschreiben, als in Vergleichung mit einem hübschen Menschen, dem alles, was
er thut, es sey so gering es immer wolle, perfect gut anstehet, und der, wie die Franzosen
reden, bonne grace hat.
scheinet eine gelinde und gelassene, wiewol dabey tiefe und schwere, mit etwas
Verzweiflung vergesellschaffte, tödliche Hertzens=Angst vorzustellen, und ist über die

massen beweglich. Er drücket eine schwartze, hülflose Melancholie schön aus, und will
dem Zuhörer bisweilen ein Grauen oder einen Schauder verursachen.

Fis-moll ob er gleich zu einer grossen Betrübniß leitet, ist dieselbe doch mehr languissant und
verliebt als lethal; es hat sonst dieser Tohn etwas abandonirtes, singulières und
misanthropisches an sich.

G-dur hat viel insinuantes und redendes in sich; er brillirt dabey auch nicht wenig, und ist so

wol zu serieusen als munteren Dingen gar geschickt.
G-moll ist fast der allerschöneste Tohn, weil er nicht nur die dem vorigen anhängende ziemliche

Ernsthafftigkeit mit einer munteren Lieblichkeit vermischet, sondern eine ungemeine
Anmuth und Gefälligkeit mit sich führet, dadurch er so wol zu zärtlichen, als erquickenden,

so wol zu sehnenden als vergnügten, mit kurtzen beydes zu mäßigen Klagen und

temperirter Frölichkeit bequem und überaus flexible ist.
A-dur greifft sehr an, ob er gleich brillirt, und ist mehr zu klagenden und traurigen Passionen

als zu divertissemens geneigt; insonderheit schickt er sich sehr gut zu Violin=Sachen.

257

C-dur

c-moll

D-dur

D-moll

Es-dur

E-dur

E-moll

F-dur

F-moll

17



Des A-moll Natur ist etwas klagend, ehrbar und gelassen, it. zum Schlaff einladend; aber gar nicht
unangenehm dabey

B-dur ist sehr divertissant und prächtig; behält dabey gerne etwas modestes und kan demnach
zugleich vor magnifie und mignon passiren.

H-dur welches eine widerwärtige, harte, gar unangenehme, auch dabey desperate Eigenschafft
an sich zu haben scheinet.

H-moll ist bizarre, unlustig und melancholisch ; deswegen er auch selten zum Vorschein kommt.

Johann Philipp Kirnberger (1721 — 1783), von 1739 bis 1741 Schüler von Johann
Sebastian Bach, gibt im zweiten Teil seines Buches Die Kunst des reinen Satzes

(1776) eine Intervall-Charakteristik, die er mit folgenden behutsamen Worten
einleitet74;

„Daß der Ausdruck in der Melodie grossentheils mit von den Fortschreitungen abhängt, bedarf
wol keines Beweises. Indessen ist es unmöglich genau zu bestimmen, aus welchen Fortschreitungen

ein melodischer Satz zusammengesetzt seyn müsse, der diesen oder jenen Ausdruck
haben soll. Jedes Intervall hat gleichsam seinen eigenen Ausdruck, der aber durch die Harmonie,

und durch die verschiedene Art ihrer Anbringung sehr abgeändert oder ganz verloren
gehen kann. Demohngeachtet, wenn man blos auf die Fortschreitungen einer Melodie ohne
Rücksicht auf die übrigen Nebenumstände sieht, so lassen sich die Intervallen ohngefähr also

charakterisiren:
Im Steigen
Die übermässige Prime, ängstlich
Die kleine Secunde traurig; die große angenehm, auch pathetisch; die übermässige schmachtend.

Die kleine Terz traurig, wehmüthig; die grosse vergnügt.
Die verminderte Quarte wehmüthig, klagend; die kleine fröhlich; die grosse traurig; die über¬

mässige oder der Triton heftig.
Die kleine Quinte weichlich; die falsche anmuthig, bittend; die vollkommene frölich, muthig;

die übermässige ängstlich.
Die kleine Sexte wehmüthig, bittend, schmeichelnd; die grosse lustig, auffahrend, heftig; die

übermässige kömmt in der Melodie nicht vor.
Die verminderte Septime schmerzhaft; die kleine zärtlich, traurig, auch unentschlossen; die

grosse heftig, wütend, im Ausdruck der Verzweiflung.
Die Oktave frölich, muthig, aufmunternd.
Im Fallen
Die übermässige Prime äußerst traurig.
Die kleine Secunde angenehmjdie grosse ernsthaft, beruhigend; die übermäßige klagend, zärt¬

lich, schmeichelnd.
Die verminderte Terz sehr wehmüthig, zärtlich; die kleine gelassen, mässig vergnügt; die grosse

pathetisch, auch melancholisch.
Die verminderte Quarte wehmüthig, ängstlich; die kleine gelassen, zufrieden; die grosse sehr

niedergeschlagen; die übermäßige oder der Triton sinkend traurig.
Die kleine Quinte zärtlich traurig; die falsche bittend; die vollkommene zufrieden, beruhi¬

gend; die übermäßige schreckhaft (kömmt nur im Bass vor).
Die kleine Sexte niedergeschlagen; die grosse etwas schreckhaft; die übermäßige kömmt in der

Melodie nicht vor.
Die verminderte Septime wehklagend; die kleine etwas fürchterlich; die grosse schrecklich

fürchterlich.
Die Oktave sehr beruhigend.

74 Johann Philipp Kirnberger, Die Kunst des reinen Satzes in der Musik, Berlin/Königsberg
1776—1779, Faks.-Ndr., Hildesheim 1968, 103.

258



Es ist auffallend, eine wie vielfältige Skala von Ausdrucksschattierungen hier

genannt wird. Wir stoßen damit schon ins Gebiet der rhetorischen Figuren vor.
Unter einer rhetorischen Figur versteht man jede Abwendung von der einfachen
Aussage, um deren Inhalt oder Affekt anschaulicher, deutlicher, eindrücklicher und
lebendiger zu machen75. Die Figur kann in der Melodie allein auftreten, oder in der
Harmonik (etwa als Dissonanz) oder im Satzgefüge (Kanon, Unisono). Wir können
zwischen bildlichen und affekthaltigen Figuren unterscheiden:
bildliche Figuren: Hoch — Tief, Aufsteigen — Absteigen, Kreis- und Wellenbewegung,

„passagio" als Figur der Eile, Unisono und Kanon als Symbol der Einheit,
gestische Figuren wie Kreuzesform und Chiasmus, Tonmalerei,

affekthaltige Figuren: Dissonanz und Chromatik als Ausdruck des Schmerzes oder
der Empörung, Seufzer, Frage, Wiederholung und Steigerung, Pause als Zeichen
des Endes, des Schweigens, des Todes.

Die musikalische Rhetorik hat über hundert Figuren entwickelt und sie mit den aus
der rednerischen Rhetorik entlehnten griechischen Namen versehen. Es ist hier
natürlich nicht der Platz, darauf näher einzugehen; es soll lediglich auf die große
Bedeutung dieses ganzen Komplexes in der Musik des Barock und besonders in
derjenigen Bachs hingewiesen werden und auf die Wichtigkeit, diese Ausdrucksmittel
zu erkennen und sie in der Ausführung gebührend darzustellen.

Das gilt auch für eine noch tiefere Schicht, in die Bachs Darstellungskraft dringt:
in die Welt der Zahl und der Zahlensymbolik76.

Die Zahl und die Proportionen bedeuteten für die Menschen früherer Zeiten viel
mehr als für uns heutige: Ausgehend vom Satz im Buch der Weisheit: „Der Geist
des Herrn erfüllet den Erdkreis. Er hat alles nach Mass, Zahl und Gewicht geschaffen.

Wer in aller Welt ist eine grössere Künstlerin als die Weisheit Gottes."77, über

Augustinus: „Jedes Ding, in dem du Zahl, Mass und Ordnung siehst, wirst du ohne

Zögern Gott als dem Künstler zuweisen"78, bis zu Leibniz: „Ordnung, Proportionen

und Harmonie berühren uns wunderbar: Gott ist die totale Ordnung: Alle
Schönheit ist der Ausfluss seiner Strahlen" und „Musik ist die geheime Arithmetik-
Übung der sich des Zählens nicht bewussten Seele."79 So kann Angelo Berardi

sagen: „II mondo e una musica di Dio" (Die Welt ist eine Musik Gottes)80. Die
Entsprechung der makrokosmischen Proportionen mit den musikalischen war dem

75 H.-H. Unger, op.cit., 62. Arnold Schering, „Bach und das Symbol", Bach-Jb 22 (1925), 25

(1928), 34 (1937). Albrecht D. Stoll, Figur und Affekt, Tutzing 1977.
76 Über die Zahl als musikalischer Ordnungsbegriff: Rolf Dammann, op.cit., 1. Kapitel; über

Zahlensymbolik in Bachs Werken: Wilhelm Werker, Bachstudien, Leipzig 1923 ; Martin Jansen,
„Bachs Zahlensymbolik an seinen Passionen untersucht", Bach-Jb 34 (1937), 96; Friedrich
Smend, Bachstudien, Kassel 1969; Siegmund Helms, „Zahlensymbolik in der Musik Johann
Sebastian Bachs", Musik und Kirche 40 (1970).

77 Buch der Weisheit 11, 20.
78 Aurelius Augustinus, De libero arbitrio, zitiert bei R. Dammann, op. cit., 85.
79 Rudolf Haase, „Gottfried Wilhelm Leibniz", MGG 8(1960), 500: Brief an Goldbach, 17. April

1712; Fred Hamel, Johann Sebastian Bach, Göttingen 1951, 190.
80 Angelo Berardi, Raggionamenti musicali, Bologna 1681.

259



Menschen des Barock so vertraut, daß er in der Zahl, dem „numerus sonorus", den

Urgrund der Welt wie der Musik erkannte.
Die Zahl erscheint darum in der Barockmusik in verschiedenen Funktionen:

1. als Proportion in der musikalischen Form: 1:2, 1:3, Symmetrie, Goldener
Schnitt

2. als Symbolzahl aus antiker und christlicher Tradition:
1 unisono Symbol der Einheit
3 Dreiklang oder Trias harmonica 1:2:3= Trinität
4 Erde: 4 Himmelsrichtungen, 4 Tages-, 4 Jahreszeiten

42 Fläche, 43 Kubus, 44 das All
5 Stern Davids, 5. Gebot
6 6 Werktage, irdisches Maß
7 der Heilige Geist (7 Gaben des Heiligen Geistes), Gnade
8 23 Kubus, Körper, Mensch
9 3x3, das dreimal Heilige

10 10 Gebote, Gesetz
11 nach Augustinus: transgressio decalogi Sünde, 11 Apostel/(ohne Judas)
12 12 Apostel, Gottesstadt, Seligkeit
17 10 + 7 Gesetz + Gnade
21 3x7 dreimal heilig
3 3 Alter Christi, Todesjahr
81 =9x9 „als die Zeit erfüllet war"
84 7 x 12, in der h-moll-Messe am Ende des Satzes „Credo in unum Deum" von

Bach selbst notiert „84 Takt".
3. im Zahlenalphabet: jeder Buchstabe wird durch seine Zahl im Alphabet repräsentiert:

14 Bach, 41 J.S. Bach, 144 Johann Sebastian Bach
70 Jesus, 68 Golgatha

Die Zahlen der Psalm- oder Evangelienverse stehen für deren Inhalt. Diese Zahlen
können als Melodie- oder Continuotöne, als Takte, als Stimmeneinsätze u.a.
erscheinen. In Bachs Bibliothek befanden sie zwei wichtige und bekannte Werke
der Bibelauslegung, die sich zum Teil ausgiebig mit der Zahlensymbolik befaßten:
Johannes Olearius, Biblische Erklärung, Leipzig 167881, und Caspar Heunisch,
Hauptschlüssel über die Hohe Offenbarung 168482. Das orthodoxe Luthertum, in
dem Bachs Glaube verankert war, hielt an der sogenannten Verbalinspiration fest,
d.h. an der Überzeugung, daß alle Äußerungen der Heiligen Schrift Offenbarung
und nichts ohne religiöse Bedeutung sei, also auch nicht die Zahlen. Es ist auch gut
vorstellbar, daß Bach beim Auftauchen einer Zahl sofort deren kompositorische,
formale Möglichkeiten erkannte und sie ausnützte.

81 Hans Preuß, „Bachs Bibliothek", Festgabe für Theodor Zahn, Leipzig 1928, 105; Thomas
Wilhelmi, „Bachs Bibliothek", Bach-Jb 65 (1979), 107.

82
Caspar Heunisch, Hauptschlüssel über die Hohe Offenbarung, Schleusingen 1684, Faks.-Ndr.,
Basel 1981.

260



Aus der Vielzahl von Stellen, in denen Bach wichtige Aussagen durch Zahlen
verschlüsselte und durch rhetorische Figuren hervorhob, seien zwei Beispiele
tiefsinniger Kombination herausgegriffen: in der großen Bearbeitung des Chorals Jesus
Christus unser Heiland im dritten Teil der Clavieriibung*3, den Bach „denen Kennern
vor dergleichen Arbeit zur Gemüths Ergetzung" widmet, erstaunt zunächst das

merkwürdige Thema

Joachim Krause84 scheint es mir überzeugend zu deuten, als die bildliche rhetorische

Figur des Chiasmus (griechischer Buchstabe chi X für Christus) mit dem
eingezeichneten I für Jesus

das altchristliche Symbol
~L für Jesus Christus

Die viermalige Wiederholung der Figur in aufsteigender Richtung könnte überdies
bedeuten, Christus möge erhöht werden in aller Welt. Die Form des ersten Taktes
erscheint in gerader, gespiegelter und krebsgängiger Form

72 mal 1 x 23x 32 1 x 8 x 9,

eine Kombination, die weitreichenden Zahlensymbolismus einschließt.
Im f-moll-Praeludium des zweiten Teiles des Wohltemperierten Claviers85 fallen

gleich anfangs zwei rhetorische Figuren auf: das Kreuzessymbol im Baß und die
abgerissenen Seufzerfiguren in der Oberstimme. Die Anlage des Satzes mit seinen
28 Takten im ersten und 42 Takten im zweiten Teil enthüllt sich als im Goldenen
Schnitt stehend. Gesamtzahl der Takte: 70 Jesus. Wenn wir 28 als 2 x 14 und
42 als 3x14 verstehen, wozu wir berechtigt sind, da die Reprise wirklich 14 Takte
beträgt, also den Namen BACH repräsentiert, so könnte man den Grundgedanken
dieses sehr persönlichen Stückes in folgender Weise formulieren; Ich, Bach, bin
durch Christi Leiden in vollkommener Harmonie geborgen.

Nachdem wir verschiedene Schichten von Bachs Kompositionstechnik betrachtet
haben, kehren wir noch einmal zum fünften Arbeitsgang der Rhetorik zurück, zur
executio. Quantz geht in seinem oben zitierten elften Hauptstück86 auf die Erfordernisse

einer guten Ausführung ein und nennt die wichtigsten Merkmale; der Vortrag
soll sein

BWV 688.
Joachim Krause, „Die große Bearbeitung von Jesus Christus unser Heiland' aus Clav. Ueb. III"
Musik und Kirche 35 (1965), 110.
BWV 881.
J.J. Quantz, op.cit., 104.

261



rein und deutlich: reine Intonation, deutliche und sinngemäße Artikulation und
Phrasierung.

rund und vollständig: genau wie es der Componist gedacht hat. „Die ausgehaltenen
und schmeichelnden Noten müssen miteinander verbunden, die lustigen und
hüpfenden aber abgesetzt werden."

leicht und fließend: man darf dem Ausführenden keine Schwierigkeiten ansehen,
mannigfaltig: „Licht und Schatten muß dabey beständig unterhalten werden. Wer

die Töne immer in einerley Stärke und Schwäche vorbringt, und immer in einer-

ley Farbe spielet, der wird niemanden besonders rühren."
ausdrückend und jeder vorkommenden Leidenschaft gemäß: „Der Ausführer eines

Stückes muß sich selbst in die Haupt- und Nebenleidenschaften, die er ausdrük-
ken soll, zu versetzen suchen. Und weil in den meisten Stücken immer eine
Leidenschaft mit der andern abwechselt, so muß auch der Ausführer jeden
Gedanken zu beurtheilen wissen und seinen Vortrag immer derselben
gleichförmig machen."

Die beste Ergänzung zu diesen Anweisungen ist Quantz' Beschreibung der schlechten

Ausführung. Er sagt: „Der Vortrag ist schlecht: wenn die Intonation unrein ist,
und der Ton übertrieben wird, wenn man die Noten undeutlich, dunkel, unverständlich,

nicht articuliret, sondern matt, faul, schleppend, schläfrig, grob, und trocken
vorträgt, wenn man alle Noten ohne Unterschied schleifet oder stösst, wenn das

Zeitmaaß nicht beobachtet wird, und die Noten ihre wahre Geltung nicht bekommen,

wenn die Manieren im Adagio zu sehr verzogen werden, und nicht mit der
Harmonie übereintreffen, wenn man die Manieren schlecht endiget, oder übereilet,
die Dissonanzen aber weder gehörig vorbereitet, noch auflöset, wenn man die
Passagien nicht rund und deutlich, sondern schwer, ängstlich, schleppend, oder
übereilend und stolpernd machet, und mit allerhand Grimassen begleitet, wenn man
alles kaltsinnig, in einerley Farbe, ohne Abwechslung des Piano und Forte singt
oder spielet, wenn man den auszudrückenden Leidenschaften zuwider handelt, und

überhaupt wenn man alles ohne Empfindung, ohne Affect, und ohne selbst gerühret

zu werden, vorträgt, so daß es das Ansehen hat, als wenn man in Commission
für einen andern singen oder spielen müßte: wodurch aber der Zuhörer eher in eine

Schläfrigkeit versetzet, als auf eine angenehme Art unterhalten und belustiget wird,
mithin froh seyn muß, wenn das Stück zu Ende ist."87

*

Es wurde anfangs betont, daß Bach in seinem Werk die geistige, religiöse und
musikalische Welt seiner Zeit in ihrer ganzen Breite und Tiefe erfaßt und gestaltet hat.
Er benützte dazu alle vorhandenen Stil- und Ausdrucksmittel, ohne je seine persönliche

Sprache zu verlieren. Es ist deshalb wichtig, daß auch wir in der Interpretation
diese Dimensionen zu erfassen und mit allen angemessenen Mitteln zu gestalten
versuchen. Es genügt nicht, bloß einige äußerliche Rezepte der Aufführungspraxis
in Ornamentik, Strichweise, Besetzung anzuwenden, sie zur „Masche" zu machen.

87 Ibid., 110.

262



Sonst bleiben wir am Äußerlichen kleben, erfüllen vielleicht den Buchstaben,
verfehlen aber den Geist.

Die folgenden Notenbeispiele sollen anhand von Quantzens Anweisungen die dieser
Musik innewohnenden Spannungs- und Entspannungsverhältnisse zeigen, die sich
im lebendigen und differenzierten Vortrag auswirken sollen. Wenn das erste Beispiel
auch zunächst die Continuospieler (Akkord- und Melodieinstrument) auf den
Affektgehalt der Dissonanzen hinweist, so ist es selbstverständlich auch für den
Vortrag der Oberstimme gültig.

aoso'dùmocio'.

^ r nvff: S- rwf. j; f

Vt: p:f. J: J: fmf p: r

W r P' S'V S' ?' PF

263



Im folgenden Beispiel sind die Vortragsbezeichnungen gemäß den Anweisungen
Quantzens auf Seite 149 ss. eingetragen, wobei Quantz die Worte „schwa."
(schwach), „sta." (stark) „stä." (stärker), „wa." (wachsend) und „abn." (abnehmend)

benützt. Es ist an seine Ermahnung zu erinnern: „Man muß auch eben diese
Worte nicht jederzeit im äußersten Grade nehmen: sondern man muß hierbey wie
in der Malerey verfahren, allwo man um Licht und Schatten auszudrücken, sich der
sogenannten mezze tinte oder Zwischenfarben bedienet, wodurch das Dunkle mit
dem Lichten unvermerkt vereiniget wird. Im Singen und Spielen muß man also
gleichergestalt sich des verlierenden Piano, und der wachsenden Stärke des Tones,
als der Zwischenfarben bedienen, weil diese Mannigfaltigkeit, zum guten Vortrage
in der Musik, unentbehrlich ist."

264



265



266


	Kompositionsstil und Aufführungspraxis bei Johann Sebastian Bach

