
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 7 (1983)

Heft: [1]

Artikel: Zu Ikonographie und Bedeutungsgeschichte von Flöte und Trommel in
Mittelalter und Renaissance

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU IKONOGRAPHIE UND BEDEUTUNGSGESCHICHTE
VON FLÖTE UND TROMMEL

IN MITTELALTER UND RENAISSANCE

von Dagmar Hoffmann-Axthelm

Der folgende Beitrag ist einem Ensemble gewidmet, das im Bewußtsein der
Musikwissenschaft bislang eher ein Schattendasein führt. Jedermann kennt die Bläseralta,
jenen Abkömmling der mittelalterlichen Haute Musique, bestehend aus

Zugtrompete oder Posaune, Schalmei und Pommer. Abbildungen von zu Alta-Musik
tafelnden, tanzenden oder hochzeitenden Fürsten und Bürgern illustrieren
musikgeschichtliche und instrumentenkundliche Fachbücher. Daneben aber gibt es ein
reiches Bildmaterial, das bei gleichen Anlässen — also beim Tafeln, Tanzen,
Hochzeiten, daneben auch beim Turnier und im Kriegsgeschehen — eine andere
Instrumentenkombination zeigt, nämlich Flöte und Trommel.1

Abb. 1: Meister des Hausbuches (um 1480), Vorbereitung zum Turnier (Ausschnitt; nach dem
Faksimile hg. von R. Graul, Leipzig o. J., Tf. 14—15)

1 An einschlägiger Literatur ist zu nennen: Walter Salmen, „Zur Verbreitung von Einhandflöte
und Trommel im europäischen Mittelalter", Jahrbuch des österreichischen Volksliedwerkes 6

(1957) 154—161 sowie Erich Stockmann, „Funktion und Bedeutung von Trommeln und
Pfeifen im deutschen Bauernkrieg 1525/26", BM 21 (1979) 105—122.

84



Dies Ensemble soll hier — vor allem an Hand von Bildmaterial — vorgestellt
werden. Im Zentrum der Betrachtung stehen dabei zum einen die verschiedenen
instrumentenbaulichen Formen, in denen das Ensemble erscheint, zum anderen
sein sozialer Rahmen. Bei vielen der Belege wird deutlich, daß das Auftreten beider
Instrumente im jeweiligen gesellschaftlichen Rahmen nicht zufällig oder aus äußeren

Gründen erfolgt, sondern daß dabei alte Symbolbedeutungen mitschwingen,
die mit der Flöte einerseits und mit der Trommel andererseits verbunden sind.

Entsprechend soll versucht werden, auch diese Verbindungen aufzuzeigen. Und
schließlich möchte ich mir einige Spekulationen über die Qualität erlauben, die
beide Instrumente zu einer offenkundig außerordentlich tragfähigen Partnerschaft
disponiert, einer Partnerschaft, die ja auch heute noch — beispielsweise in der
Basler Fasnacht — ihre Lebensfähigkeit beweist.

Grundsätzlich begegnen Flöte und Trommel in zweierlei Form; zum einen als

Einhandflöte und Kleintrommel — von nur einem Musiker gespielt (vgl. Abb. 1),

zum anderen mit getrennten Funktionen: ein Spieler handhabt die Flöte, der andere
die Trommel (vgl. Abb. 2). Bei der Flöte kann es sich um eine Längs- oder um eine

Querflöte handeln, wobei die Querflöte erheblich häufiger auftritt. Deswegen
möchte ich mich hier auf diese Instrumentenkombination beschränken.



Abb. 3: Monogrammist C. A. (um 1500), Tafelmusik. (Coburg, Kunstsammlung der Veste Coburg)

I DAS ENSEMBLE QUERFLÖTE/TROMMEL

Querflöte und Trommel begegnen im 15. und vermehrt noch im 16. Jahrhundert in
unterschiedlichem sozialem Rahmen; so beim Tanz (vgl. Abb. 2), bei der Tafel (vgl.
Abb. 3), als Instrumentarium der Stadtpfeifer (vgl. Abb. 4) sowie beim Militär in
den Händen der Landsknechte (vgl. Abb. 5). — Hier soll nur vom Flöte/Trommel-
Ensemble als Instrumentarium der Landsknechte und als solches der Stadtpfeifer
die Rede sein.

Querflöte und Trommel als Ensemble der Landsknechte

Die Verbindung von Trommel-und Pfeifenklang mit Militärmusik ist alt. Es scheint,
daß bereits die mittelalterlichen Ritterheere u.a. mit Trommeln und Pfeifen in den
Krieg gezogen sind.2 Jedenfalls ist schon im Willehalm des Wolfram von Eschenbach

von ,,vil pûken, vil tambûren, busînen und floytieren"3 die Rede, was bereits an die

2
Vgl. Musik in Geschichte und Gegenwart Bd. 9, Kassel etc. 1961, Sp. 310 (Artikel Militär¬
musik).

3 Peter Panoff, Militärmusik in Geschichte und Gegenwart, Berlin 1938, 14.

86



Abb. 4: Georg Penz (um 1520), Die sieben Nürnberger Stadtpfeifer. (Nach H.-J.Moser, Tönende

Volksaltertümer, Berlin 1935, Tf. II)

später übliche Zuweisung von Pauken und Trompeten zum Reiterheer und Flöte
und Trommel zum Fußvolk denken läßt.

Diese Zuweisung ist seit dem 15. Jahrhundert überall in Europa belegt. Schon im
Mittelalter war zumindest der Trompetenklang Attribut von Rittern und Adel. Er

war die obligatorische Begleitmusik bei Turnieren und ritterlicher Kriegsführung
zu Pferde. Querpfeife und Trommel als Begleitinstrumente für das Fußvolk gehen

demgegenüber wahrscheinlich auf eine Tradition der Schweizer Bürger-und Bauernheere

zurück.
Gleichzeitig wirft die so häufige Verwendung beider Instrumente in diesem Rahmen

ein bezeichnendes Licht auf die Wichtigkeit, die das Fußvolk im Militärwesen
der Renaissance erlangte.4 Denn rekrutierten sich die mittelalterlichen Ritterheere
im wesentlichen aus den Rittern und ihren zum Kriegsdienst verpflichteten Vasallen,
so rückten mit den gesellschaftlichen Umschichtungen der Renaissance — dem

Erstarken von Städten und Bürgertum — an die Stelle der ritterlichen Krieger
gekaufte Söldner, die sich anheuern ließen, wo immer Bedarf bestand. Unter diesen

Söldnern waren bei den europäischen Kriegsherren vor allem die Schweizer beliebt,
denn sie galten als zuverlässig und schlagkräftig. Diese Qualitäten hatten sie in ihrer
Heimat erlernt, denn die Eidgenossenschaft hatte sich im 15. Jahrhundert zu einer

4 Vgl. hierzu Walter SaXmen,Musikleben im 16. Jahrhundert Musikgeschichte in Bildern III, 9,

Leipzig 1976, 96.

87



Fiftulator ScTympatii/la,
<Pf«ffcr t>nb ^rutnfnfc^(a<jrt'.

"\A<signani>ntn noßram-vexülifcrdigit anew
iVJ. Militibusß iubet luderefiepefiuis.

Cuius £7~ in cafiru nos mueniemur ab omni
Milite,qui noflrxs ntunere uocis eget.

Ciim mature locum nuit'fignifierjtl'uet Uli
Ludimus-.ccantus edimus arte nouas,

K. f 1'vM

Abb. 5: Jost Amman, Das Ständebuch, Frankfurt/M. 1568. (Nach dem Faksimile hg. von
A. Lemmer, Frankfurt 1975)

gefürchteten Kriegsmacht entwickelt. In zahlreichen Schlachten hatten sich die
kleinen Bürger- und Bauernheere gegen eine oft große Mehrheit durchgesetzt, was

vor allem dem mit Spießen und Hellebarden bewaffneten Fußvolk zu danken war.
Dies verfügte über eine ebenso wirksame Angriffs- wie erfolgreiche Verteidigungsstrategie:

„In schwierigen Lagen formierten sich die Schweizer Haufen zu ,Igeln',
indem sie die Spieße nach allen Seiten hin ausstreckten, so daß sie vom Gegner
höchstens unter schwersten Verlusten auseinandergesprengt werden konnten."5

Das Schweizer Fußvolk war in drei „Haufen" — Vorhut, Gewalthaufe, Nachhut —

eingeteilt und diese wiederum in „Fähnlein", Gruppierungen von je 400
Landsknechten. Jedem dieser Fähnlein waren zwei bis drei „Veldspile" zugeordnet, d.h.

5 Zitiert nach Edmund A. Bowles, Musikleben im 15, Jahrhundert Musikgeschichte in Bil¬
dern III, 8, Leipzig 1977, 84.

88



Abb. 6: Chronik des Diebold Schilling (Bern 1484—85), Schweizer Fußvolk beim Angriff auf
Landshut. (Nach Edmund A. Bowles, Musikleben im 15. Jahrhundert Musikgeschichte in
Bildern III/8, Leipzig 1977, Abb. 69)

je zwei Soldatenmusiker, von denen der eine Trommel, der andere Querflöte spielte
(vgl. Abb. 6). Die Trommel war eine zweifellige Röhrentrommel, die durch eine im
Zickzack an den Zargen entlanggeführte Leine gespannt wurde und über deren

untere Membran häufig eine Schnarrsaite lief. Die Querpfeife bestand aus einem

engmensurierten, mit sechs Grifflöchern versehenen zylindrischen Rohr. Die enge
Bohrung vereinfachte das Überblasen und bewirkte einen scharfen, durchdringenden

Klang. Sebastian Virdung spricht in seiner 1511 in Basel gedruckten Musica

getutscht von „zwerch pfeiffen / als die kriegs knecht haben" und gibt an, daß man
sie zu den „Paucken" schlägt.6 Hundert Jahre später äußert sich Michael Praetorius

folgendermaßen „Hierher [nämlich zu den Querpfeifen] gehöret auch die Schweit-

zerpfeiff / sonsten Feldtpfeiffgenand /... dieselbige hat ihre absonderliche Griffe /
welche mit der Querflötten ganz nicht uberein kommet: Unnd allein bey der Sol-

6 Sebastian Virdung, Musica getutscht, Basel 1511, Nachdruck Kassel 1931, o.S.

89



/T "v '

HrV -'- T» £ - V •

; 2Â >/ j I •• - V
'

15 &'"' -J •: <v«*n :-Q m - --- v#/-

ù ;f. ; ; v V J £,p • - "
'

: !/ u Jh- i V ' ' *

• • iv ~ ^ " - -, ^ •

©

>
'

'
: ' " "

••
'• Iifi

Abb. 7: Anonymus, Schweiz (1. Hälfte 16. Jahrhundert), Zechende und musizierende
Landsknechte mit Mädchen. (Basel, Öffentliche Kunstsammlung, Kupferstichkabinett, Inv. U.II.25)

daten Trummein gebraucht wird."7 Die Militärflöte war also so eng mit der Nationalität

der Schweizer verbunden, daß sie dem Instrument ihren Namen gab.8
Die Aufgaben des Feldspiels waren vielfältig: Beim Marschieren mußte es im

wörtlichen Sinne „den Marsch blasen", d.h. den Soldaten den Schrittrhythmus
angeben. Während der Schlacht bliesen und trommelten die Musiker das sogenannte
„feldtgeschrey", das den Feinden Angst, den Freunden Mut machen sollte -
anschaulich dargestellt in der Chronik des Diebold Schilling, wo das Feldspiel ein

Feldgeschrei zum Sturm auf Landshut erhebt (vgl. Abb. 6). Ferner diente das Feldspiel

der Übermittlung von Signalen. So gab es das Signal des „Lermens", das dazu

diente, die Soldaten zum Kampf „zusammenzutrommeln". In einem Landsknechtslied

von 1525 heißt es:

Lermen, lermen, lermen!
thät uns die Trommel und die Pfeife sprechen.
Her, her, her, ihr frummen deutschen Landsknecht gut,
laßt uns in die Schlachtordnung stan.9

7 Michael Praetorius, Syntagma Musicum, Tomus II, De Organographia, Wolfenbüttel 1619,
Nachdruck Kassel 1929, 35.

8 So auch Thoinot Arbeau, Orchésographie, Langres 1596, Nachdruck Genève 1972, 17', wo es
heißt: „Nous appelions le fifre vne petite flutte trauserse à six trouz, de laquelle vsent les Alle-
mandz & Suysses ..."

9 Zitiert nach Erich Stockmann, a.a.O., 109.

90



Schließlich waren die Militärmusiker angehalten, den Landsknechten im Lager die

Zeit zu vertreiben, sei es beim Würfeln, beim Trinken oder beim Flirt (vgl. Abb. 7).10

Und wie hat die Musik des Feldspiels geklungen? Darüber wissen wir naturgemäß
wenig, handelt es sich doch um Stücke, die improvisiert — oder jedenfalls nicht
aufgeschrieben — wurden. Immerhin besitzen wir aus der Mitte des 16. Jahrhunderts
einen kurzen Satz in Lautentabulatur — ein „Feldgeschrey" —, das in der
Unterstimme einen bordunierenden Rhythmuspart, in der Oberstimme eine linear

geführte Melodie aufweist11 — offensichtlich ein Lautenarrangement, das auf ein

Querflöten/Trommel-Duo zurückgeht.

Einige interessante Angaben zum Klangcharakter dieser Musik finden sich in der
1596 erschienenen Orchésographie von Thoinot Arbeau. Arbeau führt dort aus, der
Flötist habe viele improvisatorische Freiheiten — er sei einzig an den vom Trommler
vorgegebenen Rhythmus gebunden. Außerdem stünde diese Musik häufig im
phrygischen Modus, der mit dem Affekt der Aggressivität verbunden sei, was Arbeau
mit Beispielen aus Historie und Mythos zu belegen versucht.12 Sodann gibt er als

Beispiel die Melodiestimme eines Stückes, von dem er berichtet, er habe es von dem

Organisten Isaac Huguet erhalten. Dieser spiele das Stück auf dem Cembalo, wobei
er den Trommelklang dadurch imitiere, daß er mit der linken Hand fortlaufend
c—g—c' anschlage.13

Auch andere Komponisten imitieren den Flöten- und Trommelklang — und
bedienen sich dabei des von Arbeau beschriebenen Musters. In der Battie von
William Byrd (1543—1623), einer für ein Tasteninstrument komponierten, nach dem

Battaglia-Prinzip ausgerichteten Anordnung von Stücken, die das Kriegsgeschehen
musikalisch illustrieren (u.a. „The marche before the battell", „The souldiers'

sommons", „The marche of footemen", „The marche to the fighte — Tantara", „The
buriing of the dead") findet sich ein Satz „The flute and the droome". Die Trommel-

10 Weitere Bildbelege in Musikgeschichte in Bildern III, 9,16 (Zechende Landsknechte); Miß III,
9, 116 (Landsknechtsmusik auf der Wappenscheibe des Grafen von Lupfen); dasselbe Sujet
bei Max F. Schneider, Alte Musik in der bildenden Kunst Basels, Basel 1941, 35.

11 Martin Staehelin, „Notierte Militärmusik des 16. Jahrhunderts. Unbekannte Quellenerzeugnisse",

Neue Zürcher Zeitung vom 31. 7. 1976; vgl. auch Raymond Meylan, Die Flöte, Bern
1974, 66f.

12 Ceulx qui en sonnent iouent à plaisir, & leur suffit de tumber en cadance auec le son du
tambour, toutesfois nous lisons que le ton Phrigien.que les musiciens appellent le troisiesme ton,
incite naturellement à coler, & d'iceluy vsoient les Lydians allans en la guerre: L'hystoire
rapporte que quand Thimothee en iouoit sur la Tibie, aussi tost Alexandre le Grand se leuoit
comme furieux & enragé de combatre A.a.O., 17'f.

13 le vous ay dit que la musique du fifre ou arigot se compose au plaisir du ioueur: Toutefois ie

vous en donneray icy vng petit extraict que i'ay retiré de M Ysaac HUGUET Organiste, lequel
Textend sur son Espinette depuis C sol fa vt, ou B fa B my, iusques en E la: Et pour Basse-

contre en lieu de tabour, il tient le poulce de sa main gauche C fa vt, & du petit dougt Toctaue

en bas, lesquelz il touche par rechange, sçauoir Toctaue en bas sur la premiere minime blanche,
& C fa vt sur la cinquième, tenant tousiours ferme le doigt demonstrant sur le G vt, qui faict
l'accord parfaict d'vne quinte auec ladicte octaue en bas, & vne quarte contre ledict C fa vt.
A.a.O., 18.

91



Imitation erfolgt genau in der von Arbeau beschriebenen Art, und die
„Flötenstimme" macht mit ihren zahlreichen Binnenschlüssen auf e" deutlich ein phrygi-
sches Element spürbar.14

F •

i J J .i

r r r r r r

p f fff fff ffff
P ' P P m

ff ffff f ffff f fff

^ atrT
—1—M—1—

1 M LS * Il M LT= 1J J r r i

f ff f f f ff f f f Pf f f f ffff f ffff

ir-j J J J

r rri'icr

fffffffffff ff ff fff ff ffff f
ê f truir

.1 jjjfrf f fffff f ffff f fffff f FT

7m—rrr^rrr rrr

* J J J J J 47J J J J J J J J J J

f] Jrrn
K ê ë ë ë ë

rjrrr.iL
ë ë ë ë ë ë ë ë ë ë

rrr.rr r i' • •

ë ë ë ë ë

14 The collected works of William Byrd, hg. von Edmund H. Fellowes, Bd. XVIII, London 1950,
116—118. Mein herzlicher Dank für diesen Hinweis gilt Herrn Willem de Waal, Utrecht.

92



I - u J Hf r r r r r ir p r r r r ir pr r r r ir~ Fr r r r

'> J J J J J ^ J J J J =3===3=3=3=3= J J J 3=3= J J J J J=

S
s j j j j I

ffFT
j j j j

f fttf
.1 j j j j
f fftt j jjj jr P t t t

-' ''' #rrrrrrPrrr

j j j j j J JJJ-r

é j: ^J r i: r
Up=t t-i i d

jr -1 J r r r r •
F r i" r r

M J J J J= j J J J J-

rrrrr,r
I J J J J j

F Ht t f PPPP P ftft rfftt P PPPP

*> j j j _rn I J J/ r) d d d d\ f ffff ttttt t Ht

j JV - - 5" r-r-i P "M~ mm m m ff P m m

J J J J J J J J J J J J J J J

ttttf tttt
err Mr cjt^- § rrrr

j j j j j j j j j
FWff TWTf TWWTJfWJ rfff

93



ÉÉÉÉ i Ü _rrr^ i 1 r

{
f f

Ü ,rrf|

fff fffff f
'»« -"»r 'r-f

ff f f f f
rrfrrnr

fff f ffff
/C\

IT fff| LLLI LLC —«S 1=
\

\ Às- - f »;

— ri JIT FHj-rl—^

t f fff f ff ff fff ff f * $

Auch in späterer Zeit — im 17. Jahrhundert — finden sich noch Anklänge an diese

alte Kriegsmusik, wenn auch auf parodistischer Ebene, so im Capriccio stravagante,
dem Kurtzweiligen Quodlibet für Streicher von Carlo Farina (um 1600—1640),
Konzertmeister der Dresdener Hofkapelle unter Heinrich Schütz. In diesem kunstvollen

Neben- und Durcheinander von Tanz, Hundegebell, Hähnekrähen,
Katzenmiauen, Trompeteblasen und manchem mehr gibt es auch einen vierstimmigen Satz

„Fiferino délia Soldatesca, la tamburo", also eine Soldatenpfeife mit
Trommelbegleitung.15 Und in Heinrich Bibers (1644—1704) berühmter, kurioser Battalia
imitiert im dritten Satz, dem „Marsch", der Kontrabaß die Trommel, die Solovioline
die Querpfeife. Damit die „Trommel" möglichst authentisch schnarrt, verlangt
Biber: „Wo die Druml geht im Bass muß man an die Saite ein Papier machen".16 —

Beide Beispiele zeigen die für diese Musik typische Struktur: Eine zwar lebhafte,
aber recht stereotype Melodiestimme unterlegt mit einem rhythmischen Bordun.

Querflöte und Trommel als Ensemble der Stadtpfeifer

Wie bereits erwähnt, begegnen Flöte und Trommel nicht nur im militärischen,
sondern auch im bürgerlich-zivilen Bereich. Bei den Spielern handelt es sich hier wie
dort teilweise um dieselben Leute: Freie Reichsstädte — so etwa Basel oder Nürnberg

— hatten ihre eigenen Truppen, mit denen sie Feldzüge unternahmen oder ihre
Souveräne unterstützten. Aber nicht immer war Krieg, nicht immer bestand der

Bedarf, Landsknechtszüge mit Feldspielen auszurüsten. So geschah es, daß die

Städte Militärmusiker auch im Dienste der Stadt und umgekehrt Stadtmusiker im
Feld einsetzten. Wir wissen z.B. von einem „Munschy, dem pfiffer", der vom Basler

Rat 1507 für den Romfeldzug aufgeboten worden war und der 1514 eine Anstellung
als Basler Stadtpfeifer erhielt.17

15 Anderer TheilNewerPaduanen, Gagliarden, Couranten, Frantzösischen Arien benebenst einem

Kurtzweiligen Quodlibet... bestellet durch Carlo Farina, Dresden 1627.
16 Nikolaus Harnoncourt, Plattentext zu Höfische Konzertmusik des Barock, Archiv-Produktion,

Hamburg 1965. Die Battalia ist nicht ediert, das Manuskript liegt in Kromeriz, CSSR.
17 Fritz Ernst, „Die Spielleute im Dienste der Stadt Basel im ausgehenden Mittelalter (bis 1550)",

Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 44 (1945) 211.

94





Abb. 9: Sebald Beham (um 15 30), Schlittenfahrt. (Ausschnitt; Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum,

Sign. H. 157a)

Ein schöner, im letzten Krieg leider zerstörter18 Bildbeleg für die Existenz
trommelnder und pfeifender Stadtpfeifer ist mit einem Fresko im Nürnberger Rathaus
gegeben, der auf einen Entwurf von Albrecht Dürer zurückgeht und von Georg
Penz ca. 1520 ausgeführt wurde (vgl. Abb. 4). Das Bild zeigt im Vordergrund eine
Bläseralta — bestehend aus einem Schalmeibläser, zwei Pommerspielern und zwei
Posaunisten — beim Musizieren, und dahinter einen Trommler und einen Flötisten —
beide pausierend. Bläseralta und Querflöte/Trommel begegnen auch auf Bildern,
auf denen lanz und Tanzmusik dargestellt ist, so auf einem Kupferstich des
Matthäus Zasiger, der einen Ball am Hofe Albrechts IV. darstellt. Hier schweigt die
Haute Musique, während Flöte und Trommel spielen (vgl. Abb. 8). Beide Instrumente

wurden also offenbar alternativ verwendet.
Dies wirft eine Frage auf: Im militärischen Bereich findet sich - wie oben schon

erwähnt wurde — ebenfalls das Nebeneinander zweier Ensembles. Das eine, Trompete

und Pauke, ist das Ensemble der Reiter; es steht in hohem sozialen Ansehen.
Das andere, Flöte und Trommel, ist das Ensemble des Fußvolkes mit minder hohem
sozialem Stellenwert. Gibt es im stadtmusikalischen Bereich eine Entsprechung zu
dieser Hierarchie? Ist die Bläseralta, die ja bereits vom personellen Aufwand her
kostspieliger und vom Klang her voller und grundtöniger ist, das Ensemble der
wohlhabenden Schichten, während Flöte und Trommel, billiger vom Aufgebot her
und klanglich weniger voll, eher das Ensemble der Ärmeren ist? Diese Frage wird
sich bei der Besprechung von Einhandflöte und Trommel nochmals stellen.

Für diese These spricht, daß Flöte und Trommel häufig in wenig repräsentativem
Rahmen begegnen: Bei recht legerem Gelage, bei dem Landsknechte mit
Bürgermädchen scherzen19, bei der Schlittenfahrt (vgl. Abb. 9), beim Fischerstechen auf
der Pegnitz und beim lanz von Hexen und Teufeln, wie er anschaulich in der
18 Freundliche Auskunft von Herrn Prof. Dr. Rudolf Lindner Nürnberg19

Vgl. Anm. 10. 6'

Bildbeleg bei Georg Schünemann, „Volksfeste und Volksmusik im alten Nürnberg", Musik und
Bild. Festschrift für Max Seiffert, Kassel 1938, Tf. 8.

96



Abb.10: Chronik desJ.J.Wick (1568), Tanz von Hexen und Teufeln. (Zürich, Zentralbibliothek,
Handschriftenabteilung, Ms. F 18, f. 145)

Chronik des Zürcher Chorherren J.J. Wiek dargestellt ist (vgl. Abb. 10). Das Repertoire

mag dabei dem des Militärs gleich oder ähnlich gewesen sein, schöpften doch
Landsknechte und Stadtpfeifer häufig aus derselben Quelle.

Schließlich sei noch einer besonderen Art der Freiluft-Unterhaltung gedacht, deren
musikalische Begleitung in den Händen flötender und trommelnder Stadtpfeifer lag,
des Schwerttanzes (vgl. Abb. II).21 Der Schwerttanz wurde zur Fastnachtszeit von
einer Gruppe lediger junger Männer getanzt. Diese gehörten einer bestimmten Zunft
an — in Nürnberg waren es die „Messerer", die Messerschmiede.22 Die Gruppe wurde

von zwei Vortänzern angeführt; meist war auch noch ein Narr dabei. Gelegentlich
schwärzten sich die Tänzer das Gesicht, wie man es auf der Zürcher Schwerttanz-
Darstellung sieht (vgl. Abb. 11). Kurt Sachs beschreibt den Ablauf des Schwerttanzes

folgendermaßen: „Eine Huldigung eröffnete den Reigen; künstliche
Schrittfiguren, Rundgänge, Achter, Ketten, Schlangenlinien, Brücken, Lauben und Sprünge
über das Schwert bildeten ihn. Dann kam als Mittelteil der eigentliche Kampftanz,
21

Vgl. auch den Nürnberger Schwerttanz, reproduziert bei Schünemann, a.a.O., Tf. 7.
22 Schünemann, a.a.O., 55.

97



Abb. 11: Chronik des J. J. Wiek (1568), Schwerttanz in Zürich. (Zürich, Zentralbibliothek
Ms. F 27, f. 62')

die .Schlacht', und als Schlußteil die .Rose', die den Namen übrigens nicht von der
Blume sondern genau wie die .Rose' der alten Lauten offenbar von mhd. râz,

.Geflecht' hat: die Tänzer flochten die Schwerter kunstvoll zu einem engmaschigen,
festen Geflecht, das auf die Erde gelegt und umtanzt oder hochgehoben wurde,
um den Vortänzer als eine Art Triumphator zu tragen. Gelegentlich verbanden
sie damit die .Tötung' des Narren und oft seine Wiedererweckung. Das Ganze fand
sein Ende in besonderen Fechtkunststücken, Rundtanz und ,Gruß'."23 Pfeife und
Trommel machten die Musik dazu.

Zur Bedeutung des Schwerttanzes weist Sachs darauf hin, daß der Waffentanz
einerseits eine „tänzerische Stilisierung des Gefechts ist", und daß er zum anderen

„die beiden Kräfte der Wachstumsförderung vereinigt, die negativ-abwehrende" —

also das Zerstörerische der durchs Schwert symbolisierten Gewalt — „und die

positiv-phallische" - den Aspekt kraftvoller Neuschöpfung. Dies verweist nach

Sachs nebst Gesichtsschwärzung, Narrenfigur, Schellenbehang und — wie ich hinzufügen

möchte — Flöte/Trommel-Ensemble auf den großen Zusammenhang der

archaischen Fruchtbarkeitstänze. Ich werde im Zusammenhang mit denMorisken-
tänzen darauf zurückkommen.

23 Curt Sachs, Eine Weltgeschichte des Tanzes, Berlin 1933, 82 f.

98



II. DAS ENSEMBLE EINHANDFLÖTE/KLEINTROMMEL

Die Überlieferung für das Einmann-Ensemble Einhandflöte/Kleintrommel setzt um
die Mitte des 13. Jahrhunderts ein. Der früheste mir bekannte Beleg findet sich in
den Cantigas de Santa Maria, d.h. um 1260. Zwei Spielleute spielen Einhandflöte
und eine um den Hals gehängte flache Trommel (vgl. Abb. 12).

Interessant ist, daß der früheste bekannte Textbeleg ebenfalls aus Spanien
stammt, aus einem Land, in dem man ja auch heute noch diese nun Txistu genannte
Kombination hören kann. Aegidius Zamorensis definiert — ebenfalls um 1260 —

in seinem Musiktraktat das tympanum folgendermaßen: „Tympanum est pellis sive

corium ligno ex utraque parte extensum & ungula percutitur Cui si iuncta

Abb. 12: Cantigas de Santa Maria (um 1260), Spielleute mit Einhandflöte und Kleintrommel.
(El Escorial, Codice j. b. 2, f. 333)

99



Abb. 13: Spielmann mit Einhandflöte und Kleintrommel. (London, British Library, Add. Ms.

42130, f. 164')

fuerit fistula, dulciorem reddit melodiam."24 „Das tympanum ist eine Haut bzw.
ein Tierfell, das beidseitig über ein Holz gespannt ist und es wird mit einem

Schlägel geschlagen Wenn ihm einz fistula hinzugefügt wird, ergibt das eine
lieblichere Melodie." Fistula kann „Flöte" bedeuten, wird aber im Mittellateinischen für
unterschiedliche Blasinstrumente, so auch für Schalmei und Dudelsack gebraucht.
Auch geht aus dem Text nicht hervor, ob fistula und tympanum von zwei oder nur
von einem Musiker gespielt wurden. Eindeutig ist hingegen, daß Aegidius die zeitlose

Verbindung von melodieführendem Blasinstrument mit einer in irgendeiner

24 Martin Gerbert, Scriptores ecclesiastic! de musicasacrapotissimum II, St. Blasien 1784,
Nachdruck Hildesheim 1963, 290b f.

100



Abb. 14: Engelschor der Kathedrale von Lincoln (um 1270), Engel mit Einhandflöte und
Kleintrommel. (Nach J. Montagu, The world of medieval and Renaissance musical instruments,
Newton Abbot 1976, Abb. 39)

101



Abb. 15: Tierbändiger mit Einhandflöte und Kleintrommel (Paris, Bibliothèque Nationale,
f. frç. 95, f. 152; spätes 13. Jahrhundert)

Form bordunierenden Trommel anspricht. Im gegebenen Zusammenhang geht man
aber wohl doch nicht fehl, wenn man den Text im Sinne des Einhandflöte /Trommel-
Ensembles interpretiert. Denn der Franziskaner Aegidius von Zamora lebte am
Hofe von Alfonso X., auf dessen Betreiben der Cantigas-Codex entstand. Er war
der Lehrer von Sancho, dem Sohn des Königs, und er ist uns auch als Autor einer
kurzen Biographie von Alfonso el Sabio bekannt. Wir dürfen in Aegidius also nicht
nur einen Musiktheoretiker, sondern auch einen Kenner der Instrumentenpraxis
sehen, wie sie um 1260 am Hofe von Alfonso dem Weisen gelebt wurde und wie
sie — zumindest bildlich — in den berühmten Miniaturen der Cantigas-Handschrift
bezeugt ist.

Im späten 13. und im 14. Jahrhundert begegnet die Kombination in den Händen
von irdischen und himmlischen Spielleuten (vgl. Abb. 13 und 14), von Tierbändigern
(vgl. Abb. 15), Gauklern (vgl. Abb. 16) von Monstren (vgl. Abb. 17), sowie als

Begleitmusik zum Tanz der Salome.25

Vereinzelt findet sich ein Engelsmusikant, der Einhandflöte und Kleintrommel
spielt, wie etwa der Engel am Engelschor der Kathedrale von Lincoln (vgl. Abb. 14).
Im übrigen aber ist es auffallend, wie häufig das Einmann-Ensemble in den Händen
derjenigen erscheint, die im Mittelalter als Außenseiter gemieden wurden: der Spiel-

25 Reinhold Hammerstein, „Die Musik am Freiburger Münster", AfMW 9 (1952) Abb. 10.

102



M'uiuiurcrtif
«jjcittiftrtftniflf

ICÔttlCtUHC&tffiWl
momnr-ututilLiu

ul'trmomiucatiu
ccumumctucce

tutttutptrâeaaof;
rru'ccwmjiutttfr
tçoflR5 CnfTtc- t
te fawtäfoföndn
cxa; Umuifcuia
itmufiimtnactiun
Wptiitcrtno utfiû rfuoiHfanfarm dtf'

ctMït-Kxnonadtyczû
ur»6'tcclfcnun tto o
fïpZCfCttll CM'VCÙIXtl*
fuwtttml cfcu.fr. cri'.
tioîi(âûzzctixcâçi<t
mctio: fttflfiatq ut ft
fiatutpLtto&vaxmn
^cccür.mm iiol?olttn
two ;ctuo cttuauie i
totuî£a?iu6 ctmaUio

Abb. 16: Gaukler mit Doppelflöte und Einhandflöte / Kleintrommel, einen Balance-Akt auf

Schwertern begleitend. (London, British Library, Royal Ms. 10 EIV, f. 58; frühes 14. Jahrhundert)

103



Abb. 17: Tympanon der Kathedrale von Rouen (um 1280), Monstrum mit Einhandflöte und
Kleintrommel. (Nach F. von Glasenapp, Varia / Kara / Curiosa, o.O., o.J., Abb. 37)

leute und Gaukler. Bekanntlich galten diese der mittelalterlichen Gesellschaft als

Exponenten des Bösen schlechthin. Sie standen nach der herrschenden Anschauung
im Dienste des Teufels, von ihm dazu verpflichtet, die Seelen der Frommen mit
Musik und Tanz zu Unzucht und Laster zu verführen.26 Sie hatten keine bürgerlichen
Rechte und damit keinerlei soziale Sicherheit. Bemerkenswert ist in diesem
Zusammenhang eine Psalterminiatur süddeutscher Provenienz aus dem späten 13.
Jahrhundert (vgl. Abb. 18). Sie zeigt einen tanzenden, Einhandflöte und Trommel
spielenden Musiker; bemerkenswert ist sie, weil sie den 52. Psalm einleitet, der mit den
Worten beginnt: „Dixit insipiens in corde suo: Non est Deus. Corrupti sunt et
abominabiles facti sunt in iniquitatibus: non est, qui faciat bonum." — „Ein Narr
spricht in seinem Herzen: Es ist kein Gott. Sie taugen nichts und sind ein Greuel
geworden in ihrem bösen Wesen. Da ist keiner, der Gutes tut."

Mit aller gebotenen Vorsicht kann also die Tendenz ausgemacht werden, daß im
Mittelalter Einhandflöte und Kleintrommel bevorzugt in den Händen der Armen,
der Gottlosen, der Teufelsdiener begegnen, also der Spielleute, Narren, Gaukler und
Monstren.27 Ich werde im Zusammenhang mit dem Totentanz auf diesen
Zusammenhang nochmals eingehen.

26
Vgl. zu diesem Themenkreis u.a. Reinhold Hammerstein, Die Musik der Engel, Bern und
München 1962; ders., Diabolus in musica, Bern und München 1974; Dagmar Hoffmann-
Axthelm, „Instrumentensymbolik und Aufführungspraxis", BJbHM IV (1980) 9—90.

27 So auch Walter Salmen, „Zur Verbreitung von Einhandflöte und Trommel im europäischen
Mittelalter", 160.

104



tentant- eötpatuctm
ouuaatt
te ûta. fj®o autem ftatt
atfctft ut àmto îct C£dut t

ctemtlcrtttftim ftft. C n

lit tn fd'm qt ftafti:eepcö
tutt tnctemtt qtitltmtlt
tufauftoti tuoMtm. 1m

îûyt J

CttStttCKt
fuo ttott c

&
tUttttttrti;
tlUtfitflflt

IKûCfmtfitj) ftltof
uc ttttcacûcttuutCUçer
tcttfömA ms terimau
tnuntes tttrh futtr; non
at ixmtt: ttoncft- ttfq? a»

ne facntoms qui o^tnc
tent: qtu ccuotantirtclt

Abb. 18: Psalterminiatur mit Spielmann. (Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. Sal. 8, 23,
f. 39; spätes 13. Jahrhundert)

105



106

Vom Bau her läßt sich bei den mittelalterlichen
Darstellungen der Instrumente eine große Übereinstimmung
ausmachen. Ob in Italien28, in Spanien (vgl. Abb. 12),
in Böhmen29, in Deutschland (vgl. Abb. 1 und Anm. 25),
in Frankreich (vgl. Abb. 17) oder in England (vergleiche
Abb. 14): Die Trommel gehört durchgängig zum Typus
der flachen Rahmentrommel; sie ist ein flaches, tam-
bourinartiges Instrument, meist jedoch ohne Schellen.
An einer Schnur wird sie um den Hals und über den
linken Arm geführt und von diesem gleichzeitig abgestützt.
Die Membran nimmt dabei eine senkrechte Stellung ein.
Der Durchmesser der Membran variiert etwa zwischen
25 und 30 cm. Mit der rechten Hand wird der Schlägel
gehandhabt. Die Verbindung zwischen Fell und Rahmen
erfolgt, soweit sich auf den Bildern erkennen läßt,
wiederum mittels im Zickzack geführter Leinen, die gelockert
und angezogen werden können und damit eine Regulierung

der Spannung ermöglichen. — Die linke Hand hält
die mit drei Löchern (zwei Grifflöchern und einem
Daumenloch) versehene Flöte unterschiedlicher Länge.

Das Ensemble Einhandflöte/Kleintrommel, das uns im
15. und 16. Jahrhundert begegnet, hat eine etwas veränderte

Gestalt (vgl. Abb. 1,19, 20). Das Flötenrohr ist in
der Regel länger, und die Trommel hat höhere Zargen;
sie wird meist am kleinen Finger gehalten oder am Gürtel
befestigt. Man begegnet diesem Instrument wiederum in
Händen der Spielleute, z.B. der Tierdressur (vgl. Abb. 19);
es ist also offenbar immer noch das Ensemble der armen
Leute. Dafür spricht auch eine Bemerkung von Thoinot
Arbeau, der dies als aufgeklärter Renaissance-Mensch
freilich nicht auf Teufel und Dämonen, sondern auf
ökonomische Sachverhalte zurückführt. Früher sei, so Arbeau,
das Flöte/Trommel-Ensemble aus finanziellen Erwägun-

28
Vgl. etwa die Szene „Fahrende Straßenmusikanten", Ende
14. Jahrhundert; Musikgeschichte in Bildern III, 9, 58.

29 So die Miniatur aus der Bibel des Jaromër, Ende 13. Jahrhundert.

Alexander Buchner, Die Musikinstrumente von den
Anfängen bis zur Gegenwart, Prag 1972, 51.

Abb. 19: Hans Holbein d. J., Bärenführer mit Einhandflöte (Schalmei?)

/ Kleintrommel. (Öffentliche Kunstsammlung Basel,
Kupferstichkabinett, Inv. 1662.132)



gen sehr beliebt gewesen; denn während bei jedem anderen Ensemble mindestens
zwei Musiker zu bezahlen seien, sei es hier nur deren einer. Und er fährt leicht
kritisch fort: „Heutzutage ist kein Handwerker mehr so bescheiden, daß er bei seiner
Hochzeit nicht Pommern und Posaunen hören möchte."30 Flöte und Trommel,
ursprünglich beliebt, weil sie billig waren, erwiesen sich um die Wende zum 17.

Jahrhundert als nicht mehr fein genug. Wer immer es sich leisten konnte, bevorzugte
die aufwendigere Bläseralta. Diese Hierarchie hatten wir bereits bei den
Stadtpfeifern mit Trommel und Querpfeife vermutet. Die Bläseralta — oft unter Verwendung

der aristokratischen Trompete und mindestens aus drei Spielern bestehend —

wurde höher eingeschätzt als Querpfeife und Trommel, die einen gewissen
Landsknechtsgeruch mit sich brachten und damit die Sphäre von Kriegsgeschrei, Gassenhauern

und Trinkliedern.
Imfrühen 16. Jahrhundert aber war das Ensemble Einhandflöte/Kleintrommel —

wie Arbeau bezeugt — sehr beliebt. Dies bestätigt auch Sebastian Virdung, der 1511
schreibt: sunst ist noch ein klein peûcklin / das haben die frantzosen und nider-
lender ser zuo den Schwegein gebraucht / und sunderlich zuo dantz / oder zu den

hochzyten."31 Ein Bildbeleg aus Nürnberg zeigt einen Zug berittener Hochzeitslader,
die von einem trommelnden und pfeifenden Spielmann begleitet werden.32

Der Hauptverwendungsbereich für dies Ensemble scheint, wie ja auch Virdung sagt,
der Tanz gewesen zu sein. Ein schöner Beleg findet sich um 1470, eine flämische
Miniatur, die einen Tanz am englischen Königshofe darstellt. Die Paare formieren
sich vor dem thronenden König zum Tanz, und dominierend in der Mitte steht als

einziger Musiker ein Spielmann mit Einhandflöte und Trommel (vgl. Abb. 20). Im
übrigen darf man unterstellen, daß sich der englische König — wenn er es gewollt
hätte — auch mehr als nur einen Spielmann hätte leisten können. Wenn er dies,

30 Le tabourin accompaigné de sa flutte entre aultres instruments, estoit du temps de noz peres
emploié pource qu'vn seul ioueur suffisoit à mener des deux ensemble, & faioient la symphonie

accordance entiere sans qu'il fust besoing le faire plus grand despence, & d'auoir plusieurs
aultres ioueurs comme violons, & semblables, maintenant il n'est pas si petit manouurier qui
ne veuille a ses nopces auoir les haulbois & saqueboutes. A.a.O., 24.
Die Beliebtheit von Einhandflöte/Kleintrommel gilt offenbar bereits für das Mittelalter; vgl.
dazu Jean Gagné, „L'erotisme dans la musique médiévale" Etudes présentées au troisième

colloque de l'Institut d'études médiévales, Quebec, o.J., 92, wo es heißt: „Peut-être cette
paire galoubet-tabor ou flûte-tambourin constitue-t-elle un symbole de la relation amoureuse

accompagnant la noce ou la description des noces ou des fêtes joyeuses. On la retrouve en

tout cas dans plusieurs descriptions comme les suivantes, qu'on peut lire chez Colin Muset:

Chante cler ou vert boissonet,
Lors m'estuet faire un flajolet
Si le ferai d'un saucelet,

En mai, quant li rossignolez De toute joie m'est bel,
Et quant j'oi lou flaihutel
Soneir aveuc la tabor,
Damoiselles et donzel

Qu'il m'estuet d'amors flajoler Chantent et font grant rivel

31 Sebastian Virdung, a.a.O., o.S
32

Schünemann, a.a.O., Tf. 12, 2.

107



zumindest auf jener Miniatur, nicht tat, so ist das ein deutlicher Hinweis, daß man
den Armenmusik-Charakter des Ensembles nicht absolut nehmen darf.

Wenn es darum geht, die Tänze zu spezifizieren, die mit Flöte und Trommel

getanzt werden, so erscheint das Ensemble — bereichert manchmal durch eine
Gambe — mehrfach dann, wenn eine Gagliarde getanzt wird.33 Die Gagliarde ist der
schnelle Nachtanz zur gravitätischen Pavane. Sie wird, wie Curt Sachs ausgeführt
hat, durch einen pantomimischen Zug geprägt: Der Tänzer durchschritt „mit seiner
Partnerin ein oder zweimal den Saal, ließ sie los und tanzte vor ihr. Sie entwich
tanzend in das entgegengesetzte Saalende, und der Tänzer überbot hier seine

bisherigen Künste, und so ging es in beständiger Steigerung, bis die Spielleute ihre
Instrumente absetzten — wie man sieht, das altbekannte Werbe- und Spröden-
spiel."34

Nicht von der Tanzform, wohl aber von Gehalt und Ausdruck her der Gagliarde
als einem Werbetanz verwandt ist die Moresca (vgl. Abb. 21). Herkunft und
Etymologie dieses Tanzes sind umstritten. Folgt man wiederum Curt Sachs, so handelt
es sich um eine Erscheinung, die nicht nur aus einer Wurzel gedeutet werden kann.
Die Moresca wird von Männern getanzt, die oft Masken tragen oder geschwärzte
Gesichter haben. An Strümpfen und Schuhen sind Schellen befestigt. Charakteristisch

für die Choreographie sind groteske Körperverrenkungen und bizarre Sprünge.
In der Mitte — als umtanztes Zentrum — steht häufig eine Frau, manchmal auch
ein Narr. Der Name Moresca kommt wahrscheinlich von spanisch morisco. So

nannte man die nach der Rückeroberung durch die Reconquista in Spanien gebliebenen

und zum Christentum übergetretenen Mauren. Entsprechend stellt der Tanz
einen stilisierten Kampf zwischen Christen und Heiden dar. Jedoch wäre es, wie
Sachs ausführt, eine zu flache Betrachtungsweise, wollte man den Moriskentanz
ausschließlich auf diese maurisch-christlichen Kämpfe zurückführen. Weit entfernt
vom Austragungsort dieser Konflikte, in England, begegnet der sog. Morris dance,
der nicht nur durch seinen Namen, sondern auch durch choreographische und
Ausstattungs-Elemente Verbindungen zur Moresca aufweist. Seit dem 15. Jahrhundert
ist der Morris dance als eine Form überliefert, bei der etwa sechs Männer und ein
als Narr verkleideter Junge miteinander tanzen. Die Männer sind phantastisch
verkleidet, tragen Schellen an den Füßen und tanzen zum Klang von Einhandflöte und
Trommel. Die Choreographie zumindest der älteren Form des Morris dance verweist
auf uralte Fruchtbarkeitsrituale: So gibt es eine Figur, die sich „Bean setting" —

„Bohnenpflanzen" nennt. Hierbei wird das taktmäßige Aufstampfen und
Hochziehen des Tanzstabes gefordert: „Der Pflanzstock stößt die Löcher in den Boden,
die den Samen aufzunehmen haben."35

33
Vgl. etwa den Holzschnitt von Jost Amann: Josef Ulsamer, Musikalisches Tafelkonfekt, Würzburg

1973, 30. Ferner die Radierung von Hans Asper: Musikgeschichte in Bildern III, 9, 66.
34 Sachs, a.a.O., 241.
35 Sachs, a.a.O., 226.

108



t-'w Ii' mfiuf
ffll I fg| iMlvil Km -

| tzmz 450ounrî> fr
Il îm\-malu((*û"
\Jg£-—-LA-jU (on fil? ii

flud iirtfflui it|fnt'iirtf(ttrti)CV^ni
foi Js&i»unt> lïleutj ftiiitef (t
SAM (A Mim i'fitkl fille Jiiiw

k firtudn le wV lour N: lenmer I
lrti)î\L0irta miffuo# caiêctVwjï
-atlï wVih loin iv fibmia latjl
flfuoé-eiifieuemf 11 furfokmj) |
tielkutciir antre iiiiœ- rrtteffmoiif
na int iiutitai<fc\iu folvrr îv |
Wmffftif dît ciuitdlnC im lAî'.ef

fut fi' tflnuK put |iu )dnnjîy

Abb. 20: Jean de Wavrin, Chronique d'Angleterre (um 1470), Tanz am englischen Königshof.
(Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Handschriftensammlung, Ms. 2534, f. 331)

109



Abb. 21: Israel van Meckenem (um 1480), Moriskentanz. (Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum)

Korrespondierend hierzu begegnet — noch in diesem Jahrhundert — auf den
Balearen ein Kirchentanz, in dem sechs Männer, eine verkleidete Dame und ein
Diabolo schellengeschmückt miteinander tanzen. Auch hier wird die musikalische
Begleitung durch Einhandflöte und Trommel besorgt.

Auch in Rumänien kann Sachs einen Männertanz nachweisen, der die entscheidenden

Moresca-Elemente enthält. Wieder ist ein Narr dabei, wieder eine Frau und
wieder haben die Tänzer geschwärzte Gesichter — das Ganze verbunden mit einem
Schwertkampfspiel. Kampf war ja auch das Urmotiv der spanischen Moresca-Tänzer.
Nur kann er in Rumänien kaum mit der spanischen Mauren-Tradition in Zusammenhang

gebracht werden. Er verweist auf ältere Verbindungen und gibt damit auch

110



den bislang genannten Tanzformen einen gemeinsamen Rahmen: Gesichtsschwärzung

und Kampf — ggf. um die Frau — verweisen auf den uralten Kampf zwischen
Irdisch und Unterirdisch, Gut und Böse, Männlich und Weiblich, also auf archaische
Rituale. Die Moresca, so meint Sachs, stellt, unter diesem Blickwinkel betrachtet,
eine Anpassung archaischer Inhalte an das Zeitgeschehen dar.

Für den gegebenen Zusammenhang ist festzuhalten, daß sich der Männertanz um
die Frau, der seine Wurzeln offenbar in dem Archetypus von „Stirb und Werde"
hat, zur Begleitmusik von Flöte und Trommel vollzieht. Bereits Querflöte und
Trommel begegneten — als Begleitinstrumente zum Schwerttanz —in einem
Zusammenhang, der auf archaische Inhalte von Werden und Vergehen zurückverwies.
Einhandflöte und Kleintrommel als stete Begleiter der Moresca deuten in dieselbe

Richtung.
Unter diesen Umständen möchte man es geradezu für folgerichtig halten, daß

das Flöte/Trommel-Ensemble in einem Rahmen erscheint, der den zeitlosen
Gedanken von Leben und Tod mit aller nur wünschenswerten Klarheit in die Bildwelt

der Renaissance kleidet: nämlich im Totentanz. Unlängst hat sich Reinhold
Flammerstein ausführlich mit diesem Thema befaßt.36 Für ihn erschließt sich das

Verständnis des Totentanzes unter dem Blickwinkel der Musik aus der Verbindung
zwischen Tod und Spielmann, und hier wiederum aus der sozialen Stellung, die der

Spielmann in der mittelalterlichen Welt einnimmt. Diese Welt wird ja, wie Flammerstein

immer wieder herausgearbeitet hat, von den Denkern der Zeit nicht nur als sie

selbst verstanden, sondern primär als Spiegelbild göttlicher Ordnung und Wahrheit.
Die irdische Kirchenmusik erklingt nicht nur um ihrer selbst willen, sondern als

Abbild der himmlischen Liturgie, die den Thronsaal Gottes erfüllt. Die Musiker, die
in der Kirche den liturgischen Gesang ausführen, sind gottgefällige irdische
Repräsentanten der Engel als der himmlischen Musiker. Umgekehrt ist die weltliche Tanz-
und Unterhaltungsmusik irdische Repräsentanz von Teufel und Hölle: Entsprechend
sind die Spielleute Verbündete des Teufels.

Aber nicht nur die Spielleute, auch ihre Instrumente werden verteufelt. Diese

dienen dem bösen Werk, werden folglich als Teufelswerkzeug angesehen und erfahren

entsprechende Versinnbildlichungen. Hierbei erleiden nicht alle Musikinstrumente

das gleiche Schicksal. Manche gelten als „teuflischer" als andere. Besonders

teuflisch sind die Instrumente, die zur Tanzmusik gebraucht werden, d.h. fistula
und tympanum, wie sie in der Sprache der Kleriker genannt werden. Hierbei steht

fistula für Flöteninstrumente aller Art, daneben für Platerspiel, Schalmei und
Dudelsack. Mit tympanum sind alle Arten von Trommeln angesprochen.37

Der Tod, der im Totentanz der Renaissance als musizierender Spielmann auftritt
und mit allen Ständen den Totentanz tanzt, ist der legitime Erbe des mittelalterlichen

Teufels. Er kommtnichtalsFreundzumPapstwiezumBettelmann;vielmehr
präsentiert er jedermann gnadenlos die Rechnung für ein sündhaftes Leben. Gleichzeitig

garantiert er, daß die Strafe auf dem Fuße folgen wird. Er ist direkter Abge-

36 Reinhold Hammerstein, Tanz und Musik des Todes. Die mittelalterlichen Totentänze und ihr
Nachleben, Bern und München 1980.

37 Tanz und Musik des Todes, 41 f.

111



sandter von Hölle und Fegefeuer, mit der Aufgabe betraut, die Seelen der gerechten
Strafe zuzuführen.

Was das Instrumentarium des Todesspielmanns betrifft, so wandelt es sich über
die Jahrhunderte —Hammerstein hat diese Entwicklung detailliert nachgezeichnet.
Im gegebenen Zusammenhang sind die frühesten Totentanz-Belege von besonderem
Interesse, weil der To.d hier — noch ganz dem mittelalterlichen Hintergrund
verhaftet — Instrumente spielt, die seine teuflische Identität spiegeln. Später verwischt
sich dieser Zusammenhang. Mehr und mehr spielt oder führt er attributiv solche
Instrumente mit sich, die die Identität bzw. den Sozialstatus des zum Tanz geholten
Sünders spiegeln. So wird etwa der Kaiser mit einer Trompete, der Bettler mit der
Drehleier geholt.38

Bereits in der ältesten Textfassung des Totentanzes aus der Mitte des 15.
Jahrhunderts begegnet der Tod als Spielmann. Der Text ist lateinisch überliefert und
wird von einer zeitgenössischen Übersetzung begleitet. Es heißt dort:

Fistula tartarea vos iungit in una chorea,

quae licet inviti saliunt ut stulti periti ..."

Und die zeitgenössische Übersetzung:

Mit seiner hellischen pfeifen schreien

bringt er euch all in einen reien,
daran die weisen als die narren
gezwungen in den Sprüngen faren .,."39

Die Pfeife, nach der der Tod die Menschen tanzen läßt, ist also tartarea bzw.
„höllisch" — ein Teufelswerkzeug.

Auch in anderen frühen Belegen begegnet die Pfeife als Todesinstrument. Im
Text des Totentanzes vom Dominikanerinnenkloster Klingental in Kleinbasel sagt
der Tod zum Papst:

„Her bopst Merct uff der pfiffen ton
Ir sullent dar noch springen gar schon."40

Aufschlußreich ist eine Textvariante im Heidelberger Blockbuch, dem vom
Klingental-Totentanz abhängigen Fragment eines Holztafeldrucks — ebenfalls in Basel
entstanden. Dort lautet dieselbe Stelle:

„Her papst merk uf myner pawken don
ihr sullet dornoch hie springen schon."41

Es dürfte sich hierbei um eine Verwechslung von tieferer Bedeutung handeln: Pfeife
und Trommel sind beide Teufelsinstrumente und als solche austauschbar.

38
Vgl. hierzu Hammerstein, a.a.O., 114 et passim.

39 Hammerstein, a.a.O., 31.
40 H.F. Massmann, Die Basler Todtentänze in getreuer Abbildung. Nebst geschichtlicher

Untersuchung, so wie Vergleichung mit den übrigen deutschen Todtentänzen, ihrer Bildfolge und
ihren gemeinsamen Reimtexten, Stuttgart 1847, [Synopse],

41 Massmann, a.a.O.

112



und Musik des Todes, Bern und München 1980, Abb. 150)

Daß die Trommel ein Teufelsinstrument ist, bestätigt auch ein Musiktheoretiker.
1511 äußert sich Sebastian Virdung in seiner Musica getutscht in Hinblick auf
Heerpauken, Trommeln und kleine Pauken folgendermaßen: „Dise baucken alle synd
wie sye wellen / die machen vil onruowe / und ich glaub und halt es für war der
teufel hab die erdacht und gemacht dann gantz kein holtseligkeit / noch guots
daran ist / sunder ein vertempfung / unnd ein nydertruckung aller süssen melo-
deyen Darumb ich wol geachten kan / das das Tympanum [Hieronymi] vil eyn
ander ding muoß gewesen sein / das man zuo dem dienst gottes gebraucht hatt /
dann yetz unser baucken gemacht werden / und das wir on billich den namen dem
tüfelischen instrument zuo geben / das doch nit wirdig ist zuo der Musica zuo
brauchen ,.."42

42 A.a.O., D.

113



Beide, Pfeifen und Trommeln, sind also Teufelsinstrumente. So ist es nur
folgerichtig, daß der Tod auf den bildlich überlieferten Totentänzen häufig mit dem
Instrumentarium begegnet, das nach dem Gesagten als besonders typisch für ihn
angesehen werden darf — mit dem Ensemble Einhandflöte / Kleintrommel. Denn
dies verschmilzt beide Teufelsinstrumente zur Einheit (vgl. Abb. 22).43 Ein schöner,
erst kürzlich publizierter Beleg findet sich in der Darstellung von Totentanz und

Weltgericht auf einer Holztafel in Bar-sur-Loup.44 Das Bild zeigt im Vordergrund
den Knochenmann, der mit Pfeil und Bogen auf Paare zielt, die eine „folla dansa"
— so der Begleittext — tanzen. Die Tanzmusik besorgt ein auf Einhandflöte und
Kleintrommel musizierender Spielmann. Tänzer wie Spielmann sind Tod und Hölle
geweiht, was durch ein winziges schwarzes Teufelchen auf den jeweiligen Köpfen
angedeutet ist. Im Hintergrund schwebt Christus in einer Wolke, während ein

Engel mit der Seelenwaage gerade dabei ist, einen Sünder zu wiegen. Wissend reckt
ein Teufel bereits die Zange nach der Waagschale, um die arme Seele in den Höllenrachen

zu befördern (vgl. Abb. 23). — Ein weiterer Beleg ist mit einem Holzschnitt
gegeben, auf dem der Teufel mit den sieben Todsünden dargestellt und mit folgender

Überschrift versehen ist (vgl. Abb. 24):45

Ich pauck vnd pfeyff euch allen her ein
Hintten in dye helle meyn.

Hinsichtlich des Tanzmotives zeigt Hammerstein im einzelnen, daß die
„Totentanzchoreographie im großen und ganzen die allgemeine Tanzentwicklung"46
mitmacht. Konkret läßt sich an den Bildern die Basse danse- und die Pavanen-Choreo-

graphie ablesen oder zumindest vermuten.
Wichtig scheint daneben noch ein weiteres Element zu sein. In der ältesten

Textfassung wird der Tod zweimal als „schwarz" gekennzeichnet: Dem König trägt der
Tod des „schwarzen Bruders Tanz" an, und das Kind weint: „O we liebe mueter
mein, ein schwarzer man zeucht mich dahin."47 Im Großbasier Totentanz von der

Predigerkirche ist vom „schwarzen Tod" als Gefährten die Rede. Unter Einbezug
der häufig grotesken Körperverrenkungen, mit denen der Tod dargestellt wird,
ergeben sich mit Flöte/Trommel, mit der Schwärzung und der Körperverzerrung
drei Elemente, die bereits im Moriskentanz begegnet sind. Diese Verbindung war
den Zeitgenossen offenbar bewußt: Im Berner Totentanz sagt der Tod zum Bürger:
„Dein haus und hoff must duverlon/und ein maristgen täntzlin don."48 Der
Moriskentanz erwies sich als zeitgenössische Adaptation archaischer Fruchtbarkeits-
Inhalte. Gilt Ähnliches für den Totentanz?

43
Vgl. auch die Abb. bei Hammerstein, a.a.O., 65, 66, 70, 93, 94,133, 136, 150, 187, 222, 302,

309.
44 Vgl. Jean Maillard, „Danse et jugement dernier au Bar-sur-Loup", RBM 34/35 (1980—1981)

72-80.
45 Walter Salmen, „Zur Verbreitung von Einhandflöte und Trommel im europäischen Mittelalter",

a.a.O., 160.
46 A.a.O., 76.
47 A.a.O., 38.
48 Hammerstein, a.a.O., 46.

114



pnraimiînuia teçâtirroMa ftaxaoçmîRïaouiquaicalrUlaint(Ma

ßufttmouiiratärottnö(nMfùntfâih îafninnftianuiit ir te tahmimita

Ltrnua Mm ter r uiruasfirtlate M\à\mtaente îteute
gfafcster? malaâtrteErçte »lobtenuit munit ûMjmlà,
BuiiftetiöHurtnmiaMiUîfiiii I'piiriamateiafi mlatraMßi
tateianiiffrtaiplt irlrilaiiui taqimlCturilaöni pntterraatua
F(luiâtir]ii.difnÉqurönilifuiaMui testerate fteWateïa
minpi frafinÉtfuitemrilmte Drtermafînu toimutenrÄ I

Sftiûnoiraaaffi; mitepte ffiraîsïïqurMWiteatealu
Sniteitralrti teiua nutate rote uîhi pth fiât pt tteiW

lautetriufnnMàstrioiite miiVnCMbiniafei nmite
îfrfinai irnimtaihte tea Wmiqftamaa tait (fa pyniMa

a: mrötetr tatnite prpiitetemi fiîur talpWa
-r- unaa mite üuraxnntelohm qurMatramM

' M !ft truattri?imtalaxi a teteritern / airr;
v uundT.feätirÄi Dâtlopfftrftmlmate&. r

;? rjiiPcnnuaniTniMla tea

Abb. 23: Totentanz und Weltgericht von Bar-sur-Loup (Spätes 15. Jahrhundert; nach Jean
Maillard, „Danse & jugement dernier au Bar-sur-Loup", RBM 34—35 [1980/81]76)

115



III. ZUR BEDEUTUNGSGESCHICHTE VON FLÖTE UND TROMMEL

Der Frage, ob der Totentanz eine zeitgemäße Anpassung an archaische Inhalte ist,
soll hier nicht weiter nachgegangen werden. Hinsichtlich der Instrumentenkombination

Flöte/Trommel möchte ich jedoch abschließend einige Zusammenhänge
aufzeigen, die in diese Richtung deuten.

Zu diesem Zweck sei das vorgestellte Material nochmals zusammengefaßt: Querflöte

und Trommel sind in der Renaissance die typischen Instrumente des Krieges,
von Landsknechten für Landsknechte gespielt. Daneben erscheinen sie als Instrumente

der Stadtpfeifer und begleiten hier u.a. den Schwerttanz. — Einhandflöte
und Kleintrommel sind im Mittelalter Instrumente der Außenseiter, der Spielleute
und Gaukler, der Narren und Monstren; sie finden sich im geistigen Umkreis von
Teufel und Hölle. In der Renaissance begegnet die Kombination bei Hochzeiten,
beim Werbetanz Gagliarde, beim Männertanz Moresca und schließlich beim Totentanz.

Verlassen wir die Ebene des unmittelbar Dargestellten und fragen nach seiner Bedeutung,

so zeichnet sich ab, daß Flöte und Trommel bei Anlässen erklingen, die in
unterschiedlicher Form die Polaritäten von Leben und Tod, Licht und Dunkel,
Männlich und Weiblich ausdrücken: den genannten Anlässen — Schwerttanz,
Moresca, Totentanz — lassen sich unter diesem Blickwinkel noch weitere
Erscheinungsformen anfügen: Der Krieg zentriert das elementare Thema von Leben und
Tod; die mittelalterlichen Gaukler, Narren und Monstren stehen für den uralten
Kampf der Mächte des Lichts gegen die der Finsternis; und Gagliarde und Moresca
rücken die Auseinandersetzung Männlich/Weiblich in den Mittelpunkt.

Hier kann man sich fragen: Warum wird zu all diesen Anlässen vorzugsweise Flöte
und Trommel gespielt? Ist dies Zufall, oder steckt mehr dahinter? Eine Antwort,
die in die zweite Richtung deutet, liegt bereits vor: Im Mittelalter galten Flöte und
Trommel als besonders „teuflisch". Hier freilich kann man wiederum nach dem

„Warum" fragen. Was ist es, das die Flöte einerseits und die Trommel andererseits
zum Teufelsinstrument disponiert?

Wiederum ist es Curt Sachs, der in der zunehmend schwerer zu greifenden Materie
einen Weg weist. In seinem Buch Geist und Werden der Musikinstrumente führt er
aus, daß in den sogenannten primitiven Kulturen der Mensch in die Natur
hineinhorcht, um aus ihr etwas über sein eigenes Wesen und seine Bestimmung zu erfahren.

Der Schall tönt ihm hierbei entgegen als eine zwar nicht greifbare, aber doch
sehr bestimmte Antwort auf die entscheidenden Lebensfragen, nämlich „Nahrung,
Heilung, Verjüngung, Zeugung, Schwangerschaft, Geburt, Vererbung und
Wiederkehr."49 Das Musikinstrument, das er sich baut, dient entsprechend nicht dem
Ausdruck von Kunst im engeren Sinne; vielmehr ist es ein starkes, mächtiges Kultgerät,
Vermittler zwischen wahrnehmbarer und geistiger Welt und als solcher mit
magischen Kräften versehen.

49 Curt Sachs, Geist und Werden der Musikinstrumente, Berlin 1928, Nachdruck Hilversum
1965, 2.

116



Abb. 24: Der Teufel und die sieben Todsünden (Ausschnitt; um 1470). (Wien, Albertina. Nach:
Primitive Holzschnitte. Einzelbilder des XV. Jahrhunderts, Strassburg 1913, Abb. 52)

In dieser Vorstellungswelt erscheint die Flöte als ein Instrument, dessen Erklingen

stets mit Tod und Wiedergeburt in Verbindung steht. So gilt für den Stamm
der Banaro in Neu-Guinea folgender Ritus: Ist ein Banaro gestorben, so wird seine
Asche für zwei Monate in der Geisterhalle vor die Flöten gestellt; am Tage des

Begräbnisses blasen Männer ebenjene Flöten und zur selben Zeit schläft die Witwe
des Verstorbenen mit einem in bestimmter Weise verwandten Mann. Auf diese Weise

möchte man die Wiederkehr des Verstorbenen gewährleisten.50 — Im alten Mexiko
bliesen die Sklaven, die ihrem Herrn in den Tod folgen mußten, auf ihrem Opfergang

die Flöte; und sowohl in Ägypten wie in Peru war es üblich, den Toten Flöten
als Opfergaben ins Grab zu legen.51 Wie es zu dieser Ritualisierung kam, ist
offensichtlich: Die lange, schmale Flöte ist von der Form her dem Phallus — dem

Ursymbol des Lebens — nahe verwandt.
Die Pauke andererseits erscheint in den Riten der Naturreligionen als Symbol

der Fruchtbarkeit. Dahinter steckt das Wissen um die früheste den Augen und dem
Tastsinn zugängliche Trommel — den Mutterbauch. Und der wiederum verweist auf
ein anderes großes Rundes, auf die Erde, die „Mutter Erde", wie man ja auch sagt.

50
A.a.O., 20.

51
A.a.O., 22.

117



So ist es nicht verwunderlich, daß in vielen Volksbräuchen die Trommel den
Themenkreis von Mutterbauch, Schwangerschaft und Geborgenheit symbolisiert.
Bereits diese gleichsam weibliche Identität erweist sie als Gegenpol zur Flöte, die
für den männlichen Bereich von Phallus, Zeugung und Aktivität stand. Bei den
afrikanischen Lango z.B. heißt die größte der vorhandenen Trommeln „Mutter".
Bei den indischen Chamar muß bei Hochzeiten die Mutter des Bräutigams der Trommel

ein Opfer darbringen. Danach vollzieht sich unter Vorangehen eines
trommelschlagenden Mannes ein Umzug der Frauen und die Anbetung der Mutter Erde
durch die Ältesten.52 — Nun trägt die große Mutter Erde zwar ihre Früchte aus und
gibt sie bereitwillig her; aber mit unausweichlicher Konsequenz nimmt sie sie auch
wieder zu sich. Sie erlaubt zwar Blühen und Reifen, aber sie sorgt auch für Welken
und Sterben; sie waltet über den Kreislauf von Leben und Tod. So kommt es, daß
die Trommel nicht nur Fruchtbarkeit, sondern vor allem den Tod symbolisiert.

Auf archaischer, unmittelbar körperhafter Ebene steht also die Flöte für
Männlichkeit und Leben, die Trommel für Weiblichkeit und Tod — ein Zusammenhang,
der unmittelbar greifbar wird im Tshikona, einem Tanz der afrikanischen Venda.
Dieser Tanz, der die Gesamtheit des Venda-Volkes symbolisiert und den alle
mittanzen, wird von mindestens 20 Männern ausgeführt, die unterschiedlich gestimmte
Flöten blasen, sowie von mindestens vier trommelschlagenden Frauen.53

Es wäre faszinierend, den kulturbedingten Veränderungen und Entwicklungen
nachzuspüren, die diese Ursymbolisierungen im Laufe der Geschichte erfuhren —

was hier nicht möglich ist. Immerhin kristallisiert sich nun wenigstens eine dieser

Anpassungen archaischer Inhalte an den herrschenden Zeitgeist mit aller Deutlichkeit

heraus: Im Mittelalter, in dem ja die Tendenz bestand, Sexualität und Körperlichkeit

als lascivia zu verteufeln, galten Flöte und Trommel als Teufelswerkzeug,
was vor dem aufgezeigten Hintergrund nur folgerichtig ist.

Im Bewußtsein der Renaissance bleibt davon anscheinend nicht viel mehr als der
Geruch der „Billigkeit" — des Ensembles derer, die sich nichts besseres leisten
können.54 Aber die präzise, wenn auch kommentarlose Zuordnung von Flöte und
Trommel zu gerade den Anlässen, die mehr oder weniger deutlich jene zeitlosen
Inhalte in zeitgenössischer Adaptation ausdrücken, zeigt, daß auf einer tiefen,
unausgesprochenen Ebene noch ein Wissen um die alten Zusammenhänge vorhanden ist.

52 A.a.O., 54.
53

Vgl. John Blacking, Process and product in human society, Johannesburg 1969,17. Wiederum
gilt mein Dank Herrn Willem de Waal, der mich auf diese Veröffentlichung hinwies.

54 Etwas von der alten Symbolik — freilich ins Triviale gewandt — bleibt gleichwohl. In den Canti
dei lanzi, den Liedern deutscher Landsknechte in italienischen Diensten, kann man von Pfeifern
und Trommlern lesen, die schöne Damen dazu einladen, diese Musik zu erlernen und sich zu
diesem Behufe im Haus mit dem Zeichen von Stab und Loch einzufinden Vgl. Timothy
McGee und Sylvia Mittler, „Information on instruments in Florentine carnival songs", Early
Music 10 (1982) 457f.
Ein spätes Zeugnis für das Fortleben der Instrumentensymbolik ist mit dem „Marsch für Flöte
und Pauke" aus der Zauberflöte gegeben, der ja den „Gang durch Feuer und Wasser", d.h. den
Gang durch den Tod zu neuem Leben, begleitet; vgl. hierzu Dagmar Hoffmann-Axthelm, Zur
tiefenpsychologischen Bedeutung von Flöte und Pauke, Liz.-Arbeit Zürich 1980, maschr.

118


	Zu Ikonographie und Bedeutungsgeschichte von Flöte und Trommel in Mittelalter und Renaissance

