
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 6 (1982)

Rubrik: [Zu Theorie und Geschichte der Musik des 17. bis 19. Jahrhunderts]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER MODUS UND TRANSPOSITION UM 1600

von Anne Smith

PROBLEMSTELLUNG1

Seit mehr als hundert Jahren schreiben Musikhistoriker über die Schlüsselung
von mehrstimmigen Stücken um 1600 und deren Bedeutung für die Aufführungspraxis.

In diesen, mitunter recht polemischen Abhandlungen ist aber bis heute
keine Einigung erzielt worden. Der Grund dafür liegt einerseits in der Sache

selbst, andererseits in der von einer modernen Musikanschauung geprägten
Fragestellung, aus deren Blickwinkel das Problem untersucht wird. Die heutige
Musikwissenschaft erwartet vielfach Systematik und eindeutige Regeln. Wo aber
der Stoff keine einfache Klassifizierung zuläßt, wo verschiedene Faktoren
gegeneinander abgewogen werden müssen, ist die Versuchung groß, Teilantworten als

vollständig anzusehen. In der ganzen Diskussion der ,,Chiavette"-Frage ist diese
Tendenz sichtbar.

Schon im letzten Jahrhundert wurde festgestellt, daß die meisten vierstimmigen

Stücke in der zweiten Hälfte des 16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts
entweder hochgeschlüsselt (g2, c2, c3, c4 oder F3) oder tiefgeschlüsselt (c1, c3, c4, F4)

notiert wurden. Drei verschiedene und als gegensätzlich empfundene Theorien
wurden aufgestellt, um dieses Phänomen zu erklären. Kiesewetter hat als erster
bemerkt, daß hochgeschlüsselte Stücke häufig eine Quarte tiefer versetzt wurden,

wenn sie mit Orgelbegleitung aufgeführt wurden.2 Diese Quarttransposition
hielt er jedoch für zu groß in Anbetracht des Stimmtons und der

Zusammensetzung eines Chors seiner Zeit. Daher schlug er vor, solche Stücke eine Terz
tiefer aufzuführen. Diese Empfehlung wurde von verschiedenen Musikwissenschaftlern

(Riemann, Moser, Kroyer u.a.) mit der Begründung als Regel
übernommen, daß der Terzabstand zwischen den hohen und tiefen Schlüsseln auf
eine Terztransposition hindeute.3 Dagegen hat Ehrmann vorgebracht, die Schlüsselung

sei ausschließlich vom Ambitus des jeweiligen Modus bestimmt, eine all-

1

Hartwig Thomas möchte ich für seine Hilfe bei der deutschen Formulierung dieser Arbeit
danken, Käthe Wagner, Nicoletta Birkner-Gossen und Veronika Gutmann für die ihre beim
Übersetzen der spanischen und italienischen Texte. Nähere Angaben zu den Quellen und
Erklärung der Sigla finden sich in der Bibliographia (26—27). Die in Klammern gesetzten
Zahlen nach den Zitaten beziehen sich auf die Seitenzahlen in den angegebenen Ausgaben.

2
Raphael G. Kiesewetter, Galerie der alten Contrapunctisten, Wien 1847.

3 Theodor Kroyer, „Zur Chiavettenfrage", Studien zur Musik-Geschichte; Festschrift für
Guido Adler zum 75. Geburtstag, Wien 1930, 104—115; Theodor Kroyer, Der vollkommene

Partiturspieler, Erste Folge, Leipzig 1930, iii—xii; H.J. Moser, „Chiavette", Musik-
Lexikon, Berlin 1935, 124; Hugo Riemann, „Chiavette", Musiklexikon, Berlin u1929,
305-306.

9



fällige Transposition aber von den Aufführungsverhältnissen.4 Eine dritte Deutung

der Schlüssel wird von Mendel und Federhofer vorgenommen, welche auf
das häufige Vorkommen von Orgelstimmen hinweisen, die eine Quarte tiefer
notiert sind als die hochgeschlüsselten Vokalstimmen.5 Diese Beobachtung,
gestützt durch Angaben in theoretischen Quellen, wird als Hinweis dafür genommen,

daß hochgeschlüsselte Stücke fast immer um eine Quarte nach unten
transponiert werden sollten. Für jede der drei erwähnten Hypothesen lassen sich
„Beweise" an Hand von theoretischen Quellen finden. Jede einzelne spiegelt
einen Teil des damaligen Verhältnisses zwischen Notiertem und Klingendem
wider, jede einzelne aber versperrt, absolut genommen, den Blick auf das Ganze.

Um 1600 hatte man ein ganz anderes Verhältnis zum notierten Text als heute.
Wenn wir einen bestimmten notierten Ton sehen, spielen und singen wir ihn so
wie er dasteht. Die Tonhöhe wird (mit geringen Abweichungen) der internationalen

Norm entsprechen. So etwas war für einen Musiker des 16. Jahrhunderts
unvorstellbar, da es erst im 19. Jahrhundert möglich war, eine bestimmte
Tonhöhe zuverlässig zu reproduzieren.6 Die Tonlage einer Aufführung hing nicht
allein vom Notieren ab, sondern auch von äußeren Umständen, wie etwa der
Zusammenstellung der Sänger und der Stimmtonhöhe der mitwirkenden
Instrumente, insbesondere der Orgel. Jede Kapelle an jedem Ort mußte jeweils die

Frage für sich selber lösen, wie das Notierte ins Klingende zu übertragen sei. Es
hat wohl auch Konventionen gegeben, welche, ohne das Klingende völlig eindeutig

festzulegen, die Möglichkeiten weitgehend einschränkten. Für uns ist es von
Interesse, diesen „verlorengegangenen Selbstverständlichkeiten" wieder nachzugehen,

damit wir sie in unseren heutigen Aufführungen berücksichtigen können.
Für die vorliegende Arbeit ergeben sich aus dem obigen die folgenden beiden

Fragen:
- Welche Bedeutung kam der Schlüsselung um 1600 zu?

- Welche Kriterien wurden beim Transponieren berücksichtigt und wie wurde
dabei vorgegangen?
In den folgenden beiden Abschnitten werden diese Fragen eingehender behandelt.

4 Richard Ehrmann, „Die Schlüsselkombinationen im 15. und 16. Jahrhundert", Studien zur
Musikwissenschaft, Beihefte der Denkmäler derTonkunst in Oesterreich 11 (1924) 58—74.

5 Hellmut Federhofer, „Zur Chiavetten-Frage", Anzeiger der phil.-bist. Klasse der Oesterrei¬

chischen Akademie der Wissenschaften 1953,139—152; Arthur Mendel, „Pitch in the 16th
and 17th Centuries", Parts III und IV, MQ 34(1948) 336—357 und 575—593 ; Nachdruck:
Studies in the history of musical pitch, Amsterdam 1968, 129—169. In diesen beiden Artikeln

findet man eine ausführliche Abhandlung und Bibliographie zur Schlüsselungsfrage.
6 Alexander J. Ellis, „On the history of musical pitch", Journal of the Society of Arts

(1880) 293—336; Nachdruck: Studies in the history of musical pitch, Amsterdam 1968,
11-54.

10



MODUS

Die Bedeutung der Schlüsselung

Die Frage nach der Bedeutung der Schlüsselung um 1600 wird im folgenden
auf Grund theoretischer Quellen der Zeit näher untersucht. Nur wenn man den

Kontext betrachtet, in dem die Schlüsselung behandelt wird, kann man zu schlüssigen

Ergebnissen gelangen. Die Schlüsselung wird meistens, wenn überhaupt, im
Zusammenhang mit der Moduslehre abgehandelt. Deshalb ist es nützlich, einen
Überblick darüber zu gewinnen, was eine solche Lehre üblicherweise enthielt.
Nach einigen generellen Definitionen von Modus, einer Darstellung der verschiedenen

Intervallgattungen (Quarte, Quinte, Oktave) und der Benennung eines

jeglichen Modus werden im allgemeinen die spezifischen Eigenschaften der
einzelnen Modi aufgezählt. Dabei werden meistens alle oder ein Teil der folgenden
Punkte berücksichtigt:

1. Die Oktavgattung des Modus
2. Die Teilung der Oktave, sei diese harmonisch oder arithmetisch bzw. der

Modus authentisch oder plagal.
3. Die Kadenz-Ordnung
4. Die Tonartencharakteristiken oder der Affekt des Modus
5. Die Schlüssel, in denen der Modus normalerweise notiert wird
6. Der transponierte Modus

Von allen diesen Punkten hat die Schlüsselung den geringsten Stellenwert. Dafür
gibt es verschiedene Anhaltspunkte. Häufig wird sie nur flüchtig erwähnt oder

ganz weggelassen. Manchmal wird die Schlüsselung nur partiell angegeben, für
eine bis drei Stimmen, oder sie wird lediglich angedeutet, indem kleine Stücke

abgedruckt werden, die als Beispiel für den Modus dienen sollen.
Cerone ist der einzige Theoretiker, der uns ausführlich darauf hinweist, wie

diese Information zu beurteilen und anzuwenden ist:

No ay duda que para componer qual-
quiera Tono, de manera que sus pun-
tos esten regolados y contenidos de-
baxo de las cinco lineas y quatro
espacios, y no tengan occasion ser-
virse de reglas falsas ö anadidas; se ha
de usar la orden de las Claves que
estan puestas en cada particular Cap.
conforme el Tono; porquanto (à mi
parecer) aquellas son las mas apropria-
das, y de mayor comodidad. Con todo
esto, no han de mirar solamente à la

Ohne Zweifel sollte man in jeglicher Tonart

derart komponieren, daß ihre Noten
innerhalb der fünf Linien und vier
Zwischenräume angeordnet und enthalten
sind, und keine Möglichkeit besteht,
sich falscher oder hinzugefügter Linien
zu bedienen. Man muß die Anordnung
der Schlüssel benutzen, welche in jedem
einzelnen Kapitel der Tonart nach aufgeführt

sind. Gerade weil (so scheint es

mir) jene die schicklichsten und

bequemsten sind. Zudem soll man nicht

11



final y à las Claves para conocer el

Tono, que avezes los Compositores se
serviran de différentes Claves, pues-
tas una regia mas en alto o mas en
baxo, de lo que puestas estan en los

exemplos de arriva. La causa es, que
no llegan con los puntos à los termi-
nos extremos de la perfeta Composi-
cion con alguna parte; ö verdadera-

mente, anaden una raya (y avezes
dos) para poner los puntos necessarios

para la perfeta Composicion; lo quai
parece cosa sea de ver. Y ansi para
apuntarmas curiosamente, qualquiera
Tono se ha de escrivir con aquella
orden de Claves, que en su Cap. tiene
puestas-, de modo, que la postura de
las Claves no es del todo firme, para
hazer conocer por pratica de que Tono
sea la Composicion: emperö es menes-
ter otra pratica. (912)

nur auf die Finalis oder die Schlüssel

achten, um die Tonart zu erkennen, weil
die Komponisten manchmal verschiedene

Schlüssel brauchen, etwa eine Linie
höher oder tiefer als in den obigen
Beispielen. Der Grund ist, daß sie in irgendeinem

Teil mit den Noten nicht mit den
äußersten Enden der perfekten Komposition

übereinstimmen, sondern tatsächlich

eine Linie (oder manchmal zwei)
hinzufügen, um die Noten zu setzen, die
für die perfekte Komposition nötig sind,
dies sieht häßlich aus. Und so muß man
jene Tonart mit jener Anordnung der
Schlüssel schreiben, wie sie in ihrem
Kapitel steht, diese ganz deutlich zu notieren.

Da aber die Stellung der Schlüssel
nicht eindeutig festliegt, ist es notwendig,

andere Methoden anzuwenden, um
für die Praxis erkennen zu lassen, in
welcher Tonart die Komposition sei.

Einerseits gab es also eine gebräuchliche Schlüsselung für jeden Modus, andererseits

sollte das Fünfliniensystem wenn möglich nicht überschritten werden.
Daher mußte auf die gebräuchliche Schlüsselung verzichtet werden, wenn sich
eine oder mehrere Stimmen außerhalb des normalen Ambitus bewegten. Die
Schlüssel für diese Stimmen mußten dem Ambitus entsprechend um eine oder
zwei Linien verschoben werden. Es handelte sich hier nicht um strikte Regeln,
sondern um Konventionen, von denen eine im Konfliktfalle der anderen vorgezogen

wurde.
Interessant ist Cerones Bemerkung, daß man bei der Bestimmung des Modus

nicht nur auf die Schlüsselung achten soll, weil diese unzuverlässig ist. Seine

Warnung weist darauf hin, daß dies in der Praxis dennoch häufig vorkam. Bona da

Brescia schreibt zum Beispiel, man könne den Modus auf Grund von Schlüsselung

und Finalis erkennen, obwohl dies mehr „practica che scienza" sei (72).
Möglicherweise wurde die Schlüsselung damals verwendet, wie heute die
verschiedenen „Eselsbrücken" von Musikschülern benützt werden, um die Tonart
eines Stückes festzustellen (wie etwa „Geh du alter Esel, hole Fische"). Zur
Bestimmung des Modus mußten also andere Methoden herangezogen werden.

12



Exkurs über die Bestimmung eines Modus

Das Problem taucht auf, weil die authentischen und plagalen Modi, die in einem
melodischen Kontext entstanden sind, in ihrer ursprünglichen Form nicht geeignet

sind, mehrstimmige Musik zu beschreiben. Ein mehrstimmiges Stück wurde
im 16. Jahrhundert als eine Zusammenfügung von Stimmen in der authentischen

oder plagalen Lage einer Tonart verstanden, wobei der Modus des Tenors
als der Gesamtmodus betrachtet wurde. Den Modus des Tenors konnte man am
melodischen Ablauf, an der Klauselordnung und an der Finalis erkennen. Häufig
wird darauf hingewiesen, daß man die Finalis eigentlich der tiefsten Stimme
entnehmen solle, da der Tenor oft auf eine zur Finalis gehörende Konsonanz ende.
Wenn der Tenor eines gewöhnlichen vierstimmigen Stücks im authentischen
Modus stand, lief der Sopran parallel mit ihm, während Alt und Baß plagal waren
und vice versa. Obwohl heute, etwa bei Hermelink, oft Zweifel an der Tauglichkeit

dieses Systems geäußert werden, müssen wir es akzeptieren und damit umgehen

können, um dem damaligen Verständnis der Musik näherzukommen.7

Der transponierte Modus

Wie oben erwähnt, wurde der transponierte Modus auch zu den spezifischen
Eigenschaften einer jeweiligen Tonart gezählt. Transponierter Modus bedeutet
hier nur die Quart-Transposition nach oben beziehungsweise die Quint-Transposition

nach unten. Es ist die einzige Transposition, die vorgenommen werden
kann, ohne daß die Grenzen des Hexachord-Systems überschritten werden, da
sie lediglich mit dem Zusatz eines \> zustande kommt. Wozu diese Transposition
überhaupt benötigt wurde, wird aus folgendem Zitat von Rodio ersichtlich:

La causa onde son nati i tuoni, finti,
transportati (non essendo differenza
dal finto al naturale) sono stati i mu-
sici stromentali che havendo per es-

sempio una opera nel primo tuono
naturale, cheö per l'istrumento, ö per
le voci cantanti sopra taie Instrumente

fusse bassa, la fingono in una quar-
ta ad alto, che viene in G, sol, re, ut
acuto, cantando per \>, molle, & fa
l'istesso che sarebbe il naturale chia-
man dosi primo tuono finto una quar-
ta ad alto, & cosi ancora si fusse trop-

Die Ursache für die „fingierten"
transponierten Modi (es besteht kein Unterschied

zwischen den „fingierten" und
den natürlichen) waren die
Instrumentalmusiker. Wenn ihnen zum Beispiel
ein Stück im ersten natürlichen Modus

vorliegt, das entweder für das Instrument

oder für die mit einem solchen
Instrument singenden Stimmen zu tief
wäre, so „fingieren" sie es eine Quarte
höher, nämlich auf G sol re ut acuto,
gesungen mit b. Dies kommt auf dasselbe

heraus, wie der natürliche und heißt

7
Siegfried Hermelink, Dispositiones Modorum, Tutzing 1960.

13



po alto fingersi una quinta più bassa
si come si vede nel seguente essempio
del secondo tuono. (59—60)

der erste Modus um eine Quarte nach
oben „fingiert". Gleichermaßen würde

er, wenn er zu hoch wäre, um eine Quinte
nach unten „fingiert", wie aus dem

folgenden Beispiel des zweiten Modus
ersichtlich ist.

Schon hier wird deutlich, daß die Transposition erst wichtig wurde, als Instrumente

mit den Sängern spielten. Solange Sänger allein sangen, konnten sie die
Stücke in der Tonlage singen, in der sie am besten klangen. Sobald Instrumente
hinzutraten, mußte der Ton, in dem das Stück gespielt werden sollte, genau
festgelegt werden. Diese Quart-Transposition eröffnete den Komponisten jeweils
zwei Möglichkeiten, jeden Modus zu notieren. Sie konnten, den Umständen
entsprechend, die eine oder die andere wählen. Wie Rodio oben erwähnt, ist die
natürliche Lage bei manchen Tonarten so ungünstig, daß Stücke häufiger in der
transponierten als in der ursprünglichen Lage notiert werden, wie etwa beim
Hypodorischen (siehe Tabelle 1.2). In den Quellen werden meistens die Schlüssel
für die natürliche sowie die transponierte Lage gegeben.

Die Schlüsselung bei den einzelnen Theoretikern

In dieser Arbeit werden fünfzehn Quellen berücksichtigt, welche Schlüsselungsangaben

enthalten. In neun davon (Bona, Calvisius, Cerone, Galilei, Nucius,
Pontio, Praetorius, Rodio, Sweelinck) ist ausdrücklich von den gebräuchlichen
Schlüsseln eines jeweiligen Modus die Rede, in zweien (Diruta, Zarlino) wird von
der „natürlichen Lage" eines Modus gesprochen und in den übrigen vier (Be-
ringer, Herbst, Santa Maria, Vicentino) werden Beispiele für jeden Modus
angegeben, aus denen man die Schlüsselung ableiten kann. Diese Angaben sind in
Tabelle LI —1.12 zusammengestellt. Die am häufigsten vorkommenden Schlüssel

sind zusammen mit den Quellen, aus denen sie stammen, angeführt.
Darunter sind Varianten angegeben, deren Anzahl auffallend ist. Der Mangel
an erwünschter Regelmäßigkeit soll nicht dazu verleiten, diese Informationen
als untauglich von sich zu weisen. Vielmehr müssen die Varianten und ihre
Ursachen untersucht werden, um festzustellen, welche Bedeutung ihnen
zukommt. Bei gewissen Tonarten kommen beträchtlich mehr Varianten vor als

bei anderen, so etwa bei Hypodorisch, Hypophrygisch, Lydisch und Hypoly-
disch. Hierfür gibt es unterschiedliche Gründe:

Beim Hypodorischen entstehen die Varianten aus dem Konflikt zwischen
der traditionellen Lage und den praktischen Gegebenheiten. Traditionsgemäß
müßte der zweite Modus sehr tief liegen, wie man der tiefen Variante Cerones

entnehmen kann (siehe Tabelle 1.2). Weil dies unbequem für die Sänger wäre,

14



wurde er gewöhnlich um eine Oktave nach oben versetzt, was dann häufig als

zu hoch empfunden wurde, so daß man zur transponierten Lage auswich. Diese

Situation findet ihren Ausdruck in den Schlüsselvarianten. In der normalen Lage
werden hauptsächlich hohe Schlüssel vorgeschlagen, aber auch tiefe Schlüssel
werden angegeben. In der transponierten Lage sind die Angaben einheitlich.
Oktavversetzte Schlüssel lassen sich auch im transponierten Phrygisch, Hypo-
phrygisch, Aeolisch und Hypoionisch finden, wo sie aber eine weniger große
Rolle spielen.

Die Ursachen für die Varianten sind ganz andere beim Hypophrygischen. Es

wird öfter darauf hingewiesen, etwa von Cerone (889), daß die Komponisten
meistens unfähig waren, zwischen dem dritten und vierten Modus zu unterscheiden.

Daher kommt es vor, daß Stücke, die angeblich im vierten Modus stehen,
tatsächlich dem dritten Modus angehören. Dies führt.zu dem verwirrenden Bild
der Schlüssel in Tabelle 1.4. Obwohl die meisten Theoretiker die ganz tiefen
Schlüssel anführen, die für diese Tonart erforderlich sind, so schlagen dennoch

einige Theoretiker diejenigen vor, die für den dritten Modus typisch wären (c1,

c2, c4, F4).

Obwohl Glarean schon 1547 in seinem Dodekachordon die Existenz von
zwölf Modi dargelegt hatte, dauerte es lange, bis diese Vorstellung allgemein
akzeptiert wurde. Daher werden in den in dieser Untersuchung benutzten Quellen

manchmal nur acht Modi beschrieben. Dies hat zwei Auswirkungen: erstens
erscheinen weniger Angaben für den neunten bis zwölften Modus, zweitens
verwischen sich die Grenzen zwischen dem fünften und elften sowie zwischen dem
sechsten und zwölften Modus. Die Theoretiker, die nur acht Modi aufzählen,
stellen den fünften Modus auf F mit einem \> auf der vierten Stufe dar. Dies wird
aber von „modernen" Theoretikern für transponiertes Ionisch gehalten. In den
Tabellen I. 5 und 1.6 ist die jeweilige Benennung des Modus durch den Theoretiker

berücksichtigt. Infolgedessen zerfällt die Schlüsselung dort in zwei
Hauptgruppen, in eine mit \> und eine ohne \>. In diesem Zusammenhang ist es

interessant zu bemerken, daß Sweelinck Lydisch und Hypolydisch nach C transponiert,

statt nach B wie die anderen Theoretiker. Hier zeigt sich der Übergang
vom fünften und sechsten Modus zum elften und zwölften am deutlichsten. Eine

Verbindung zwischen der F- und C-Tonart wird empfunden, aber die F-Tonart
wird noch als Ausgangspunkt betrachtet.

Die oben erwähnten Schlüsselvarianten sind aus einer Wechselwirkung
zwischen Tradition und Praxis entstanden. Es ist daher zu erwarten, daß bei den

neueren Modi weniger große Verschiedenheiten vorkommen, was auch durch
einen Blick auf Tabelle 1.9—1.12 bestätigt wird.

Unter den bisher noch nicht besprochenen Varianten fallen ferner
Abweichungen in der Baß-Stimme bei den hochgeschlüsselten Tonarten auf. Hier kommen

Bariton- und Tenorschlüssel ungefähr gleich oft vor. Daß diese beiden
Schlüssel mehr oder weniger gleich behandelt wurden, geht auch aus Cerone und
Galilei hervor, welche beide Schlüssel als Möglichkeit anführen.

15



Schließlich scheint jeder Theoretiker (und wahrscheinlich jeder Komponist)
sein eigenes System gehabt zu haben, die Modi zu notieren. Daher kommen
Ausnahmen vor, bei denen sich ein einzelner Schlüssel von den übrigen unterscheidet,

wobei dies gewöhnlich dadurch geschieht, daß er auf eine der nächstliegenden

Zeilen verschoben ist. Nucius schreibt etwa bei Hypoaeolisch (Tabelle 1.10)
den Baß im Baritonschlüssel, wo die anderen ihn im Baßschlüssel notieren.
Beiringer schreibt transponiertes Hypoaeolisch mit g1 im Sopran statt g2. Calvisius

zeigt für alle Modi, wie Tenor und Sopran zu notieren sind. Außerdem belegt er
häufig, wie derselbe Modus oder manchmal sein Komplement im Baß erscheinen
kann. Zu diesem Zweck benutzt er immer den Baßschlüssel, auch wo andere den
Tenor- oder Baritonschlüssel verwenden. Alle diese individuellen Abweichungen
sind nicht weiter erstaunlich im Hinblick auf das Zitat Cerones, daß man manchmal

einen Schlüssel um eine oder zwei Linien verschieben müsse, um eine
„perfekte" Komposition zu notieren. Da die zuletzt betrachteten Varianten in
diesem Rahmen bleiben, können sie als persönliche Gewohnheiten jedes Komponisten

oder Theoretikers betrachtet werden.

Der Zusammenhang zwischen Modus und Schlüsselung

Die Tabellen 1.1—1.12 zeigen, daß ein Zusammenhang zwischen Modus und
Schlüsselung besteht, wie es Ehrmann postuliert hat. Dieser Zusammenhang läßt
sich nicht durch eine sture Regel beschreiben, sondern ist flexibel genug, um
sich an die verschiedenen Gegebenheiten der einzelnen Modi und Stücke

anzupassen. Er läßt den Einfluß verschiedener, wechselweise wirksamer Konventionen

deutlich erkennen. Für jeden Modus gab es eine gebräuchliche Schlüsselung,
die man manchmal änderte, damit Hilfslinien vermieden wurden. Dazu kommen
die Konflikte zwischen „traditioneller" und „moderner" Modalität, welche ihrerseits

die Schlüsselung beeinflußten. Diese verschiedenen Strömungen präsentieren

sich uns als ein heterogenes Nebeneinander gewisser Normen, von denen
keine allein als allgemeingültig genommen werden sollte.

16



TRANSPOSITION

Vorbemerkung zur Transposition

Wie aus dem Gesagten deutlich wird, gab es zwei Möglichkeiten, jeden Modus
zu notieren: entweder in der normalen Lage oder in der transponierten Lage
(eine Quarte höher, beziehungsweise eine Quinte tiefer). Eine von diesen Varianten

wurde im allgemeinen häufiger gebraucht. Beim Notieren wurde hauptsächlich

an die Sänger gedacht, wie aus folgendem Zitat Cerones hervorgeht:

Otros accidentales ay, que no estan
en uso tanto como los sobredichos,
corne es Primero por C faut, y Ter-

cero por D solre &c. Los quales, aun-

que son mas usados de los Organistas

para accomodarse mejor con el Choro,
que de los Compositores para com-

poner sus obras, por la difficultad que
tienen los Cantores de ver tantos Be

moles, y tantos Be quadrados ö Sos-

tenidos, y de cantar fuera de las cuer-
das ordinarias; (922)

Es gibt weitere Akzidentien, die nicht
so gebräuchlich sind, wie die oben
erwähnten, so etwa der erste Modus auf C

fa ut, der dritte auf D sol re etc. Diese

werden allerdings mehr von Organisten
gebraucht, um sich besser an den Chor

anzupassen, als von Komponisten, um
ihre Werke zu komponieren, wegen der

Schwierigkeit, welche Sänger haben, so
viele erniedrigte, aufgelöste oder erhöhte
Töne zu lesen, und außerhalb der
üblichen Noten zu singen.

Cerone teilt hier mit, daß es zwar andere Möglichkeiten des Transponierens gebe,
daß diese aber mehr von Komponisten gebraucht würden als von Organisten.
Eine entsprechende Äußerung findet sich bei verschiedenen anderen Theoretikern,

so bei Bermudo, Diruta, Santa Maria und Calvisius. Es fällt auf, daß vor
allem Organisten über die Notwendigkeit des Transponierens schreiben und
Anweisungen dazu geben. Dies überrascht nicht, da sie diejenigen waren, welche
sich am häufigsten umstellen mußten. Cerone bestätigt diesen Sachverhalt:

Adviertan en general que todas las

Sequencias que estan escritas sin estas
senales |? son las proprias y naturales:

y todas las que apuntadas estan
con esta \> serial en una sola posicion
de befabemi, ö con su Octava, son las

accidentales mas usadas de los
Compositores. Digo mas usadas de los

Compositores, porquanto de los ecce-
lentes Organistas todas indifferente-
mente son praticadas y usadas: es asa-

ver, quando uno y quando otro, y esto

Man beachte, allgemein, daß alle

Intervallfolgen, welche ohne die Zeichen \>

und geschrieben werden, die angemessenen

und natürlichen sind, und daß

diejenigen, welche mit nur einem \> auf der

Position be fa be mi oder ihrer Oktave

notiert werden, die von den Komponisten

am häufigsten verwendeten
Akzidentien sind. Ich sage: von den Komponisten

am häufigsten verwendet, weil

von den besten Organisten alle ohne
Unterschied praktiziert und gebraucht

17



segun elTono alto ö baxo del Organo, werden: das heißt, manchmal die eine,
usando siempre de aquel que sale mas manchmal die andere, und dies gemäß
comodo para el Choro. (925) dem hohen oder tiefen Stimmton der

Orgel, immer diejenige verwendend, die
dem Chor am bequemsten ist.

Daß die Fähigkeit zum Transponieren bei Organisten geschätzt wurde, kann man
auch Santa Marias und Bermudos Anweisungen für Anfänger entnehmen. Diese
sollen nämlich gleich von Anfang an Stücke von anderen Tönen aus spielen, als

sie notiert sind, um diese Fertigkeit frühzeitig zu entwickeln.8

Die Stimmlage des Chors

Das wichtigste Kriterium für das Transponieren, nach welchem in der Problemstellung

gefragt wurde, war also die Stimmlage des Chors. Offensichtlich war für
die damaligen Musiker das Wohlbehagen des Chors und der dadurch zu erzielende

volle Klang von großer Bedeutung. Im weiteren wird sich erweisen, daß
alle anderen Kriterien diesem untergeordnet waren.

Da sich die Organisten beim Transponieren vor allem nach dem Chor zu richten

hatten, ist es von Interesse, auf die damals bevorzugten Umfänge der einzelnen

Stimmen des Chors einzugehen. Hierbei werde ich mich auf Caroline Brown
Millers Arbeit Chiavette: A New Approach stützen, welche sich eingehend mit
dieser Frage auseinandersetzt.9 Sie zeigt, daß im allgemeinen der mittleren Lage
der Stimme der Vorzug gegeben und die höhere, die Kopfstimme, gemieden
wurde, weil man sie als forciert und schrill empfand. Infolgedessen war der

gebrauchte Umfang jeder Stimme kleiner als derjenige von trainierten Sängern
heute. Sie gibt neben anderen die folgenden Umfänge an:

Soprano ordinario: h—e"
Contralto: (e) f—g' (a')
Tenore ordinario: (c) d—e' (f)
Basso ordinario: F—h10

Zweifellos gab es Sänger, die diese Grenzen überschritten. Im Hinblick auf das

Transponieren aber ist ein solches Konzept wichtig, da die Transposition dazu

dienen sollte, in diesem Rahmen zu bleiben.

8 Otto Kinkeldey, Orgel und Klavier in der Musik des 16. Jahrhunderts, Leipzig 1910;
Nachdruck Hildesheim 1968, 22 und 48.

9 Caroline Brown Miller, Chiavette: A new approach, Masters Thesis, University of Califor¬

nia, Berkeley 1960.
10 Caroline Brown Miller (ibid., 54ff.) entnimmt diese Umfänge Giovanni Battista Doni,

Annotazioni Sopra il Compendio de' Generi e de'Modi dell Musica, Rom 1640, 157, und

vergleicht sie mit anderen Quellen.

18



Ohne Begleitinstrumente konnten die Sänger die beste Tonhöhe für ein Stück
frei wählen. Burmeister beschreibt für angehende Kapellmeister, wie man den

Anfangston finden könne, ohne auf die Orgel angewiesen zu sein.11 Zuerst solle

man die Mittellage des Chors bestimmen und diese mit Mittellage und Umfang
der eigenen Stimme vergleichen. Die Mittellage des Chors werde meistens in der
Oktave d—d' oder e—e' liegen, seltener in der Oktave c—c' oder f—f. Anfänglich
könne man auch eine Flöte oder Pfeife zur Hilfe nehmen, um den Ton zu
bestimmen, bis man genügend Erfahrung habe. Probleme ergaben sich erst, wenn
ein Instrument in einer festen Stimmung hinzutrat, wie etwa eine Orgel. Calvi-
sius betont, der Cantor müsse imstande sein, dem Organisten den Anfangston
anzugeben. Andernfalls suche der Organist einen ihm genehmen Ton aus, welcher
für den Chor nicht notwendigerweise günstig liege. (62—63)

Methoden der Transposition

Daß verschiedene Methoden angewendet wurden, um diesen günstig liegenden
Ton zu finden, geht aus den Quellen hervor. Bermudo erwähnt als einfachste

Möglichkeit die Verwendung von Tabellen mit einem Verzeichnis der üblichen
Transpositionen für den gregorianischen Choral, welche von den Organisten
neben der Orgel aufgehängt wurden. (8 5V—86) Er gibt ein Beispiel einer solchen
Tabelle, welche allerdings nur für Orgeln einer bestimmten Tonhöhe gültig ist.

Meistens jedoch wurde vom Organisten verlangt, daß er erst den Modus eines
Stückes bestimme, und anhand dessen die passende Transposition aussuche. In
den Quellen finden sich Möglichkeiten, aus denen er auswählen konnte. Tabellen

II. 1—12 enthalten eine Zusammenstellung der Transpositionsvorschläge von
elf Theoretikern. In diesen Tabellen sind die möglichen Transpositionen in der
obersten Zeile aufgezählt, zusammen mit den Vorzeichen für jede Transposition.
Individuelle Varianten sind in Klammern in der Tabelle selbst vermerkt. Die
Transposition zu entfernteren Tonarten wird jeweils, wenn überhaupt, erst nach
der Moduslehre besprochen. Da die normale Transposition, die Quart-Versetzung
nach oben, meistens schon in der Moduslehre behandelt worden ist, wird sie

häufig in den besonderen Kapiteln über die Transposition nicht mehr erwähnt.
In diesen Fällen wird das betreffende Kreuz in Klammern gesetzt, wie etwa bei
Calvisius in Tabelle II. 1.

Die wohl am häufigsten verwendete Methode des Transponierens wird u.a.
von Mendel beschrieben. Es handelt sich um hochgeschlüsselte Stücke, die eine
Quarte nach oben beziehungsweise eine Quinte nach unten transponiert werden.
Sie wird am deutlichsten von Praetorius dargelegt:

11 Martin Ruhnke, Joachim Burmeister: Ein Beitrag zur Musiklehre um 1600 Schriften des

Landesinstituts für Musikforschung Kiel, Bd. 5, Kassel etc. 1955.

19



Ob zwar ein jeder Gesang/welcher hoch Claviret, das ist/da im Baß des

uff der ander oder dritten Lini von oben an zu zehlen/oder das ^)\- uff der

dritten Lini also E IpE befunden wird; Wenn er \> mol, per quartam

inferiorem in durum; Wenn er aber dur, per quintam inferiorem in möllern,
naturaliter in die Tabulatur oder Partitur von Organisten/Lauttenisten und allen
andern/die sich der Fundament Instrumenten gebrauchen/gebracht unnd trans-
poniret werden muß. (Praetorius 1, III, 80—81)

Durch diese Transposition werden Stücke lediglich aus der normalen Lage in die
oben erwähnte transponierte Lage des betreffenden Modus versetzt, beziehungsweise

umgekehrt. Diese Transposition bleibt also innerhalb des traditionellen
Modussystems. Daß die hochgeschlüsselten Stücke gewöhnlich nach unten
versetzt wurden, ist nicht weiter erstaunlich, wenn man die bevorzugten Lagen der
Sänger in Betracht zieht. In den hohen Schlüsseln mußte der Sopran nämlich
manchmal, etwa im zweiten Modus, bis zum a" singen, eine Quarte höher, als

die von Doni angegebene ideale obere Grenze. Die vielen hochgeschlüsselten
Werke, die mit einer um eine Quarte tiefer liegenden Orgelstimme überliefert
sind, bezeugen, daß diese Methode tatsächlich oft benutzt wurde. Dieses

Transpositionsverfahren wird von Mendel, Federhofer und Clark detailliert besprochen,

wo man auch eine Aufzählung derartiger Beispiele findet.12
Auch hier kamen Varianten vor. Zwei davon werden von Praetorius selbst

erwähnt. Anschließend an die oben zitierte Stelle fährt er fort:

So befindet sich doch/daß in etlichen Modis, Als in Mixolydio, Aeolio und
Hypojonico, wenn sie per quintam transponiret, eine languidior & pigrior har-
monia proptergraviores sonosgeneriret werde: Darumb es dannungleich besser/
und wird auch der Gesang viel frischer und anmuthiger zuhören/wenn diese

Modi per quartam ex duro in durum transponiret werden. (Praetorius 1, III, 81)

Praetorius schlägt hier vor, in ihrer natürlichen Lage hochgeschlüsselte Modi
eine Quarte statt eine Quinte nach unten zu setzen, um auf diese Art einen
frischeren Klang zu erzeugen. Dies ist also ein weiteres Kriterium für die Wahl der

geeignetsten Transposition. Sofern der Chor gleichermaßen berücksichtigt wird,
können auch andere Faktoren beigezogen werden. Diese Quart-Transpositionen
ex duro in durum erfordern ein fis als Vorzeichen und haben in der mitteltöni-
gen Stimmung tatsächlich einen schärferen Klang zur Folge. Auch die Möglichkeit,

hochgeschlüsselte Stücke so aufzuführen, wie sie notiert sind, wenn die
Umstände es erlauben, wird von Praetorius bedacht:

12 Hellmut Federhofer, a.a.O.; Arthur Mendel, a.a.O., Parts II und IV, MQ 34 (1948)
199-221 und 575-593. Nachdruck a.a.O., 106-128 und 151-169; J. Bunker Clark,
Transposition in seventeenth century English organ accompaniments and the transposing

organ, Detroit 1974.

20



Dieweil auch offtmals Knaben gefunden/und die meisten dergestalt wol
abzurichten weren/wenn man allein guten fleiß bey ihnen anwenden/und sich

der muhe nicht verdriessen lassen wolte/daß sie einen Gesang also signiret,

das g/auch wol dz ä rein und just haben können. (Praetorius 1, III, 157—58)

Standen also Sänger mit besonders hohen Stimmen zur Verfügung, konnte
man ohne weiteres Stücke hoch intonieren. Damals wie heute mußte natürlich
die Zusammensetzung der Sänger berücksichtigt werden.

Obwohl diese Quart- und Quint-Transpositionen wegen der günstigen Vorzeichen

die einfachsten waren (mit höchstens einem \> oder Jj), waren sie längst nicht
die einzigen, die vorgenommen wurden. Nach einigen Theoretikern waren bei

jeder Tonart noch bis zu drei weitere Möglichkeiten zugelassen: die kleine Terz
und Sekunde nach unten, und die Sekunde nach oben (vgl. Tabelle II. 1 — 12).
Cerone und Bermudo bieten die meisten Möglichkeiten an, gefolgt von Diruta
und Santa Maria. Es fällt auf, daß sie alle Organisten aus dem spanischen oder
italienischen Raum sind. Ein Zusammenhang zwischen Gegend und Transposition

kann hier vermutet werden. Diruta schreibt, man müsse häufig eine Sekunde
oder Terz nach unten transponieren, um auf den Chor zu antworten:

Poi c'havete inteso il modo con il
quale si formano Ii Tuoni, & anco le

trasportationi alla Quarta alta, & alla
Quinta bassa, vi è necessario inten-
dere un'altra sorte di trasportationi
per poter rispondere al Choro in voce
commoda, tanto nel Canto figurato,
quanto nel Canto fermo. E perche la
maggior parte de gl'Organi sono alti,
fuora del Tuono Choristo, bisogna
che l'Organista si accommodi à sonare
fuor di strada, un Tuono, & unaTerza
bassa. (Diruta 1,4)

Nachdem ihr die Art und Weise festgelegt

habt, wie man die Modi bildet und
auch die Transpositionen um eine Quarte
nach oben und um eine Quinte nach

unten, ist es euch nötig, eine andere Art
von Transpositionen ins Auge zu fassen,

um dem Chor in bequemer Stimmlage
antworten zu können. Das gilt sowohl
im figuralen Gesang als auch im Choral.
Und weil der größte Teil der Orgeln
hoch sind, außerhalb des Chortons, muß
sich der Organist darangewöhnen,
ungewohnterweise auch eine Sekunde oder
Terz tiefer zu spielen.

Praetorius bestätigt, daß Italiener um der Schönheit des Gesanges willen häufiger

solche Transpositionen vornehmen und meint, man könne diese mit etwas
Übung problemlos durchführen:

Sintemahl etliche Itali an dem hohen singen/wie nicht unbillich/kein gefal-
len/vermeynen es habe keine art/könne auch der Text nicht recht wol vernommen

werden/man krehete/schreye und singe in der höhe gleich wie die
Grasemägde. Daher auch bißweilen im brauch/daß sie Hypolonicum Mo dum außm C.

wenn derselbe per quintam ins F. transponiret wird/noch umb eine tertz tieffer

21



außm D. mit Orgeln/Positiffen/und beygeordneten Instrumenten musiciren-.

Ungeachtet dieser Modus fast besser als der andern einer/ohne fernere transposition,

humanis vocibus musicirt werden könte/so wird doch solches eintzig und
allein umb der Vocalisten und Senger willen also angestellet. Gleicher gestald
wird auch HypoDorius umb ein Tertz niedriger außm E. musiciret. Welche und
dergleichen Transpositiones einem Organisten so wol/als andern Instrumentisten
anfangs zwar etwas sawer und wiederlich ankömpt: Aber wenn einer sich nur
der mühe nicht verdriessen lest/sondern mit fleiß ein Zeitlang sich darinnnen
exerciret und ubet/so ist und wird es ihm gar leicht/ja gleichsamb eine Lust zu
practiciren und praestiren. (Praetorius 1, II, 16—17)

Dieses Zitat weist darauf hin — besonders in Hinblick auf die spanischen und
italienischen Quellen —, daß diese ungewöhnlicheren Versetzungen im Süden öfter
durchgeführt wurden und auch in anderen Ländern nicht unbekannt waren.

Insbesondere Bermudo erklärt, warum gerade diese Transpositionen anderen

vorgezogen wurden. In der mitteltönigen Stimmung ist nur eine beschränkte
Anzahl von Tönen brauchbar: alle Kreuze ab dis und alle b ab as im Quintenzirkel

sind zu meiden, da sonst höchst unreine Akkorde vorkommen. In den bisher
genannten Transpositionen tritt keiner dieser Töne in der Grundskala auf, was
bei allen andern der Fall wäre. Bermudo hält diejenigen Transpositionen für die
schwierigsten, bei denen z.B. ein dis bei einer primären oder Quint-Klausel nötig
ist. Wie Bermudo, so gibt auch Praetorius Anweisungen, wie solche Unreinheiten
zu umgehen seien:

Wenn nemlich das tj mit dem (/«)"£• und in der mitten die Tertia major das

(Dis) /welches etwas zu jung und zu hoch) und also dargegen falsch ist/gegriffen
werden muß. So muß nicht allein ein Organist/solches mit fleiß durchsehen

unnd uberschlagen/sondern auch gute acht haben/daß er entweder die tertiam

gar aussen lasse/oder die tertiam minorem, das d tangire/oder aber mitscharffen
mordanten es also vergütte/damit die Dissonantz so eigendlich nicht observiret
und gehöret werde. (Praetorius 1, III, 81)

Man könne also den betreffenden Ton auslassen, ersetzen oder so stark verzieren,

daß die Unreinheit nicht mehr auffällt.
In den Tabellen II. 1—12 kommen drei in der mitteltönigen Stimmung ungünstige

Transpositionen vor: die Versetzung des Dorischen und Hypodorischen
nach F und diejenige des Hypolydischen nach A. Sie lassen sich auf verschiedene

Arten erklären. Aus dem Zusammenhang ergibt sich, daß die von Faber und
Rodio vorgenommene Transposition des Dorischen eher als ein Lehrbeispiel zu
verstehen ist, wie man einen Satz von einem Ort zum anderen verschiebt, ohne
dabei seine innere Struktur zu zerstören, daß sie aber kaum als Hinweis auf die

bestmögliche Transposition gedacht ist. Da Dorisch nach der älteren Zählweise
der erste Modus ist, überrascht es nicht, daß es für solche Beispiele herangezogen
wird. Bermudo aber sagt ausdrücklich, daß diese Transposition unmöglich sei.

22



(74) Praetorius läßt zwar die Versetzung beim Hypodorischen (von G nach F)
zu, verlangt aber wegen der Intonation, daß die gis-Taste in allen Oktaven geteilt
sei. (Praetorius 1, III, 82) Was die dritte Variante betrifft, so gibt Santa Maria
beim Hypolydischen die zusätzliche Möglichkeit einer Terz-Transposition nach
oben an. Diese erklärt sich aus dem oben erwähnten Konflikt zwischen Tradition

und modernem Gebrauch. Da Santa Maria den Hypolydischen als einen
F-Modus mit \> als Vorzeichen betrachtet, bleibt diese Versetzung nach A noch
in dem von der Mitteltönigkeit gesetzten Rahmen und entspricht der IJnterterz-
Transposition im Hypoionischen.

Da Diruta sich auf die nützlichen Transpositionen beschränkt, statt wie Ber-
mudo und Cerone vollständigkeitshalber alle Möglichkeiten aufzuzählen, ist es

für die Praxis interessant, seine Hinweise näher zu untersuchen. Für alle Tonarten
außer dem Hypodorischen und Hypoionischen schlägt er Transpositionen nach

unten (Terz, Sekunde) sowie solche nach oben (Quarte, Quinte) vor. Diruta
notiert Hypodorisch in der traditionellen tiefen Lage und führt daher nur
Transpositionen nach oben, nach E und G, an. Das Hypoionische in seiner natürlichen
Lage notiert er andererseits sehr hoch und verzichtet deswegen auf die
Transposition nach oben sowie auf die Unterterz- und Untersekund-Transpositionen.
Nur die normale Quint-Transposition nach unten wird genannt.

Praetorius und vor allem Bermudo erklären, wie man diese Transpositionen
ausführen kann, ohne die Stücke mühsam umzuschreiben. Nach Bermudo gibt
es zwei Arten von Transpositionen: diejenige von Linie zu Linie, beziehungsweise

von Zwischenraum zu Zwischenraum, und diejenige von Zwischenraum
zu Linie, beziehungsweise umgekehrt. Zu den ersteren sagt er:

si el final accidental es très puntos
mas baxo que el del natural: tantos
subireys las claves. Si el final accidental

estuviere cinco puntos arriba de

su final natural: tantos puntos abaxa-

reys las claves. En tal caso mudadas
las claves, y puestas senales, que cada

uno de los modos accidentales ha

menester: con quedarse puntado co-
mo estana queda mudado Esta
manera de mudar tonos sirve para los

que se mudan una tercera, o quinta,
abaxo, o quinta, o septima arriba de
su final. (79-80)

Wenn die transponierte Finalis drei Noten

tiefer ist, als diejenige des natürlichen

[Modus], schiebt ihr die Schlüssel

um ebensoviele Noten nach oben. Wenn
die transponierte Finalis fünf Noten
höher als ihre natürliche Finalis wäre,
senkt ihr die Schlüssel um soviele Noten
nach unten. Nachdem in einem solchen
Fall die Schlüssel geändert und die
Vorzeichen gesetzt sind, die ein jeglicher
Modus benötigt, dann ist es transponiert,
indem es notiert bleibt, wie es war
Diese Methode, die Modi zu transponieren,

ist auf jene anwendbar, die man um
eine Terz oder Quinte tiefer, oder um
eine Quinte oder Septime höher als ihre
Finalis versetzt.

23



Bei der Transposition von Zwischenraum zu Linie, fährt Bermudo fort, nutze
man die Tatsache aus, daß etwa eine Oberquint-Transposition das gleiche ist, wie
diejenige der Unterquarte, außer daß sie eine Oktave auseinander liegen. Da sich
eine Oktav-Transposition problemlos durchführen läßt, könne man alle
Transpositionen der zweiten Art in solche der ersten Art umwandeln. Man müsse nur
darauf achten, eine passende Lage auf der Tastatur zu wählen, um alle Töne spielen

zu können. (80) Praetorius beschreibt dasselbe Verfahren und fügt hinzu,
der Anfänger, der Schwierigkeiten habe, sich einen neuen Schlüssel vorzustellen,
könne „den rechten Clavem signatam uff ein klein papirlein schreiben/und forn
mit Wachs an die Linien kleben /so hat er es vor sich /wie ers haben wil."
(Praetorius 1, III, 83)

Bermudo behandelt noch zusätzlich die Frage, welches die möglichen Modi
sind, die man in jedem Oktavraum spielen kann. (80v—81v) Dabei bleibt er innerhalb

seiner oben umrissenen Grenzen. Es geht ihm hier aber darum, wie man
eine Tonart in einem gewünschten Ambitus spielen kann, und nicht darum, wie
man den gesamten Ambitus um ein bestimmtes Intervall versetzt. Das Ergebnis

mag dasselbe sein, der Gesichtspunkt aber ist ein anderer.

Die Transpositionen erster Art vermittels Schlüsselversetzung entsprechen
teilweise dem, was Riemann, Kroyer und andere postuliert haben. Es besteht aber
ein wesentlicher Unterschied: Bermudo beschreibt eine Prozedur, die auf
mannigfache Weise angewendet werden kann, für Terz-, Quint- und Septim-Trans-
positionen, ob hoch- oder tiefgeschlüsselt, während die Hypothese der generellen
Unterterz-Transposition der hochgeschlüsselten Stücke ausschließlich eine dieser

Möglichkeiten berücksichtigen und die andern ignoriert.

Transposition aufanderen Instrumenten

Da bisher nur von denjenigen Transpositionen die Rede war, die — zum Zwecke
des Übereinstimmens mit dem Chor — auf einer Orgel durchgeführt werden

mußten, stellt sich die Frage, welche Transpositionen auf anderen Instrumenten

vorgenommen wurden. Virgiliano, einer der wenigen Theoretiker, die sich dazu

äußern, stellt die Griffe dar, die man braucht, um auf Querflöte, Blockflöte,
Gambe oder Zink zu transponieren. Blockflöte, Gambe und Zink haben bei ihm
dieselben Versetzungsmöglichkeiten wie die Orgel, während die Querflöte auf

Quart- und Quint-Transpositionen beschränkt ist, weil chromatische Töne auf
ihr schwieriger zu spielen sind (Libro Terzo). Praetorius schreibt über die optimale

Verwendung von Instrumentenfamilien (Praetorius 1, III, 152—168). Er

behandelt die Zusammensetzung der Schlüssel, die für jede Familie am geeignetsten

ist und diejenigen Transpositionen, die es ermöglichen, diese Lage zu
erreichen. Um diese Transpositionen im einzelnen zu untersuchen, müßte man den

Eigenschaften jeder Instrumentenfamilie, ihrer Zusammenstellung und ihrem

24



Gebrauch nachgehen, was den Rahmen dieser Arbeit sprengen würde. Es kann
aber allgemein festgehalten werden, daß man dabei Rücksicht auf den Ambitus
und die Spielmöglichkeiten der einzelnen Instrumente nehmen mußte.13

ZUSAMMENFASSUNG

Für jede der drei in der Problemstellung zusammengefaßten Hypothesen ist also

teilweise bestätigendes Material beigebracht worden. Wie schon Ehrmann dargelegt

hat, besteht ein Zusammenhang zwischen Schlüsselung und Modus, die

vom Ambitus des jeweiligen Modus abhängt. Dieser Zusammenhang war aber
nicht starr. Jeder Komponist war frei, die Schlüsselung seiner Werke innerhalb
gewisser, vom Stück bedingter Grenzen selber zu bestimmen. Sowohl Beispiele
für die Quart- und Quint-Transposition hochgeschlüsselter Stücke, wie sie Mendel
und Federhofer postulieren, als auch für die Terz-Transposition nach Riemann
und Kroyer konnten gefunden werden. Die Fragestellung nach einem direkten
Zusammenhang zwischen Schlüsselung und Transposition und die Suche nach

eindeutigen Regeln verhinderten aber bisher, Schlüssel, Modus und Transposition
unter einem allgemeineren Gesichtspunkt zu betrachten. Neben dem
Zusammenhang zwischen Schlüsselung und Modus geht aus den Quellen auch ein
Zusammenhang zwischen Modus und Transposition hervor, welcher allerdings wieder
kein unveränderlicher war, sondern von den Umständen der Aufführung abhing.
Deswegen bestand also als Folge auch ein indirekter Zusammenhang zwischen
Schlüsselung und Transposition, dem aber nicht die Bedeutung einer universellen
Regel zukam, sondern welcher ebenso flexibel war, wie diejenigen zwischen

Schlüsselung und Modus einerseits, und Modus und Transposition andererseits.
Es ist in der Untersuchung deutlich geworden, daß man sich um 1600 bei

einer Aufführung in erster Linie den Sängern angepaßt hat. Transpositionen dienten

dazu, den Gesang möglichst schön klingen zu lassen. Die Verschiedenheit der
Stimmtonhöhe von Ort zu Ort zwang jeden Organisten oder sonstigen Instru-
mentalisten dazu, eine eigene Lösung zu finden. Diese Lösung mußte in den
oben herausgearbeiteten Grenzen bleiben, innerhalb welcher er aber unter
Berücksichtigung seiner Fähigkeiten auswählen konnte, was am besten klang.

Hieraus Konsequenzen für die heutige Aufführungspraxis ziehend, muß man,
um analog vorzugehen wie damals, als erstes die Fähigkeiten der Sänger und
Instrumentalisten sowie die von ihnen bevorzugte Lage feststellen. Da sich die
heutigen Umstände von den damaligen unterscheiden — wirken doch etwa häufig

Frauenstimmen bei einer Aufführung mit — wird diese Lage möglicherweise
nicht mit der damaligen übereinstimmen. Als nächstes müßte man den Modus

13
Vgl. hierzu Anne Smith, „Belege zur Frage der Stimmtonhöhe bei Michael Praetorius",
Alte Musik. Praxis und Reflexion Sonderband der Reihe BJbMvi zum 50. Jubiläum der
Schola Cantorum Basiliensis, Winterthur 1983, 340—345.

25



des Stückes bestimmen. Dieses wird erleichtert, wenn das Stück in einer Edition
in der ursprünglich notierten Tonart unter Angabe der originalen Schlüssel
vorliegt. Dann ist von den jeweils sechs möglichen Transpositionen (unverändert,
Unterterz-, Untersekund-, Obersekund-, Oberquart- und Oberquint-Transposition)

die geeignetste auszusuchen. Dabei spielen neben der bevorzugten Lage
auch andere Faktoren eine Rolle, wie etwa die Klangfarbe und die Anzahl der
Akzidentien. Auf diese Weise kann man versuchen, die Gedankengänge der

damaligen Musiker nachzuvollziehen. Dadurch gewinnt man vielleicht ein
Verständnis für die Konventionen jener Zeit und deren Bedeutung für die heutige
wie auch für die damalige Aufführungspraxis.

BIBLIOGRAPHIE DER ZITIERTEN QUELLEN

Beringer

Bermudo

Bernhard

Bona

Burmeister

Calvisius

Cerone

Diruta 1

Diruta 2

Faber

Beringer, Maternus, Musicae: Das ist der freyen lieblichen
Singkunst erster und anderer Tbeil. Nürnberg 1610. Nachdruck Leipzig
1974.
Bermudo, Fray Juan, Declaraciôn de Instrumentas musicales,
Osuna 15 5 5. Nachdruck Documenta Musicologica 1/11, hg. von
Macario S. Kastner, Kassel etc. 1957.
Bernhard, Christoph, Die Kompositionslehre Heinrich Schützens
in der Fassung seines Schülers Christoph Bernhard, hg. von Joseph
Müller-Blattau, Kassel etc. 21963.

Bona da Brescia, Valerio, Regole del Contraponto et Compositione,
Casal 1595. Zitiert nach Bernhard Meier, Die Tonarten der klassischen

Vokalpolyphonie, Utrecht 1974.
Burmeister, Joachim, Musica poetica, Rostock 1606, und Musica
avTOOxeôtaoTLKrj, Rostock 1601. Besprochen in: Martin Ruhnke,
Joachim Burmeister: Ein Beitrag zurMusiklehre um 1600= Schriften

des Landesinstituts für Musikforschung Kiel, Bd. 5, Kassel etc.
1955.
Calvisius, Sethus, Exercitationes Musicae duae, Leipzig 1600.
Nachdruck Hildesheim 1973.
Cerone, Don Pietro, El Melopeo y Maestro, Neapel 1613. Nachdruck

Bibliotheca musica Bononiensis 11/25, hg. von Alberto
Gallo, Bologna 1969.

Diruta, Girolamo, Seconda parte del Transilvano, Venedig 1609.
Nachdruck Bibliotheca musica Bononiensis II/l 32, hg. von Luisa
Cervelli, Bologna 1969, Terzo libro.
Ibid., Quattro Libro.
Faber, Heinrich, Ad musicam practicam introductio, Nürnberg
1550.

26



Galilei Galilei, Vincenzo, Fronimo Dialogo, Venedig 1568/69. Nachdruck
Bibliotheca musica Bononiensis 11/22, hg. von Rolf Rapp,

Bologna 1969.
Herbst Herbst, Johann Andreas, Musica Poëtica, sive Compendium Melo-

poëticum, Nürnberg 1643.
Nucius Nucius, Johannes, Musices Poeticae, Neisse 1613. Nachdruck

Leipzig 1976.
Pontio Pontio, Pietro, Ragionamento di Musica, Parma 1588. Nachdruck

Documenta Musicologica 1/16, hg. von Suzanne Clerx, Kassel

etc. 1959.
Praetorius 1 Praetorius, Michael, Syntgma Musicum 2—3, Wolfenbüttel 1619.

Nachdruck Documenta Musicologica 1/14—15, hg. von Wilibald
Gurlitt, Kassel etc. 1958 und 1978.

Praetorius 2 Praetorius, Michael, Terpsichore, Gesamtausgabe der musikali¬
schen Werke, Bd. 15, bearbeitet von Günther Oberst, Wolfenbüttel
1929.

Rodio Rodio, Rocco, Regole di Musica, Neapel 1609.
Santa Maria Santa Maria, Thomas de, Libro llamado, Arte de taner Fantasia,

Valladolid 1565. Nachdruck Genf 1973.
Sweelinck Sweelinck, Jan Pieterszoon. Zitiert nach Robert Eitner, „Über

die acht, respektive zwölf Tonarten und über den Gebrauch der

Versetzungszeichen im XVI. und XVII. Jahrhunderte nach Joh.
Peter Sweelinck", Monatshefte für Musik-Geschichte 3 (1871)
133-151.

Vicentino Vicentino, Nicola, L'antica musica ridotta alla moderna prattica,
Rom 1555. Nachdruck Documenta Musicologica 1/17, hg. von
Edward Lowinsky, Kassel etc. 1959.

Virgiliano Virgiliano, Aurelio, II Dolcimelo, um 1600. Faksimile Archi-
vum Musicum 11, hg. von Marcello Castellani, Florenz 1979.

Zarlino Zarlino, Gioseffo, Institutioni Harmoniche, Venedig 1573. Nach¬

druck Ridgewood, N.J. 1966.

27



1.1 Dorisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Bona
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Pontio
Praetorius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck
Zarlino

Hü Bona
Cerone

tg~"—IPÎ Zj Beringer
Bona

Herbst Calvisius
Nucius Cerone
Rodio Diruta
Sweelinck Galilei

Herbst
Santa Maria Nucius

Pontio
Rodio
Santa Maria
Sweelinck
Vicentino
Zarlino

Bona
Cerone
Galilei
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck

Calvisius

Transponiertes Dorisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Santa Maria

Beringer - ^ t1') m
Bona _£—| Beiingei

Bona
Calvisius

H— Cerone 'ö-
Herbst

» 1 Bona
Calvisius

Cerone Rodio Cerone
Herbst Sweelinck Galilei
Pontio Herbst
Praetorius Pontio
Rodio Rodio
Sweelinck Santa Maria

Sweelinck
Santa Maria

Herbst
Praetorius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck

Bona
Cerone
Galilei

Calvisius

Calvisius weist darauf hin, daß es viele Beispiele in beiden Systemen gibt.

28



1.2 Hypodorisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Nucius
Pontio
Praetorius
Rodio
Sweelinck

Bona
Diruta
Pontio

Zar lino

M
Cerone1

Santa Maria

w
Cerone
Herbst
Nucius
Rodio
Sweelinck

m

s Bona

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Nucius
Rodio
Sweelinck

Bona

Diruta
Pontio
Zarlino

Calvisius
Herbst
Nucius
Praetorius

Cerone
Galilei
Rodio
Sweelinck

Bona

Ü>fr -

Cerone

Santa Maria

m

W

Cerone1

Santa Maria

Vicentino

Galilei

Cerone

Santa Maria

1 Cerone schreibt, daß es fast nie so vorkommt.

Transponiertes Hypodorisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer Ij^j, 2 Bona let, '— Beringer tv y Bona
Bona 1® ' » Jerone »— Bona —o— Cerone
Calvisius Herbst Calvisius Galilei
Cerone Rodio Cerone Herbst
Diruta Sweelinck Galilei Praetorius
Herbst Herbst Rodio
Pontio Pontio Sweelinck
Praetorius Rodio
Rodio Sweelinck
Sweelinck Vicentino

Herbst und Zarlino schreiben, daß Stücke öfter in g als in d notiert werden

29



1.3 Phrygisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

ll*"¥ IIF3

iir> n

Beringer
Bona
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Pontio
Praetorius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck
Zarlino

Pontio

Bona
Cerone
Herbst
Nucius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck

Beringer Bona
Bona Calvisius
Calvisius Cerone
Cerone Galilei
Diruta Herbst
Galilei Nucius
Herbst Praetorius
Nucius Rodio
Pontio Santa Maria
Rodio Sweelinck
Sweelinck
Vicentino
Zarlino

Pontio
Santa Maria

Transponiertes Phrygisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Praetorius
Rodio
Sweelinck

i- "I Praetorius1

||f\ ^W^3

Cerone
Herbst
Sweelinck

Rodio

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Rodio
Sweelinck

Galilei

Vicentino

Galilei
Praetorius
Rodio
Sweelinck

Herbst

Praetorius

Cerone

Calvisius

1 Vel in Octavam inferiorem ponatur, hoc modo. (III, 37)
Calvisius, Herbst, Pontio und Zarlino schreiben, daß Striche normalerweise in e notiert
werden.

30



1.4 Hypophrygiscb
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio

Bona
Calvisius
Pontio
Santa Maria
Sweelinck

Zarlino

Cerone
Herbst
Nucius
Rodio

Bona fa
Santa Maria
Sweelinck

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Rodio
Vicentino
Zarlino

Bona
Poijtio
Praetorius
Santa Maria
Sweelinck

Nucius

Cerone
Galilei
Herbst
Nucius
Praetorius1
Rodio

Bona
Santa Maria
Sweelinck

Praetorius Praetorius

Vel in Octavam inferiorem ponatur, hoc modo. (III, 37)

Transponiertes Hypophrygiscb
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
||»| '* Cerone

Herbst
Praetorius
Rodio

Calvisius
Pontio
Sweelinck

Cerone
Herbst
Rodio

Sweelinck

Beringer
Calvisius
Cerone
Galilei
Herbst
Rodio

Sweelinck

Vicentino

Cerone
Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio

Sweelinck

31



1.5 Lydisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

IF3

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio
Zarlino

Herbst
Nucius
Rodio

m

Bona THT"""""! Bona
Santa Maria 115 ^ * Sweelinck
Sweelinck Santa Maria

Pontio

Cerone

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Nucius
Pontio
Rodio
Vicentino
Zarlino

Bona
Sweelinck

Santa Maria

m

Herbst
Nucius
Rodio

Bona
Sweelinck

Santa Maria

Galilei
Praetorius

Cerone

Calvisius

Transponiertes Lydisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Cerone
Diruta
Herbst
Praetorius
Rodio

Calvisius

Cerone
Herbst
Rodio

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Rodio

Vicentino

Cerone
Galilei
Praetorius
Rodio

Herbst

Sweelinck Sweelinck Sweelinck Sweelinck

Rodio, Calvisius und Bernhard schreiben, daß dieser Modus selten von modernen Komponisten
benutzt wird.

32



1.6 Hypolydisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

iig y115

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio
Zarlino

Bona
Pontio
Santa Maria
Sweelinck ÜPt-V-115'' 1

Cerone
Herbst
Nucius
Rodio

Bona
Sweelinck

Santa Maria

jgr-s-n153 *

Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Nucius
Rodio
Vicentino
Zarlino

Bona
Pontio
Santa Maria
Sweelinck

Cerone
Galilei
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio

Bona
Pontio
Santa Maria
Sweelinck

Transponiertes Hypolydisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Praetorius
Rodio

Sweelinck

l>

lip *
15

Cerone
Herbst
Rodio

Sweelinck

Calvisius
Cerone
Galilei
Herbst
Rodio

Sweelinck

Vicentino

Cerone
Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio

Sweelinck

Calvisius

Bernhard und Rodio schreiben, daß dieser Modus selten von modernen Komponisten benutzt
wird.

33



1.7 Mixolydisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
(mixo-
aeolius)

Bona
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Pontio
Praetorius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck
Zarlino

Bona
Cerone
Herbst
Nucius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck

S Beringer
(mixo-
aeolius)

Bona
Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Nucius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck
Vicentino
Zarlino

Pontio

3 Herbst
Nucius
Rodio
Santa Maria
Sweelinck

Bona
Cerone
Galilei1

Praetorius

Calvisius

C2 + F3 im Original; durch die hinzugefügten Noten wird deutlich, daß C4 gemeint ist.

Transponiertes Mixolydisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
(mixo-
aeolius)

Calvisius
Cerone
Herbst
Praetorius
Sweelinck

-Mt-iift, w Diruta
Rodio

Cerone
Herbst
Rodio
Sweelinck

Beringer
(mixo-
aeolius)

Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Rodio
Sweelinck
Vicentino

Cerone
Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio
Sweelinck

Calvisius, Cerone und Zarlino schreiben, daß Stücke in diesem Modus häufig in der natürlichen
Lage notiert werden, jedoch auch gut in der transponierten Lage gegeben werden können.

34



1.8 Hypomixolydisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Bona
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio
Sweelinck
Zarlino

Bona
Cerone
Herbst
Nucius
Rodio
Sweelinck

I [3 «|3> o
Beringer
Bona
Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Nucius
Rodio
Sweelinck
Vicentino
Zarlino

Bona
Cerone
Galilei
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio
Sweelinck
Vicentino

Bona
Pontio
Santa Maria

13 m
lv> o

Bona
Santa Maria im Bona

Pontio
Santa Maria Bona

Santa Maria

Transponiertes Hypomixolydisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Praetorius
Rodio
Sweelinck

4-2- Cerone
Itj]1' 2—1 Herbst

Rodio
Sweelinck

Beringer
Calvisius
Cerone
Galilei
Herbst
Rodio
Sweelinck

Vicentino

Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio

Sweelinck

Cerone

Calvisius

Pontio schreibt, daß dieser Modus meistens in der natürlichen Lage notiert wird.

35



1.9 Aeolisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

IB-1

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio

Zarlino

Nucius

i »
Cerone
Herbst
Nucius
Rodio

m Nucius

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Rodio

w
Galilei

Nucius

mm

Herbst
Rodio

Cerone

Galilei
Praetorius

Calvisius

Nucius1

1 Nucius gibt diese Schlüssel an, schreibt aber, daß dieser Modus auch eine Oktave höher,
„quod usitatius est", notiert werden kann.

Transponiertes Aeolisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

w
Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Praetorius
Rodio

Cerone
Herbst
Rodio

|m Beringer
1"-- Ô Calvisius

Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Rodio

Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio

=t=s

Cerone

Calvisius

36



1.10 Hypoaeolisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio
Zarlino

• Cerone
° ' Herbst

Nucius
Rodio

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Nucius
Rodio
Zarlino

Calvisius
Cerone
Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio

Nucius

Transponiertes Hypoaeolisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Calvisius
Cerone
Herbst
Praetorius
Rodio

Beringer

Cerone
Herbst
Rodio

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Rodio

Galilei

m ztd

Cerone
Galilei

Praetorius
Rodio

Herbst

=3 Calvisius

Calvisius weist darauf hin, daß Stücke in diesem Modus seltener in der transponierten als in
der natürlichen Lage notiert werden.

37



1.11 Ionisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio
Zarlino

Cerone
Herbst
Nucius
Rodio

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Rodio
Zarlino

t): ' Cerone
— * ' Herbst

Nucius
Praetorius
Rodio

Galilei Galilei

Transponiertes Ionisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Herbst
Praetorius
Rodio

\> » Cerone
Herbst
Rodio

Beringer
Calvisius
Cerone
Galilei
Herbst
Rodio

Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio

Cerone

Calvisius

38



1.12 Hypoionisch
SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Nucius
Praetorius
Rodio

Zarlino

Cerone
Herbst
Nucius
Rodio

m Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Nucius
Rodio

Zarlino

S Herbst
Nucius
Rodio

Cerone
Galilei

Praetorius

3 Calvisius

Transponiertes Hypoionisch

SUPERIUS
Schlüssel Quelle

ALTUS
Schlüssel Quelle

TENOR
Schlüssel Quelle

BASSUS
Schlüssel Quelle

1) " l Beringer
Calvisius
Cerone
Diruta
Herbst
Praetorius
Rodio

Cerone
Herbst
Rodio

Beringer
S Calvisius

Cerone
Diruta
Galilei
Herbst
Rodio

Cerone
Galilei
Herbst
Praetorius
Rodio

Calvisius schreibt, daß Stücke in der transponierten Lage gleich oft vorkommen wie in der
natürlichen.

39



II. 1 Dorisch

Quelle
transponiert nach
h (fis, eis, gis) c (b, es) e (fis, eis) f (b, es, as) g (b) a (fis)

Bermudo X X X X X
Calvisius X X (X) X
Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X X
Diruta 2 X X X X X
Faber X
Praetorius 1 X (X)
Rodio X X (X)
Santa Maria X X
Vicentino X (X)
Zarlino X X

II. 2 Hypodorisch

Quelle
transponiert nach
h (fis, eis, gis) c (b, es) e (fis, eis) f (b, es, as) g (b) a (fis)

Bermudo X X X X X
Calvisius X X (ohne

fis?)
Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X X
Diruta 2 X X
Herbst (X) X (g->a)
Praetorius 1 X (d-»e

und g-*e)
X (g—>f )' (X)

Santa Maria X (b, es) X
Vicentino X (X)

1 Deroselbsten denn das gis in allen Octaven notwendig zweene Claves haben muß/wil man
anders die tertiam minorem zwischen dem F und a haben und gebrauchen. (111,82)

40



II.3 Phrygisch

Quelle
transponiert nach
eis (eis, fis, gis) d (b, es) fis (fis, eis) a (b) h (fis)

Bermudo X X X
Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X X (X)
Santa Maria X X
Vicentino X (X)

II. 4 Hypophrygisch

Quelle
transponiert nach
eis (eis, fis, gis) d (b, es) fis (fis, eis) a (b) h (fis)

Bermudo X X X X X
Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X (X)
Diruta 2 X X
Santa Maria X X
Vicentino X (X)

II. 5 Lydisch

Quelle
transponiert nach
d (fis, eis, gis) es (b, es) g (fis, eis) b (b) c (fis)

Bermudo X X X X
Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X X
Diruta 2 X X X X
Santa Maria X (fis, eis) X (fis) X (b, es) X (f)
Vicentino X (X)

II.6 Hypolydisch

Quelle transponiert nach
d (fis, eis, gis) es (b, es) g (fis, eis) b (b) c (fis) a

Bermudo X X X X X
Cerone X X X X X
Diruta 1 X X (X)
Diruta 2 X X X
Santa Maria X (fis, eis) X (fis) X X(f) X (fis, eis, gi:
Vicentino X (X)

41



II.7 Mixolydisch1

Quelle

Bermudo
Calvisius
Cerone
Diruta 1

Praetorius 1

Santa Maria
Vicentio

transponiert nach
e (fis, eis, gis) f (b, es)

X

X

X
X
X

X
X

a (fis, eis)

X

X

c (b)

X
X

(X)
X
X
X

(X)

d (fis)

X
X
X
X
X (besser als c)

X

II.8 Hypomixolydisch2

transponiert nach
guette e (fis, eis, gis) f (b, es) a (fis, eis) c (b) d (fis)

Bermudo X (schwer) X X X X
Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X X X
Diruta 2 X X X X
Praetorius 1 X (X)
Praetorius 2 X X
Santa Maria X X X (fis,
Vicentino X (X)

1 Faber schreibe „Septimum cum octavo non posse transponi ad quintam, licet etiam raro

quartam admittant." (I3)
Bei Diruta 2 steht das „Magnificat Settimi Toni nelli tasti naturali" irrtümlicherweise in a

(Aeolisch). Es wird nach g (b, es), fis (fis, eis, gis), e (fis), d (b) transponiert. (Diruta 2,13)
2 Vgl. Anm. 1, Zitat Faber.

42



II.9 Aeolisch

Quelle
transponiert nach
fis (fis, eis, gis) g (b, es) h (eis, fis) d(b) e (fis

Calvisius
Cerone
Diruta 1

Praetorius 1

Praetorius 2

X
X

X
X

X

X
X

(X)
X

(X)

11.10 Hypoaeolisch

X
X

X (besser als d)

Quelle
transponiert nach
fis (fis, eis, gis) g (b, es) h (fis, eis) d (b) e (fis)

Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X X (X)
Praetorius 1 X (X)

11.11 Ionisch

Quelle
transponiert nach
a (fis, eis, gis) b (b, es) d (fis, eis) f (b) g (fis)

Bernhard X X X (X) X
Calvisius X X (fis) X
Cerone X X X (X) X
Diruta 1 X X (X)
Praetorius 1 X (X)

12 Hypoionisch

transponiert nach
a (fis, eis, gis) b (b, es) d (fis, eis) f (b) (fis)

Calvisius
Cerone
Diruta 1

Herbst
Praetorius 1

X X

X

X

X
X

X
(X)
X

(X)
X

X
X

X (besser als f)

43





ZUR FUNKTION DER SCHRIFTEN VON MERSENNE UND
DER DICTIONNAIRES VON RICHELET UND FURETIERE
IN JOHANN GOTTFRIED WALTHERS MUSICALISCHEM

LEXICON - EINE BESTANDSAUFNAHME ZU DEN
INSTRUMENTENKUNDLICHEN FACHAUSDRÜCKEN

von Veronika Gutmann

I. DIE FRANZÖSISCHEN QUELLEN ZU DEN
INSTRUMENTENARTIKELN IN WALTHERS LEXICON1

Der Weimarer Stadtorganist Johann Gottfried Walther (1684 in Erfurt — 1748 in
Weimar) gilt mit seinem Werk Musicalisches Lexicon oder musicalische Biblio-
thec, darinnen nicht allein die Musici, welche so wol in alten als neuern Zeiten

sondern auch die in griechischer, lateinischer, italiänischer und frantzösiseher

Sprache gebräuchliche musicalische Kunst- oder sonst dahin gehörige Wörter,
nach alphabetischer Ordnung vorgetragen und erkläretLeipzig 1732 (Vorabdruck

des Buchstaben A, Erfurt 1728), als „Begründer der musik-biographischen
Lexikographie, die bis zu Gerbers biographischem Lexikon im wesentlichen nur
durch Johann Matthesons Ehren-Pforte (1740) eine Bereicherung erfuhr".2 Wie

Walther selbst in seinem „Vorbericht" formuliert, wurde er durch den erstmals
1703 in Paris und im weiteren öfter aufgelegten Dictionaire de musique von
Sébastien de Brossard dazu angeregt, ein entsprechendes Nachschlagewerk in
deutscher Sprache zu verfassen und durch das Studium weiterer Quellen sowie
durch Anfragen bei lebenden Musikern vor allem in biographischer Hinsicht zu

ergänzen.
,Mr. Brossard, ein Frantzose, ist, meines Wissens, der eintzige dem beliebet, dergleichen
in seiner [d.h. Französisch, nicht Lateinisch] Sprache zu sammlen und heraus zu geben;
weil Er aber nur die blohsen Nahmen der Musicorum tbeoreticorum (deren über 900 sind)
hingesetzet, ohne zu melden, wer sie gewesen, und was sie geschrieben: so hat dieses eine

Begierde in mir erwecket, dasjenige, so noch fehlet, zu eigener Nachricht und Ergetzlich-
keit aufzusuchen, und, so viel als möglich seyn wollen, beyzufügen, wozu denn die hiesige

Hochfürstliche vortreffliche Bibliothec die schönste Gelegenheit gegeben."3

Die biographischen Artikel mit meist hohem Quellenwert werden „in ihrer

Bedeutung noch übertroffen von den terminologischen Partien, in denen fast
3 000 .gebräuchliche musicalische Kunst- oder sonst dahin gehörige Wörter'

1

Referat im Rahmen der Tagung „Frankreich und Deutschland in der Musikgeschichte des

18. Jahrhunderts. Einflüsse und Wirkungen", Saarbrücken, 6.-8. April 1981. Kongreß-
Bericht in Vorbereitung. Die folgende Einleitung wurde mit geringfügigen Änderungen
übernommen.

2 Hans Heinrich Eggebrecht, „Lexika der Musik", MGG 8 (1960) 689.
3 Fol.) (5r + v. Entsprechend lehnt sich der Wortlaut des Titels bei Walther eng an Brossard

an. Dazu auch Hans Heinrich Eggebrecht, „Walthers Musikalisches Lexikon in seinen

terminologischen Partien", AMI 29 (1975) 11.

45



erklärt werden".4 Das Lexikon bietet in seinen Sachartikeln hinsichtlich der
Bedeutungsstufe der Begriffswörter einen bleibenden Wert für die Geschichte
der musikalischen Terminologie. „Und gerade ein lexikalisches Unternehmen,
bei dem aus dem Vorhaben heraus der Zwang besteht, die Gesamtheit der in
einer Zeit gültigen Termini zu verzeichnen, stellt eine besonders umfassende und
eindringliche Ausprägung solcher Stufe dar und bleibt eine Fundgrube für den

Terminologen, auch besonders hier, wo die terminologische Leistung auf der
breiten Basis des Vorhandenen und Überlieferten aufbaut."5

Der von Walther als Vorbild für sein Lexikon zitierte Dictionaire de musique von
Brossard erschien erstmals — vermutlich „inoffiziell" — 1701 in Paris im
Oktavformat und war wahrscheinlich als eine Art Sonderdruck für die Freunde des

Autors gedacht. Indizien dafür sind das Fehlen der Dedikation, des „Avis", des

Privilegs und des Vorworts.6 Der wichtigste Unterschied zur allgemein bekannten
Folioausgabe, Paris 1703, ist das Fehlen des „Catalogue des Auteurs". Daß
Walther jedoch nicht die Pariser Ausgaben von 1703 in Folio oder 1705 in Octavo
verwendete, sondern eine spätere, in Amsterdam erschienene, geht einerseits aus
den Nachweisen mit Seitenangaben in einigen Artikeln hervor7 und andererseits
aus seiner Beschreibung in dem Artikel „Brossard", wonach der Umfang der
„Amsterdammer Edition in groß 8vo 2 Alphabeth, und 2 1/2 Bogen" betrage.8
Dabei ist anzunehmen, daß er die bei Estienne Roger erschienene Ausgabe und
nicht den Raubdruck von Pierre Mortier benützte, zumal er im „Vorbericht" die

Verlagskataloge von Roger zitiert und Mortier nirgendwo erwähnt wird. Er dürfte
also die dritte Auflage verwendet haben, die etwa zwischen 1707 und 1708
erschienen ist.9

4 Werner Breig, „Walther, Johann Gottfried", MGG 14 (1968) 210.
5 Hans Heinrich Eggebrecht, „Walthers Lexikon", a.a.O., 11; hier auch ausführliche Infor¬

mationen zur Entstehungsgeschichte des Lexikons. Neben dieser für unsere Fragestellung
vorrangigen Untersuchung liegen verschiedene Aufsätze zu Walthers Werk vor: Heinz
Becker, „Johann Matthesons handschriftliche Einzeichnungen im .Musicalischen Lexicon'
Johann Gottfried Walthers", Mf 5 (1952) 346—350. — Otto Brodde, Johann Gottfried
Walther, Leben und Werk Münsterische Beiträge zur Musikwissenschaft 7, Kassel 1937.
— Hermann Gehrmann, „Johann Gottfried Walther als Theoretiker", VfMw 7 (1891)
468—571, vor allem der dritte Teil. — Georg Schünemann, „J.G. Walther und H. Bokemeyer.
Eine Musikerfreundschaft um Johann Sebastian Bach", Bach Jb 30 (1933) 86—118.

6 Harald Heckmann, Vorwort zur Faks.-Ed. der 2. Auflage, Paris 1705, Hilversum 1965, xi.
7 Ohne Anspruch auf Vollständigkeit sei hier auf die folgenden Artikel im Dictionaire de

musique von Sébastien de Brossard hingewiesen (a Auflage Paris 1705; b Auflage
Amsterdam 1709/10 von Pierre Mortier):
Artikel „Lourer": Walther, 372, zit. Brossard, 293f. (a 274, b 293f.)
Artikel „Musica": Walther, 431f„ zit. Brossard, 73 und 74 (a 57—61, b 73—77)
Artikel „Noël": Walther, 443, zit. Brossard, 300 (a 283, b 300).

8 A.a.O., 115.
9 Harald Heckmann, a.a.O., xiii—xv. Dazu auch François Lesure, „Estienne Roger et Pierre

Mortier", Revue de musicologie 38 (1956) 35—48.

46



Nach den Untersuchungen von Heckmann ist der Raubdruck Mortiers etwa Ende 1709
oder Anfang 1710 zu datieren. Ein Vergleich der beiden Ausgaben von Roger und Mortier
zeigt, daß der Inhalt des Dictionaire genau derselbe ist, daß nur dort Änderungen vorliegen,
wo der Verlag für sein Sortiment wirbt und im Impressum; zudem ist der Satzspiegel bei
Mortier etwas schmäler.

Der Dictionaire umfaßt zwei Teile sowie einen Anhang mit einer Anleitung zur
Aussprache des Italienischen und einer umfangreichen Quellenliste (Seiten
331—388). Den Hauptteil bilden der eigentliche Dictionaire de musique (Seiten
8—262) und eine „Table alphabétique" (Seiten 263—329). Die „Wörter" im
Hauptteil sind bekanntlich nicht — wie man vielleicht erwarten könnte — in
französischer, sondern in griechischer, lateinischer und italienischer Sprache und
werden in Französisch erklärt. Wohl um die Benützung des Hauptteils zu erleichtern

und einem weiteren Kreise zu ermöglichen, verfaßte er als zweiten Teil die
„Table alphabétique contenant les Termes François qui concernent la Musique,
et dont l'on trouve l'explication dans ce Dictionnaire ...: qu'afin de donner

moyen de trouver vîte et aisement les matières, sur lesquelles ceux qui ne sçavent

ny le Grec, ny le Latin, ny l'Italien, souhaiteront quelque éclaircissement".10
Daß Brossard den Dictionaire nicht primär französisch abfaßte, kann hier nicht
Gegenstand der Untersuchung sein, wäre aber im Blick auf die französisch-italienischen

Beziehungen in dieser Zeit ein zu berücksichtigender Aspekt.
Als wesentlichstes Faktum sei hier festgehalten, daß Walther sowohl den

(ersten) Haupt-Teil als auch die „Table alphabéthique" in sein Lexikon eingearbeitet

hat. Der Dictionaire war für ihn richtungs- und wegweisend, ihn zu ergänzen

und zu erweitern hatte er sich vorgenommen und daher auch „dessen sämtliche

Articul, nebst noch andern, alhier in teutscher Erklährung nach Möglichkeit

angebracht ,..".n
Brossard nimmt also hinsichtlich des gesamten Lexikons eine zentrale Stellung

ein. Was die instrumentenkundlichen Artikel betrifft, so ist ferner bemerkenswert,

daß in ihnen insgesamt ein Dutzend französischer Quellen genannt werden
— darunter werden hier Schriften von Autoren aus dem französischen Sprachraum

bzw. Schriften, die in Frankreich erschienen sind, verstanden — sowie das

im deutschen Sprachgebiet offenbar wohlbekannte und in Leipzig in mehreren
Auflagen erschienene Wörterbuch der deutschen und französischen Sprache von
Johann Leonhard Frisch. Dies alles weckt das Interesse für die von Walther auf
dem eingegrenzten Gebiet der Instrumentenkunde vorgenommenen Bearbeitungen

— Veränderungen, Kürzungen und Erweiterungen. Hinzu kommt, daß dieser
Bereich besonders viele französische Fachwörter aufweist und somit für eine

grundsätzliche Untersuchung zur Arbeitsweise Walthers, zu seinem Umgang mit
den Quellen beim Erstellen des Lexikons geeignet erscheint. Sie könnte sich hier
vielleicht leichter aufspüren lassen als in gewichtigen, umfassenden Artikeln, die
im musiktheoretischen Schrifttum immer wieder dargestellt worden sind.

10 A.a.O., 263.
11 A.a.O., 115.

47



Trotz der deutlichen Überzahl französischer Wörter darf nicht übersehen werden,

daß Walther auch zahlreiche anderssprachige Quellen zitiert: Als wichtigste
im Bereich der hebräischen Instrumente Athanasius Kircher und Johann Caspar
Printz, im Zusammenhang mit der Orgel Andreas Werckmeister und Friedrich
Erhardt Niedt sowie im generellen Michael Praetorius, Filippo Bonanni (Gabi-
netto armonico, Rom 1722) und — vor allem für das „neuzeitliche" Instrumentarium

seiner Zeit — Matthesons Neu-Eröffnetes Orchestre (Hamburg 1713).
Dazu treten Quellen, die er nur ein- bis zweimal zitiert und die hier wohl
vernachlässigt werden können.

Die französischen Quellen umfassen Nachschlagewerke einerseits und theoretische

— nicht nur musiktheoretische — Schriften andererseits. Die meisten
Autoren sind zudem bei Walther mit einem eigenen biographischen Artikel
vertreten.

In die Gruppe der Nachschlagewerke gehören der genannte Dictionaire de

musique von Sébastien de Brossard, Amsterdam 1707/08 oder 1709/10, und die

folgenden mit allgemeinem und nicht mit ausschließlich musikalischem Inhalt:
Johann Leonhard Frisch, Nouveau dictionnaire de passagers françois-allemand

et allemand-françois, Leipzig 1712; mit fünf weiteren Auflagen im 18. Jahrhundert:

1733,1739,1746, 1771 und 1793.
Charles du Cange du Fresne, Glossarium ad scriptores mediae et infimae lati-

nitatis, Paris 1678.
Antoine de Furetière, Dictionnaire universel, Rotterdam 1690.
Gilles Menage, Dictionnaire étymologique de la langue françoise, Paris 1694.
Pierre Richelet, Dictionnaire françois, Genève 1680.
An musiktheoretischen Schriften zitiert Walther die Histoire de la musique

von Pierre Bonnet, Paris 1715, die lateinische Fassung von Marin Mersennes
Instrumentenkunde Harmonicorum libri XII, editio aucta, Paris 1648, sowie
dessen Cogitata physico-mathematica diversis tractatibus de hydraulico-pneu-
maticis phoenomenis de musica theoretica et practica, Paris 1644.

Weitere Schriften von Jules-César Boulenger, De theatro ludisque scenicis,

Troyes 1603; Pierre de Caseneuve, Origines de la langue françoise, o.J.; von
Claude-François Dechales, Cursus seu mundus mathematicus, Lyon 1674, und
Bernard de Montfaucon, L'antiquité expliquée, Paris 1619, ergänzen diese

ansehnliche Liste französischer Quellen.

*

48



Im folgenden soll hier der Versuch unternommen werden, anhand von Beispielen
die Bedeutung der damals angesehenen allgemeinen Nachschlagewerke der
französischen Sprache von Pierre Richelet12 und Antoine de Furetière13 für die
Arbeit Walthers und somit für die deutsche Musiklexikographie aufzuzeigen.14
Dazu kommt die besondere Rolle beider Autoren als Vermittler von Informationen,

die in der französischen Ausgabe von Marin Mersennes Harmonie universelle45

enthalten sind und die nur über diesen Umweg Eingang in Walthers Lexicon

gefunden haben. Wie aus Walthers Artikel Mersennus (Marinus) hervorgeht16,

kannte er wohl Mersennes Schrift Harmonicorum libri XII (Paris 1648)17,
deren letzte Bücher den Instrumenten gewidmet sind, nicht jedoch die französische

Harmonie universelle von 1636: Das von ihm in Frantzösischer Sprache
geschriebene, und an. 1636 zu Paris in folio gedruckte Werck, genannt: L'Harmonie

universelle, contenant la théorie & la pratique de la Musique, welches im
Catal. Biblioth. Thuanae, p. 55. angeführt wird, dörffte mit dem vorhergehenden

wohl einerley seyn."18 Entsprechend beziehen sich die von ihm in einzelnen
Artikeln gegebenen Verweise jeweils auf MersenneL.

Im wesentlichen geht es auf der einen Seite um die genauere Untersuchung
jenes Materials, das auf Mersenne zurückgeht, und andererseits um die Stellung
einzelner Quellen aus dem nichtmusikalischen Bereich, in denen musiktheoretische

Schriften aufgenommen und verarbeitet worden sind. Dies ist bei jenen
Erklärungen, die eng mit einem bestimmten Musikinstrument und dessen
Funktionen zusammenhängen, insofern leichter zu realisieren, als die Interpretation
im einzelnen nur sehr wenig Spielraum läßt und daher allgemein von einer ziemlich

genauen Übernahme einzelner Informationen ausgegangen werden kann.
Dabei handelt es sich um Instrumentennamen, um Instrumententeile sowie um
Tätigkeiten im Zusammenhang mit Instrumenten.

12 Pierre Richelet, Dictionnaire françois, Genève 1680.
13 Antoine de Furetière, Dictionnaire universel, Rotterdam 1690.
14 Im allgemeinen wird nur der von Walther selbst als Vorlage zitierte Dictionaire de musique

von Sébastien de Brossard, Paris 1701, 1703 u.ö. angeführt, vgl. dazu das unter Fußnote 1

erwähnte Referat über die von Walther verwendete Ausgabe und oben, Seite 46.
15 Marin Mersenne, Harmonie universelle, Paris 1636, Faks.-Ndr., Paris 1965, in der Folge mit

MersenneF bezeichnet.
16 Johann Gottfried Walther, Musicalisches Lexicon, Leipzig 1732, Faks.-Ndr., Kassel/Basel

1953 (Documenta musicologica 1/3), 399f.
17 Marin Mersenne, Harmonicorum libri XII, Paris 1648, Faks.-Ndr., Genève 1972, in der

Folge mit MersenneL abgekürzt.
18

J.G. Walther, a.a.O., 400.

49



II. MARIN MERSENNES HARMONICORUM LIBRI XII
IN WALTHERS LEXICON

Dort, wo Walther sich ausdrücklich auf Mersenne beruft, sind drei Varianten in
der Ausführung der einzelnen Eintragungen festzustellen.

1. Zu dem Stichwort in französischer oder lateinischer Sprache tritt die
Übersetzung in lateinisch bzw. französisch sowie eine Erklärung in deutscher Sprache,
Z.B.:

Chalemie (gall.) Calamus pastoritius (lat.) eine Schäfer-Pfeiffe, Schallmey; it. ein Dudel-
Sack [lat. uter pastoritius] s. Mersenni lib. 2 de Instrum. Harm. Prop. 11.

MersenneL, Seite 91, im Titel zum 11. Kapitel)

Hausse (gall.) s.f. bedeutet den also genannten Frosch an einem Geige-Bogen. Fulerum
arcuatum (lat.) s.Mersen. lib. 1 de Instrum. harmonicis.

MersenneL, Seite 9, Vokabelverzeichnis)

Weitere Beispiele dafür sind — ohne Anspruch auf Vollständigkeit —Ame, Barbiton, Bouton,

Cantarella, Chitarra, Cistre19, Claquebois20, Colascione, Epinette, Lumiere, Oüyes,

Ponticello, Sealmus, Scapi tabula, Subscus.

2. Das italienische, französische oder lateinische Wort wird ohne weitere

Übersetzungen in deutscher Sprache erläutert, z.B.:

Sommier [gall. ] ist, nach einigen, die Wind-Lade in einer Orgel; nach andern aber, der

darüber befindliche und mit Löchern versehene Register-Zug, oder vielmehr, das auf der
Wind-Lade belöcherte Bret, auf welchem die Register-Züge hingehen. Beym Mersenno lib. 1

Prop. 41 de Instr. Harmonicis, bedeutet es auch in Clavicymbel den Wirbel-Stock.
MersenneL, Seite 62, im Text)

Weitere Entsprechungen in der Artikel-Gestaltung finden sich bei Accordo, Barbitum
minus, Bourdon, Cymbalum orale, Vnichordum.

3. Das Wort wird mit einem Zitat belegt:

Eschalotte (gall.) s.f. bedeutet das messinge Blat oder Blechlein am Mundstück der also

genannten Schnarr-Register in Orgeln und Positiven, als der Posaune, Trompete, Cornet
und Regal. Mersennus lib. 3. de Instrumenté Harm. Propos. 11. nennet den untern
ausgehölten Theil des Mundstücks also, und das darüber liegende Blat: Languette. SeineWorte
lauten, wie folget: glottida, quae componitur ex duabus partibus, quarum inferior est
dimidia cylindri pars excavata, quam Organarii appellant Echalotte. Superior vero pars est
tenuissima lamina aenea, quae cavitatem praecedentis ita tegit, ut videri nequeat; voca-

turque Languette, lingula.
MersenneL, Seite 123)

Die unterschiedliche Gestaltung der einzelnen Artikel ist unabhängig von der
Beschaffenheit der herangezogenen Textstellen. So bezieht sich Walther nicht
nur auf zusammenhängende Texte wie etwa bei Bourdon, Cabinet d'orgue

C. portatif), Cantarella, Chitarra, Chitarrone, Cistre, Claquebois, Colascione,
Eschalotte, Lumiere, Sommier, sondern auch auf Bezeichnungen in Titeln
19 S.u., 55f.
20 S.u., 56f.

50



(Accordo, Barbitum minus, Chalemie, Claquebois, Cymbalum orale, Unichor-
dum) sowie auf eine Liste lateinischer und französischer Fachausdrücke im ersten
Buch {Ame, Barbiton, Bouton, Cistre, Colascione, Epinette, Hausse, Oüyes/aures,
Ponticello, Sealmus, Scapi tabula, Subscus).

Zudem wären noch eine weitere Reihe von Wörtern ohne eigenen Nachweis
auf MersenneL zurückzuführen, vor allem lateinische Bezeichnungen, die aus den
Listen auf den Seiten 9, 79 und 114 stammen, z.B. col — cervix-, Eclisses du
Lutb — costae, ferulae, assulae etc. Doch soll dies nicht Gegenstand der
vorliegenden Untersuchung sein.

Die genaue Überprüfung der Zitate Walthers hat die Bestätigung erbracht, daß
ihm als Arbeitsmaterial nur MersenneL zur Verfügung gestanden und daß er
MersenneF, seinen Äußerungen im Artikel Mersennus entsprechend21, in der
Zeit der Vorbereitung des Lexicons nicht selbst kennengelernt hatte.

III. DIE DICTIONNAIRES VON PIERRE RICHELET UND
ANTOINE DE FURETIERE SOWIE MARIN MERSENNES
HARMONIE UNIVERSELLE IN WALTHERS LEXICON

Mit den beiden allgemeinen und sehr weit gefaßten Nachschlagewerken von
Pierre Richelet und Antoine de Furetière22 liegen Walther zwei reichhaltige
Quellenwerke vor, die — wie aus ihren Titeln hervorgeht — beide in hohem Maße
Termini aus dem Gebiet der Künste berücksichtigen: Dictionnaire françois, contenant

les mots et les choses, plusieurs nouvelles remarques sur la langue françoise
avec les termes les plus connus des arts et des sciences (Richelet) und Dictionnaire

universel, contenant generalement tous les mots françois, tant que vieux
que modernes, & les termes des sciences et des arts (Furetière). Daß Richelets
Dictionnaire von Furetière zitiert wird23, deutet wohl darauf hin, daß er das

Werk sehr gut gekannt haben muß; doch ist dies hier, wo es um das Verhältnis
Walthers zu diesen beiden Quellen geht, nicht von Belang.

Pierre Richelet wurde 1631 geboren und starb 1698 in Paris. Sein Dictionnaire
erschien 1680 in Genf. Er verfaßte ihn für alle jene, die „die französische Sprache

lieben". Zu diesem Zwecke hatte er die besten Autoren und alle bekannten
Bücher über die Kunst gelesen: „l'ai fait un Dictionnaire François afin de rendre
quelque service aux honnêtes gens qui aiment notre Langue. Pour cela j'ai lu
nos plus excellens Auteurs, & tous ceux qui ont écrit des Arts avec
réputation."24 In seiner „table alphabétique de la plu-part des auteurs et des livres citez

21
S.o., 49.

22 A.a.O.
23 Albert Cohen, „Early French Dictionaries as Musical Sources", Essays in Honour ofMartin

Bernstein, New York 1977, 106. Der Autor weist auch auf eine gewisse Verbindung
zwischen Furetière und Brossard hin (107).

24
Avertissement, fol. **lr.

51



dans ce dictionnaire"25 zitiert er unter anderen auch „Mersenne. Harmonie du
Monde. 2 volumes, in folio, chez Cramoisi." und weist daraufhin, daß im Text
dafür die Abkürzung ,,Mer." verwendet wird. Damit ist eindeutig erwiesen, daß

er die Ausgabe von 1636 benützt hat.26

Johann Gottfried Walther zitiert Richelets Dictionnaire in seinem Lexicon
mehrfach (Baterie, Boutade, Guet, Pate de Hautbois, Rois de Violons, Serpent),
doch widmet er diesem Autor — im Gegensatz zu Furetière — keinen eigenen
biographischen Artikel. Zudem zeigt sich, daß bei Boutade die Quellen verwechselt

worden sind (dort wo Walther Furetière angibt, muß es Richelet heißen,
und umgekehrt) und — wichtiger — daß Richelet in seinen Rubriken Baterie und
Pate de Hautbois auf Mersenne verweist. Somit spricht doch sehr viel dafür, daß
die französische Fassung Mersennes von 1636 über Richelet Eingang in Walthers
Nachschlagewerk gefunden hat. Vor allem bei Baterie kann dies sehr schön
nachvollzogen werden. Auch MersenneL erwähnt Baterie21, doch sowohl die
Literaturangabe Richelets als auch die Formulierung deuten aufMersenneF als Vorlage
hin:

Im Titel heißt es „Expliquer les figures, l'accord, la tablature, et les bateries
de la Guiterre." und im Text ie viens aux différentes bateries dont on vse en
ioüantde cet instrument ..."28, und bei Richelet und Walther lesen wir folgendes:

Richelet: Walther:
Baterie. Terme de joüeur de guitarre. Certaine Baterie (gall. eine gewisse Art, auf den Sai-

maniere de batre agréablement sur les cordes ten der Guitarre manierlich zu spielen,
de la guitarre. Mer. s. Richelets Diction.

Im Artikel Serpent verweist Walther nach dem ersten Absatz auf Richelet; eine

Gegenüberstellung dieses Textes mit MersenneF zeigt schließlich, daß Richelet
sich an Mersenne orientiert29, ohne ihn jedoch zu erwähnen.

Walther: Richelet:
Serpent [gall.] serpentono [ital.] serpens [lat.\ Serpent. C'est une sorte d'instrument de musi-

ein Schlangen-Rohr; ist ein in Franckreich que à vent dont il est fort facile de joüer, qui
wohl bekanntes Blaß-Jnstrument von Metall est de métal, ou de bois de noier, couvert de

oder schwartzen Holtze, mit Leder überzogen, cuir. Il a six trous & environ cinq ou six piez
hat 6 Löcher, siehet fast wie eine gekrümmte de long & il a été apellé serpent, parce qu'il a

Schlange aus (davon es eben den Nahmen en quelque sorte la figure d'un serpent,
bekommen) und 5 bis 6 Schuh lang. [Joüer du serpent.]
s. Richelets Diction

Bei Mersenne lesen wir: „Expliquer la figure, la fabrique, l'estendüe etl'vsage du

Serpent, qui sert ordinairement de Basse dans la Musique." (Titel) und Or

25

26

27

28

29

Fol. **3r-[4v].
Die zitierte Faksimile-Ausgabe geht auf den Druck von Cramoisy zurück, dürfte also mit
der Vorlage Richelets übereinstimmen.
A.a.O., 29.
A.a.O., fol. 95r (Titel) und fol. 96r (Text).
A.a.O., 278.

52



cet instrument se nomme Serpent, à raison de sa figure, qui a des replis, comme
l'animal qui porte ce nom, car il a du moins six pieds de long Or on le peut
faire deleton, & de toutes autres sortes de métaux, quoy que l'on fasse ordinairement

de bois de noyer & puis on le couure de cuir Or le Serpent a six
trous ..." (Daß Walther von ,,schwartzem Holtze" schreibt, könnte auf ein
Mißverständnis von „bois de noyer" zurückgehen, indem ,,noyer" wohl mit,,noire"
verwechselt wurde.)

Von besonderem Reiz sind jene Worterklärungen Walthers, die auf eine
bestimmte Quelle hindeuten, auch wenn keine Angaben dazu gemacht werden.
So dürften die folgenden Eintragungen mit einiger Sicherheit auf Richelet zurückgehen:

Anche, Charge, Fileur de corde, Lächer, Relâcher, Remonter, Tournebout,
während Brague und Loge sowohl bei Richelet als auch bei Furetière fast gleich
erklärt werden. Zieht man hier zusätzlich das deutsch-französische Wörterbuch
von Johann Leonhard Frisch heran, so wird zugleich deutlich, wie sehr sich
Frisch an Furetière oder an Richelet anlehnt.30

Walther:
Loge [gall.] s.f. ein Orgelmacher-Terminus,
heisset das Lager. Z.E. la loge de Souflets de

l'Orgue, das Lager der Orgel-Bälge.

Furetière:
LOGE. s.f. Les
Facteurs d'orgue appellent aussi loge, le lieu
où ils posent leurs soufflets.

Richelet:
Loge. Terme de Facteur d'orgues. [La loge
des souflets de l'orgue.]

Frisch:
Loge, s.f. bey einer Orgel ist es der Ort wo
die Blasbälge liegen

Als Beispiel eines Wortes, dessen Erklärung eindeutig auf Richelet zurückgeht,
sei hier Charge ausgewählt:

Walther: Richelet:
Charge (gall.) also heisset ein gewisser Trom- Charge. Son de trompette ou battement de

peten-Klang, oder Trommel-Schlag, wodurch tambour pour avertir le soldat de charger
den Soldaten das Zeichen gegeben wird den l'ennemi. [Sonner la charge, batre la charge.]
Feind anzugreiffen. Daher sagt man: Sonner
la Charge, battre la charge.

In den Artikeln Anche und Tournebout weist Richelet selbst auf Mersenne hin.
Dies ist vor allem bei Tournebout sehr aufschlußreich, zumal er „1.5" angibt und
damit auf das fünfte Buch („livre Cinquiesme") in MersenneF Bezug nimmt. (In
MersenneL wäre dieses Instrument im zweiten Buch zu finden.) Auf der anderen
Seite gibt Walther zusätzlich zu seinen Erläuterungen die lateinische Bezeichnung

des Instruments, welche wohl einer der Vokabellisten in MersenneL ent-

30 Johann Leonhard Frisch, Nouveau dictionnaire de passagers françois-allemand et allemand-
françois, Leipzig 1712 (und fünf weitere Auflagen im 18. Jahrhundert). Da er in Deutschland

erschienen ist und sich an französischen Vorlagen orientiert, bleibt er hier unberücksichtigt.

53



nommen worden ist: Tornebout — Tubus curvus.31 Unter dem Stichwort Tourne-
bout vereinigt Walther somit Material sowohl aus MersenneL als auch aus Mer-
senneF, ohne daß dies aus dem Text in irgendeiner Weise hervorginge.

Walther: Richelet:
Tournebout \gall.\ s.m. ein berohrtes Blaß- TOURNE-BOUT, s. m. C'est une sorte d'ins-
Jnstrument, so viel Löcher hat, und am trument de musique à anche & à vent, qui se

Untern-Theile gekrümmet ist. Fistula musica fait, ou se faisoit en Angleterre, qui a plusieurs
curvata, oder Tubus curvus [/at] trous & qui est fabriqué en forme de croce.

Mersenne, 1.5.

Die entsprechende Textstelle bei Mersenne lautet wie folgt: „I'adiousteray seulement

icy le Tornebout, qui est fait en forme de croce, Ces Tornebouts se font
en Angleterre, ..,"32 Dazu zeigt die Abbildung ein Instrument mit zehn Löchern,
daher vermutlich der Hinweis auf „plusieurs trous".

Ähnlich wie bei Richelet kann die Filiation einzelner Eintragungen Walthers
von MersenneF über Antoine de Furetières Dictionnaire universel33 verfolgt werden.

Einerseits wird Furetière von Walther ausdrücklich zitiert, zum anderen ist
er an mehreren Stellen eindeutig nachzuweisen, ohne daß auf ihn Bezug genommen

wird. Bei Furetière selbst wird der Rückgriff auf Mersenne immer wieder
deutlich, obwohl er im Text nie darauf verweist und Mersenne in seiner Quellenliste

nicht erscheint.
Antoine de Furetière ist bei Walther mit einem eigenen biographischen Artikel

vertreten, aus dem hervorgeht, daß er 1688 im Alter von 69 Jahren gestorben

ist, ohne den Dictionnaire vollendet zu haben: und [hat] ausser andern
Wercken ein Dictionaire Universel in seiner Sprache geschrieben, vor dessen

Endigung er aber an 1688, im 69 Jahre seines Alters gestorben Es ist besagtes
Dictionaire an. 1690 zu Rotterdam in folio gedruckt worden, und enthält, unter
andern, auch sehr viele Music-Terminos."34

Da Furetière — im Gegensatz zu Richelet — in den hier zur Diskussion stehenden

Eintragungen nicht ausdrücklich auf Mersenne hinweist, sind die einzelnen
Artikel Walthers im Zusammenhang mit Furetière in zwei Hauptgruppen zu
gliedern: (1) Erklärungen, in denen Furetière zitiert wird, und (2) Artikel, die trotz
fehlender Quellenangabe auf Furetière zurückgeführt werden können. Dabei zei-

A.a.O., 79.
MersenneF, a.a.O., 289f.
A.a.O.
A.a.O., 268. Walther dürfte wohl die erste Auflage von 1690 benützt haben, doch wurde
hier aus praktischen Gründen die dritte Auflage von 1708 herangezogen. Sie wurde gegenüber

der ersten erweitert; alle Anzeichen sprechen jedoch dafür, daß die Veränderungen
nicht in dem hier wesentlichen Bereich, sondern vor allem um des besseren Verständnisses
und einer gepflegteren Sprache willen vorgenommen worden sind; vgl. dazu die Vorrede
zur zweiten Auflage. Schon im Jahre 1685 veröffentlichte Furetière ein kleines Büchlein
mit dem Titel Essais d'un dictionnaire universel (Amsterdam), in dem er auf sein großes,
geplantes Werk hinweist und seine Gedanken darüber mitteilt.

54



gen sich zusätzlich vielfache Beziehungen zu MersenneF. Allgemein ist
festzustellen, daß Walther sich ungleich viel häufiger auf Furetière als auf Richelet
bezieht, daher können hier nur einzelne, ausgewählte Texte zur Sprache kommen.

Dem Nachweis, daß gewisse Erklärungen aus MersenneF über Furetière in das

Lexicon von Walther gelangt sind, dienen aus der ersten, verhältnismäßig umfangreichen

Gruppe mit eigenem Hinweis auf Furetière vor allem Cistre, Claquebois
und Regale-, doch mag hier zunächst eine „einfache" Bearbeitung am Beispiel
von Clairon vorgeführt werden:

Walther: Furetière:
Clairon (gall.) eine engere, und heller als die CLAIRON, s.m. Espèce de trompette qui a

ordinaire klingende Trompete; ingleichen ein un son plus aigu qui [sic] la trompette ordi-
Trompeten-Register 4 f. Ton in einer Orgel, naire. Le clairon a le tuyau recourbé, & plus
s. Furetiere Diction. étroit que la trompette

— und weiter Unten —

CLAIRON, est aussi un jeu de l'orgue qui est
long de quatre pieds, accordé à l'octave de la

trompette

(MersenneF erwähnt „Cleron" bei den Orgelregistern unter S: ,,Le Cleron est
de quatre pieds, à l'Octave de la Trompette ,.."35)

Die Beschreibungen Walthers von Cistre, Claquebois, Rebec und Regale sind,
wie die beiden schematisch dargestellten Textvergleiche zeigen mögen, in ihrer
Anlage wesentlich komplexer. Bei Cistre finden wir einerseits den Hinweis auf
Furetière, dessen Text auf MersenneF zurückgeht; andererseits werden zwei Stellen

aus MersenneL genannt und deren Informationen genau wiedergegeben.

Furetière:
CISTRE. s.m. C'est un instrument à corde
fort usité en Italie; il a presque la figure du

luth ; mais son manche est plus long, & divisé

en 18. touches. Il a quatre rangs de cordes,

qui ont chacun trois cordes à l'unisson, a la
reserve du second rang qui n'en a que deux.
Ses cordes sont ordinairement de leton, & se

touchent avec un petit bout de plume,
comme celle de la mandore. Son chevalet est

auprès de la rose, & les cordes sont attachées

au bout de la table à un endroit qu'on nomme
le peigne. Ses touches sont de petites lames
de leton fort déliées. Il y a aussi des cistres à

six rangs de cordes

Walther:
Cistre, also nennen die Frantzosen eine Jta-
liänische Kitarre oder Cither, welche vom
Abt Furetiere folgender massen beschrieben
wird: „Cistre ist ein besaitetes, und in Jtalien
sehr gebräuchliches Jnstrument, hat bey nahe
die Gestalt einer Laute, aber einen längern
in 18 Griffe abgetheilten Hals, vier Reihen
Saiten, deren jede aus dreyen in unisono
gestimmten bestehet, ausgenommen die

zweyte Reihe, als welche deren nur 2 hat.
Die Saiten sind von Meßing, und werden mit
einem Feder-Kiel tractirt, etc. Es giebt auch
Cistres von 9 [recte 6] Reihen Saiten."

Mersennus lib. 1.

Harm. Instrum. Prop. 7. giebt es lateinisch
durch: Cistrum, und stellet dessen Abbildung,
Theile, und Stimmung, in der 22ten proposition,

mit mehrern vor

35 A.a.O., 370. Zudem weist Cohen mit Recht darauf hin, daß vor allem hier die Bedeutung
dieser Quellen für die damalige Musizierpraxis deutlich wird (a.a.O., 104), denn diese erste

Bedeutung von Clairon findet sich noch nicht bei Mersenne.

55



Zum Vergleich sei hier nun der Text aus MersenneF wiedergegeben (fol. 97 r + v) :

Le Cistre est plus vsité en Italie qu'en France, où le Luth est dans vne telle
perfection que l'on mesprise la plus grande partie des autres instrumens à chorde;

& la touche du manche est diuisée en 18 touches ou interualles, le sillet
determine la longueur des quatre rangs de chordes, dont il y en a trois qui ont
chacun trois chordes, & vn qui n'en a que deux Elles sont ordinairement de

leton, & se touchent d'vn petit bout de plume, comme celle de la Mandore.
De l'autre costé elles sont bornées par le cheualet qui est assez proche de

la rose de sorte que le reste de la chorde qui descend iusques au bout de la
table (que l'on appelle le peigne Or l'on fait les touches de petites lames
de leton fort déliées Les Italiens adioustent deux autres rangs de chordes à

leurs Cistres de sorte qu'ils vsent de six rangs de chordes
Bei Claquebois liegt ein ähnlicher Sachverhalt wie bei Cistre vor: Walther referiert

zunächst Furetière über den einen Xylophontyp, der auf Informationen aus
MersenneF zurückgeht, und dann MersenneL zur zweiten Art, wobei er den Text
sinngemäß wiedergibt.

In der Tat weichen MersenneL und MersenneF deutlich voneinander ab, indem
in MersenneL die beiden Xylophontypen in umgekehrter Reihenfolge gebracht
werden und die Erklärungen weit weniger ausführlich abgefaßt sind. Furetière
übernimmt nur den ersten Teil der Ausführungen Mersennes, die Beschreibung
des Xylophons mit Tastenmechanismus; doch läßt Walther — aus welchen Gründen

auch immer — Mersennes bzw. Furetières letzten Satz weg. Dasselbe Instrument

wird bei Mersenne auch Regale genannt. Es findet sich sowohl bei Furetière
als auch bei Walther noch einmal unter dem entsprechenden Stichwort Regale.

Walther:
Claquebois (gall.) s.m. ein höltzernes Gelächter,

ist ein aus 17 Stäben von Holtz, deren
letzterer fünffmahl kleiner als der erste,
bestehendes Schlag-Jnstrument; die mittlem sind

gegen nur gedachte proportionirlich
eingerichtet. s. Furetiere Diction.

Furetière:
CLAQUEBOIS, s. m. est un instrument de

Musique assez grossier, composé de 17.

bâtons, dont le premier est cinq fois plus petit
que le dernier: les autres diminuent à proportion.

Son coffre est parallélogramme: il a 17.

touches sur son clavier.

Mersennus lib. 4. Propos. 18. [recte 17]
Harmon. Instrum. nennet dieses Jnstrument lig-
neum Psalterium, einen höltzernen Psalter,
und beschreibet es folgender massen: es

bestehe nemlich aus 12 ungleichen, in Gestalt
eines Trianguls disponirten höltzernen
Stäben, zwischen iedem liege auf beyden Seiten
ein Küglein, durch diese so wol als die Stäbe
selbst gehe ein Strick, an diesem werde es mit
der lincken Hand in freyer Lufft gehalten,
und mit der rechten, vermittelst eines andern
Stecken, geschlagen.

MersenneL (Seite 162 f.):
Propositio XVII. Lignei Psalterij, & Claui-
cymbali constructionem, & vsum explicare.
Notum est baculos diuersae magnitudinis col-

ligari, & mediis funibus, quos inter globuli
statuuntur, ita connecti, vt manu sinistra
funem in A capiente, ac in aëre libero deti-
nente manus dextra 12 illius baculos altero
baculo percutiat, Funis incipit à D, pene-
tratque singulos baculos, & intermedios glo-
bulos perforatos vsque ad B

56



MersenneF (Seite 175):
Pvis que les Flamands se seruent de morceaux de bois pour faire des Regales
semblables aux Epinettes il est raisonnable de représenter cet intrument composé

de dix-sept bastons, dont le son le plus graue est fait par AC [le baston
le plus long], qui doit estre cinq fois aussi long que BD [le baston le plus court],
puis que leurs deux sons suiuent la raison de cinq à vn;...

ABGH [ la forme du coffre] monstre le parallélogramme qui contient les dix-
sept marches du clauier (Die Großbuchstaben beziehen sich jeweils auf die
Illustration.)

Walther:
Regale, s.f. (gall.) bedeutet (1. so viel als das

Orgel-Register, so Vox humana genennet
wird.(2.bey den Flanderern so viel als Claque-
bois, oder ein höltzernes Gelächter, s. Fure-
tiere Diction. (3. aber u. insgemein ein aus

meßingenen oder höltzernen Pfeiffen
bestehendes und mit 2 Blas-Bälgen versehenes

Schnarr-Werck,

Furetière:
REGALE, est aussi un des plus considerables

jeux de l'orgue, qu'on appelle autrement voix
humaine, Les Flamans appellent aussi

regales, un instrument composé de plusieurs
bâtons enfilez ensemble, & séparez par des

grains de chapelet..., On l'appelle autrement
claquebois.

Bei Rebec zeigt sich, daß Walther nicht nur den Inhalt des Artikels von Furetière
übernimmt, sondern auch dessen Hinweis auf den Dictionnaire von Ménage.36
Zudem teilt er im weiteren das mit, was Frisch in diesem Zusammenhang
beizutragen hatte. Eine Verbindung zuMersenne konnte hier nicht festgestellt werden.

In der zweiten Gruppe finden sich jene Erklärungen Walthers, die zwar keinen
eigenen Hinweis auf Furetière enthalten, die jedoch mit Sicherheit auf dessen

Nachschlagewerk und hier wiederum häufig auf MersenneF zurückgeführt werden

können. Verschiedentlich könnte wohl auch Frisch37 als Quelle angenommen

werden; daher scheint es sinnvoll, hier nur einige gesicherte Beispiele
anzuführen: Bandereau, Cavalquet, Clef d'Epinette, Doublette, Flûte de Pan,Marteau
d'Epinette, Pincer, Potence, Queue. Dabei sind die Erläuterungen von Cavalquet,
Doublette, Flûte de Pan und Marteau dEpinette ganz oder teilweise aus
MersenneF entnommen.38

Die Texte zu Flûte de Pan mögen hier illustrieren, in welcher Weise die Arbeit
im einzelnen vollzogen wurde. An dem Hinweis auf „Sifflet de chaudronnier"
ist eindeutig zu erkennen, daß sich der zweite Teil der Ausführungen Walthers
auf Furetière bzw. auf MersenneF bezieht, während der erste Teil wohl in Anlehnung

an die Beschreibungen bei Bonanni39 und MersenneL40 entstanden ist.
36 Gilles Ménage, Dictionnaire étymologique de la langue française, Paris 1694.
37 A.a.O.
38 A.a.O., 262, 369, 228, 112.

Filippo Bonanni, Gabinetto armonico pieno d'istromenti sonori, Roma 1722, 21723.

A.a.O., 73. Die inhaltliche Frage, die sich aus dem Vergleich mit dem geschnittenen
Gänseflügel stellt, soll hier nicht weiter diskutiert werden.

57



Walther:
Flûte de Pan {gall.)

Sie heisset auch Sifflet de Chaudronnier
(gall. weil sie aus Kupffer oder weissem Blech

pflegt gemacht zu werden. Jhre Gestalt re-

praesentiret, wegen ab- und zunehmender
Grösse der Röhren, fast einen verschnittenen
Gänse-Flügel.

Furetière:
FLUSTE, ou FLUTE, s.f.
Il y a plusieurs sortes de/Zw tes. La plus simple
est celle qu'on appelle flûte de Pan, &
ordinairement le sifflet de Chaudronnier. Elle
consiste en plusieurs tuyaux joins ensemble
faits de cuivre, de fer blanc, ou d'une aile

d'oye coupée

MersenneF (Seite 228):
Quant à la matière de cet instrument, elle peut estre de cuiure & de fer blanc,
comme elle est maintenant; ou de toutes autres choses qui peuuent estre
percées & creusées, par exemple, il se peut faire de l'aisle d'vne Oye, en coupant
chacun de ses tuyaux parle milieu;... on l'appelle ordinairement sifflet de
chaudronnier, par ce que ceux qui sont de ce mestier en vsent & en sonnent par les

rües

Einer besonderen Erwähnung bedürfen die beiden Wörter Manicordion und
Organiser. Bei Manicordion gibt Walther lediglich „[gall.] s.m. ein Clavichor-
dium." an; diese Bedeutung steht sowohl bei Richelet als auch bei Furetière und
Frisch und wäre nicht weiter von Interesse, wenn nicht Walther auch unter
Epinette sourde oder muette ,,[gall.] ein Clavichordium." nennen würde. Diese

spezielle Bezeichnung des Clavichords wird nur bei Furetière unter Manicordion

angeführt, nicht jedoch bei Richelet oder Frisch, und geht auf MersenneF
zurück. Flier wird im Verlaufe der Abhandlung über das Clavichord „Expliquer
la figure, la matière, et les parties du Manichordion"41 auf eine weitere mögliche
Bezeichnung dieses Instruments hingewiesen, das aufgrund seines leisen Tones
auch ,,Epinette sourde, ou muette" genannt werden könne.

Der Begriff Organiser wird bei Walther unvollständig mit „(gall.) musicalische

Jnstrumente verfertigen." erklärt. Er findet sich nur bei Furetière und wird dort
gerade um so viel ausführlicher erläutert, daß verständlich wird, um welche
besonderen Instrumente bzw. Veränderungen an Instrumenten es sich dabei
handelt:

Furetière:
ORGANISER, signifie aussi, Faire un instrument de Musique, qui rende une
harmonie semblable à une organe. Organiser une vielle, une épinette.

Dies könnte wiederum als Hinweis darauf verstanden werden, daß es sich um
einen für Furetière selbstverständlichen Aspekt des Instrumentenbaus handelt,
der Walther weitgehend unbekannt ist. Denn die Praxis des „Organisierens"
eines Instruments scheint sich hauptsächlich auf den französischen Raum zu
beschränken bzw. sich von dort erst später auf andere Gebiete auszudehnen.42

41 A.a.O., 114.
42 In bezug auf die „vielle" liegt hier ein sehr früher Hinweis auf diese Praxis vor, die bisher

hauptsächlich mit den wesentlich später entstandenen Stücken für die Lira organizzata von
Joseph Haydn in Verbindung gebracht wurde. Demgegenüber sind „organisierte" Spinette
schon seit dem Ende des 15. Jahrhunderts belegt.

58



IV
Die Bestandsaufnahme zum Verhältnis einiger ausgewählter französischer Quellen

zu Walthers Lexicon läßt zwei Aspekte deutlich werden: Zum einen zeigt
sie, wie bedeutungsvoll allgemeine Nachschlagewerke, also außermusikalische
Quellen für die musikalische Lexikographie sein können. Zum anderen bestätigt
das Studium der beiden Dictionnaires von Richelet und Furetière den besonderen

Stellenwert der Instrumentenkunde von Mersenne. Allein auf diesem Weg

war es möglich, daß das Gedankengut der französischen Ausgabe Mersennes, die
in einigen Bereichen wesentlich von der lateinischen abweicht, in Walthers Lexicon

eingearbeitet werden konnte, denn Walther kannte, wie wir oben bereits

gesehen haben43, nur die lateinische Fassung. Doch die Bedeutung Richelets und
Furetières liegt nicht nur in dem hier Skizzierten, sondern auch im Vermitteln
von Informationen über bestimmte Instrumente, die erst zu ihrer Zeit, nach

Mersenne, von einem gewissen Interesse waren. Hierzu zählt etwa die Erklärung
von Clairon als eine besondere Trompetenart, oder der Bericht über Praktiken,
die sich damals hauptsächlich auf den französischen Raum beschränkten, wie
dies z.B. bei Organiser44 der Fall ist.

MersenneL wie MersenneF sind sehr viel universeller angelegt als die etwa
20 Jahre ältere und in Deutschland erschienene Veröffentlichung De
organography von Michael Praetorius.45 Sie berücksichtigen nicht nur Geschichte und
Bau der Instrumente, akustische Berechnungen und anderes mehr, sondern auch
die Funktion, einen Aspekt, der bei Praetorius weit im Hintergrund bleibt. In
diesem Zusammenhang spielt vor allem auch die allgemeine und in Frankreich
und Deutschland sehr stark voneinander abweichende Geisteshaltung eine
wesentliche Rolle. Während Deutschland zu dieser Zeit noch tief in die Wirren
bzw. Nachwirkungen des 30jährigen Krieges verwickelt war, konnte sich in dem

politisch gefestigteren Frankreich ein analytisches Denken entfalten, wie es sich
in Deutschland erst im 18. Jahrhundert entwickeln sollte. Unter diesen

Voraussetzungen sind die Abhandlungen Mersennes und — im späteren 17. Jahrhundert
unter der Schirmherrschaft der Académie Française — die allgemeinen
Nachschlagewerke in französischer Sprache entstanden. Diese Entwicklung findet
ihren Höhepunkt etwa 70 Jahre später mit der siebzehnbändigen Encyclopédie
von Denis Diderot und Jean Le Rond d'Alembert46, in der die Informationen
gerade im Bereich der Musikinstrumente stark ausgeweitet und auf den Stand
ihrer Zeit gebracht worden sind, die jedoch ohne die Vorarbeit von Richelet
und, vor allem, Furetière nicht in dieser Form hätte gestaltet werden können.

43 S.o., 49ff.
44 A.a.O. sowie den Hinweis bei Cohen, a.a.O.
45 Michael Praetorius, De organography, Wolfenbüttel 1919 (Syntagma musicum 2), Faks.-

Ndr., Kassel/Basel 1958.
46

Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Genève/Paris

1751—1772. Dazu kommen 11 Tafelbände sowie 5 Supplementbände (Amsterdam 1776/
1777) und 2 Registerbände (Paris 1780).

59



mmmm

Kf:

mm v



ZUM FRANZÖSISCHEN BACH-BILD DES 1 9. JAHRHUNDERTS

von Ernst Lichtenhahn

Dem Andenken Werner Christens,
der wertvolles Material
zu dieser Studie beisteuerte.

1885 stellte René de Récy in der Revue des Deux Mondes fest: „Jean-Sébastien
Bach est presque célèbre en France depuis que M. Charles Gounod a pris pour
accompagnement d'une mélodie de sa composition le premier Prélude du vieux
maître."1 Die verbreitete Auffassung, Gounods vor allem in der Form des „Ave
Maria" bekannt gewordene „Méditation" sei das wichtigste Zeugnis französischer

Auseinandersetzung mit Bach im 19. Jahrhundert, scheint damit nur ihre

Bestätigung zu finden, und die Frage drängt sich auf, ob eine Rezeption, die
nach allgemeinem Dafürhalten eher von der Verfälschung ihres Gegenstandes als

vom Bemühen um Verständnis geprägt ist, überhaupt weiterer Erörterung bedarf.
Bezeichnet es doch Georg Feder als das Hauptmerkmal der Gounodschen
Komposition und der zahlreichen nach diesem Muster entstandenen Meditationen,
„daß sie dem als mehr oder weniger unbeseelt oder schemenhaft empfundenen
Original eine von ihm charakteristisch verschiedene Stimme hinzufügen." Die
Verfasser dieser Stücke seien nicht gewillt, das Fremdartige als fremdartig zu
nehmen und sich allmählich zu ihm hin zu verwandeln; vielmehr würden sie den

umgekehrten Weg gehen und das Werk zu sich selber hin verwandeln, „blind für
die Zerstörung, die sie an seiner eigenen Schönheit anrichten". So klaffe
zwischen dem romantischen Bach-Erlebnis, das den Meditationen zugrunde liege,
und der Wirklichkeit der Bachschen Präludien ein unüberbrückbarer Zwiespalt.2

Dieses Urteil mag aus der Sicht heutiger Bach-Kenntnis zutreffend sein; den

musikalischen Voraussetzungen und den rezeptionsgeschichtlichen Gegebenheiten,

denen Gounods „Ave Maria" entstammt, trägt es jedoch kaum genügend

Rechnung. Denn zum einen ist das Postulat, sich der Fremdartigkeit des
einzuholenden Gegenstandes bewußt zu sein, eher anzuwenden auf den historischen

Denkprozeß als auf den künstlerischen Adaptierungsvorgang, der — aus dem
Bestreben des Bearbeiters nach eigener stilistischer Verwirklichung — von
vornherein in stärkerem Maße nach Anverwandlung des zugrunde gelegten Materials

verlangt. Zum andern aber ist zu bedenken, daß sich das französische Bachbild

um 1850 vom besser bekannten deutschen dadurch unterscheidet, daß Bach

1

René de Récy, „Jean-Sébastien Bach et ses derniers biographes", Revue des Deux Mondes
72 (1885) 405.

2
Georg Feder, „Gounods .Méditation' und ihre Folgen", Die Ausbreitung des Historismus
über die Musik Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts 14, Regensburg 1969,
109 f.

61



nicht nur in zeitlicher, sondern gleichsam auch in räumlicher Ferne erscheint.
Während in Deutschland Mendelssohn und Schumann die Auffassung vertreten
und erhärten, daß Bach einen Anfang ihrer eigenen Musik darstelle, sind die
französischen Komponisten weithin geprägt von der Überzeugung, daß die deutsche

Musik ihre besonderen, dem französischen Wesen nur bedingt gemäßen
Eigenarten besitze. Dem unterschiedlichen Distanzbewußtsein entsprechen die
Erscheinungsformen der Bach-Rezeption. Auf Gounods „Ave Maria" bezogen
bedeutet dies, daß der Adaptierungsvorgang, der als Zerstörung erscheint, von
Gounod und seinen französischen Zeitgenossen durchaus als ernstzunehmende
Vermittlung Bachscher Musik verstanden werden konnte. Zu Gounods Fassung
der „Méditation" für Chor und Orchester bemerkt der Korrespondent der
Gazette musicale 1856, Bachs Präludium sei hier „merveilleusement rendu à

la lumière et au monde moderne", und er ist erstaunt darüber, was in einem
einfachen Präludium alles enthalten sein könne.3 Die hier geäußerte Vorstellung,
das Hinzugefügte sei im Original selbst verborgen und müsse, wenn man Bachs
Werk der Gegenwart verständlich machen wolle, nur ans Licht gebracht werden,
ist von derjenigen Schumanns bei Hinzufügung einer Begleitung zur „Chaconne"
nicht grundsätzlich unterschieden. Charakteristisch verschieden sind allerdings
die ins Werk gesetzten Mittel: während Schumann, beeindruckt vom
Tiefkombinatorischen in Bachs Musik, das kontrapunktische Gefüge weitertreibt, setzt
Gounod der Bachschen Struktur eine Melodie auf. Gerade darin aber zeigt sich

Typisches, gehört doch zu den französischen Bestimmungen deutscher Musik
immer wieder der Vorwurf eines Mangels an Melodie. Auch René de Récy ist —

weit über das „Ave Maria" hinausblickend — der Überzeugung, Gounod habe den
Stil Bachs durch die Verbindung mit der Melodie den Zeitgenossen erst verständlich

gemacht: „quand enfin l'on vit, sous la plume savante de M. Charles Gounod,
la mélodie de Mozart se combiner harmonieusement avec les procédés de J.-S.
Bach pour produire un style d'une richesse toute nouvelle, les compositeurs
comprirent que la vieille crypte gothique qu'ils avaient dédaignée renfermait des

trésors. Cette révélation a marqué le point de départ de notre jeune école. Tous
nos symphonistes se proclament hautement disciples de Jean-Sébastien".4

Damit soll angezeigt werden, daß das französische Bach-Bild des 19. Jahrhunderts

eigenen Gesetzen gehorcht und mit der französischen Auffassung
deutscher Musik und deutscher Eigenart überhaupt eng zusammenhängt. In den
folgenden Bemerkungen kann es sich allerdings nicht darum handeln, die Breite der
Bezugsfelder, die von den musikalischen und ideengeschichtlichen Voraussetzungen

bis hin zur Bach-Rezeption im Konzertleben und in der Kompositionsgeschichte

reichen und in denen die französische Auseinandersetzung mit Beethoven

und Wagner auch in Bezug auf das Bach-Bild eine besondere Rolle spielt,

3 Zitiert nach J.-G. Prod'homme/A. Dandelot, Gounod, Paris 1911 (Ndr. Genève 1973), 1,
173.

4 R. de Récy, a.a.O., 407.

62



umfassend zu berücksichtigen. Zur Sprache gebracht werden — nach einer
Vorbemerkung zu den Grundlagen der französischen Auffassung deutscher Musik —

lediglich einige Stationen der musikästhetischen und musikgeschichtlichen Reflexion

in der Zeit zwischen etwa 1830 und 1885. Diese Abgrenzung ist gegeben
durch die auch in Frankreich auf Resonanz treffende Wiederentdeckung der
Matthäuspassion einerseits und die Anfänge der Pariser Schola Cantorum andrerseits,

mit denen sich ein neues, vor allem in Aufsätzen der Tribune de Saint-Ger-
vais und Schriften André Pirros, dann aber auch in Albert Schweitzers Monographie

dokumentiertes Bach-Verständnis abzeichnet.5

*

Gegen Ende des 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts finden sich französische
Versuche zur Wesensbestimmung deutscher Musik oft eingespannt in das Muster
des Vergleichs nationaler Eigenarten, wobei weniger die französische als vielmehr
die italienische Musik das Gegenbild abgibt. Die Verschiebung des Stilvergleichs
von der im 18. Jahrhundert dominierenden Gegenüberstellung Italiens und Frankreichs

hin zu derjenigen Italiens und Deutschlands dürfte dabei ebenso durch die
Wirksamkeit italienischer Musiker — etwa Piccinnis, Cherubinis und Rossinis —

in Frankreich wie durch die zunehmende Verbreitung der deutschen Instrumentalmusik

— Haydns und Mozarts, dann aber auch Beethovens — mit bedingt sein.
Die Position der französischen Musik zwischen den beiden Stilen bleibt oft
unentschieden; wenn ihr ein eigener Platz eingeräumt wird, erscheint er meist als

eine je nach Betrachter mehr nach der einen oder der anderen Seite ausgerichtete
Zwischenstellung. So bemerkt etwa Chabanon, in der Wiedergabe von Werken
Piccinnis durch französische Musiker zeige sich, daß diesen die italienische Musik
durchaus zu eigen geworden sei: „Voilà donc la Musique de l'Italie devenue

tout-à-coup propre à des Artistes François, & leur manière plus sobre, plus mitigée

que celle des Italiens, conserve tout son charme à cette Musique réputée
étrangère."6 Die Bezugnahme auf den Bereich der Aufführungspraxis ist bezeichnend,

vertritt Chabanon doch grundsätzlich die Auffassung, daß die Musik in
ihrer modernen Vervollkommnung eine universelle Sprache ganz Europas geworden

sei und sich die nationalen Unterschiede nur noch in der Wiedergabe deutlich

greifen ließen, „dans la prononciation, c'est-à-dire, dans la façon d'exécuter
la musique". Hervorgehoben werden: „chez l'Italien, le traîné des sons, leur
langueur triste & paresseuse; chez l'Allemand, leur aspérité, voisine quelquefois

5 Für die Zeit vor 1830 vgl. besonders Albert Palm, „La connaissance de l'oeuvre de J. S. Bach

en France à l'époque préromantique", Revue de musicologie 52 (1966) 88—114; zu
Schweitzers Bach-Bild Leo Schrade, „Die Ästhetik Albert Schweitzers. Eine Interpretation
Bachs", Universitas 15 (1960) 61—78; allgemein zur französischen Bach-Rezeption Vladimir

Fédorov, „Bach en France", Revue Internationale de Musique 8 (1950) 165—171.
6 Michel Chabanon, De la Musique considérée en elle-même et dans ses rapports avec la

parole, les langues, la poésie et le théâtre, Paris 1785 (Ndr. Genève 1969), 90.

63



de la rudesse; chez le François, leur articulation douce & mitigée."7 Trotzdem
stellt Chabanon diese Frage nach dem „trait charactéristique de quelques Nations
dans leur Musique" unter Aspekten, die auch auf kompositionsgeschichtliche
Eigenarten ausgerichtet sind. Dabei stehen denn auch Deutschland und Italien
deutlich im Vordergrund. „Aria" — wohl als Opernarie und Melodie überhaupt
verstanden — gilt als Inbegriff italienischer Musik, während auf der andern Seite

hervorgehoben wird: „L'Allemand a créé le genre de la symphonie, & l'a porté
à sa plus haute perfection; toute espèce de Musique instrumentale convient à

son génie." Aber auch an dieser Stelle wird der deutschen Musik in vokaler und
melodischer Hinsicht ein rauhes, manchmal geradezu rohes Wesen vorgeworfen,
„une sorte d'aspérité, qui dégénère quelquefois en rudesse". Als Grund führt
Chabanon an, daß der Deutsche seinen Geschmack nicht im Verkehr mit den
andern Nationen verfeinert habe.8

Die von Chabanon skizzierten Grundzüge der deutschen Musik — besondere

Befähigung zur Instrumentalmusik und damit zur Verflechtung der Stimmen,
eher also zur Harmonie als zur Melodie, in letzterer mitunter eine gewisse Härte,
schließlich die nach außen relativ isolierte Stellung — finden sich auch in der

Folgezeit immer wieder angesprochen. So sagt Germaine de Staël: „La musique
instrumentale est aussi généralement cultivée en Allemagne que la musique vocale

en Italie; la nature a plus fait à cet égard, comme à tant d'autres, pour l'Italie
que pour l'Allemagne; il faut du travail pour la musique instrumentale, tandis

que le ciel du midi suffit pour rendre les voix belles."9 Die hier angedeutete, auf
Klimatheorien anspielende Erklärung, nach welcher die Neigung zur Vokalmusik
aus den natürlichen Gegebenheiten des Südens, die Neigung zur Instrumentalmusik

aber aus der für den Norden typischen, für den dortigen Lebenskampf
notwendigen Arbeitsamkeit abgeleitet wird, unterstreicht die Auffassung, daß
die deutsche Musik besonders kunstvoll und „gearbeitet" sei.10 Germaine de

Staël, die grundsätzlich der Ansicht ist, die schönen Künste erforderten „plus
d'instinct que de pensée", hält die Italiener für „les vrais musiciens de la nature",

7 Ebd., 97, wo Chabanon zur vereinheitlichenden Vervollkommnung der Musik bemerkt:
„Ii n'y a plus qu'une Musique pour l'Europe entière, depuis que la France a renversé les

barrières de l'ignorance et du mauvais goût." Im vorliegenden Zusammenhang —

Akzentuierung des Musikvergleichs auf den Gegensatz Deutschland-Italien — ist diese Erklärung
von Interesse: die besondere Rolle Frankreichs wird weniger in musikalisch-stilbildender,
dafür umso deutlicher in theoretisch-ästhetischer, geschmackbildender Hinsicht hervorgehoben.

8 Ebd., 91.
9 Germaine de Staël, De l'Allemagne (1813), Paris 1968, 1, 59.
10 Eine vergleichbare Vorstellung des Nordens findet sich etwa bei Jean-Jacques Rousseau,

Essai sur l'origine des langues, hrsg. von Charles Porset, Paris 1970, wo im Kapitel
„Formation des langues du Nord" (S. 131) die Rede ist von „ces lieux où la terre ne donne rien
qu'à force de travail". An derselben Stelle heißt es auch zu den stimmlichen Voraussetzungen,

vergleichbar der Ansicht Chabanons: „On voit déjà que les hommes, plus robustes,
doivent avoir des organes moins délicats, leurs voix doivent être plus âpres et plus fortes."

64



während sie den deutschen Komponisten, denen sie „une imagination très variée

et très féconde" nicht abspricht, insgesamt doch den Vorwurf einer übertriebenen

Geistigkeit macht: „ils mettent trop d'esprit dans leurs ouvrages, ils
réfléchissent trop à ce qu'ils font".11

Im „Sommaire de l'histoire de la musique", den Alexandre Choron seinem

mit François Fayolle zusammen herausgegebenen Dictionnaire historique des

musiciens voranstellte, erscheint das Bild der deutschen Musik differenzierter,
ohne daß sich die Grundzüge verändert hätten.12 Die Differenzierung erfolgt in

doppelter Hinsicht: zum einen wird von vornherein betont, es gebe in Deutschland

wie auch in Italien mehrere Schulen; „il y en a, à proprement parler, autant
que de capitales". Zum andern wird die deutsche Musik in geschichtlichen
Zusammenhängen gesehen. So seien ihre Anfänge mit denen der „école flamande"
verbunden, während sie vor allem seit der „Erneuerung" .ebenso wie die Musik der
andern Völker den Italienern folge, was die „Grundlage des Systems" betreffe.
Choron setzt die „Erneuerung" nach dem Ende des Dreißigjährigen Krieges an
und nennt Reinhard Keiser als „le premier compositeur allemand qui, depuis le

renouvellement, ait montré un talent original et supérieur". Damit folgt Choron
der Ansicht Chabanons, daß die Musik in kompositionstechnischer Hinsicht, vor
allem was die Harmonik betreffe, sich vereinheitlicht habe: „Cette science, qui
consiste dans l'emploi simultané des sons est la même par toute l'Europe: c'est
peut-être la partie de l'art sur laquelle toutes les nations musicales soient le plus
d'accord au fond, malgré la diversité de langage." So sei es ein Mißverständnis
jener Leute, die „harmonie" mit „sonorité" verwechselten, wenn man die Deutschen

als „harmonistes par excellence" bezeichne, während die Eigenart ihrer
Musik vielmehr in den besonderen und brillanten Klangeffekten liege. Trotzdem
übernimmt Choron die herkömmliche Parallele mit der Malerei, nach welcher die

Zeichnung der Melodie und die Farbe der Harmonie entspreche, wenn er behauptet:

„Les Allemands sont à beaucoup d'égards dans la musique ce que les
Flamands sont dans la peinture; moins scrupuleux sur le dessin, ils recherchent l'effet

des couleurs." Auch für Choron steht die deutsche Musik, was die Melodie
und den Gesang betrifft, der italienischen nach, wie er andrerseits gleichfalls
betont, daß in der Instrumentalmusik ihre besondere Bedeutung liege: „La plus
grande gloire de l'Ecole allemande est celle qu'elle tire de ses travaux dans la

musique instrumentale"; die deutschen Komponisten legten aber im Instrumentalen

auf die kontrapunktische Arbeit besonderes Gewicht: „il résulte de là que
souvent les voix chantent mal dans leurs compositions, parce qu'elles affectent
des routes et des intervalles qui sont contre la nature".

*

11 A.a.O., 2, 83.
12 Alexandre Choron/François Fayolle, Dictionnaire historique des musiciens, Paris 1817 —

die Zitate 1, lxxii—lxxv.

65



Vor dem Hintergrund der in den Gegensatz Nord-Süd eingespannten französischen

Auffassung deutscher Musik erscheint es als bezeichnend, daß die
Auseinandersetzung mit Bach zunächst von zwei Männern getragen wird, die aus dem

französischsprechenden Norden, nämlich aus Belgien stammen: Jérôme-Joseph
de Momigny und François-Joseph Fétis. Beide kommen zudem von der Orgel
her, beide sind aber auch während eines Teils ihrer Laufbahn als Theoretiker und
Editoren, bzw. Publizisten in Paris tätig. Momigny, der hier nur kurz gestreift
wird13, brachte bereits 1803 in seinem Cours complet d'harmonie et de composition,

sodann im zweiten Teil der Encyclopédie méthodique (1818) und schließlich

in La seule vraie théorie de la musique (1821) Werke Bachs zur Sprache.
Dabei gilt sein Interesse einerseits den Fugen des Wohltemperierten Klaviers —

analysiert werden die Fugen in C-dur und d-moll des ersten Teils —, andrerseits
den Violinsonaten, von denen Momigny die in h-moll und A-dur näherer Betrachtung

unterzieht. Daß die Violinsonaten damals auch im Pariser Konzertleben
eine Rolle spielten, war das Verdienst des Geigers Pierre Baillot und der Pianistin
Marie Bigot, die zum Wiener Kreis um den Baron van Swieten Beziehungen hatte.
Ihre Pariser Konzerttätigkeit mit Baillot und dem Cellisten Lamare erstreckt sich

vor allem über die Jahre 1809—1813.
Momignys Bach-Bild zeigt einerseits Entsprechungen zu den Grundzügen der

französischen Auffassung deutscher Musik, ist andrerseits aber geprägt von dem
Eindruck der Ausnahmestellung Bachs. Zudem gilt ihm als Theoretiker der
Kontrapunkt als die eigentliche Wissenschaft von der Musik. So ergibt sich insgesamt
eine Stellungnahme zum Werk Bachs, in der sich verschiedene Gesichtspunkte
nicht immer widerspruchslos überlagern. Gemäß dem Bild deutscher Musik wie
auch den allgemeinen Voraussetzungen damaliger Bach-Kenntnis gilt die
Aufmerksamkeit allein dem Instrumentalwerk und dabei in erster Linie den
kontrapunktischen Kompositionen für Tasteninstrumente. Diese erscheinen im
Spannungsfeld der Dichotomie von „musique sentie" und „musique calculée".14
Obwohl der Kontrapunkt für Momigny Grundlage der musikalischen Ausbildung
ist, birgt die polyphone Musik seiner Ansicht nach die Gefahr einer Entartung
in gefühl- und ausdrucklose „disputes scolastiques". Bach entgeht zwar diesem
Vorwurf aufgrund der ihm zuerkannten Genialität — „quand le sujet [sc. einer
Fuge] est noble et développé avec la franchise du vrai talent et la supériorité
d'un génie vaste et sensible, alors on voit s'évanouir les défauts du genre" —;

zugleich aber zeigt Momigny zahlreiche Einzelheiten, zumal Akkordfortschrei-
tungen auf, die sich mit seinen harmonischen Grundsätzen nicht vereinigen
lassen, die er höchstens ansatzweise als historisch bedingt zu verstehen sucht und
die er demzufolge als nicht nachahmenswert kritisiert. Zudem scheint sich der
Eindruck des übermäßig gearbeiteten Stils etwa in der folgenden Bemerkung zu
den Goldbergvariationen niederzuschlagen: „Sans doute que les trente variations

13 Momignys Stellungnahme zu Bach ist Hauptgegenstand des Aufsatzes von A. Palm, a.a.O.
14 Ebd., 104.

66



de Jean-Sébastien Bach auraient été suffisantes pour faire inscrire son nom au

temple de mémoire; mais quel travail que ces variations!"15 Ein weiterer Aspekt
des Bach-Bildes ergibt sich aus Momignys Einordnung der Violinsonaten. Im
Gegensatz zu Bachs Fugen, die als Höhepunkt strengen Stils verstanden werden,
gelten die Sonaten als Anfänge einer Musik, die in Haydn und Mozart ihre
Vollendung gefunden habe. Hier zeigt sich, daß die Gegenüberstellung von „musique
sentie" und „musique calculée", die mit dem Gegensatz von „melodisch"-italie-
nischer und „harmonisch"-deutscher Musik oft ineins gesehen wurde, bei Momi-

gny sich zunehmend von einem nationalen auf ein historisches Unterscheidungsmerkmal

hin verschiebt. Daß Bachs Sonaten grundsätzlich dem „modernen",
nach Chabanon und Choron internationalen Stil angehören, ihre Vermittelbar-
keit also primär zu einer Frage der Aufführungspraxis wird, zeigt sich in Momignys

Lob der Wiedergabe dieser Werke durch Baillot, „qui sait les rafraîchir
d'une manière délicieuse, et avec un sentiment qui tient de la dévotion".
Dennoch sind Bachs Sonaten gleichsam aufgehoben in der Musik Haydns und
Mozarts; nach Momignys Auffassung müßte die Gegenwart noch immer Trauer

tragen um Händel und Bach, wären diese nicht von Haydn und Mozart erreicht
worden.16

Wenn das Bach-Bild, das sich in den Schriften von François-Joseph Fétis
abzeichnet, trotz mancher Gemeinsamkeiten von demjenigen Momignys verschieden

ist, so tragen dazu mehrere Umstände bei: einmal die bei Fétis intensivere

Auseinandersetzung mit der Musikgeschichte überhaupt, zum andern die erweiterte

Kenntnis von Bachs Biographie und Schaffen, besonders aber die Begegnung

mit der Matthäuspassion.
Die Gemeinsamkeiten mit Momignys Bach-Auffassung zeigen sich zunächst

in der Ausrichtung auf die kontrapunktische Instrumentalmusik und vor allem
auf das Wohltemperierte Klavier, für Fétis noch 1835 unter allen Werken „presque

le seul de Bach qui soit généralement connu en France".17 Auch Fétis läßt
Bachs Fugen gegenüber eine zwiespältige Haltung erkennen. Zwar räumt auch

er ihnen einen wichtigen Platz als Lehrgegenstand ein; im Unterricht bilden seines

Erachtens Bach und Händel als Vertreter der „école allemande" für den
instrumentalen Bereich die notwendige Ergänzung zum vokalen Kontrapunkt
der italienischen Schule und vor allem Palestrinas.18 Dennoch bewundert Fétis
das Wohltemperierte Klavier nicht uneingeschränkt: „Quoique rempli
d'incorrections et de bizarreries, cet ouvrage n'en est pas moins une des plus étonnantes

productions musicales du dix-huitième siècle".19 Ähnlich wie Momigny ist Fétis

geneigt, Bach aufgrund seiner besonderen Genialität Kühnheiten und Fehler

15 Ebd., 107f.
16 Ebd., 91 und 107.
17

François-Joseph Fétis, Biographie Universelle des musiciens 2, Bruxelles 1835, 14.
18

Vgl. Robert Wangermée, François-Joseph Fétis, Musicologue et Compositeur, Bruxelles
1951, 38.

19 Fr.-J. Fétis, Biographie Universelle 2, 14.

67



nachzusehen — ,,à moins qu'un génie tel que celui de Jean-Sébastien Bach ne
rachète ces défauts par des beautés d'un autre ordre" —; merkwürdigerweise aber

zeigen sich bei Fétis zunächst, im Gegensatz zu Momigny, keinerlei Ansätze zu
einer historischen Erklärung oder zumindest Relativierung: ,,On ne peut que
regretter toutefois qu'un homme de si grand génie que J.S. Bach n'ait pas été

plus scrupuleux, concernant l'emploi d'une multitude de successions harmoniques

qu'il aurait pu faire disparaître de ses ouvrages sans que sa pensée en souffrît,

et sans que leur effet fût diminué."20
Daß Fétis keinen Versuch unternimmt, Stellen in Bachschen Kompositionen,

die er für zu kühn und fehlerhaft hält, historisch zu erklären oder wenigstens wie

Momigny zu entschuldigen, erscheint auf den ersten Blick als merkwürdig
angesichts der sonst weit intensiveren Auseinandersetzung mit Problemen der
Musikgeschichte. Bei näherem Zusehen zeigt sich jedoch, daß diese Auseinandersetzung

keineswegs eindeutig auf historische Relativierung ausgerichtet ist. Gerade
für das Bach-Bild ist das Musikgeschichts-Verständnis, das bei Fétis im
Spannungsfeld von historischer Einsicht und unmittelbarem Erleben steht, aufschlußreich.

Zweifellos weisen das antiquarische Interesse, das sich in den Editionsunternehmen

und den Veranstaltungen historischer Konzerte äußert, wie auch seine

historiographische Tätigkeit Fétis als einen Forscher aus, der die Musik der
Vergangenheit wie auch ferner Länder in ihrer Eigenart und aus ihren jeweiligen
Voraussetzungen zu verstehen sucht. Sein berühmter Ausspruch „ce qu'on
appelle en général progrès n'est que transformation"21 kann gleichfalls dahingehend

verstanden werden, daß Fétis von einer fortschrittsgläubigen Geschichtsauffassung,

der die Musik der Vergangenheit als bloße Vorstufe des in der Gegenwart

erreichten und nach gegenwärtigen Normen zu beurteilenden Standes

erscheint, abrückt, um die jeweilige Eigengesetzlichkeit historischer Erscheinungen

zu betonen. Dieser Auffassung ist es gemäß, wenn Fétis die Musik aus der
im französischen 18. Jahrhundert maßgebenden gemeinsamen Ästhetik der Künste

herauslöst und ihr alles Normative abspricht: „La musique seule, telle qu'elle
est aujourd'hui, n'a rien emprunté des anciens, et peut être considérée comme
un art tout nouveau. Art singulier, dont le domaine est immense, il n'est point
astreint, comme ceux du dessin, à une imitation de la nature qui poserait des

bornes à ses effets. Il n'est pas, comme la littérature, renfermé dans un cercle
d'idées qu'il reproduit d'âge en âge en se bornant à des modifications de formes;
selon les temps et les lieux, il change de nature et réveille des sensations toutes
différentes."22 So hält es Fétis für ein bloßes Vorurteil aus Gewöhnung an die

gegenwärtige Musik, wenn man von der Musik der Vergangenheit dieselben Wir-

20 Ders., Traité du contrepoint et de la fugue, Paris 1824 — zit. nach R. Wangermée, a.a.O.,
42.

21 Fr.-J. Fétis, Biographie Universelle 1, Bruxelles 1837, xxxiii.
22 Ders., „De la nécessité de considérer la musique dans son histoire, soit pour en étudier les

principes, soit pour ajouter à ses progrès", Revue Musicale 2/5 (1831) 277.

68



kungen erwarte; nur aufgrund dieser falschen Voraussetzungen erscheine alte
Musik als enttäuschend und langweilig.23 Ähnlich heißt es 1830 —mit deutlicher
Bezugnahme auf den Gegensatz von „science" und „grace", der in der Diskussion

um die deutsche Musik eine Rolle spielte: „il est indispensable de se défendre

de ces penchans ou de ces aversions qui ne prennent leur origine que dans

nos préjugés".24
Damit aber zeichnet sich das Dilemma ab, in dasFétis wohl notwendigerweise

gerät: er fordert das Bewußtsein historischer Distanz in der Absicht, den Hörer
zu absoluter Unmittelbarkeit des Erlebens zu führen. Dabei gibt er sich jedoch
nicht genügend Rechenschaft darüber, daß die Voraussetzungen des Hörens und
Erlebens keine bloßen Vorurteile sind, die ohne weiteres preisgegeben werden
können. Fétis geht so weit, historische Musik schlechthin zur gegenwärtigen zu
erklären; unter dem Gesichtspunkt einer wünschbaren Vielfalt entwirft er geradezu

das Muster einer Komposition, in der die verschiedensten Stile und
Ausdrucksmittel von Palestrina über Bach und Mozart bis hin zu Beethoven enthalten

wären: „la simplicité et la majesté du style de Palestrina, les formes
scientifiques et élégantes de Scarlatti, l'expression pathétique de Léo, de Pergolèse,
de Majo et de Jomelli, la force dramatique de Gluck, l'harmonie incisive de Jean
Sébastien Bach, la puissance des masses de Handel, la richesse de Haydn, les

accens passionnés de Mozart, la fougue indépendante de Beethoven, la suavité
des mélodies italiennes, l'énergie des chants germaniques, les convenances
dramatiques de la musique française, toutes les combinaisons de voix, tous les

systèmes d'instrumentation, tous les effets de sonorité, tous les rythmes, toutes
les formes, toutes les ressources enfin, pourront trouver place dans le même

ouvrage, et produiront des effets d'autant plus pénétrants qu'elles seront
employées à propos".25 Auf der andern Seite — aufgrund eigener Hörgewohnheiten
und doch nicht überwindbarer „Vorurteile" — nimmt Fétis dennoch Wertungen
vor, die die historische Reflexion vermissen lassen, und gerade die Vorstellung
einer Zukunftsmusik, wie sie im voranstehenden Zitat enthalten ist, gibt die
radikale Forderung nach Vorurteilslosigkeit als Utopie zu erkennen. Bei allem
historischen Interesse zählt für Fétis letztlich allein die „émotion", die die Musik
durch ihre „effets" auslöst.26 Die erstrebte — und zum Teil auch gegenüber dem

Wohltemperierten Klavier erreichte — gefühlshafte Distanzlosigkeit verstellt aber
die werkbezogene Einsicht in die Zusammengehörigkeit von Ausdruck und
Ausdrucksmitteln.

In seinem Bemühen um unmittelbare, trotzdem aber von historischer Kenntnis

getragene Erfahrung von Musik kam es Fétis entgegen, daß sich zu seiner Zeit
auch ein Bild der Persönlichkeit Bachs mit wachsender Lebendigkeit abzeichnete.

23 Ebd., 278.
24

Ders., La musique mise à la portée de tout le monde, Paris 1830, 362.
25 Ders., ,,Du sort futur de la musique", Revue Musicale 2/3 (1830) 228f.
26

Ders., Biographie Universelle 1, xxxiii — vgl. ders., La musique mise à la portée de tout le

monde, 1.

69



Zunächst brachte der 1810 zum ersten Mal erschienene Dictionnaire historique
des musiciens von Choron und Fayolle den praktisch unveränderten Bach-Artikel

aus Gerbers Lexikon von 1790 in französischer Übersetzung. Als kleine
Abweichung, die das größere französische Distanzbewußtsein gegenüber Bach
kennzeichnet, fällt auf, daß Gerbers Schlußbemerkung — „Endlich hat uns dieser

große Künstler nachstehende Werke, gleich dem Bogen des Ulysses, um unsere
Kräfte daran zu erforschen, hinterlassen" — unpersönlicher mit den Worten übersetzt

wird: ,,0n a de ce grand virtuose les ouvrages suivans, qu'il semble n'avoir
laissé à ses successeurs que pour leur servir, comme l'arc d'Ulysse, à essayer leurs
forces." Forkels Biographie wird im Dictionnaire erwähnt, aber nicht benützt.
Auch ein biographischer Artikel in der Zeitschrift Le Pianiste, der auf einem
Choron verpflichteten Beitrag von Castil-Blaze im Ménestrel basiert, geht über
Gerber noch nicht hinaus.27 Erst Fétis benützte Forkels Biographie, als er den
Bach-Artikel für seine Biographie Universelle redigierte. Als Vorabdruck erschien
derselbe Text 183 3 in der Revue Musicale.28 Das Bild des Orgel- und Cembalovirtuosen

steht zeitgemäß im Vordergrund; Bachs unerreichte und umfassende
Meisterschaft auf der Orgel wird zudem von Fétis schon 1830 besonders
hervorgehoben: „Ce grand artiste fut un de ces rares génies qui sont comme des phares
placés au milieu des siècles pour les éclairer."29 Als besondere Eigenschaften
und Charakterzüge, die oft wieder an das französische Grundbild der deutschen
Musik erinnern, hebt Fétis im übrigen hervor: die Zurückgezogenheit, in der
Bach gelebt habe — ,,il préférait à tout les douceurs d'une vie retirée et
laborieuse" —, die „qualités sociales: bon père, bon époux, bon ami", den „caractère
serieux [qui] le portait au style grave et sévère" und schließlich mehrmals die

„fécondité prodigieuse" seines Schaffens. Als besondere Eigenarten von Bachs

Musik bezeichnet Fétis „une originalité soutenue, un style élevé, une teinte
mélancolique, une mélodie souvent bizarre, sauvage même, mais sublime; une
harmonie fréquemment incorrecte, mais pleine d'effet".30

Unter allen neuen Aspekten, die das Bach-Bild zunehmend bereicherten,
kommt auch für Fétis der Wiederentdeckung der Matthäuspassion die größte
Bedeutung zu. Durch den engen Kontakt, den der Pariser Verleger Maurice

Schlesinger mit dem Verlagshaus seines Vaters Adolph in Berlin unterhielt,
gelangten die Berliner Publikationen jeweils schon bald nach Erscheinen in Paris

zur Auslieferung. So konnte Fétis bereits 1830 in der Revue Musicale berichten,
die wiederaufgefundene Passionsmusik sei dank den Bemühungen „eines sehr

talentierten Amateurs (M. Félix Mendelsohn-Bartoldy)" in Berlin mit riesigem

27 Ernst Ludwig Gerber, Historisch-Biographisches Lexikon der Tonkünstler (1790—1792),
hrsg. von Othmar Wessely, Graz 1977, 90 — vgl. Choron/Fayolle, a.a.O., 37. Anon., „La
Famille Bach", Le Pianiste 1 (1833/34) 105f.

28 Fr.-J. Fétis, „Biographie", Revue Musicale 2/7 (1833) 177—180; ders., „Biographie. Jean-
Sébastien Bach", ebd., 185 — 189.

29 Ders., La musique mise a la portée de tout le monde, 300ff.; das Zitat 302.
30 Ders., Biographie Universelle 2, 12—14.

70



Erfolg aufgeführt worden, und die ersten Exemplare des Partiturdrucks stünden

nun in Paris zur Verfügung. Den eigenen ersten Eindruck gibt Fétis in folgender
Weise wieder: „Nach den begeisterten Urteilen zu schließen, die sich in allen
deutschen Zeitungen finden und aufgrund der Unterhaltungen einiger verdienter
Künstler erwartete ich, in dem Werk große Schönheiten zu finden, aber im Stile
Bachs, das heißt im fugierten Stil. Wie sehr habe ich mich getäuscht! Ich gebe es

zu, ich stehe verwirrt vor diesem wunderbaren Werk. Nicht nur, daß in einigen
Stücken zwei Chöre und zwei Orchester mit bewundernswerter Leichtigkeit
behandelt sind, nein, das ganze Werk ist in einer durchaus neuen und durchaus
dramatischen Weise konzipiert. Noch mehr: die Arien sind geprägt von einer
Größe und Melancholie, die die Einbildungskraft ergreifen. Noch mehr: das

Rezitativ ist des Genies eines Gluck würdig, dem Bach ein halbes Jahrhundert
vorausging. Und die Instrumentierung ist voll von neuen und pikanten Effekten,
die auch heute den angesehensten Komponisten zu Ruhm und Vorteil gereichen
würden. Und all dies wurde von einem Manne erfunden, der in seinem Leben
kaum die Gelegenheit hatte, ein Orchester zu hören!" Und Fétis schließt mit
der Bemerkung: „Ii me faudra plusieurs articles pour donner une faible idée de

cet ouvrage à mes lecteurs."31
Vor dem Hintergrund des oben skizzierten Geschichtsverständnisses ist leicht

einzusehen, weshalb die Matthäuspassion Fétis in solcher Weise faszinieren
mußte. Gewiß stand auch er unter dem allgemeinen Eindruck der aufgrund der

bisherigen Kenntnisse überraschenden Andersartigkeit des Werkes. Für ihn aber
fiel in besonderem Maße ins Gewicht, daß diese Andersartigkeit zugleich den
Charakter des zeitlich Näheren, Modernen trug. So ließ sich seine Idealvorstellung

einer auf unmittelbare „émotion" ausgerichteten Haltung in der Begegnung
mit diesem Werk viel leichter verwirklichen als gegenüber Bachs instrumentaler
Fugenkunst, die bei aller „Genialität" von dem störenden Moment des oft
„unkorrekten" Satzes begleitet war. Daß es hier nun möglich schien, einem
Stück alter Musik ohne jede Distanz zu begegnen, mußte für Fétis geradezu als

Beweis der Richtigkeit seiner Auffassung gelten. Die Matthäuspassion wird als

wunderbares Werk bezeichnet, als „merveilleuse conception", und in der Tat
geht es Fétis darum, das Wunderbar-Unerklärliche, das musikgeschichtliche
Assoziationen erweckt — „digne du génie de Gluck" —, aber keine
musikgeschichtliche Erklärung erlaubt, besonders zu unterstreichen. Dies zeigt sich vor
allem in der seltsamen Schlußbemerkung, das Werk stamme von einem Musiker,
„qui eut à peine occasion d'entendre un orchestre dans sa vie". Der Grund für
diese Auffassung liegt wohl wiederum in dem Bild der Isolation der deutschen
Musik im allgemeinen und der provinziellen Zurückgezogenheit Bachs im besonderen.

Auch im zweiten Aufsatz über Bachs Matthäuspassion, den Fétis gleichfalls
1830 in der Revue Musicale veröffentlichte, herrscht der Eindruck des Unerklär-

31
Ders., „Publications classiques. Grosse Passions musik ...", Revue Musicale 2/2 (1830) 221.

71



lichen vor, gipfelnd in der Bemerkung: „Jamais l'expression de mystère de l'art
ne fut plus justement employée que pour cette admirable conception."32 Dabei
bezieht sich Fétis nicht nur auf das Problem der musikgeschichtlichen Einordnung,

sondern auch auf die Werkkonzeption selber: so schön auch die Kompositionen

Mozarts, Haydns und Beethovens seien, so lasse sich in ihnen doch immer
der Schaffensvorgang von einer ersten „idée principale" aus, um die sich die
weiteren Gedanken gruppierten, nachzeichnen; bei Bach aber finde sich „aucune
chose dont la conception semble avoir précédé celle d'une autre", vielmehr stünden

die kleinsten Details in wechselseitiger Abhängigkeit.33 Was Fétis hier hervorhebt,

ist die Vielfalt in der Einheit, ein Gedanke, der ja auch seiner Utopie einer
Zukunftsmusik zugrundeliegt. Besonders eindrücklich sieht Fétis die „variété"
in Bachs Instrumentation verwirklicht: „ses moyens, inépuisables comme son
génie, ne sont presque jamais les mêmes dans deux morceaux qui se succèdent".
Zurückkommend auf die Frage des geschichtlichen Ortes unterstreicht Fétis in
diesem Zusammenhang noch einmal die Unmöglichkeit einer Einordnung: die
verschiedenen Instrumentierungen sind für ihn „autant de sources d'effets variés

et piquants dont il n'existait point de modèle, et que Bach a tous inventés". Und
zusammenfassend heißt es im Blick auf Bachs Stellung in der Musikgeschichte:
„Bien qu'il eut été élevé dans une école analogue à celle de Flaendel, on ne

remarque aucune ressemblance de style entre son immortelle production et celles
de l'auteur du Messie. Rien de l'école française, rien de la manière italienne alors
en vogue ne s'y fait apercevoir; enfin c'est une conception à part, dont le type
ne s'est trouvé que dans la tête de Jean-Sébastien Bach."34

Steht so — den ästhetischen Absichten entsprechend — die historische
Unerklärlichkeit Bachs in den Aufsätzen zur Matthäuspassion eindeutig im Vordergrund,

so unternimmt es Fétis, wenn die Musikgeschichte Gegenstand der

Betrachtung ist, an anderer Stelle dennoch, Bach in Entwicklungsgänge
einzuordnen. Obwohl über alle andern Musiker herausragend und frei von „conventions
d'école", ist Bach doch Repräsentant der „école allemande", der „Palestrina
Deutschlands".35 Im Bereich der Klaviermusik bildet er den Schlußpunkt der

„ersten Epoche", die Fétis durch einen gebundenen, mehr harmonischen als

melodischen Stil gekennzeichnet sieht.36 Von der Matthäuspassion her erscheint
Bach hingegen — nun auch zusammen mit Händel — als Wendepunkt in der Beziehung

von Instrumental- und Vokalmusik: die Werke beider Komponisten
„offrent de nombreux exemples de l'introduction des formes instrumentales dans la

32 Ders., „Bulletin d'analyse. Passions-musik ebd. 2/3 (1830) 90.
33 Ebd.
34 Ebd., 93ff.
35 Ders., „Résumé philosophique de l'histoire de la musique", Biographie Universelle 1,

ccxlviii.
36 Ders., La musique mise à la portée de tout le monde, 304f. Fétis setzt eine „zweite Epoche"

von Philipp Emanuel Bach bis Cramer an und läßt die dritte Epoche mit Hummel und
Kalkbrenner beginnen.

72



musique destinée aux voix, et c'est aux ouvrages de ces deux grands maîtres que
commence la fusion de ces deux genres, qui avaient été séparés soigneusement
jusqu'à eux".37 Mit spezieller Ausrichtung auf die Beziehung zwischen
Instrumentalmusik und dramatischer Musik bemerkt Fétis hierzu in einem andern
Aufsatz: „Jusqu'à l'époque où Jean-Sébastien Bach écrivit son oratorio de la

Passion, et quelques autres grands ouvrages, la musique dramatique et la musique
instrumentale s'avancèrent par des routes différentes, l'une dans la carrière de

l'expression déterminée et de l'imitation, l'autre dans l'expression vague, et dans

la production des sensations nerveuses; mais ce grand homme comprit la possibilité

de réunir, jusqu'à certain point, les qualités propres de l'une et de l'autre
musique, et réalisa sa grande pensée de la manière la plus heureuse."38 Im
Hinblick auf die Verbindung von dramatischer Ausdruckskraft und instrumentalem
Kolorit sieht Fétis Mozart als Nachfolger Bachs39, wie er denn an anderer Stelle

Haydn und Mozart geradezu als Bachs Schüler bezeichnet.40 Soweit ihm trotz dieser

Einordnungsversuche Bach historisch unerklärlich und unmittelbar modern
bleibt, nimmt Fétis wiederholt die beiden Gedanken zu Hilfe, daß Bach erstens

nur für sich selber geschrieben habe, zu seiner Zeit also gar nicht bekannt geworden

sei, und daß er zweitens auch kaum habe verstanden werden können, weil
er seiner Zeit weit voraus gewesen sei.

Das Bach-Bild, das Fétis entwirft, ist das Bild einer unmittelbaren Präsenz und

zwar, wenn auch auf je verschiedene Weise, sowohl in seinem älteren, auf die

kontrapunktische Klaviermusik gerichteten, wie auch in seinem jüngeren, an der

Matthäuspassion orientierten Teil. Dort ist die Gegenwärtigkeit Bachs die
traditionelle des Lehrgegenstandes, der auch in seinen unverständlich gewordenen
Eigentümlichkeiten, der „oft unkorrekten Harmonie", nicht durch historische
Reflexion vermittelt ist. Hier aber, im Vokalwerk, das als Synthese von
instrumentaler Tradition und moderner dramatischer Expressivität verstanden und so

übrigens auch in melodischer Hinsicht —als „mélodie pleine d'expression
mélancolique"41 — akzeptiert wird, ist die Präsenz eine gegen jede geschichtliche
Relativierung bewußt behauptete Modernität. Daß Fétis gerade dadurch wie auch
durch Aufführungen in historischen Konzerten ein neues Bach-Verständnis

anregte, bleibt sein besonderes Verdienst, auch wenn er seine Editionsvorhaben
— die Ausgabe von Orgelwerken und die großangelegte Bach-Anthologie des

Panthéon musical — nicht verwirklichen konnte.42

*

37
Ders., „De la nécessité de considérer ...", a.a.O., 278.

38
Ders., „De l'influence de la musique instrumentale sur les révolutions de la musique
dramatique", Revue Musicale 2/4 (1830) 135.

39 Ebd.
40

Ders., „De la nécessité de résumer les nouvelles formes de l'art d'écrire en musique", ebd.,
294.

41 Ders., „Bulletin d'analyse a.a.O., 95.
42

Vgl. R. Wangermée, a.a.O., 191, 194 und 325ff.

73



Um 1830 zeichnet sich in Frankreich ein Bild der deutschen Musik ab, das von
romantischem Geist geprägt ist und im Werk von Dichtern und Schriftstellern
poetisches Leben erhält. Zentrale Gestalt dieses romantischen Bildes deutscher
Musik aber ist Beethoven43; Bach wird wenig erwähnt. So ist es umso aufschlußreicher,

in der Revue des Deux Mondes einem Aufsatz des jungen Henri Blaze —

nachmals Comte de Bury — zu begegnen, der seinen Gegenstand — „Jean-Sébastien

l'organiste" — in unverkennbar romantischem Lichte zeigt.44

Jene Strömung der französischen literarischen Romantik, die um 1830 mit
Vignys Othello-Adaptierung und Victor Hugos Hernani ihren Durchbruch erlebt,
zeigt — im Vergleich zur Situation in Deutschland — ein merkwürdiges Bild: Sie

verbindet mit der Rezeption von Erscheinungen und Auffassungen der deutschen
Romantik eine Haltung, die — unter der Parole der ,,Jeunes-France" — dem

„Jungen Deutschland" als einer in mancher Hinsicht antiromantischen Bewegung

nahesteht. Diese Verbindung wie auch die maßgebende Bedeutung Victor
Hugos gibt Théophile Gautier zu erkennen, wenn er in seinen programmatischen
„Romans goguenards" von der Gestalt des Daniel Jovard sagt: „de classique
pudibond qu'il avait été et qu'il était encore la veille, il devint par réaction le

plus forcené Jeune-France, le plus endiablé romantique qui ait jamais travaillé
sous le lustre d'Hernani".4S Auch im französischen Bild der deutschen Musik, das

sich in den dreißiger Jahren ausprägt, vermischen sich so die verschiedensten
Einflüsse: während einerseits Züge der Grundauffassung, wie sie in einer früheren
romantischen Phase Germaine de Staël entworfen hatte, mit neuer Betonung
aufgenommen werden und während in zunehmendem Maße Schriften E.T.A.
Hoffmanns ihre Spuren hinterlassen46, erhält das Bild andrerseits neue Akzente
durch Heinrich Heines Buch De l'Allemagne. Vor allem aber ist es nun die Musik
Beethovens, die — zumal durch Habenecks Aufführungen der Sinfonien — in
Paris eine lebendige Anschauung bietet. Blaze de Bury unterstreicht einen
entscheidenden Zug des neuen Bildes wie der romantischen Musikauffassung
überhaupt, wenn er im Rückblick festhält, bis dahin habe man unter einem Musiker
jemanden verstanden, der Musik macht, nun aber werde ein solcher Mann ein
Dichter genannt.47 Musik erscheint als poetische Kunst; ihre bildhafte Beschreibung

verbindet sich eng mit den Eindrücken, die die Biographie des Komponisten
vermittelt. Hand in Hand mit der poetischen Bebilderung musikalischer Inhalte
aber geht immer wieder die Betonung des Unsagbaren, „Unendlichen" der musi-

43 Vgl. Leo Schrade, Beethoven in France. The Growth of an Idea, New Haven 1942 (Ndr.
1971), bes. die Kapitel „Enthusiasm of a Poet", 39ff. und „Lure of the Infinite", 70ff.

44 Henri Blaze, „Jean-Sébastien l'organiste", Revue des Deux Mondes 7 (1836) 712—754.
45 Théophile Gautier, Les Jeunes-France (1833), Paris 1979, 83f.
46 In der Revue Musicale erscheinen ab November 1830 in französischer Übersetzung „Opuscules

de E.-T.-A. Hoffmann, relatifs à la musique", beginnend mit „Baron von B.", „Ritter
Gluck" und Stücken aus den „Kreisleriana".

47 Vgl. L. Schrade, Beethoven in France, 61.

74



kaiischen Ausdruckskraft und Wirkung. Diese Verbindung mit ihrem unverkennbar

religiösen Einschlag hält Victor Hugo 1834 in seinem Gedicht „Dans l'église
de ***" fest, wenn er vom Klang der Orgel sagt:

„L'orgue, le seul concert, le seul gémissement
qui mêle aux cieux la terre!

La seule voix qui puisse, avec le flot dormant
Et les forêts bénies,

Murmurer ici-bas quelque commencement
Des choses infinies!"48

Henri Blaze, der sich nachmals wie sein Vater Castil-Blaze als Literat — u.a.
mit Büchern über Goethe und Beethoven, über zeitgenössische Komponisten,
besonders Meyerbeer, aber auch mit der Herausgabe von Goethe-Übersetzungen
— einen Namen machte, verbindet in seinem frühen Bach-Aufsatz die phantasievolle

novellistische Ausschmückung biographischer Begebenheiten mit poetisie-
renden Stil- und Werkbeschreibungen. Die biographische Grundlage bilden Gerber

und Forkel, wie Blaze sie den Artikeln bei Choron und Fétis entnehmen
konnte; die Akzente — dem Bestreben nach persönlicher Verlebendigung gemäß
— liegen auf den anekdotischen Momenten wie etwa dem Bericht über das vom
jungen Bach aus dem Schrank des Bruders entwendete Notenbuch. Bezeichnenderweise

läßt Blaze den jungen Bach die darin enthaltenen Stücke beim Mondlicht

nicht einfach abschreiben, sondern singen und auswendig lernen: „Tel est

son enthousiasme qu'il oublie son frère, et les voisins qui dorment, et les chiens

qui vont hurler s'il les éveille, et se met à lancer de toutes les forces de sa poitrine
sa voix de fausset claire et limpide, qui fend les airs et monte avec des sons aigus
et métalliques."49 Dabei wird die Erarbeitung der Stücke als allmähliches
Eindringen in die Geheimnisse vorerst unverständlicher Hieroglyphen geschildert,
in einer Weise also, die an die Mühen des Anseimus in Hoffmanns Goldenem

Topf erinnert. Von dem zur Meisterschaft aufgestiegenen Bach heißt es dann

allerdings — mit Bezugnahme auf eben diese Erzählung —: „En vérité, je ne puis
voir le vieux contrapointiste se promener à pas lens dans les campagnes de la

Thuringe, rêvant aux harmonieuses combinaisons de ses voix, sans penser à

l'archiviste Lindhorst rassemblant en groupes magiques les petits serpens de son
jardin."50

Das doppelte Bild des Jünglings, der aus ungebrochenem Einssein mit der Natur
gleichsam unbewußt deren Geheimnisse entdeckt, und des mächtigen alten

Magiers ist bezeichnend, und Blaze mag sich beim Lindhorst-Vergleich einer Stelle

aus Hoffmanns Erzählung „Die Fermate" erinnert haben, die in der Übersetzung

48
Vgl. Albert Seay, „Music in the Poetry of Victor Hugo", Scritti in onore di Luigi Ronga,
Milano/Napoli 1973, 604.

49 H. Blaze, a.a.O., 718.
50 Ebd., 750.

75



der Revue Musicale folgendermaßen lautet: „certains morceaux du vieux Sébastien

Bach produisaient sur moi l'effet d'une histoire de revenant bien terrible, et
me causaient de ces frissons de terreur auxquels on s'abandonne avec tant de

ravissement dans les premières années de l'enfance".51 Stärker aber betont Blaze
doch die andere Seite, das harmonische Einssein mit den Gesetzen der Natur,
und er malt sich aus, wie der „vieux alchimiste" Faust erschüttert und an seine

eigenen Verirrungen erinnert worden wäre, wenn er die ruhigen und heiteren
Gestalten Bachs und Dürers hätte vorbeigehen sehen, denn „ces hommes
enveloppés dans la nature ne se sont pas efforcés d'en sortir ou d'y pénétrer plus
profondément qu'on ne le doit".52

Zweierlei ist an dieser Stelle bemerkenswert: zum einen die Einbindung Bachs

in ein Gesamtbild deutschen Wesens, zum andern aber — im Blick auf Bachs

Musik — der Wandel hin zu einem Verständnis, dem auch die „gelehrte
Kontrapunktik" nun nicht mehr als „scholastisch", „fehlerhaft" und wider die Natur
gekünstelt erscheint.

Bei aller Abhebung Bachs von der Faustgestalt ist die Bezugnahme doch

typisch: Faust spielte schon im Deutschland-Bild der Madame de Staël eine Rolle;
in den dreißiger Jahren wurde er immer mehr zum Inbegriff deutschen Wesens

durch die wachsende Vertrautheit mit Goethes Dichtung dank Nerval und andern
Übersetzern, und bei Heine stand schließlich ganz direkt zu lesen, Goethes Faust
gelte als „la Bible mondaine des Allemands" und überhaupt sei „le peuple
allemand lui-même ce savant docteur Faust".53 Heine fügt die Erklärung hinzu,
die in der deutschen Fassung folgendermaßen lautet: „es [das deutsche Volk] ist
selber jener Spiritualist, der mit dem Geiste endlich die Ungenügbarkeit des Geistes

begriffen und nach materiellen Genüssen verlangt und dem Fleische seine

Rechte wiedergibt. Es wird aber noch einige Zeit dauern, ehe beim deutschen
Volke in Erfüllung geht, was es so tiefsinnig in jenem Gedichte prophezeit hat,
ehe es eben durch den Geist die Usurpationen des Geistes einsieht und die Rechte
des Fleisches vindiziert. Das ist dann die Revolution, die große Tochter der
Reformation".54 Heines Kritik am übertriebenen Spiritualismus kommt hier deutlich

zum Ausdruck; sie ist immer wieder gegen die Romantik gerichtet und orientiert

sich an dem Gegenbild einer sinnlichen, mit Volk und Alltag in Einklang
stehenden Lebens- und Kunstauffassung, wie sie auch das „Junge Deutschland"
propagierte. Gewiß geht Henri Blaze weniger weit als Heine; es ist aber doch

51 E.T.A. Hoffmann, „La Vie d'Artiste", Revue Musicale 2/1 (1830) 98 — vgl. ders., Die
Serapions-Brüder, München 1963, 59: „Ganz wunderbar wurde mir dann oft zumute, mancher

Satz vorzüglich von dem alten Sebastian Bach glich beinahe einer geisterhaften graulichen

Erzählung und mich erfaßten die Schauer, denen man sich so gern hingibt in der
fantastischen Jugendzeit."

52 H. Blaze, a.a.O., 719f.
53 Henri Heine, De l'Allemagne, hrsg. von Ephraim Harpaz, Paris/Genève 1979, 1, 244f.
54 Heinrich Heine, Die romantische Schule, hrsg. von Ernst Elster Heines sämtliche Werke

5, Leipzig/Wien o.J., 261.

76



bezeichnend für die Stimmung der dreißiger Jahre, wenn er Bach vom älteren
Vorwurf der übertriebenen Geistigkeit auch unter dem Gesichtspunkt freispricht,
daß gerade die Verankerung seiner Musik im Volk hervorzuheben sei: „ces hommes

étaient d'abord chrétiens, puis Allemands: après Dieu, la patrie". So bemerkt
Blaze zu dem phantasievoll ausgemalten Abschied Bachs von den Bürgern
Arnstadts: „Heureux l'artiste que tout un peuple accompagne de la sorte, et lance

avec de tels adieux sur le grand chemin de la vie!" Auch habe Bach oft über
volkstümliche Weisen improvisiert, über jene „airs francs et naïfs", wie sie einst
Frosch und Brander in Auerbachs Keller gesungen hätten.55 Das Gegenbild zu
der Verwurzelung in Natur, Glaube und Volk ist einerseits der faustische
Spiritualismus, andrerseits aber, von Blaze deutlich unterstrichen, der modische
Kunstbetrieb der modernen Gesellschaft, der die Künstler dazu verführe, sich

selbstgemachte Lorbeerkränze aus dem eigenen Garten aufzusetzen. Bachs Musik
aber halte stets sich frei von jenen „tristes motifs dont on amuse le salon".56

Bachs Musik als Gegenbild der Salonmusik findet sich auch in andern Texten
jener Zeit. So fragt sich Edouard Fétis, der Sohn von François-Joseph, in der

Besprechung eines Konzertes vom 15. Dezember 1833, wieso man nicht
vermehrt zu Bach zurückkehre: „un concerto de Bach vaut bien un air varié de Herz!
Le fragment à trois pianos, exécuté par MM. Hiller, Liszt et Chopin, nous a fait
un rare plaisir; ces trois artistes ont exécuté ce morceau, nous le déclarons hautement,

avec une intelligence de son caractère et une délicatesse parfaites".57 Wie

bedeutend übrigens in den folgenden Jahren Chopins Beitrag zum Verständnis
Bachscher Musik in Frankreich war, geht aus der mehrfach dokumentierten
Verwendung vor allem des Wohltemperierten Klaviers in seinem Unterricht hervor.
Ein Schüler Chopins — der Norweger Thomas Tellefsen — spielte auch bereits in
den fünfziger Jahren in Paris Bachsche Fugen wieder auf dem Cembalo. Daß

Chopin selber sich auf seine Konzerte mit Werken Bachs vorbereitete, ist schließlich

aus einem Bericht von Wilhelm Lenz bekannt.58 Bach und Bach-Interpretation
als Gegensatz modernen Virtuosentums ist ein Gesichtspunkt, den George

Sand anspricht, wenn sie sagt, der Geiger Baillot sei eher bereit ,,à laisser tout
l'éclat de la popularité à Paganini, que d'ajouter, de son fait un petit ornement

d'invention nouvelle aux vieux thèmes sacrés de Sébastien Bach".59 Auch
sei etwa an Stendhal erinnert, der das Spiel böhmischer Musikanten auf Hörnern
mit Harfenbegleitung beschreibt, „des morceaux choisis de Beethoven, de Weber,
de Mozart et d'autres auteurs encore plus anciens, tels que Bach et Haendel".
Nichts sei zarter, ergreifender, vollkommener im Einklang mit der Sonne, die
hinter den großen Waldbäumen untergehe, als diese Musik im Garten des Kaffee-

55 H. Blaze, a.a.O., 715, 730 und 719.
56 Ebd., 721 und 743.
57 Revue Musicale 2/7 (1833) 400.
58

Vgl. Jean-Jacques Eigeldinger, Chopin vu par ses élèves, Neuchâtel 21979, bes. 194f. und
244.

59
George Sand, Lettres d'un voyageur, hrsg. von Henri Bonnet, Paris 1971, 193 f.

77



hauses zum „Grünen Jäger"; „cette musique douce et mélancolique n'a rien de

l'effronterie d'une chanteuse française conduite par un homme à gants jaunes et
venant s'asseoir à côté d'un piano".60 Der Gegensatz zur Salonmusik, den Bach

darstellt, ist aber nicht im älteren romantischen Sinne eine Musik der bloßen

Abkapselung, Wirklichkeitsferne oder Weltflucht; vielmehr wird mit ihrem religiös

spirituellen Charakter und ihrer ursprünglichen Natürlichkeit auch ihr
gemeinschaftsbildendes, sozial verankertes Wesen ineins gesehen. So heißt es bei

George Sand: „la musique, c'est la prière, c'est la foi, c'est l'amitié, c'est
l'association par excellence".61 Dem entspricht die Hervorhebung von Bachs Verwurzelung

im Volk bei Blaze.
Zu Bachs Musik als dem Gegensatz zum modischen Kunstbetrieb gehört es für

Blaze, daß sie dem Veralten nicht ausgesetzt ist. Die Überzeugung von ihrer
gegenwärtigen Frische und Lebendigkeit erinnert an Fétis; die romantische
Ahnung des Unendlichen und der verborgenen Geheimnisse der Natur und ihrer
kombinatorischen Gesetze erlaubt es Blaze aber über Fétis hinaus, auch und
gerade den Organisten und Kontrapunktiker Bach vorbehaltlos zu akzeptieren.
Freilich ist diese Bejahung unmittelbar und intuitiv, nicht historisch reflektiert;
aus dieser Intuition aber erwächst ein neues, die traditionellen Vorurteile auch
gegenüber Bachs Melodik überwindendes Verständnis: „II y a bien des gens qui
prétendent que Bach n'a fait que perfectionner l'harmonie. Pour tout homme
qui a de l'harmonie une idée droite et juste et se la représente comme un moyen
d'agrandir et de développer les ressources de l'art, il est évident qu'elle ne peut,
sous quelque prétexte que ce soit, se passer de mélodie; et maintenant, lorsque
l'harmonie est, comme chez Jean-Sébastien, une mélodie compliquée, je ne conçois

pas comment on peut sérieusement soutenir cette opinion. L'homme qui
a perfectionné l'harmonie a perfectionné aussi la mélodie; on n'en peut dire
autant du mélodiste simple qui n'agit que sur une partie du tout."62 So sind es

denn gerade die Orgelfugen, die Blaze zu poetischem Bilderreichtum anregen:
Als ob ein Engel sich in ein schweres Meßgewand kleide, ohne doch Bewegungsfreiheit

und Fantasie seines Fluges zu verlieren, so ordne sich Bach den Regeln
der strengsten Wissenschaft unter und bewahre dabei dennoch den ganzen fruchtbaren

Reichtum seiner Melodien. „Tantôt c'est l'ange de la mort tenant une
palme auprès d'un sépulcre, tantôt Marguerite qui file à son rouet ou peigne au
soleil ses cheveux blonds; quelquefois on croirait voir une princesse enchantée
dans le palais de cristal où la retient captive quelque vieux magicien de
Bohême."63

Wiederum an Hoffmann erinnernd, vergleicht Blaze Bachs Musik schließlich
mit den gotischen Domen von Straßburg und Köln. Wie aber die Kathedrale nur

60 Stendhal, Le Rose et le Vert, Romans et Nouvelles, hrsg. von Henri Martineau, Paris 1952,
2, 1078. Vgl. ders., Luden Leuwen, ebd., 1, 966.

61
George Sand, a.a.O., 199.

62 H. Blaze, a.a.O., 748f.
63 Ebd., 749.

78



auf den ersten Eindruck inkommensurabel, fast abweisend wirke und sich bei
zunehmendem Tageslicht in allen ihren Details mehr und mehr belebe, so erweise
sich auch Bachs Musik umso lebendiger, je tiefer man in sie eindringe: ,,à mesure

que vous entrez plus profondément en elle, vous y trouvez des trésors de mélodie

et de science, des combinaisons nouvelles et curieuses, et mille choses enfin

que l'intelligence la plus vaste ne peut embrasser qu'à la condition d'une étude

persévérante". Doch wird auch derjenige, der sich dem Studium der Werke Bachs

ganz hingibt, ihren Reichtum nicht ergründen können: ,,Il verra chaque jour de

nouvelles étoiles resplendir à ce firmament sonore, et fermera sa paupière avant
de les avoir toutes comptées."64

*

Die romantisch religiöse Haltung, die Henri Blaze in seinem frühen Aufsatz an
den Tag legte, konnte — zumal sie sich nicht an konfessionellen Grenzen orientierte

— dem Enthusiasmus für die Werke Bachs nur förderlich sein. Diese
religiöse Haltung, so wichtig sie bei einigen französischen Romantikern sein mochte,
gehört aber nicht zu den allgemeinen Grundzügen der Kunstauffassung der
dreißiger Jahre. Zumal für Hector Berlioz — der übrigens nach der mißglückten
Aufführung des Benvenuto Cellini in Blaze de Bury einen seiner heftigsten Kritiker
fand65 — blieben der Kirchenmusiker Bach und vor allem die deutsch-protestantische

Bachverehrung der Mendelssohn- und Schumannzeit im Grunde fremd
und unverständlich. „Es gibt keinen andern Gott als Bach, und Mendelssohn ist
sein Prophet", dies ist für Berlioz' spöttischen Geist die treffende Charakterisierung

dessen, was er für sowohl deutsch als auch protestantisch hält. In Berlin
erlebte er in den vierziger Jahren eine Aufführung der Matthäuspassion, über die

er schreibt: „Wenn man aus Paris kommt und unsere musikalischen Sitten kennt,
muß man dabeigewesen sein um zu glauben, daß es so etwas gibt: die Aufmerksamkeit,

der Respekt, die Frömmigkeit, mit der ein deutsches Publikum ein
solches Werk anhört. Jeder liest im Textbuch nach, keine Bewegung, kein beifälliges

oder ablehnendes Murmeln, kein Applaus. Man ist bei einer Predigt; nicht
im Konzert, sondern im Gottesdienst. Man muß auch wirklich dieses Werk auf
solche Weise hören." Und Berlioz schließt mit den Worten: „On adore Bach, et
on croit en lui, sans supposer un instant que sa divinité puisse jamais être mise

en question; un hérétique ferait horreur, il est même défendu d'en parler. Bach,
c'est Bach, comme Dieu c'est Dieu."66

Ein Distanzbewußtsein gegenüber Bach aus Gründen der Religiosität, nun aber
— anders als bei Berlioz — nicht aus Mißtrauen sondern aus betont katholischer
Sicht, kennzeichnet die Stellungnahmen, die an den kirchenmusikalischen
Kongressen von Paris und Mecheln in den sechziger Jahren abgegeben wurden. Hier
ergriff unter andern Jacques-Nicolas Lemmens, von dem Joseph d'Ortigue sagte,

64 Ebd., 754.
65

Vgl. Léon Guichard, La musique et les lettres au temps du Romantisme, Paris 1955, 198.
66 Hector Berlioz, Mémoires, Paris 1870 (Ndr. Farnborough 1969), 269 und 308.

79



er sei gegenwärtig ohne Zweifel der größte Organist Europas67, in besonders
deutlicher Weise das Wort. Zum Orgelwerk Bachs nahm Lemmens in Mecheln
wie folgt Stellung: Bach sei einer der ersten gewesen, die im wahren Orgelstil
geschrieben hätten. Er habe über eine Kunstfertigkeit verfügt, die vielleicht nie
wieder erreicht werde. ,,Aber Bach war Protestant, und es scheint, daß die besonderen

Anforderungen und die Kälte des protestantischen Gottesdienstes die
Ursache dafür sind, daß diesem Komponisten im allgemeinen das religiöse Gefühl
fehlt. Man findet bei ihm Geist und Intelligenz im höchsten Grade, aber nach
unserer katholischen Auffassung scheint das Herz zu fehlen. Harmonik und Fuge,
die Grundlagen der Bachschen Kompositionen, genügen nicht. Die Melodie muß
in der katholischen Kunst die größere Rolle spielen, denn unser Kult, nach seiner

äußeren Seite betrachtet, ist dazu bestimmt, allen edlen Gefühlen der Seele

gemäß zu sein, vom tiefsten Schmerz bis zum höchsten Enthusiasmus." Und mit
Blick auf die besondere Aufgabe des Organisten fügt Lemmens hinzu: „L'organiste

catholique puise son génie en Dieu: il veut convaincre, toucher et persuader;
il fait prier son instrument. L'organiste protestant, au contraire, tire son génie
de lui-même. Son harmonie n'est pas une prière naïve et simple; elle n'est pas
non plus l'inspiration, c'est une combinaison plus ou moins riche d'accords trouvés

avec travail ou avec recherche; en un mot, c'est de l'art, voilà tout. Ainsi
Bach et ses imitateurs. Dans un temple protestant, le chrétien n'accorde rien
aux sens: tout y est triste, glacial comme les froides pierres de l'édifice. Dans

l'église catholique, l'âme et les sens sont satisfaits; l'homme tout entier s'offre
à Dieu et tout entier se réjouit ou verse les larmes du repentir."68

Mit der Wiederaufnahme früherer Grundzüge des französischen Bildes
deutscher Musik, die in der romantischen Auffassung in den Hintergrund getreten
waren, verbinden sich bei Lemmens theologische Postulate zu einer Kritik, die
— angesichts des Zeitpunkts, zu dem sie formuliert wurde — als bloßes Vorurteil
erscheint. Immerhin ist zu betonen, daß Lemmens stets im Blick auf eine als

dringlich empfundene Reorganisation der katholischen Kirchenmusik urteilte.
Insofern hatte er sicher Recht, zu Bach ein Fragezeichen zu setzen, als eine Bach-

Nachahmung, die er für unmöglich hielt, aus den damaligen Voraussetzungen
wirklich nur zu herz- aber auch geistlosen Schulübungen führte. Zudem wäre zu

ergänzen, daß Lemmens nicht Melodie um jeden Preis propagierte, sondern, wie
sein Kollege Danjou, ebenso heftig gegen alle kunst- und geistlose Gebrauchsware

zu Felde zog. Heute mag man sich fragen, ob Lemmens in seinen eigenen
Kompositionen der Gefahr, die er bannen wollte, entging; damals erschienen sie

vielen als vorbildlich und veranlaßten Joseph d'Ortigue zu dem Lob, sie seien der

Form nach aus Bach hervorgegangen, stünden aber hinsichtlich der Inspiration

67 Vgl. Joseph Duclos, Einleitung zu Jaak Nikolaas Lemmens, Du chant grégorien, Ghent
1886, xxi.

68 Vgl. Félix Grenier, Vie, talents et travaux de Jean-Sébastien Bach. Ouvrage traduit de

l'allemand de J.N. Forkel annoté et précédé d'un aperçu de l'état de la musique en

Allemagne aux XVIeet XVIIesiècles, Paris 1876, lOf. und 189.

80



auf der Stufe der besten Werke der Gegenwart und würden gewiß auch den Beifall

Webers, Beethovens und Mendelssohns finden.69 Und schließlich sei erwähnt,
daß Lemmens außerhalb der strengen Liturgie- und Reformfragen zu Bach offenbar

ein enges und positives Verhältnis hatte, sowohl als Organist wie auch als

Leiter von Aufführungen Bachscher Chorwerke.
Im vorliegenden Zusammenhang aber ist vor allem die Reaktion von Bedeutung,

die Lemmens mit seiner Kritik der protestantischen Kirchenmusik auslöste.
Denn die Absicht Félix Greniers, als er 1876 eine französische Übersetzung von
Forkels Bach-Buch vorlegte, war eindeutig apologetisch. Aus dieser Absicht
erklärt es sich auch, daß Grenier zu einer Zeit, da in Deutschland die neueren
Darstellungen von Flilgenfeldt und von Bitter und auch schon der erste Band von
Spittas Werk vorlagen70, auf Forkel zurückgriff, dessen Schrift gleichfalls
apologetische Züge trägt. Grenier selbst betont, Forkels Buch sei vor dem Hintergrund
der Gleichgültigkeit gegenüber Bach in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
zu sehen.71 Allerdings beschränkt sich Grenier nicht auf die Übersetzung des

Forkeischen Textes, sondern sucht in Anmerkungen und hinzugefügten eigenen

Kapiteln den aktuellen Stand der Bach-Forschung einzubringen. Dennoch bleibt
er, was die Gewichtung innerhalb von Bachs Gesamtwerk betrifft, Forkel stark

verpflichtet: die vokale Kirchenmusik bleibt am Rande, und die hinzugefugten
zehn Seiten über die Matthäuspassion gehen kaum weiter als die Aufsätze von
Fétis.

Die unmittelbare Auseinandersetzung mit Lemmens, der Grenier im Vorwort
des Buches Raum gibt, ist wenig ertragreich; sie beschränkt sich weitgehend auf
die Beteuerung, daß weder Bachs Orgelwerken Melodie, noch Bach selber tiefe
Frömmigkeit abgesprochen werden könne. Als Werke, die dies belegen sollen,
nennt Grenier einerseits vor allem Sätze aus den Sonaten sowie Passacaglia und
Pastorale, andrerseits besonders die Choräle.72 Grenier schreibt den Mangel an
Einsicht in Bachs Musik dem Umstand zu, daß in Frankreich jeder gültige Führer
fehle, „un guide fort utile pour conduire l'élève et le faire pénétrer jusqu'à l'idée",
wie er für Deutschland etwa in Moritz Hauptmanns Erläuterung der Kunst der

Fuge oder in der kommentierten Auswahl Bachscher Klaviermusik von Adolf
Bernhard Marx vorliege. So bleibe man in dem Urteil befangen, Bachs Kompositionen

seien nichts als „une savante agglomération de notes".73 Auch hinsichtlich

der Frage nach den Zusammenhängen zwischen Musik und Konfessionen
bekundet Grenier seine ausgedehnte Kenntnis des deutschen Schrifttums, wenn
er sich der Auffassung Eduard Krügers anschließt, das „unbegreifliche Wunder"
einer „idealen Annäherung" der beiden Konfessionen sei „erfüllt, längst, vor

69
J. d'Ortigue im Journal des Débats, 12.3.1856 — vgl. J. Duclos, a.a.O., xxii.

70 Einen Auszug aus Spitta in französischer Übersetzung legte Ernest David vor unter dem
Titel La vie et les oeuvres de Jean-Sébastien Bach, Paris 1882.

71 F. Grenier, a.a.O., 5.
72

Ebd., 11 und 15.
73 Ebd., 22f.

81



hundert Jahren, duch den Dichter aller Dichter im Gebiete der Töne, durch den

ewigen, wunderbaren Helden Sebastian Bach".74 Diesem Bekenntnis zu Krügers
Auffassung entspricht es, daß Grenier die auf Bach zurückgehende Organistentradition

als für die protestantische und katholische Kirchenmusik gleichermaßen
richtungweisend ansieht. Merkwürdig mutet dabei allerdings der Hinweis auf
Rinck an, hält Grenier diesem doch zugute, daß er Werke geschrieben habe

„pleines d'onction et de grâce, dont les harmonies élégantes remplacent les
successions nerveuses, parfois même âpres qu'on rencontre dans les ouvrages du
grand cantor"75: hier wird trotz aller Kritik an Lemmens mit den gegensätzlichen
Begriffen des „Salbungsvollen" und der „Härte" genau das Vokabular wieder
aufgenommen, mit dem man einerseits das Ideal katholischer Kirchenmusik,
andrerseits aber einen Hauptmangel protestantischer Kirchenmusik und — wie
schon bei Chabanon — deutscher Musik überhaupt zu benennen pflegte. Als
typisch französisch mag auch erscheinen, daß Grenier bei Erwähnung des C-dur-
Präludiums aus dem Wohltemperierten Klavier ohne jede kritische Distanz
bemerkt, es handle sich um das Stück, „sur lequel Gounod a écrit un joli chant
fort connu".76

Dennoch geht Greniers Versuch, Verständnis für Bachs Musik zu erwecken,
über die bloße Konstatierung melodischen Gehalts und religiöser Haltung hinaus.
Vor allem in dem bedeutendsten der zu Forkels Text hinzugefügten Abschnitte,
einer Skizze des Zustands der Musik in Deutschland im 16. und 17. Jahrhundert,
will Grenier zeigen, daß die Tiefe und Originalität Bachs nur zu verstehen seien

aus der Kenntnis des Milieus, in welchem er und seine Vorfahren lebten. Zudem
dient ihm diese Skizze dazu, die Wichtigkeit Luthers für Bachs Musikauffassung
hervorzuheben: „Bach comprenait mieux que personne la grandeur et la poésie
de Luther: ce dernier est en effet sa raison d'être à lui-même-, la tristesse
pénétrante et la poésie des mélodies de Bach sont des traits empruntés au caractère
de Luther tout autant que la grandeur et la majesté de ses doubles choeurs. Les
mêmes raisons qui ont fait aimer Luther en Allemagne ont aussi fait aimer dans
ce pays Bach et sa musique." Das Luther-Bild, das Grenier entwirft und auf Bach
bezieht, ist Heinrich Heine verpflichtet. Aus Heines De l'Allemagne zitiert Grenier

eine Stelle, die in Heines deutschem Text so lautet: „Er [Luther] war zugleich
ein träumerischer Mystiker und ein praktischer Mann in der That. Seine Gedanken

hatten nicht bloß Flügel, sondern auch Hände; er sprach und handelte. Er
war nicht bloß die Zunge, sondern auch das Schwert seiner Zeit."77 Den träume-
74 Ebd., 12 — das von Grenier übersetzte Zitat hier nach Eduard Krüger, „Über protestanti¬

sche und katholische Kirchenmusik", Neue Zeitschrift für Musik 12 (1840) 206. Entgegen
Greniers Angabe, die Stelle beziehe sich auf die h-moll-Messe, nennt Krüger im einzelnen

nur die A-dur-Messe.
75 F. Grenier, a.a.O., 19.
76 Ebd., 110.
77 Ebd., 54 und 59 — vgl. H. Heine, De l'Allemagne, a.a.O., 1, 41; ders., Der Salon 2. Zur

Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland 1, hrsg. von E. Elster Heines
sämtliche Werke 4, Leipzig/Wien o.J., 190.

82



rischen Mystiker bezieht Grenier — an Fétis erinnernd — auf die Welt von Melancholie,

die Bachs Musik in der Seele wecke; als Entsprechung zum praktischen
Tatmenschen, dessen Gedanken auch Hände hatten, gibt Grenier den Hinweis
auf Bach als im Instrumentenbau erfahrenen Organisten und als Musiker, der selber

seine Noten zu stechen verstanden habe. Die so betonte Synthese von geistigem

und praktischem Weltbezug nimmt deutlich jene Ideen wieder auf, die —

gleichfalls unter Heines Einfluß — bereits in den dreißiger Jahren eine Rolle spielten.

Auch bei Grenier resultiert aus dieser Auffassung der Hinweis auf Bachs

Modernität, jetzt aber mit neuem Gewicht: die von Heine an Luther und an der
Faustgestalt hervorgehobene Beziehung von Reformation und Revolution, die
Blaze nicht übernommen hatte, wird für Greniers Bach-Bild entscheidend. Luther,
in dessen Gefolge Bach steht, erscheint als Mann der Freiheit und des revolutionären

Geistes auch bei Grenier. Und eben diesen Geist der Freiheit und der
Revolution attestiert Grenier nun auch Bach, der für ihn mithin zum modernen
und fortschrittlichen Musiker wird. Diese Modernität ist deutlich unterschieden
von dem Eindruck „moderner" Instrumentationseffekte und einer unmittelbaren
Nähe, wie Fétis sie betonte-, für Grenier liegt das Moderne eher in den harmonischen

Kühnheiten, die Fétis als Fehler höchstens in Kauf genommen hatte. Mit
Louis Ehlert hält Grenier diese Kühnheiten den katholischen „jungen blassen

Komponisten" vor Augen, die, wie er sagt, an Gott und seinen einzigen Sohn
W.A. Mozart glauben und vor jeder profanen Quinte das Kreuz machen. Für sie
sei die Reformation, deren revolutionäre Glaubensartikel Luther und Bach
angeschlagen hätten, nur eine historische Erscheinung; sie seien nicht geneigt, den
Protest anzunehmen, den ihnen Bach hinterlassen habe.78

Bleibt Greniers Bach-Bild auch in mancher Hinsicht widersprüchlich — der

Vergegenwärtigung Bachs als Revolutionär tritt die Hochschätzung der Orgelmusik

der „Bachschule" bis hin zu Rinck, Bergt und Hesse unmittelbar an die
Seite —, so steht doch außer Frage, daß die kommentierte und ergänzte
Übersetzung von Forkels Schrift als erste Buchpublikation Kenntnis und Verständnis

Bachs in Frankreich entscheidend förderte.

*

Der angedeutete Gegensatz zwischen Bach und Mozart, der sich deutlich abhebt
von dem „Schülerverhältnis", das Fétis betonte, wird zu einem Grundzug des

Bach-Bildes in William Carts Etude sur J. S. Bach aus dem Jahre 1885.79 Als
Beitrag aus französischer Sicht kann das Büchlein des Westschweizers allerdings
kaum mehr angesprochen werden; noch stärker als Grenier stützt Cart sich nicht
nur auf die Werkkenntnis der deutschen Bach-Forschung und besonders der
inzwischen abgeschlossenen Monographie Spittas, sondern nachdrücklich auch

78 F. Grenier, a.a.O., 10 — das Zitat bezieht sich auf Louis Ehlert, Briefe über Musik an eine

Freundin, Berlin 21868, 26.
William Cart, Un Maître deux fois centenaire. Etude sur J.S. Bach, Paris 1885.

83



auf die Grundzüge des deutschen Bach-Bildes jener Zeit.80 Wie Spitta betont, daß

„hier und da schon bei Bach romantische Naturstimmungen unverkennbar zu

Tage kommen", eine Ausdruckskunst, die sich kaum finde, „so lange italiänische
Anschauungen in der europäischen Musik die herrschenden waren", so hebtauch
Cart hervor, bei Bach gebe es „plus d'une de ces pages dans lesquelles s'annonce
le romantisme, devançant les temps".81 Einmal mehr sind es die in Frankreich ja
seit besonders langer Zeit bekannten Violinsonaten, die als Beispiel dienen,
bezeichnet sie Cart doch als „des pages du plus pur romantisme, où l'on entend
le cor mourant au fond des bois, la cloche lointaine, tous les échos fantastiques
et mystérieux qu'évoqueront un siècle plus tard les Schubert et les Tieck".82

Trotz allen Anklängen ist das hier gezeichnete romantische Bild nicht einfach
der Nachklang der Auffassung aus den dreißiger Jahren. Es erscheint vielmehr
als Neuansatz, wenn Cart sich dagegen wendet, daß man lange Zeit geglaubt
habe, Bachs Klaviermusik ohne jede dynamische Nuancierung spielen zu müssen,
denn dies komme einer „négation même de la musique" gleich.83 Auch nimmt
Cart keine grundsätzliche Scheidung zwischen Instrumental- und Vokalmusik
oder zwischen Bachs geistlichen und weltlichen Werken vor: „la musique
religieuse n'est pas essentiellement différente de l'autre: c'est un préjugé dont il
faut se défaire".84 Vor allem aber betont nun Cart die „Romantik" Bachs gegenüber

dem Klassischen auf einer Grundlage, die dem Gegensatz zwischen den

„anciens" und den „modernes" neues Gewicht gibt. Zunächst wird dies an einer
Gegenüberstellung Bachs und Händeis erläutert: „Händel est un ancien, Bach un
moderne; le génie de l'épopée renaît dans Händel, Bach est avant tout lyrique;
Händel a des plans bien distincts, des atmosphères transparentes et un peu crues,
Bach a plus de dessous, plus de coloris; Händel a les contours accentués, la ligne
ferme et nette, les brusques oppositions d'ombre et de lumière d'une architecture
antique; Bach a les mille entre-croisements de lignes fuyantes, les clairs-obscurs
magiques d'une cathédrale du moyen âge; Händel a une beauté plus harmonieuse,
Bach émeut plus profondément; Händel s'impose et Bach fait rêver." Dann aber
versucht Cart aufzuzeigen, daß die klassisch-italienische Linie zu Mozart führe,
die romantisch-deutsche aber Bach mit Beethoven verbinde. Mitbedingt durch
diese Zusammenschau stellt Cart Mozarts Musik derjenigen Bachs folgendermaßen

gegenüber: „Mozart, en commençant par charmer l'oreille de la manière la

plus délicieuse, nous plonge tout entier, corps et âme, dans un sentiment de

80 William-Adolphe Cart, 1846 in Morges geboren, studierte in Berlin und Bonn, lebte 1868
— 1870 in Paris und wurde danach Professor für lateinische Sprache an der Académie de

Lausanne. Von diesem Posten trat er nach Auseinandersetzungen mit der radikalen Regierung

zurück, die ihm eine zu ausschließliche Bevorzugung deutscher Unterrichtsmethoden
vorwarf.

81 Philipp Spitta, Job. Seb. Bach, Leipzig 31921, 2, 390; W. Cart, a.a.O., 92.
82 Ebd., 104f.
83 Ebd., 95.
84 Ebd., 165.

84



bien-être indicible-, Bach enlève l'âme hors du corps. Bach est plus moderne

que Mozart, car l'âme moderne est inquiète."85
Die Verschiedenartigkeit des „sinnlicheren" Mozart gegenüber dem „geistigeren"

Bach faßt Cart schließlich in den Unterschied der Haltungen im inneren
Nachhören der Musik beider Komponisten: „Quand on vient d'entendre Mozart,
on répète de mémoire ses adorables mélodies; quand on sort d'entendre Bach,
l'imagination continue à travailler sur ses motifs inépuisables."86 Die Bemerkung
ist deshalb von besonderem Interesse, weil sie auf Debussy vorausweist. Denn
Debussy sah gerade darin, daß man eine Musik nicht „pfeifen" könne, eine von
Bach erreichte Qualität. Es ist die Art von Melodie, die er als „ornamental" und
„divine ,arabesque'" bezeichnete und mit Nachdruck als eine gegen jede
Konvention in der Gegenwart wiederzufindende Kunst forderte: „Dans la musique
de Bach, ce n'est pas le caractère de la mélodie qui émeut, c'est sa courbe; plus
souvent même, c'est le mouvement parallèle de plusieurs lignes dont la rencontre,
soit fortuite, soit unanime, sollicite l'émotion. On peut remarquer facilement

que l'on n'entendit jamais .siffler' du Bach Je sais bien que pour beaucoup de

gens, c'est toute la gloire promise à la musique [nämlich eben daß man sie .pfei¬
fen' könne]. Il est néanmoins permis d'être de l'avis contraire sans trop se
singulariser."87

*

Mit dem Bach-Buch von William Cart findet eine Entwicklung des 19. Jahrhunderts

ihren Abschluß, die von Fétis über Blaze de Bury und Grenier darauf
ausgerichtet war, auf je neue Weise die „Modernität" Bachscher Musik unter Beweis

zu stellen. Die „Mißverständnisse", zu denen es aus deutscher und zumal aus

späterer Sicht dabei kam, ändern nichts an der Ernsthaftigkeit dieser Bemühungen

— bis hin zu Gounods „Méditation"; sie zeigen vielmehr an, daß der französische

Weg zu Bach besonders weit und in mancher Hinsicht auch besonders

schwierig war. Emphatischer Ansatzpunkt zum Erweis von Bachs „Modernität"
war für Fétis vor allem die neuentdeckte Matthäuspassion, die er über die
Geschichte der dramatischen Musik mit der Gegenwart verbunden sah.

Demgegenüber gehörte das besondere Interesse in der französischen Romantik der
dreißiger Jahre und zum Teil auch dasjenige Greniers wiederum stärker, wie schon

zu Beginn des Jahrhunderts, der Musik für Tasteninstrumente. In der Bewertung
von Bachs Fugenkunst zeigt das romantische Bild jedoch neue Züge. Bachs
Harmonik wurde nicht mehr am System klassischer Regeln gemessen und kritisiert,
sondern die Kombinatorik des kontrapunktischen Satzes erschien nun als die
faszinierende Offenbarung geheimer Naturgesetze. Äußerungsform dieses neuen
Verständnisses war freilich die poetische Beschreibung, nicht die satztechnische

Analyse, eine Beschreibung zudem, deren Bilderreichtum in kühner Weise ein-

85 Ebd., 226ff.
86 Ebd., 229.
87 Claude Debussy, Monsieur Croche Antidilettante, Paris 1926, 63 f.

85



holte, was die Assoziationsfelder „Religion" und „Deutschland" anboten, von
biblischen Geschichten über Dürer bis zum Faust und zu E.T.A. Hoffmann.
Trotzdem zeigte dieses romantische Verständnis seine unmittelbar auf Musik
bezogenen Konsequenzen, wenn nun eine deutliche Abkehr von der an der
italienischen Melodie orientierten, noch von Germaine de Staël in einer früheren
Phase französischer Romantik vertretenen Musikauffassung erfolgte. Mit Grenier
und Cart verstärkte sich sodann die Abgrenzung des „romantischen" Bach gegenüber

dem an der italienischen Tradition orientierten Klassik-Begriff. Gerade als

„Romantiker" erschien nun Bach aber als der über Mozart hinaus näher gerückte
„Moderne". So ließ sich hier denn auch das traditionelle französische Bild deutscher

Musik mit seinen Vorwürfen der Melodielosigkeit und des übertriebenen
Spiritualismus nicht mehr aufrechterhalten. Entsprechend schärfte sich der

Gegensatz zu der in katholisch-kirchenmusikalischen Kreisen vertretenen
kritischen Haltung gegenüber Bachs „Verstandeskunst". Daß zugleich mit dem
Vorgang des Einholens, der vor allem in der poetischen Deutung Ausdruck fand, seit
Grenier das Interesse sich mehr und mehr auch den Voraussetzungen Bachs in
der Religions- und Musikgeschichte des 16. und 17. Jahrhunderts zuwandte,
führte folgerichtig zu Carts Auffassung von Bach als einem „Janus dont l'une des

faces regarde le passé, l'autre l'avenir".88
Trotz allen Beziehungen, die gerade über den Begriff des „musicien poète"

zwischen dem romantischen Bild und Albert Schweitzers Bach-Buch bestehen,
ist es für die neue Auffassung an der Jahrhundertwende und zu Beginn des

20. Jahrhunderts bezeichnend, daß Bach einerseits zunehmend aus seiner Zeit
heraus, andrerseits aber immer stärker auch in der analytischen und
handwerklich-technischen Auseinandersetzung mit seinem Werk erfahren wird. Die
historische Haltung zeigt sich in Schweitzers These, Bach sei ein Ende, nichts gehe
von ihm aus, alles führe nur zu ihm hin. Das analytische und unmittelbar
handwerkliche Interesse betont etwa Charles-Marie Widor im Vorwort zu André Pir-
ros erstem Bach-Buch, wenn er Wagners Bild von Bach als einer ägyptischen
Sphinx ersetzt durch das einer „statue colossale du Bon-Sens". Bach erscheint
als der anregende, kenntnisreiche Gesprächspartner, mit dem man sich — die
Pfeife im Mund und bei einem Glas Bier — über tausend Dinge unterhält.89 Damit
aber kündigt sich eine bewußt antiromantische Haltung an, jene nach-wagnersche
und nach-impressionistische Rückkehr zum Handwerk und zur „Disziplin", wie
sie nachmals Arthur Honegger als Inbegriff des „retour à Bach" verstehen sollte.90

88 W. Cart, a.a.O., 224.
89 André Pirro, L'orgue de Jean-Sébastien Bach, avec une préface de Ch.-M. Widor, Paris

1895, vi.
90 Vgl. Ursula Bäcker, Frankreichs Moderne von Claude Debussy bis Pierre Boulez.

Zeitgeschichte im Spiegel der Musikkritik Kölner Beiträge zur Musikforschung 21, Regensburg
1962, 117.

86


	[Zu Theorie und Geschichte der Musik des 17. bis 19. Jahrhunderts]
	Über Modus und Transposition um 1600
	Zur Funktion der Schriften von Mersenne und der Dictionnaires von Richelet und Furetière in Johann Gottfried Walthers Musicalischem Lexicon - Eine Bestandsaufnahme zu den instrumentenkundlichen Fachausdrücken
	Zum französischen Bach-Bild des 19. Jahrhunderts


