**Zeitschrift:** Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der

Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte

Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

**Band:** 4 (1980)

Artikel: Instrumentensymbolik und Aufführungspraxis : zum Verhältnis von

Symbolik und Realität in der mittelalterlichen Musikanschauung

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-868830

### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

#### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF:** 19.10.2025

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

## INSTRUMENTENSYMBOLIK UND AUFFÜHRUNGSPRAXIS

Zum Verhältnis von Symbolik und Realität in der mittelalterlichen Musikanschauung

### VON DAGMAR HOFFMANN-AXTHELM

### EINLEITUNG

Seit ihrer Wiederentdeckung durch die Musikwissenschaft wurde die Musik des Mittelalters immer wieder nach ihrem historischen Klangbild befragt. Welche Stücke wurden vokal, welche instrumental ausgeführt? Wie sahen die zeitgenössischen Instrumente aus und wie klangen sie? Welche Kombinationen waren möglich oder üblich?

Die musikalischen Primärquellen geben zwar über diese Dinge nur außerordentlich spärlichen Aufschluß; aber eine große Zahl von Zeugnissen unterschiedlicher Provenienz bietet eine Fülle von Information. Zeugnisse aus Malerei, Plastik und Literatur, musikbezogene Hinweise aus dem theologischen und literarischen Schrifttum sowie Archivalien wie Rechnungsbücher, Verordnungen und Beschlüsse geben ein Bild von Gestalt und Kombinationsmöglichkeiten der Musikinstrumente, vom gesellschaftlichen Rahmen, in dem sie erklangen, und den musikalischen Formen, die durch sie ihre Realisierung fanden.

Hier freilich beginnen die Schwierigkeiten. Denn die Auswertung jener Quellen erweist sich nur so lange als unproblematisch, wie die Besetzung weltlicher Musik zur Diskussion steht. Geht es jedoch um das Musizieren in der Kirche, um die Frage, welche Musik im kirchlichen Rahmen zu erklingen hat und insbesondere darum, ob lediglich Vokalmusik zugelassen ist, oder ob auch instrumental musiziert werden darf, dann ergeben sich Widersprüche, die sich aus dem reinen Quellenmaterial nicht schlüssig erklären lassen. Einerseits nämlich werden in Konzilsbeschlüssen und anderen kirchlichen Verordnungen sowie in Texten der Kirchenväter immer wieder Warnungen oder Verbote ausgesprochen, die sich gegen das Instrumentenspiel in der Kirche richten. Andererseits aber sind neben direkten Zeugnissen, die die Präsenz von Musikinstrumenten im sakralen Rahmen belegen, gerade jene Warnungen und ständig wiederholten Verbote ein deutlicher Hinweis auf die Mißachtung des kirchlicherseits vertretenen Anspruchs auf instrumentale Abstinenz.

Wie also wurde die im engeren oder weiteren Sinne liturgisch gebundene Mehrstimmigkeit des 13. und 14. Jahrhunderts — Organum, Conductus, Meß-Satz und Motette — musiziert? Rein vokal, rein instrumental, vokal-instrumental? Die Quellen scheinen alle Möglichkeiten zuzulassen.

Seitlangemwird diese Frage in der Literatur diskutiert, wobei die meisten der älteren Autoren, die sich über Besetzungsfragen äußerten, dies eher am Rande taten; denn sie betrachteten als Schwerpunkt ihrer Arbeit die Edition bzw. Analyse der musikalischen Quellen sowie die Auseinandersetzung mit Problemen der Überlieferung, der Notation und der Satztechnik. Überlegungen zur Aufführungspraxis

fielen hierbei als Nebenprodukte gleichsam von selbst ab und hatten ihren Ausgangspunkt naturgemäß in der Struktur der überlieferten Musik sowie in ihrem paläographischen Befund. Die langen Haltetöne der Organa schienen instrumentale Ausführung ebenso nahezulegen wie die Textlosigkeit motettischer Tenor-Partien. Hier und dort wurden auch außermusikalische Quellenkreise herangezogen, die jedoch nicht systematisch nach ihrer aufführungspraktischen Relevanz befragt wurden. So kommt es, daß sich in der Literatur zwar eine Vielfalt von oft subjektiven, durch Einfühlung gewonnenen Theorien, Vermutungen und Meinungen zum Thema der Besetzungspraxis spiegelt, daß es aber über lange Zeit an einer verbindlichen Optik fehlte, die es gestattet hätte, die einzelnen Theorien einzuordnen und zu beurteilen.

Was die Besetzung der kirchenmusikalischen Formen Organum, Meß-Satz, Motette und Conductus betrifft, so sind in der Literatur alle vorhandenen Möglichkeiten vertreten: die vokale, die instrumentale und die vokal-instrumentale Ausführung. Friedrich Ludwig spricht zwar in Bezug auf das Organum von der "unzweifelhaft instrumentale(n) Anlage vieler Partien", fährt dann aber fort: "Da ich aber keinerlei Grund sehen kann, die Oberstimmen der liturgischen Organa ganz im Widerspruch zu ihrer liturgischen Bestimmung für instrumental gedacht zu erachten - die bloße Melismatik ist kein genügender Grund, da der mittelalterliche Kirchensänger schon durch den Gregorianischen Gesang im Vortrag höchst ausgedehnter und verfeinerter Melismatik durchaus geschult war -, so scheint es mir auch ohne jedes Bedenken zulässig zu sein und der Anschauung zunächst des 12. Jahrhunderts mehr zu entsprechen, auch die Conductus-Melismatik wenigstens im Prinzip als vokal gemeint anzusehen".¹ Aus ähnlich pragmatischen Gründen tendiert Yvonne Rokseth zur Annahme einer vokal-instrumentalen Mischpraxis. Für den Halteton-Tenor des Organums nimmt sie auf Grund der sich für einen Einzelsänger ergebenden atemtechnischen Schwierigkeiten chorische Besetzung und gegebenenfalls die Unterstützung durch eine Portativ-Orgel an. Bezüglich der Oberstimmen hält sie die gelegentliche Verwendung von Instrumenten als Sängerhilfe für möglich.<sup>2</sup> René Clemencic neigt hinsichtlich der Besetzung des Conductus zur Vokal-These, möchte aber das Mitwirken von Instrumenten nicht generell ausschließen: "Diese hatten vielleicht die Stimme verdoppelnd mitgespielt, oder die Sänger haben die Unterstimme unisono vorgetragen, die Instrumente aber die Oberstimme allein realisiert".3 Leonard Ellinwood drückt sich ähnlich ambivalent aus. Zwar kann er sich die instrumentale Ausführung auch textierter Conductus-Partien vorstellen, aber festlegen möchte er sich nicht: "Of course, it is equally possible that the entire work was performed by singers and players together, or that it was all sung unaccompanied".4

<sup>2</sup> Rokseth, Polyphonie du XIIIè siècle IV, 44.

Ellinwood, "The Conductus", 181.

Ludwig, "Die geistlich nichtliturgische, weltlich einstimmige und die mehrstimmige Musik", 223.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Clemencic, "Die Verwendung von Instrumenten zur Zeit Dantes", 176.

Rein vokale Ausführung für Organum sowohl wie für Conductus nimmt demgegenüber Jacques Handschin an, der sich dabei auf einige Belege in den Rechnungsbüchern der Kirche Notre Dame de Paris beruft, die im Zusammenhang mit der Ausführung von Organa zwar Zahlungen an Organum-Sänger, nicht aber an Instrumentalisten aufweisen.<sup>5</sup> Die Vokal-Ausführung des Conductus versucht er durch zwei Miniaturen in der Notre-Dame-Handschrift W2 nachzuweisen, die dort auf f. 31 den Faszikel mit dreistimmigen und auf f. 92 denjenigen mit zweistimmigen Conductus einleiten, und die im ersten Falle drei, im zweiten vier singende Kleriker darstellen.<sup>6</sup>

Schließlich wurde auch die These, Organum sowohl wie Conductus bedürfe rein instrumentaler Ausführung, vertreten. Walter Krüger hat in einem ausführlichen, nur der Instrumentations-Problematik gewidmeten Aufsatz den Nachweis zu erbringen versucht, daß nicht allein die Organa-Tenores instrumental auszuführen seien – dieser Meinung sind auch andere Autoren –, sondern daß dies auch für die Oberstimme gelte.<sup>7</sup>

<sup>5</sup> Handschin, "Zur Geschichte von Notre Dame", 8.

Handschin geht in der Übertragung der Bildinhalte auf die aufführungspraktische Situation noch einen Schritt weiter. Aus der Tatsache, daß im ersten Fall die Zahl der ausgeschriebenen Stimmen und die der dargestellten Sänger übereinstimmt, schließt er für beide Fälle auf vokal-solistische Ausführung. Die Diskrepanz, die sich im zweiten Fall ergibt und die nach Handschin, nach dessen Angaben nur drei Kleriker abgebildet sind, demnach um eine Nuance geringfügiger ist, versucht er als "versehentliche Übertragung" zu deuten, wobei sich hier freilich die grundsätzliche Frage nach der Beweiskräftigkeit der Miniaturen für aufführungspraktische Belange stellt.

Krüger, "Aufführungspraxis mittelalterlicher Mehrstimmigkeit"

Zur Stützung dieser These bedient sich Krüger vorwiegend theoretischer Quellen, wobei freilich sein Umgang mit diesen hinsichtlich der Ergebnisse zu Skepsis Anlaß gibt. So leitet er die Ansicht, der Organum-Tenor sei instrumental auszuführen, von daher ab, daß die einzelnen Tenor-Haltetöne in manchen Quellen organici puncti genannt werden. Dies ist nach Krüger ein aufführungspraktischer Hinweis der Art, daß jene Haltetöne auf der Orgel zu realisieren sind. Zur Stützung dieser Auffassung zieht er u.a. eine Stelle bei Anon. 4 heran, wo der im Organum duplum ausgehaltene Tenor-Ton mit einem Orgel-Bordun verglichen, entgegen Krügers Auffassung aber keinesfalls gleichgesetzt wird: "cuius [sc. organi puri] tenor est G continuandi et G in fine modo stabili, ut in burdone organorum" (Reckow, Der Musiktraktat des Anon. 4, 80, 4). Ausgangspunkt für Krügers These, daß auch die Oberstimmen instrumental auszuführen sind, ist die Tatsache, daß diese nicht eigens textiert sind. So fragt der Autor, "was dazu berechtigt, dem in der Handschrift textlosen Duplum und - soweit vorhanden -Triplum und Quadruplum die Silben des Cantus prius factus zu unterlegen, ferner die textlosen Partien des Conductus als Melismen zu deuten" (Mf 10, 401). Zur Beantwortung dieser Frage zieht er das Begriffspaar cantus cum littera und cantus sine littera heran, das er im Sinne von vokal (d.h. mit Text) bzw. instrumental (d.h. ohne Text) auszuführende Musik versteht. Diese These konfrontiert er mit einem Zitat aus dem Traktat des Johannes Odington, nach dem Ligaturen die Kontraktion mehrerer Einzelnotae sind, was man, wie Odington fortfährt, bei gewissen textlosen cantus organici sehe, bei denen um einer kürzeren Schreibweise willen die notae zu Ligaturen zusammengezogen seien ("Ligatura est plurimarum notarum contractus, ut quia quidam cantus organici sunt sine littera notis conjungunt propter brevitatem ligaturarum." CS I, 242 a). Da für Krüger organicus die Bedeutung "instrumental" hat,

Waren die bisher genannten Autoren bei ihren Deutungen von der überlieferten Musik ausgegangen, so wählt Arnold Schering mittelalterliche Musikdarstellungen als Ausgangspunkt für seine Theorien. Er folgt damit dem Beispiel Hugo Leichtentritts, der in seinem Aufsatz "Was lehren uns die Bildwerke des 14.-17. Jahrhunderts über die Instrumentalmusik ihrer Zeit?" Ensemble-Darstellungen auf die vorhandenen Kombinationen hin untersucht und versucht hatte, diese mit gewissen Erscheinungsformen des zeitgenössischen Musiklebens in Verbindung zu bringen. Allerdings hatte er hierbei - obgleich sein Bildmaterial fast ausschließlich Engelskonzerte darstellte – die weltliche Instrumentalmusik im Sinn. Schering dagegen bezieht sich auf Organum, Discantus und Motette, wenn er unter Hinweis auf "eine Reihe kostbarer Miniaturen in Psalterien und Gebetbüchern", die "meist ... den König David im Kreise seiner Musiker" darstellen, eine "hochentwickelte Kammermusik vom 8. Jahrhundert her an" vermutet, die er sich, da die Zahl der Begleiter Davids in der Regel vier beträgt, als "Quintettmusik" vorstellt.8 Er schließt aus der Art der abgebildeteten Instrumente auf ein "stilles" Musizieren, das dennoch "nicht eines vibrierenden Reizes" entbehrt. Als Begründung führt er an, daß "der Zusammenklang dieser Instrumente, die, wenn es irgend ging, den drei Kategorien der tensibilia, inflatibilia und percussibilia zugleich entnommen wurden, ... nicht auf Verschmelzung zu einer Einheit abgestimmt [war], sondern ... eine gewisse Zerspaltenheit [ergab]. Scharf und deutlich nämlich hoben sich Klangfarbe und Stimmzug des einen Instruments von denen der anderen ab." Dieser "Spaltklang" paßt Scherings Meinung nach ausgezeichnet zur zeitgenössischen Musik, nämlich den "Organa, Diskanten und Motetten mit ihren rücksichtslosen Durchgängen und heterophonen Gewagtheiten".9

cantus organicus mithin im Sinne von "Instrumentalmusik" zu verstehen ist, folgt, daß Musik, die, wie die Organa, sine littera und in ligierter Form aufgeschrieben ist, instrumental auszuführen ist. Diese Ansicht läßt sich aus mehreren Gründen nicht aufrecht erhalten. Zum einen ist der Terminus sine littera nicht auf Instrumentalmusik beschränkt, denn er erscheint auch in Zusammenhang mit Musik, die zwar textlos ist, aber dennoch - in Vokalisen - gesungen wird (So schreibt Johannes de Grocheo: "Est autem ductia sonus illitteratus ... Dico autem illitteratus, quia licet in voce humana fieri possit et per figuras repraesentari, non tamen per litteras scribi potest, quia littera et dictamine caret." Rohloff, Der Musiktrakat des Johannes de Grocheo, 52, 38-41). Zum zweiten basiert die sine littera-Notierung der Oberstimmen auf einer notationsimmanenten Notwendigkeit: diese der Modalnotation wesenseigene Schreibweise macht eine gezielte Zuordnung von Textsilben und Einzeltönen aus Platzgründen von vornherein unmöglich. Zum dritten geht die Zugehörigkeit des unter dem Tenor angeordneten Textes auch zu der bzw. den Oberstimmen aus der in manchen Handschriften durchgeführten Praxis hervor, nach der die den Tenor-Text gliedernden Silbenstriche auch im Notentext des Duplums bzw. Triplums erscheinen (Vgl. hierzu Flotzinger, Der Diskantussatz im Magnus Liber, 164f.).

Widersprechen diese Argumente auch nicht grundsätzlich der Mitwirkung von Instrumenten bei der Ausführung von Organum und Conductus, so machen sie doch deutlich, daß die Annahme rein instrumentaler Ausführung nicht aufrecht zu erhalten ist.

<sup>8</sup> Schering, Aufführungspraxis alter Musik, 11.

<sup>9</sup> Aufführungspraxis alter Musik, 12.

Allerdings hatte schon im Jahre 1903 Edward Buhle davor gewarnt, gerade Bibelillustrationen uneingeschränkt auf aufführungspraktische Aspekte hin auszuwerten, indem er auf die Abhängigkeit der Darstellungen von den zu illustrierenden Texten hinwies. Aber erst Reinhold Hammerstein hat sich in seinen Arbeiten — am nachdrücklichsten in seinem 1962 erschienen Buch *Die Musik der Engel* — mit der Frage auseinandergesetzt, welchen Stellenwert Musikinstrumente im Rahmen eines fixierten ikonographischen Bezugssystems haben. Damit hat er gleichzeitig einen Weg gewiesen, der es erlaubt, die Vielfalt der besetzungspraktischen Möglichkeiten unter einem verbindlichen Blickwinkel zu betrachten und zu beurteilen.

Dabei geht es Hammerstein allenfalls am Rande um Fragen der Aufführungspraxis. Ihn interessieren weder die spieltechnischen Möglichkeiten der dargestellten bzw. beschriebenen Instrumente noch auch Spekulationen über deren praktische Verwendbarkeit in der überlieferten Musik.

Seinen Ausgangspunkt bildet die mittelalterliche Musikanschauung mit ihren Wurzeln einerseits in der antiken, numerusbezogenen Denkweise, andererseits in der theologisch-liturgisch bestimmten Musikauffassung des christlichen Mittelalters, "die bestimmt ist von den Vorstellungen von der himmlischen Liturgie und ihrem Zusammenhang mit der irdischen Liturgie der Kirche". 11 Hauptsächlich diese zweite Auffassung ist es, vor deren Hintergrund Hammerstein seine Untersuchungen vornimmt. Zusammenfassend ergibt sich danach, daß die Engel, wie die Bibel, die Schriften der Kirchenväter, Heiligen-Visionen und Legenden bezeugen, Träger des himmlischen Gotteslobes sind. Sie sind es, die im himmlischen Thronsaal rund um den Gottesthron den Gottesdienst organisieren und zelebrieren, wobei ihr Gesang so unermeßlich schön ist, daß er sich mit keinerlei menschlichen Vorstellungen vergleichen läßt. Aber ungeachtet dieser numinosen Erhöhung sind sie es auch, die den Menschen die irdische Liturgie bringen, sie die christlichen Gesänge lehren, auch selbst helfend mit ihrem Gesang eingreifen und damit den Menschen eine Vorstellung vom himmlischen Lobgesang geben. So sind die Engel zentrales Bindeglied zwischen Himmel und Erde, zwischen Gott und den Menschen. Auf der anderen Seite jedoch ist der herrschende Abstand offensichtlich: Die irdische Liturgie ist ein schwaches Abbild des himmlischen Gottesdienstes, diesem allenfalls im Äußeren, nicht aber in der Schönheit und Intensität der musikalischen Gestaltung vergleichbar. Innerhalb dieses Rahmens verfolgt Hammerstein die verschiedenen Ausdrucksmöglichkeiten des Engelslobes, wie es in Gesang, Tanz und Prozession greifbar wird, und seine irdischen Spiegelungen, die sich - positiv - im Gottesdienst und - negativ - in Teufelsmusik und weltlichem Spielmannstum ausmachen lassen, in ihrer Kontinuität und ihren Wandlungen durch

Als Material für die Untersuchung der Engelsmusik dienen Hammerstein literarische Quellen und Zeugnisse aus Malerei und Plastik, in denen Instrumentenengel im Ensemble dargestellt oder beschrieben werden. Da er diesen Quellen hinsichtlich aufführungspraktischer Fragen nur einen sehr begrenzten Realitätswert zubilligt, folgt für die dargestellten Musikinstrumente, daß diese nicht als Spiegel für zeitgenössische Instrumentationsgewohnheiten herangezogen werden können.

Während dies Material Hugo Leichtentritt und anderen anschaulich die mittelalterliche Klangvorstellung zu spiegeln schien, ist es nach Hammerstein nur in sehr beschränktem Maße für die genannte Fragestellung nutzbar zu machen. Denn zwar gewinnen die Engel – dies gilt

<sup>11</sup> Musik der Engel, 10.

die Jahrhunderte.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Buhle, Die musikalischen Instrumente, 3.

naturgemäß primär für Zeugnisse aus dem Bereich der bildenden Kunst - im Laufe des Mittelalters zunehmend anthropomorphe Züge: sie erscheinen in menschlicher Gestalt und halten oder spielen Instrumente, deren Formgebung der zeitgenössischen Instrumentenwirklichkeit entspricht. Dennoch aber ist, wie Hammerstein meint, weder der einzelne Engel als Instrumentalist, noch eine Gruppe musizierender Engel als Ensemble zu verstehen. Denn Engelslob ist seinem Wesen nach nicht Instrumentalspiel, sondern Gesang. Daraus ergibt sich für die Instrumente, die den Engeln in die Hand gegeben sind, daß sie "bei aller Natürlichkeit und Richtigkeit der dargestellten Spielweise als anschaulich sichtbar gemachter Gesang" zu verstehen sind. "Der Klang himmlischen Lobgesanges ist durch irdische Klangwerkzeuge, durch Musikinstrumente sichtbar gemacht. 12 Indem damit nach Hammerstein die Instrumente in Engelshand nicht sich selbst bedeuten, sondern als Symbole für etwas letztlich Aussermusikalisches, nämlich für himmlisches, menschlichem Wahrnehmen sich entziehendes Gotteslob stehen, können auch Gruppen musizierender Engel nicht im Sinne eines Ensembles, d.h. als Spiegel einer zeitgenössischen Besetzungspraxis aufgefaßt werden, sondern sind "als Aneinanderfügung von Einzelgliedern"<sup>13</sup> zu verstehen. Hammerstein spricht von "Als-Ob-Ensembles", denen "etwas Unwirkliches" anhaftet. Denn: "Was man da auf den Bildern sieht, läßt sich nicht in einen bestimmten Klang umsetzen. Es handelt sich um ... eine tropierende Entfaltung, eine variierende Ausschmückung der himmlischen Liturgie, die ihrem Wesen nach Gesang ist." Eine Ausnahme von dieser Regel möchte Hammerstein allenfalls hinsichtlich solcher Engelsensembles machen, die nach Art irdischen Hofzeremoniells paarige Businen spielen oder Tanzmusik machen. Im zweiten Fall erscheint die Musik, wie er meint, "nicht für etwas anderes, sondern in der ganzen Wirklichkeit ihrer Funktion, nämlich den dargestellten Tanz zu begleiten, bzw. auszulösen". 15

Zu entsprechenden Ergebnissen kommt der Autor auch in seinem Buch Diabolus in Musica, in dem er die mittelalterliche Musikanschauung aus der Gegenposition, von der Musik der Teufel her, veranschaulicht. Auch diesem Buch liegt die Überzeugung zugrunde, daß sich die mittelalterliche Musikanschauung in einer "Kernvorstellung" spiegelt, die "durch das ganze Mittelalter hindurch einen relativ invariablen Charakter" hat. Für den Gegenpol des dem menschlichen Ohr inkommensurablen Engelsgesanges, die Höllenmusik, ist die irdisch-spielmännische Tanz- und Instrumentalmusik der adäquate Ausdruck. Speziell für die Musikinstrumente gilt seit den Kirchenvätern, daß sie als Erbstücke des Heidentums teuflischen Charakter haben und daher "von Anfang an rigoros vom christlichen Gottesdienst ausgeschlossen"<sup>17</sup> sind. Die allegorische Ausdeutung, die sie - ebenfalls durch die Kirchenväter - erfuhren, ist für Hammerstein nichts anderes als ein Ausweg aus dem Dilemma, daß "in der Bibel, vornehmlich in den Psalmen, sehr wohl Instrumente als Werkzeug des Gotteslobs genannt werden".18 Denn dadurch werden sie zum "Zeichen oder Symbol für Anderes, Außermusikalisches. Diese allegorischen oder symbolischen Erklärungen werden durch das ganze Mittelalter tradiert und verwendet. Das aber bedeutet, daß ihnen nur höchst bedingt und differenziert eine volle Realität im Sinne zeitgenössischer Instrumentenwirklichkeit oder gar historicher Aufführungspraxis zugebilligt werden kann".19 Über die Bedingungen und Differenzierungen, die einen Realitätsbezug zuließen, finden sich im Verlauf des Buches einige Andeutungen. Grundsätzlich gilt, daß es nicht im eigentlichen Sinne gute und böse Instrumente gibt. Denn wiewohl sich einige typische Teufelsinstrumente ausmachen lassen, wäre es ein "falscher

<sup>12</sup> Musik der Engel, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> A. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> A.a.O., 237.

<sup>15</sup> A.a.O., 238.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Diabolus in Musica, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> A. a. O., 23.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> A. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> A.a.O.

Schluß, anzunehmen, daß bestimmte Instrumente in jedem Falle und wann immer sie auftreten, einen teuflischen Aspekt haben müßten. Dasselbe Instrument kann je nach Bildzusammenhang einen verschiedenen, sei es negativen, sei es wertneutralen, sei es positiven Sinn haben". <sup>20</sup> Einen positiven Sinn hat es — seit dem 12.—13. Jahrhundert — vor allem dann, wenn es theorie- bzw. kunstfähig ist<sup>21</sup>, wenn es also die pythagoreischen Gesetzmäßigkeiten spiegelt und zur Ausführung geordneter, auf Maß und Zahl beruhender Musik imstande ist. Aus diesen Tendenzen heraus, meint Hammerstein, sei "das allmähliche Mündigwerden der Instrumentalmusik" hervorgegangen, wobei er jedoch einschränkend hinzufügt, daß dies ein langer Prozeß gewesen sei, "der sich über Jahrhunderte erstreckt. Denn wie sehr die Verteufelung des Spielmanns im Laufe der Zeit auch eine gewisse Entschärfung erfahren mag und die Beurteilung seiner Musik differenzierter wird, so reicht das doch nicht aus, um ihn voll aufzuwerten. Im Raum kirchlicher Literatur und Kunst zumindest ändert sich auf weite Strecken nichts an der alten Wertung. Hier bleibt die topische Gleichung oder zumindest die Analogie vom Spielmann und Teufel bis zum Ende des Mittelalters voll in Geltung". <sup>22</sup>

Hinsichtlich des Problems der Musikinstrumente in der Kirche ergibt sich auf der Grundlage von Hammersteins Forschungen damit folgendes: Die irdische Liturgie ist ein Abbild des himmlischen Gottesdienstes, der sich rein vokal, ohne Zuhilfenahme von Instrumenten vollzieht. Wenn auf Abbildungen in diesem Zusammenhang dennoch Musikinstrumente erscheinen, so soll dies lediglich den gegenüber menschlichen Möglichkeiten gesteigerten Ausdruck des Engelsgesanges charakterisieren. Da also die Engel ihren Gottesdienst rein vokal vollziehen, gilt dies für die irdische Liturgie ebenfalls. Erfolgt die Argumentation aus der entgegengesetzten Richtung, so führt sie zum selben Ergebnis: Musikinstrumente sind, bedingt durch den heidnischen Ursprung, von vorn herein mehr oder weniger Werkzeug des Teufels. Zwar werden sie allegorisch überhöht, stehen dann aber nicht mehr für sich selbst, sondern werden zum Symbol für etwas Außermusikalisches. Als reale Klangkörper haben sie folglich – die Orgel ausgenommen – in der Kirche nichts zu suchen.

Damit lassen sich Hammersteins Ergebnisse, bezogen auf die Aufführungspraxis von Kirchenmusik, in einen methodischen und einen sachbezogenen Gesichtspunkt unterteilen. Für die Methode ergibt sich, daß Darstellungen, die Engelsmusik zeigen, für die Aufführungspraxis der Zeit nur hinsichtlich instrumentenkundlicher Fragestellungen nutzbar zu machen sind, nicht aber, oder nur "höchst bedingt und differenziert", für Fragen der Ensemblebildung. Der sachliche Aspekt bezieht sich auf die Besetzung der Kirchenmusik: Wenn aus den genannten Gründen Musikinstrumente mit Ausnahme der Orgel in der Kirche nicht akzeptiert wurden, so ergibt sich, daß Kirchenmusik rein vokal, allenfalls mit Unterstützung durch die Orgel, ausgeführt wurde.

Freilich ist damit die Rolle, die die Musikinstrumente im sakralen Raum spielten, und das damit verbundene Problem der Besetzungspraxis liturgischer Mehrstimmigkeit nicht gelöst. Denn nach Aussagen der Quellen läßt sich weder der methodische noch der sachliche Aspekt uneingeschränkt aufrecht erhalten. Zum

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> A.a.O., 24.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> A.a.O., 61.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> A.a.O., 61.

einen nämlich gibt es im Bereich des Geistlichen Spiels Quellen, in denen unzweideutig, auf realer Ebene, instrumentale Engelsensembles belegt sind<sup>23</sup>, und zum anderen ist bezeugt, daß neben der Orgel auch andere Instrumente im Gottesdienst erklangen.<sup>24</sup> Damit ergibt sich die Frage, ob es sich bei diesen Zeugnissen, die in offenkundigem Widerspruch zu Hammersteins Theorie stehen, um die sprichwörtlichen Ausnahmen von der Regel handelt, oder ob die umrissene Theorie zu eng gefaßt, zu streng durchkonstruiert ist, als daß der ganze Reichtum der Erscheinungsformen mittelalterlichen Musikgeschehens in ihr aufgehen könnte.

Es gibt einige Anhaltspunkte, die für die zweite der genannten Möglichkeiten sprechen. Hammersteins Ergebnisse sind nur auf der Basis der strikten Trennung von irdisch-realer und himmlisch-symbolischer Ebene tragfähig. Nur wenn diese beiden Bereiche streng auseinandergehalten werden, kann die Realitätsnähe, die die Engelsmusik ausstrahlt, als scheinbar klassifiziert, nur dann kann sie als Symbol für etwas menschlichem Streben letztlich Unerreichbares verstanden werden.

Hier allerdings stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich für die Menschen ergeben hätten, deren Denken und Fühlen in einem derartigen System wurzelte. Ein Künstler etwa, der es im 13. oder 14. Jahrhundert unternahm, ein Engelskonzert zu malen, hätte ein kompliziertes Verfahren anwenden müssen. Die Instrumente, die er den Engeln in die Hand gab, hätte er nach realer Anschauung gestaltet. Hinsichtlich ihrer Auswahl und Zusammenstellung im Ensemble hätte er jedoch – seine eigene Erfahrung außer acht lassend – außermusikalische Gesichtspunkte walten lassen. Quer durch die Darstellung wäre somit ein unsichtbarer Riß verlaufen, der das Reale, Vordergründige vom Gemeinten, Numinosen getrennt hätte.

Warum aber bediente sich jener Künstler zur Darstellung eines jenseits der eigenen Realität liegenden Sachverhalts einer derart indirekten Ausdrucksweise? Warum führte er jene Dinge dem Betrachter nicht so vor Augen, daß diesem das Fremde, Andersartige unmittelbar anschaulich wurde, indem er die Instrumente so phantastisch, ersichtlich außerreal darstellte, wie dies das ganze Mittelalter hindurch z.B. mit den *Instrumenta Hieronymi* geschah, die durchgängig eine deutlich jenseits des alltäglichen Anschauungsbereiches liegende, das Numinose ihrer biblischen Herkunft ins Bild setzende Ausprägung erfuhren?

Wenn in den Darstellungen von Engelsmusik auf diese Möglichkeit verzichtet wird, wenn hier vielmehr mit im Laufe der Entwicklung stets zunehmender Perfektion dem instrumentenbaulichen Stand der Zeit entsprochen wird, so heißt das zunächst, daß zumindest in diesem Punkt die Musik der Engel von den Zeitgenossen nicht unter dem Blickwinkel des Irrealen, Inkommensurablen gesehen wird, sondern jeweils den aktuellen Stand einer lebendigen Instrumentenbau-Praxis spiegelt. Wie aber ist dies zu verstehen? Ist hier die greifbar werdende Realität ungeachtet der durch die *Instrumenta Hieronymi* gekennzeichneten Möglichkeiten im Sinne Hammersteins als Scheinrealität aufzufassen, oder hat sie doch einen tiefer in der menschlich-alltäglichen Wirklichkeit wurzelnden Sinn?

<sup>24</sup> Vgl. Kap. II, 43 f.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Kap. III, besonders 67–71.

Im Mittelalter erscheint, und es war nicht zuletzt Hammerstein, der immer wieder eindringlich darauf hingewiesen hat, das Gezeigte nicht um seiner selbst willen, sondern als Hinweis auf ein dahinterstehendes Gemeintes, nämlich auf die Idee eines sinnvoll gelenkten Ganzen. Die Kunst ist dazu da, den "göttlichen Plan des Alls" heraufzurufen. Sie läßt "eine Trennung von Auge und Hirn nicht gelten: sie kennt den Menschen als geistige Natur und erwartet von ihm ein denkendes Sehen". 25 Dies gilt sowohl für das Ganze wie für das Einzelelement, sowohl für den Gesamtbereich der Musik wie für das einzelne Musikinstrument. Beide, Musik und Musikinstrument, stehen für eine Idee, für etwas, was sich realer Ausdrucksmöglichkeit entzieht, beide werden zum Symbol, durch das sich jene Idee abbildhaft fassen läßt. Das heißt aber, daß im Sinne jener Einheit von Auge und Hirn die Realität gleichzeitig Symbol ist. Viella, Harfe, Orgel und all die anderen Instrumente bieten dem Betrachter bzw. Hörer in ihrer wirklichen Gestalt, ihrem realen Klang eine Möglichkeit, etwas von der Idee zu erfahren, sind ein Abbild, durch das hindurch die Wahrheit zu erahnen ist. Dem gläubigen mittelalterlichen Menschen sind Musikinstrumente so ein klingendes Zeichen für die Wahrhaftigkeit des christlichen Glaubens.

Unter diesem Blickwinkel betrachtet bedeutet die Tatsache, daß man im späten Mittelalter diese klingenden Zeichen den Engeln in die Hände gibt, einen Hinweis auf das Ganze der Idee, die sich bruchlos wie ein Bogen von der irdischen Abbildhaftigkeit bis zum Zentrum jener Wahrheit spannt. Dies auszudrücken ist der Instrumentenengel denkbar geeignet. Denn beide Sphären, die irdische sowohl wie die himmlische, werden in ihm sinnfällig. Der irdische Bereich drückt sich aus in der Menschengestalt des Engels, die ja auch ein Symbol, mikrokosmische Spiegelung des Makrokosmos ist, sowie im Instrument, durch das – in gleicher Weise wie durch die Menschengestalt – die Idee hindurchscheint. Die himmlische Sphäre findet ihren Ausdruck in der Erhebung jener Menschengestalt ins Numinose, in ihrer Identifizierung mit einem überirdischen Wesen. Die Perspektive freilich, aus der heraus diese Erhebung geschieht, bleibt naturgemäß stets die menschliche und ist als solche untauglich, die zentrale Idee adäquat auszudrücken. Diese muß, da sie sich verbalem und darstellerischem Ausdruck entzieht, ihrerseits ins Abbild gefaßt werden. Das Abbild aber entstammt menschlichen Vorstellungen, ist ein Teil menschlicher, ins Ideelle transponierter Realität. Wenn also Engel mit Musikinstrumenten dargestellt werden, so ist dies eine Steigerung gegenüber dem Bild musizierender Menschen, denn die Idee ist auf höherer Warte abgebildet, die Symbolhaftigkeit des Ganzen gewinnt an Intensität. Ihrer Qualität nach aber bleibt eine derartige Darstellung das, was sie auf irdischer Ebene auch schon war, Abbild, Symbol und damit gleichzeitig klingende mittelalterliche Realität.

Daß eine derartige Sichtweise andere Konsequenzen hinsichtlich des Problems der Musikinstrumente in der Kirche hat, als sie sich für Hammerstein ergeben, liegt auf der Hand. Denn sie gestattet nicht nur, Darstellungen von Himmelsmusik, soweit sie sich jenseits ikonographisch so festgelegter Typen wie der 24 cithara-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Von den Steinen, Homo Caelestis, 8.

spielenden Alten oder der sieben tubablasenden Engel bewegen, für Fragen der Ensemblebildung heranzuziehen. Sie kennzeichnet auch die vielen Zeugnisse, die Musikinstrumente in der Kirche belegen, als Ausdruck einer Praxis, die ihre Motivation daraus gewinnt, daß sie himmlisches Musizieren abbildhaft verkörpert, so daß von hier aus aufs neue die Frage nach der Besetzung liturgisch gebundener Mehrstimmigkeit und der Rolle der Instrumentalmusik in der Kirche gestellt werden kann.

Damit ist das Ziel dieser Untersuchung umrissen. Hier soll es nicht um die Erörterung spezifisch aufführungspraktischer Probleme gehen, weder um Überlegungen zur Instrumentenkunde noch um solche zur Besetzung im engeren Sinne. Vielmehr soll, ausgelöst durch die bislang unaufgelöste Widersprüchlichkeit der Quellen, nochmals die Frage nach der Rolle der Musikinstrumente in der Kirche gestellt werden. Denn solange hier Unklarheiten des beschriebenen Ausmaßes bestehen, sind bezüglich der überlieferten Kirchenmusik detaillierte besetzungspraktische Schlüsse verfrüht.

Für die Gliederung der folgenden Ausführungen war die Überlegung maßgeblich, daß sich die Frage nach dem Realitätsgehalt der kosmisches Geschehen abbildenden Quellen am sinnvollsten in der Konfrontation mit solchen Zeugnissen bearbeiten läßt, die jenseits aller Ansprüche, außerirdische Wahrheiten auszudrücken, eine zeitgenössische Realität ins Bild bzw. Wort setzen. Entsprechend sollen in einem ersten Teil an Hand eines anschaulichen Beispiels aus der Buchmalerei die instrumentenbezogenen Elemente des himmlischen Gottesdienstes und der höllischen Gegenwelt, nämlich Musikinstrumente und Spielmannswesen sowie Instrumentalspiel und Tanz, zusammenfassend dargestellt werden. Dabei bin ich mir bewußt, daß diese Dinge vor allem durch die Forschungen Reinhold Hammersteins und Hugo Stegers eine vorzügliche Bearbeitung gefunden haben, der ich nichts prinzipiell Neues hinzuzufügen habe. Wenn ich diesen Komplex hier trotzdem nochmals zusammenfasse, dann deshalb, weil nur so die angesprochene Konfrontation mit den realitätsbezogenen Zeugnissen vonstatten gehen kann. Diese sollen im zweiten Teil dargestellt werden, wobei der Akzent auf der Frage liegt, ob und wie sich die Elemente himmlischen Musizierens in der irdisch-kirchlichen und irdisch-weltlichen Instrumental- und Tanzpraxis spiegeln. Im dritten Teil schließlich werde ich Quellen aus dem Bereich des geistlichen Spiels ins Zentrum stellen, die Aufschluß darüber geben, wie man im späten Mittelalter mit den Mitteln einer herkömmlichen Aufführungspraxis Engelsmusik realisiert hat. Diese Quellen, die bereits durch ihr bloßes Vorhandensein den Nachweis liefern, daß himmlisches Musizieren mit irdischen Mitteln veranschaulicht wurde, mögen dann zum Gradmesser dienen, wieweit Darstellungen von Engelsmusik zur Klärung aufführungspraktischer Fragen beitragen können.

#### I. MUSIK UND SYMBOL

Auf der Basis von Hammersteins Forschungen läßt sich die mittelalterliche Musikanschauung als ein Denken umschreiben, das die Musik mit Gesang, Instrumentalspiel und Tanz wie alle auf Erden sich vollziehenden Abläufe als Abbild versteht; abgebildet werden Vorgänge, die sich außerhalb des menschlichen Wahrnehmungsbereiches, in der himmlischen bzw. teuflischen Hemisphäre vollziehen. Irdische Musik und irdischer Tanz gelten im Urteil der Zeit solange als gottgefällig, Musiker werden solange als Diener Gottes betrachtet, wie sie ein Abbild der Himmelsmusik darstellen bzw. verwirklichen. Erklingt Musik jedoch einzig zu irdisch-weltlicher Belustigung, dann gilt sie als Teufelswerk und die Musiker als Teufelsdiener.

Die folgenden Ausführungen zielen auf die Frage, welcher Mittel sich die Zeit bediente, die beiden Bereiche von Himmels- und Höllenmusik, die sich menschlicher Wahrnehmung ja prinzipiell entziehen, dem Betrachter dennoch in verständlicher Form vor Augen zu führen. Es soll hier also nicht nach der realen Gestalt und dem realen Klang von Musik und Musikinstrumenten gefragt werden, sondern danach, wie sich die benannten metaphysischen Bereiche auf realer, der Anschaulichkeit zugänglicher Ebene spiegeln.

#### DIE HIMMELSMUSIK

### David als Musicus

Als Ausgangspunkt für die Veranschaulichung von Himmelsmusik soll die bekannte Darstellung der "Sakralen und profanen Musik" aus der Handschrift Cambridge, St. John's College, Ms. B 18, f. 1, dienen, einem wohl aus Reims, St. Remy stammenden Psalter.<sup>1</sup>

Das zweigeteilte Bild zeigt in seiner oberen Hälfte König David im Kreise seiner Musiker: Der König ist, auf einem Thron sitzend und die Harfe spielend, ins Zentrum der Darstellung gerückt. Im linken oberen Feld sitzt ein Musiker, der ein Monochord auf den Knien hält. Oberhalb seiner Linken hängt ein Glockenspiel, das er mit einem Hammer bedient. Ebenfalls links von ihm befindet sich eine Orgel mit einer zweireihigen Anordnung von je sieben Pfeifen, deren zwei Bälge von je einem Kalkanten bedient werden. Rechts von David spielt ein Musiker auf einer aus sieben Pfeifen bestehenden Panflöte, ein weiterer ein Grifflochhorn. Ein vierter Musiker hält dem Betrachter ein Buch mit der Inschrift "Beatus vir qui non habiit in consilio impiorum", "Wohl dem, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen", entgegen, dem Anfang des 1. Psalms.<sup>2</sup>

Steger, David, 139.

Steger, David, 138 ff. und Nr. 38, 213; Hammerstein, [Besprechung Steger], 91f.; Smits van Waesberghe, Musikerziehung, 52-53; Seebass, Musikdarstellung II, 111; Hammerstein, Diabolus in Musica, 58 ff.

Diese Darstellung eignet sich gut für den Zweck, Himmelsmusik in ihrer Beziehung zum irdisch-musikalischen Geschehen zu betrachten, weil in ihr die beiden zentralen Aspekte, die die Musikanschauung des Mittelalters bestimmen, greifbare Gestaltung gewonnen haben: der aus antiken Traditionen überlieferte Aspekt des numerusbezogenen Denkens sowohl wie die christlich-liturgische Musikanschauung. Beide finden ihre Spiegelung in der Gestalt Davids und den ihn umgebenden Musikinstrumenten. Denn der eine Traditionszweig ordnet den harfespielenden König den Musici zu, jenen also, die die Zahlhaftigkeit der ars musica durchschauen, während der andere in ihm den Cantor sieht, den Sänger, der jenseits wissenschaftlicher Ansprüche für den geregelten und würdigen Ablauf der Kultmusik sorgt.

Beide Typen, der Musicus sowohl wie der Cantor, haben im Laufe der Entwicklung ihre ikonographische Festlegung erfahren. Wird David als Musicus dargestellt<sup>3</sup>, so wird ihm, ebenso wie Pythagoras, Boethius und Guido als den drei weiteren wichtigen Autoritäten, denen die Erfindung bzw. Systematisierung der Musik zugesprochen wird, als Attribut eines jener Musikinstrumente in die Hand gegeben, die das numerusbezogene Denken in besonders deutlicher Weise sinnfällig machen: Monochord, Orgel oder Glockenspiel.<sup>4</sup> Die Gestalt dieser Instrumente bietet den visuellen, ihr Klang den akustischen Nachweis dafür, daß die der musica instrumentalis zugrundeliegenden Zahlenverhältnisse eine Spiegelung derjenigen Proportionen sind, die den Makrokosmos bestimmen, und entsprechend ist ihr Klang ein akustischer Nachweis für die Schönheit der Sphärenharmonie, deren irdischer Reflex er ist.5 Denn indem die kosmischen Proportionen beim Monochord durch die Saitenlänge, bei der Orgel durch Mensur und Zahl der Pfeifen und bei den Glocken durch ihre Anzahl und ihr Gewicht repräsentiert sind, legen alle drei Instrumente in besonders anschaulicher Weise von einer Wahrheit Zeugnis ab, die in dem alttestamentlichen, hier freilich, wie Hammerstein es ausdrückt, besonders "griechischen" Satz angesprochen ist: "Alles hast du nach Maß, Zahl und Gewicht geordnet" (Sap. 11.21).6

Die Darstellung Cambridge B 18 zeigt David mit keinem der drei pythagoreischen Instrumente, sondern bildet ihn als Cithara-Spieler ab. Insofern vertritt er hier nicht im eigentlichen Sinne den Typus des Musicus. Indem er als zentrale Figur, umgeben von einem vielfältigen Instrumentarium, erscheint, erweist er sich zunächst als Lenker der *musica instrumentalis*<sup>7</sup>, denn diese findet, wie es in zeitgenössischen Definitionen heißt, "auf dreierlei Art, nämlich durch Gesang, Blasen

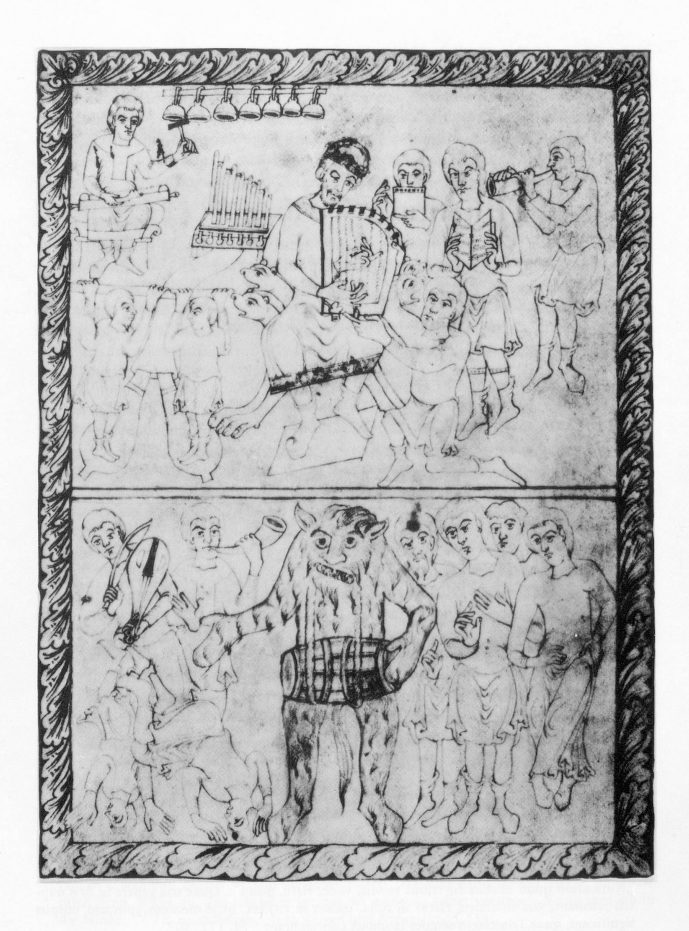
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nachweise bei Hammerstein, "Die Musik am Freiburger Münster", 213, Anm. 1–3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. dazu die Abbildungen David mit Monochord: Seebass, *Musikdarstellung* II, Tf. 80 und Steger, *David*, Tf. 16. David mit Orgel: Perrot, *The Organ*, Pl. XXVII und XXVIII. David mit Glocken: Smits van Waesberghe, *Cymbala*, Pl. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. hierzu Gurlitt, "Zur Bedeutungsgeschichte von musicus und cantor"; Hammerstein, Musik der Engel, Kap. V; Meyer-Baer, Music of the Spheres.

Musik der Engel 124.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hammerstein, [Besprechung H. Steger], 91.



Tafel 1: Cambridge, St. John's College, Ms. B 18, f. 1 (veröffentlicht mit freundlicher Genehmigung der "Masters and Fellows of St. John's College, Cambridge").

und Schlagen"<sup>8</sup> ihre Realisierung. Dieser Aussage entspricht das Instrumentarium der Psalter-Darstellung genau: Die menschliche Stimme ist durch jenen Musiker vertreten, der das Psalmbuch in den Händen hält, die Blasinstrumente durch Panflöte und Grifflochhorn<sup>9</sup> und diejenigen Instrumente, die nach mittelalterlicher Formulierung durch "Schlagen" zum Schwingen gebracht werden, durch Monochord, Harfe, Glocken und Orgel.

Der Typus David Musicus findet freilich dennoch seine Ausprägung, indem zur Rechten des Königs mit Monochord, Glocken und Orgel das Instrumentarium des spekulativen Denkers angeordnet ist. Hierbei ist durch die Siebenzahl der Orgelpfeifen und der Glocken ein weiterer Akzent auf diesen Aspekt mittelalterlicher Musikanschauung gelegt; denn nach der Lehre des Pythagoras besteht die Oktave aus sieben aufeinanderfolgenden Tönen, die wiederum den sieben Planeten (Mond, Merkur, Venus, Mars, Jupiter, Saturn und Sonne) entsprechen, die im Kreisen um die Erde Sphärenharmonien erklingen lassen. Do gesehen sind Orgel, Monochord und Glocken das klingende Abbild der den Kosmos durchklingenden musica mundana, und David ist es, der die Zusammenhänge gleichsam in den Händen hält.

### David als Cantor

Nach christlich-liturgischer Auffassung ist die *musica instrumentalis* weniger ein Abbild des Makrokosmos; vielmehr dient sie — wie Honorius von Autun es formuliert — dazu, die Trinität zu preisen.<sup>11</sup> David als dem biblischen Psalmensänger ist es vorbehalten, für Musik und Gotteslob zu sorgen. Er ist der "Stifter und Ordner von Kult und Liturgie".<sup>12</sup> Nicht der spekulative Denker steht hier also im Vordergrund, sondern der Praktiker.

Dies prägt auch seine ikonographische Fixierung: Erscheint David in der Rolle des Cantors, so ist er mit der biblischen Cithara dargestellt, die meist in der Form einer Harfe, mitunter jedoch auch als Rotte, Drehleier, Lira oder Laute<sup>13</sup> wiedergegeben ist. Ferner ist er umgeben von "seinen" Musikern, von vier Instrumentalisten, die mit vier der insgesamt sieben in der Bibel genannten Psalmendichtern identisch sind: mit Asaph, Eman, Ethan und Idithun. Deren Instrumentarium ist ikonographisch nicht festgelegt. Sie streichen, schlagen, zupfen oder blasen ein Instrument oder werden als Sänger dargestellt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Honorius von Autun: "Notandum quod musica fit tribus modis, voce, flatu, pulsu." "Expositiones in psalmos selectos", *PL* 172, 307. Vgl. auch Hugo von St. Victor, in: Hickmann, *Musica instrumentalis* 71, Anm. 13.

Daß das dargestellte Horn über eine Bohrung verfügt, läßt sich aus der Fingerhaltung des Spielers schließen.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Smits van Waesberghe, Musikerziehung, 31.

<sup>11 ,,</sup>Notandum quod musica fit tribus modis, voce, flatu, pulsu ... Quae tria genera in istis nuptiis resonant; vox in choro, flatus in tuba, pulsus in cithara: quae mentem, spiritum, corpus significant, quae Trinitatem semper laudibus concelebrant." PL 172, 307.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Hammerstein, [Besprechung Steger], 91.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Vgl. den Bildanhang bei Steger, David.

Ebensowenig wie der das Monochord teilende Musicus David um seiner selbst, sondern um des Verweises auf die kosmischen Proportionen willen erscheint, ebenso deutet der christliche Cantor und mit ihm die vier Musiker auf einen höheren Zusammenhang hin. Bereits der Typus der von vier Begleitern umgebenen zentralen Davidsgestalt weist eine ikonographische Verwandtschaft zu dem von den vier Evangelisten umgebenen Christus auf. Diese Verwandtschaft ist aus der Bibel heraus begründet, denn "David gehört der gens Jesse an, ist mit Christus verwandt: Er wird als Präfigura Christi gesehen. Von seinem Psalmenwerk wird gesagt "Psalmi omnes qui inscribuntur ipsi David ad Christi pertinent sacramentum quia David dictus est Christus"."

Neben der Verbindung durch die Wurzel Jesse besteht auch dadurch eine Beziehung zwischen David und Jesus, daß beide Musiker sind. David ist als Psalmensänger, als eitharaspielender Spielmann und als Tänzer bezeugt; es heißt von ihm, daß er zu seinem eigenen Gesang und zum Klang von Cithara, Cymbala, Tuba und Orgel einen Tanz ausführt. Christus aber ist der summus musicus der alle diese Fähigkeiten in ihrer höchstmöglichen Steigerung beherrscht. Er ist der Spielmann, dessen wunderbar schönes Fidelspiel "die Seinen" mit himmlischer Freude erfüllt und er ist der Tänzer, der den Reigen der Seligen anführt und nach dessen Schritten sich alle zu richten haben.

Wenn also David singend, tanzend oder spielend dargestellt wird, so verweist er über sich selbst hinaus auf den "höchsten" Musiker, von dessen Tanz und Spiel er den Menschen eine Ahnung vermittelt. Dies tut er auch in der Miniatur aus der Cambridger Psalterhandschrift. Denn obwohl hier die Komponente des Musicus in

<sup>&</sup>quot;All diejenigen Psalmen, die David zugeschrieben werden, beziehen sich auf das Sakrament Christi, weil der genannte David Christus ist." Bruno Herbipolensis, zitiert nach Steger, David, 116 und Anm. 17

So heißt es auf einer von Steger publizierten Umschrift um eine Psalterillustration des beschriebenen David-Typus mit seinen Musikern: "Quattuor hos proceres psalmos dictare scientes rex David elegit. Vir s(an)c(tu)s strenuus armis: Histrio fit David sub causa religionis. Ipsem et ad cantu(m) saltabat more ciclopum: ad David cantum cytharae non cymbala desunt: — His armoniis non organa non tuba desit ...". Steger, David, 199.

So freilich erst im 15. Jahrhundert belegt bei Tinctoris, "Proportionale musices", CS IV, 154a.

In einem althochdeutschen Gedicht aus dem 14. Jahrhundert heißt es: "Jesus den sînen chan machen / Vil manich suzez lachen. / Heîa wi suzze er videlet / Swenne er in gesidelet. / Mit inguz sinen genaden trov. / Solich wunne gehord nie or. / Di saitten chan er ruren / Auz vreude in vraeudefuren / ..." Haupt und Hoffmann, Altdeutsche Blätter II, 362, 105 ff.

Philipp der Carthäuser schreibt: "Marjâ gedâht an daz gesanc/und an des suezen dônes klanc, / daz die heiligen engel singent / dâ die sêle mit in springent / dâ Jêsus Christus vüert den tanz / und treit von bluomen einen kranz." Zit. nach Rückert, Bruder Philipps des Carthäusers Marienleben 235,8674ff. Mechthild von Magdeburg hat eine Vision von einem "schönen Lobtanzen", während dessen Verlauf sie Jesus bittet: "Ich mag nicht tanzen, Herre, du leitest mich denn. Willst du, daß ich sehre springe, so mußt du selber vorsingen. So springe ich in die Minne …" Zit. nach Pulver, "Jesu Reigen und Kreuzigung", 151.

Das genannte altdeutsche Gedicht besingt Jesus als "der tanzer maister", nach dessen Lehre alle tanzen. Altdeutsche Blätter II, 362, 115 ff.

aller Deutlichkeit repräsentiert ist, ist es doch die Sphäre des Cantors, die das Ganze letztlich bestimmt. Nicht der antike Denker, sondern der christliche Spielmann ist ins Zentrum der Darstellung gerückt, kein pythagoreisches Instrument ist ihm in die Hand gegeben, sondern die biblische Cithara. So kann die Darstellung als ein Zeugnis für die Verschmelzung der beiden Musikanschauungen betrachtet werden, eine Verschmelzung freilich, in der dem christlichen Gedankengut sichtlich die Priorität über die antike Tradition eingeräumt ist.

## Die Instrumentensymbolik

Mit dem Hinweis auf den Typus *David Cantor* ist jedoch der christlich-liturgisch begründete Gehalt der Darstellung noch nicht ausgeschöpft. Dieser erschließt sich erst voll, wenn nicht nur David und seine Begleiter, sondern auch die Musikinstrumente auf ihre ikonographische Bedeutung hin befragt werden.

In der Bibel ist David zu verschiedenen Malen als Citharaspieler oder auch als "Erfinder des Saitenspiels"<sup>19</sup> bezeugt. Die ihn begleitenden Musiker dagegen sind auf kein bestimmtes Instrument festgelegt. Von ihnen heißt es, daß sie Gott mit "Cymbala, Bucina, Psalterium, Cithara, Tuba" oder auch "mit allen Musikinstrumenten"<sup>20</sup> loben. Sie entsprechen damit der im 150. Psalem erhobenen, den gesamten Psalter abschließenden Forderung: "Lobt den Herrn mit dem Klang der Tuba, lobt ihn mit Psalterium und Cithara, lobt ihn mit Tympanum und Chorus, lobt ihn mit Chordae und Organum. Alles, was atmet, soll den Herrn loben".

\*

Die Musikinstrumente sind also nach dem Zeugnis der Bibel ein Mittel zum Gotteslob, so daß es nicht verwunderlich ist, daß sie in den Überlegungen der Kirchenväter eine wichtige Rolle spielen. In den Kommentaren zum 150. Psalm kommt immer wieder das Phänomen zur Sprache, daß Musikinstrumente gleichsam als verdinglichtes Gotteslob über die eigene reale Erscheinungsform hinaus auf etwas Höheres verweisen.

So steht für Augustin alle Musik, die "voce, flatu vel pulsu" hervorgebracht wird, für die Macht und Freundlichkeit Gottes, die sich dem Menschen offenbart — dies allerdings nicht "per proprietatem", durch ihre eigentliche Beschaffenheit, sondern "per similitudinem", durch Ähnlichkeit: "Wir wollen das nicht außer Acht lassen, was die Musiker sagen und was unbestreitbar ist, daß es nämlich drei verschiedene Arten von Klangerzeugung gibt: Diejenige mit der Stimme, die mit dem Blasen und die mit dem Schlagen. Mit der Stimme geschieht die Klangerzeugung durch Hals und Luftröhre des Sängers, ohne Zuhilfenahme eines Musikinstruments, mit dem Blasen durch die Flöte und Ähnliches und mit dem Schlagen durch die Cithara und verwandte Instrumente. Keine Möglichkeit ist hier [d.h. im 150. Psalm] ausge-

<sup>20</sup> 1. Chr. 16, 5 und 42; 2. Chr. 5, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Vgl. die Nachweise bei Steger, David, 41, Anm. 3.

lassen: Denn die Stimme wird im Chor erhoben, das Blasen vollzieht sich auf der Tuba und das Schlagen auf der Cithara. Stimme, Blasen und Schlagen entspricht Verstand, Atem und Körper, jedoch nicht im eigentlichen, sondern im analogen Sinne. Wenn es also heißt: "Laudate Dominum in sanctis eius", wem gilt das, wenn nicht den Heiligen des Herrn? Und wen sonst sollen sie wie Gott loben, wenn nicht sich selbst? Denn er sagt, daß ihr Menschen seine Heiligen seid, seine Herrlichkeit, die er in euch geschaffen hat, und daß ihr seine Macht und das Maß und die Fülle seiner Größe seid, die er in euch hineingelegt hat und in euch zum Ausdruck bringt. Ihr seid Tuba, Psalterium, Cithara, Tympanum, Chorus, Chordae, Organum und die Cymbala des Jubels, die so schön klingen, weil sie zusammenklingen. Das alles seid ihr".21

Aber nicht nur die *musica instrumentalis* als Ganzes wird als Abbild göttlicher Herrlichkeit verstanden, die sich im Menschen offenbart. Auch ihre Einzelelemente, allem voran die Musikinstrumente, erfahren ihre je eigene Symbolisierung.<sup>22</sup> Hierbei ist es häufig die äußere Form, die den Ansatz für eine Versinnbildlichung bietet. So wird das *Psalterium*, da sein Resonanzkörper im oberen Teil des Instruments umfangreicher ist als im unteren, der himmlischen Sphäre zugeordnet. Sein Klang soll dazu ermahnen, daß "wir den oberen Dingen nachstreben und nicht durch die sinnliche Freude am Gesang in die Leidenschaften des Fleisches hinabgezogen werden".<sup>23</sup> Der Resonator der *Cithara* befindet sich demgegenüber am unteren Teil des Instruments; folgerichtig symbolisiert die Cithara den irdischen Bereich.<sup>24</sup> So kommt es, daß der Psalmvers "Laudate eum in psalterio et cithara" folgendermaßen interpretiert wird: "Lobt den Herrn mit dem von oben klingenden Psalterium und der von unten klingenden Cithara, lobt gleichsam vom Himmel und der Erde her jenen, der Himmel und Erde gemacht hat".<sup>25</sup> Eine Erweiterung

Vgl. zum Folgenden auch die ausführlichen Darstellungen bei Abert, Musikanschauung, 212 ff. Steger, Philologia Musica, 32, 60, 98, 111, 115. Hammerstein, "Instrumenta Hieronymi".

<sup>23</sup> Abert, Musikanschauung, 215.

<sup>24</sup> Zur äußeren Form des Instruments vgl. Abert, Musikanschauung, 216.

Honorius von Autun: "Per psalterium, quod a superioribus sonat, superna praecepta [acci-

piuntur]." Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1634.

<sup>&</sup>quot;Nec praetereundum existimo quod musici dicunt, et res ipsa manifesta est, tria esse genera sonorum, voce, flatu, pulsu: voce ut est per fauces et arterias, sine organo aliquo cantantis hominis; flatu, sicut per tibiam, vel quid ejusmodi; pulsu, sicut per citharam, vel quid ejusmodi. Nullum itaque genus hic praetermissum est: nam vox est in choro, flatus in tuba, pulsus in cithara; tanquam mens, spiritus, corpus; sed per similitudines, non per proprietates. Quod ergo proposuit, Laudate Dominum in sanctis ejus, quibus hoc dixit, nisi eis ipsis? Et in quibus ut Deum laudent, nisi in seipsis? Vos enim sancti ejus, inquit, virtus ejus estis, sed quam fecit in vobis; et potentatus ejus, et multitudo magnitudinis eius quam fecit et ostendit in vobis. Vos estis tuba, psalterium, cithara, tympanum, chorus, chordae, et organum, et cymbala jubilationis bene sonantia, quia consonantia. Vos estis haec omnia, nihil hic vile, nihil hic transitorium, nihil ludicrum cogitetur." PL 37, 1965f.

<sup>325 &</sup>quot;Laudate eum in psalterio desuper sonante er in cithara de infra sonante, de caelibus et terrestribus utpote illum, qui fecit caelum et terram". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 2146. Notker der Deutsche: "Psalterium ... hábet óbenân níder bûh. uuanda ouh corpus ... ist de terra ... bediu síngo ih dir in cythara. díu habet níder-lígenten bûh ...". Zit. nach Steger, Philologia Musica, 111.

erfährt diese Symbolisierung dadurch, daß das den "coelestibus" angehörende Psalterium mit dem Leib und die den "terrestribus" zugeordnete Cithara mit dem Kreuz Christi verbunden wird.<sup>26</sup> Schließlich wird die himmlische Zugehörigkeit des Psalteriums an seiner Zehnsaitigkeit aufgezeigt, denn die Zehnzahl der Saiten entspricht derjenigen der Gebote. So heißt es bei Augustin: "Wir sind dazu aufgefordert, mit dem zehnsaitigen Psalterium Psalmen zu singen ... denn die Zahl der Gebote beträgt zehn".27 Freilich sind Psalterium und Cithara nicht durchgängig so streng dem himmlischen bzw. irdischen Bereich zugeordnet. Honorius von Autun sieht in der Cithara ein Abbild des gesamten Universums, wenn er sagt: "Denn der größte Künstler hat das Universum gleichsam wie eine große Cithara angelegt, die er mit verschiedenen Saiten bespannt hat, damit sie in unterschiedlichen Tonhöhen erklingt. So hat er ja auch sein allumfassendes Werk in zwei einander gegensätzliche Elemente unterteilt. Der Geist und der Körper geben nämlich wie ein Knaben- und ein Männerchor einen hohen und einen tiefen Klang."28 Von den anderen in der Bibel genannten Instrumenten steht die Tuba, die von alters her im Krieg und bei festlichen Anlässen gebraucht wurde<sup>29</sup>, für den Sieg, den der Gläubige über den Teufel<sup>30</sup> oder Christus über die Welt errungen hat.<sup>31</sup> Die Klangstärke des Instruments führt dazu, daß in der Tuba das "Sinnbild des göttlichen Wortes, das die Seele der Hörer aufweckt"32, gesehen wird. Das Tympanum, ein Paukeninstrument<sup>34</sup>, steht für die Unanfechtbarkeit des Fleisches, denn: "Das Tympanum wird aus getrocknetem und gestärktem Fell gemacht, was das

<sup>26</sup> Vgl. hierzu Abert, Musikanschauung, 216f. und Steger, David, 68f.

"[iubemur] psallere in psalterio decem chordarum ... praecepta enim legis decem sunt". Abert, Musikanschauung 219, Anm. 1. Arnobius fügt den zehn Geboten die zehn ägyptischen Plagen hinzu: "In psalterio decem chordarum psallam tibi, decem praecepta legis suscipiens et decem plagis Aegyptum percussum fugiens". Abert, a.a. O., 219, Anm. 3.

In einem anonymen Psalmenkommentar heißt es: " ... decem vero chordae psalterii decem

praecepta legis significant ... ". PL 21, 644.

<sup>28</sup> "Liber duodecim quaestionum et libellus octo quaestionum": "Summus namque opifex universitatem quasi magnam citharam condidit, in qua veluti varias chordas ad multiplices sonos reddendos posuit: dum universum suum opus in duo, vel duo sibi contraria distinxit. Spiritus enim et corpus quasi virilis et puerilis chorus gravem et acutum sonum reddunt ...". PL 172, 1179.

<sup>29</sup> Isidor von Sevilla:

"Adhibebatur autem non solum in proeliis sed in omnibus festis diebus propter laudis vel

gaudii claritatem". Etym. III, XXI, 3.

Honorius von Autun: "Laudate eum in sono tubae: per tubam victoria accipitur, quia finito bello et fugatis hostibus solent victores tuba canere. Laudate ergo eum pro victoria, quia diabolum vicistis". PL 172, 306.

In diesem Sinne zieht Caesarius von Heisterbach eine Verbindung zwischen Laudes und Tuba: "Laudes de mane cantamus Deo, quia ... mane Christus a mortuis victor surrexit ... Tuba per-

tinet ad laudes ...". Hilka, Wundergeschichten, 13.

32 Abert, Musikanschauung, 221.

Weitere Symbolisierungen bei Abert, Musikanschauung, 221.

<sup>34</sup> Isidor von Sevilla: "Tympanum est pellis vel corium ligno ex una parte extentum ...". Etym. III, XXII, 9.

unveränderliche, vor jeder Verderbnis sichere Fleisch symbolisiert. Lobt also Gott, daß er euer Fleisch, das früher unsicher und zerbrechlich war, mit solcher Festigkeit versehen hat, daß ihm keine Verpestung etwas anhaben kann".35Chorus wird meist im Sinne der "consensio cantantium", der Eintracht der Sänger, verstanden<sup>36</sup> und versinnbildlicht die Einmütigkeit der Gläubigen. Augustin führt aus, daß so, wie ein Chor nicht durch eine unreine Stimme gestört werden darf, auch in der christlichen Gemeinde jeder durch Häresie aufkommende Mißklang vermieden werden muß.37 Die Chordae, die Saiten, gelten als Abbild der durch Fasten und Beten geläuterten Gedanken der Gläubigen.38 Bei der Orgel wird die Eigenschaft hervorgehoben, daß ihre Pfeifen trotz unterschiedlicher Größe in konsonierendem Zusammenklang ertönen. Aus dieser Vorstellung heraus wird sie zum Sinnbild für die gesamte Kirche. "Man muß wissen", schreibt Honorius von Autun, "daß wir aufgefordert sind, Gott mit Musikinstrumenten zu loben. Die Alten hielten sich in ihren Gottesdiensten daran, und auch wir haben von daher die Legitimation, im Gottesdienst die Orgel erklingen zu lassen. Die ganze Kirche ist eine Orgel Gottes, und die schön klingenden Pfeifen sind Gottes Auserwählte".39 Die Cymbala schließlich gelten als Sinnbild für den Gott lobenden Menschen, denn sie berühren nach Aussagen Augustins einander, "um zu erklingen. Daher sind sie von manchen Leuten mit unseren Lippen verglichen worden. Ich aber meine, daß wir den Sinn-

Bei Pseudo-Hieronymus ist das Tympanum als kleines Blasinstrument "wie eine Tuba" beschrieben. Seine Kleinheit wird als die geringe Weisheit des alten gegenüber dem neuen Bund ausgelegt; vgl. Hammerstein, "Instrumenta Hieronymi", 130.

Augustinus: "Laudent nomen ejus in choro. Et chorus quid significat? ... Chorus est consensio

cantantium". PL 37, 1953.

Augustinus: "Si in choro cantamus, concorditer cantemus. In choro cantantium quisquis voce discrepuerit, offendit auditum, et perturbat chorum. Si vox inconvenienter cantantis disturbat concentum cantantium, quomodo disturbat haeresis dissonans concentum laudantium? Chorus Christi iam totus mundus est. Chorus Christi ab oriente in occidentem consonat". PL 37, 1953.

Unter den *Instrumenta Hieronymi* erscheint der Chorus demgegenüber als dudelsackähnliches Instrument, ähnlich wie das Tympanum. Es symbolisiert "das Volk des alten Bundes, das das Gesetz mit engem Sinn empfing und durch kleinliche Auslegung nur unvollkommen verkündete". Hammerstein, "Instrumenta Hieronymi", 132.

<sup>8</sup> Honorius von Autun: "Chordae sunt intestina animalium exsiccata et attenuata, dulciter resonantia; et designant internas cogitationes justorum, virgiliis et jejuniis exsiccatas ..., dulcissimum melos purae conscientiae resonantes ... Laudate Dominum in chordis, i.e. pro sanctis

cogitationibus, quae ut chordae dulciter resonant". PL 172, 307.

39, Notandum quod musicis instrumentis iubemur Deum laudare. Antiqui enim solebant in sacrificiis his uti artibus: unde et nos in Divinis Officiis utimur organis. Tota Ecclesia est organum Dei, electi sunt fistulae dulcisonae ... ". Pez, *Thesaurus Anecdotorum* V, 1635.

Pseudo-Hieronymus sieht in der Orgel ein Sinnbild für "das Evangelium, das über die ganze

Erde hallt". Hammerstein, "Instrumenta Hieronymi", 122.

Honorius von Autun: "Laudate eum in tympano et choro. Tympanum fit ex corio exsiccato et firmato, quod significat carnem immutatam, ab omni corruptione firmatam. Inde laudate Deum, quod carnem vestram, prius fragilem, tanta firmitate immutavit, quod ultra nulli corruptioni subjacebit". PL 37, 1953.

gehalt der Cymbala besser verstehen, wenn wir in ihnen gleichsam Gott loben, indem wir unseren Nächsten ehren. Denn wenn sich die Menschen gegenseitig ehren, dann loben sie Gott".<sup>40</sup>

\*

Auf der Psalterminiatur Cambridge B 18 scheinen einige der vom Psalmisten genannten Instrumente ins Bild gesetzt zu sein: Das Grifflochhorn könnte eine reale Entsprechung der Tuba, die Harfe eine solche der Cithara sein; die Chordae sind als Monochord, das Organum als Orgel und die Cymbala als Glocken dargestellt. Dies läßt, verbunden mit der Tatsache, daß das Bild als erstes Blatt einer Psalterhandschrift ohnehin eng mit der beschriebenen Thematik verbunden ist, folgende zusammenfassende Deutung zu: Indem David und seine Begleiter umgeben sind von den Elementen der musica instrumentalis, verweisen sie nicht nur auf die kosmische Harmonie, nicht nur auf den Erlöser Christus, sondern stehen mit allen Instrumenten "per similitudinem" für die Wahrheit, daß der Mensch ein Musikinstrument ist, das Gott sich als Ausdruck seiner Macht und Herrlichkeit geschaffen hat, und daß der Umgang des Menschen mit dem Mitmenschen nichts anderes ist als jene musica instrumentalis, die, in "voce, flatu vel pulsu" sich vollziehend, durch keinen Mißklang gestört werden soll.

#### DIE HÖLLENMUSIK

Die Tatsache, daß die Handschrift Cambridge B 18 ein Psalter ist, bildet auch die Brücke zu der im unteren Teil von f.1 ausgeführten Darstellung. Diese zeigt — als Antipoden zur zentralen Davidsgestalt im oberen Bildteil — ein aufrecht stehendes Tier, das mit seiner den gesamten Bildspiegel einnehmenden Größe, seinem Zottelfell und seinen gefletschten Zähnen sichtlich abschreckend wirken soll. Um den Hals hängt ihm, an zwei dicken Seilen befestigt, eine grobe Faßtrommel, die es mit beiden Tatzen schlägt. Ebenso wie David wird auch diese Tiergestalt von mehreren Begleitern umgeben. Wirkten Davids Begleiter jedoch still und in sich gekehrt, so scheinen diese voller ausgelassener Beweglichkeit zu sein. Zur rechten des Tieres erproben zwei auf dem Kopf stehende Gaukler und zwei Fidel bzw. Horn spielende Musiker ihr Können. Hinter ihm und zu seiner Linken führen vier Männer einen Tanz aus. Das Ganze verweist in den Bereich der Jongleur-Musik, könnte "durchaus ein Bild historischer Spielmannspraxis sein".<sup>41</sup>

Der Bildinhalt beider Darstellungen ist damit durchaus gegensätzlich. Das "geistige Band", das sie verbindet, ist, wie Hugo Steger gezeigt hat<sup>42</sup>, mit dem Text

Augustinus: "Laudate eum in cymbalis bene sonantibus, laudate eum in cymbalis iubilationis. Cymbala invicem tangunt ut sonent; ideo a quibusdam labiis nostris comparata sunt. Sed melius intelligi puto in cymbalis quodammodo laudare Deum, dum quisque honoratur a proximo suo, non a seipso; et invicem honorantes dant laudem Deo". PL 37, 1964 f.

<sup>41</sup> Hammerstein, Diabolus in Musica, 60.

<sup>42</sup> Steger, David, 139 f.

gegeben, den der Psalmsänger der oberen Bildhälfte dem Betrachter entgegenhält: "Wohl dem, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen". Die Gegensätzlichkeit der Darstellung beruht auf dem Gegensatz, den die Verszeile ausdrückt: Der Weg des Frommen, des *beatus vir*, führt von der Welt zu Gott, derjenige der Gottlosen dagegen ins Nichts, in die Hölle. Die Gottlosen sind, wie es im Psalm weiter heißt, "wie Spreu, die der Wind verstreut. Darum bestehen die Gottlosen nicht im Gericht, noch die Sünder in der Gemeinde der Gerechten, aber der Gottlosen Weg vergeht".

Übertragen auf unsere Darstellung heißt das: Der Weg Davids, des beatus vir, führt von der musica instrumentalis zur musica mundana, von der Welt zu Gott, derjenige der Jongleure, des consilium impiorum, dagegen von der Welt zu Hölle und Höllenmusik. Davids Weg ließ sich dadurch veranschaulichen, daß die dargestellten Personen und Instrumente, über ihr konkretes Erscheinungsbild hinausweisend, jeweils die Zielrichtung auf die himmlische Hemisphäre ausdrückten. Das consilium impiorum, nämlich Tiergestalt, Spieler, Tänzer und Instrumente weisen demgegenüber mit entsprechender Symbolisierung auf das entgegengesetzte Ziel: auf Hölle und Höllenmusik.

## Teufel und Tier

Die Deutung der Tiergestalt hat in der Literatur zu unterschiedlichen Ergebnissen geführt. Zwar sind sich alle Autoren, die sich mit der Psalterillustration beschäftigt haben, darüber einig, daß kein reales Tier, sondern ein in eine Tiermaske gehüllter Spielmann gemeint ist. Über die Identität des vorgetäuschten Tieres jedoch gehen die Meinungen auseinander. Nach Sachs handelt es sich um einen Tiger<sup>44</sup>, Smits van Waesberghe sieht in ihm einen Bären<sup>45</sup>, Hammerstein und Steger einen Wolf, eine Theorie, für die letzterer sogar einen Zoologen als Gewährsmann anführen kann. 46 Die Frage, was für ein Tier der Illuminator vor Augen hatte, ist jedoch zur Herstellung des Bezugs von der dargestellten Jongleur-Musik zur Höllenhemisphäre von sekundärer Bedeutung. Der ist bereits dadurch gegeben, daß überhaupt ein derart fratzenhaftes Tier das Ganze beherrscht. Denn zwischen Tier und Teufel bestehen hinsichtlich des durch sie wachgerufenen Vorstellungshintergrundes enge Beziehungen. So ist einer der Ahnen des christlichen Teufels der Satyr, jener Tiermensch, der der Antike als Inbegriff der Ausgelassenheit, Unzucht und Ausschweifung galt. Von ihm erbt der Teufel die Ziegenbock-Elemente: Hörner, Klauen und Zottelfell.47 Außer vom Bock holt sich das Mittelalter "auch noch von anderen Tieren ikonographische Anregungen für Satans Bild", da es glaubt, "daß dem Teufel niedere, grobsinnliche Tierheit zukommt".48 Da nach der Vorstellung der Zeit

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Vgl. zum Folgenden auch Steger, *David*, 139f.; Seebass, *Musikdarstellung*, 139f.; Hammerstein, [Besprechung Steger], 91f.; ders., *Diabolus in Musica*, 59f.

<sup>44</sup> Handbuch, <sup>2</sup>1930, 96. 45 Musikerziehung, 52.

<sup>46</sup> David, 214.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Erich, Darstellungen, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Erich, a. a. O., 64.

mit wenigen Ausnahmen (Taube, Lamm) allen Tieren etwas Bösartiges anhaftet, ist es folgerichtig, daß der Teufel in allen möglichen Tiergestalten erscheint: als Wolf, Hund, Fuchs, Affe oder Bär.<sup>49</sup> Wenn damit in der Handschrift Cambridge B 18 ein großes, abschreckendes Tier antipodisch zum König David, dem Lenker der *musica instrumentalis*, ins Zentrum gerückt ist, so scheint dies auf den Beherrscher des "Rates der Gottlosen", auf den Teufel zu verweisen.

## Teufel und Spielleute

Der Teufel ist im Gegensatz zu David und Christus nicht im eigentlichen Sinne Musiker. Tanz und Musik sind ihm nur Mittel zum Zweck, die Menschen vom Pfad der Tugend abzubringen und sie zur Sünde zu verleiten, ein Mittel im übrigen, das sich als außerordentlich wirksam erweist; denn mit fast unausweichlicher Konsequenz zieht Instrumentenspiel und Tanz den Gläubigen in den Abgrund. Da nun der Teufel einerseits nicht selbst musiziert, andererseits aber die Musik unentbehrlich ist zum Gelingen des zentralen Vorhabens, möglichst viele Seelen in die Hölle zu befördern, ist er auf dienstbare Geister angewiesen, die dies durch ihr Musizieren ermöglichen. Diese findet er in den Spielleuten, die folgerichtig von den Kirchenvätern als ministri Satanae, als Diener des Teufels<sup>50</sup> beschimpft und verfehmt werden.

Die ablehnende Haltung der Kirche gegenüber den Spielleuten hat alte Wurzeln. Schon seit den Anfängen des Christentums richten sich Angriffe kirchlicher Autoritäten gegen Flöten- und Cithara-Spieler, die nach heidnischer Sitte in den Häusern der Christen zum Gastmahl aufspielen. Instrumentalspiel wird als Götzenkult verstanden und die Spielleute als Verbündete vorchristlicher Götter oder auch christlicher Teufel angesehen. So spricht Hieronymus von Psalterium- und *fidicina*-Spielerinnen als vom "Teufelschor", der wie die "todbringenden Sirenengesänge" aus dem Hause zu vertreiben ist. <sup>51</sup> Diese Einschätzung der Spielleute läßt sich von frühchristlicher Zeit bis zum Ende des Mittelalters verfolgen. Für Berthold von Regensburg sind die Musiker "des tiuvels blâsbelge" und für den Verfasser einer Predigt aus dem 15. Jahrhundert allesamt Priesterinnen und Pfarrer des Teufels, vor denen sich der Christ zu hüten hat. <sup>53</sup>

Solche Warnungen werden nicht nur in der Literatur laut. Auch mit den Mitteln der bildenden Kunst werden sie ausgesprochen: Kapitell-, Archivolten- und Tympana-Plastiken zeigen als mahnendes Exempel immer wieder den Teufel, der in

So heißt es bei Augustin: "Lupus enim diabolus est". Schmidt, Teufels- und Dämonenglaube, 50. Caesarius von Heisterbach sagt, daß der Teufel neben vielen Tiergestalten auch diejenige des Bären annehmen kann. Schmidt, a.a.O., 58.

<sup>50</sup> So Honorius von Autun; vgl. Hammerstein, Diabolus in Musica, 50.

<sup>51</sup> Quasten, Musik und Gesang, 169.

<sup>52</sup> Hammerstein, Diabolus in Musica, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Hammerstein, a. a. O.

Gestalt eines Spielmanns oder eines Monsters die Menschen zur Sünde verführt<sup>54</sup>, und auch die Psalterillustration Cambridge B 18 bringt dieses Thema zum Ausdruck: Indem der Teufel in Tiergestalt, umgeben von seiner aus Gauklern und Musikern bestehenden Hausmacht, voll dem Betrachter zugewandt ist, dient er diesem zur Mahnung, sein Leben so einzurichten, daß ihm das *consilium impiorum* erspart bleibt.

## Teufel und Musikinstrumente

Weder in der Bibel noch in anderen Quellen findet sich ein Anhaltspunkt dafür, daß der beschriebenen Symbolisierung der Musikinstrumente auf die *musica mundana* hin eine solche auf Hölle und Höllenmusik entspricht. Dies ist durch das genannte Phänomen begründet, daß der Teufel — anders als Christus und David — kein Musiker ist, sondern ein Taktiker, der sich der Musikinstrumente nur leihweise bedient. Unter diesem Aspekt betrachtet sind Musikinstrumente Werkzeuge Satans und als solche zu bekämpfen.

Damit sind die Musikinstrumente sowohl einer positiven wie auch einer negativen Wertung unterworfen. Heißt das, daß, je nachdem, in welchem Kontext sie erscheinen, Musikinstrumente als Abbild himmlischen Wirkens zu begrüßen oder als Vorboten der Hölle zu verteufeln sind? Oder gibt es nach mittelalterlicher Auffassung spezifisch "gute" und spezifisch "böse" Instrumente, solche, die den Engeln, und solche, die dem Teufel bzw. den Spielleuten zugehören?

Die spiegelbildliche Anlage unserer Psalter-Miniatur, in deren oberen Feld die himmlischen und in deren unteren Feld die teuflischen Musiker agieren, spricht eher für die zweite Annahme. Hammerstein, dem sich bei seiner Interpretation des Bildes diese Frage ebenfalls stellt, nimmt ihr gegenüber eine etwas ambivalente Stellung ein. Einerseits beantwortet er sie auf der Basis der pythagoreischen Musikanschauung im zweitgenannten Sinn, indem er bei den im oberen Teil abgebildeten Instrumenten "Theorie- und Ars-Fähigkeit"55 und damit Nähe zur Himmelssphäre ausmacht, während ihm die Instrumente im unteren Teil für volkstümlich improvisierte Musik stehen: Das Rebec ist bundlos, das Horn hat keine Grifflöcher und die Faßtrommel ist primitiv. Keines dieser Instrumente kann "Ars, Theorie und Reguliertheit"56 ausdrücken, ihre Zuordnung zum Bereich des Bösen ist demgemäß folgerichtig. Auf der anderen Seite warnt der Autor — in anderem Zusammenhang — vor der Annahme, "daß bestimmte Instrumente in jedem Falle und wann immer sie auftreten einen teuflischen Aspekt haben müßten"57 und weist

Vgl. z. B. Meyer-Baer, Music of the speres, 285: Auf einem romanischen Kapitell aus St. Madeleine in Vezelay ist ein Teufel dargestellt, der eine ihre Blöße nur dürftig verdeckende Frau hinter sich herzieht.

<sup>55</sup> Diabolus in Musica, 60.

<sup>56</sup> A.a.O.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> A.a.O., 24.

darauf hin, daß "dasselbe Instrument … je nach Bildzusammenhang einen verschiedenen, sei es negativen, sei es wertneutralen oder sei es positiven Sinn haben kann" und daß "entscheidend … der Kontext ist, in dem es steht".<sup>58</sup>

Diese Position wird gestützt durch die Quellen, die eine strikte Einteilung, nach der die "ars-fähigen" Instrumente der himmlischen, die Spielmannsinstrumente der teuflischen Hemisphäre angehören, nicht zulassen. Denn es begegnen nicht nur differenzierte Instrumente in Händen von Teufeln und Dämonen, sondern umgekehrt auch anspruchslose Instrumente in denjenigen von Himmelsmusikanten. So spielt eine Sirene Grifflochhorn und ein Dämon die Harfe. Das bundlose Rebec andererseits ist als Instrument Davids und seiner Begleiter oder auch als Engelsoder Presbyter-Instrument belegt.

Dennoch ist Hammerstein darin zuzustimmen, daß "immer dann, wenn Teufelsinstrumente gemeint sind, bestimmte Klangwerkzeuge bevorzugt werden".63 Es sind dies vor allem solche Instrumente, deren Bau und Handhabung größtmögliche Lärmentfaltung gestattet. Betrachtet man die Teufelsmusik der Cambridger Miniatur auf diesen Aspekt hin, so ergibt sich die Teufelsnähe von Fidel und Horn und ihre daraus resultierende Verwerflichkeit nur aus dem Kontext, während die von der Tierfratze geschlagene Trommel auch aus sich heraus Nähe zu diesem Bereich zeigt. Denn zwar ist das Tympanum ein biblisches Instrument, das im 150. Psalm als Werkzeug zum Gotteslob bezeugt ist; bei den Kirchenvätern aber erfährt es eine Symbolisierung, die es gleichwohl in engen Zusammenhang mit Tod und Hölle bringt: Das über den Holzrahmen gespannte Tierfell ist ein Bild für die Vergänglichkeit des Daseins und die Abtötung des Fleisches. Für Gregor den Großen versinnbildlicht das Trommelschlagen die Aufforderung, die einst Paulus an die Kolosser gerichtet hatte: "So tötet nun eure Glieder, die auf Erden sind, Hurerei, Unreinigkeit, schändliche Brunst, böse Lust und den Geiz, welcher ist Abgötterei, um welches willen kommt der Zorn Gottes über die Kinder des Unglaubens".64 Ist für Gregor damit die Trommel eher ein Mittel, das den teuflischen Bestrebungen entgegenwirken soll, ist also die Beziehung zwischen Teufel und Trommel hier anithetisch, so lassen sich auch direkte Bezüge zwischen Trommel und Jenseits ausmachen. Diese sind mit den Möglichkeiten des Instruments zu beträchtlicher Lärmentfaltung gegeben. In Quellen, die, wie Geistliche Spiele, Visionen und Legenden, Schilderungen von Hölle und Höllenmusik enthalten, wird als dominierendes Klangphänomen, das dem Sünder beim Eintritt in die Hölle entgegenschlägt, ein ohrenbetäubender Lärm hervorgehoben. Es kreischt, dröhnt, rasselt und bebt, Peitschen werden geknallt, Töpfe aneinandergeschlagen und Kuh-

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> A.a.O.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> A.a.O., Abb. 133a.

<sup>60</sup> A.a.O., 125.

<sup>61</sup> Steger, David, Tf, 11, 13, 14, 19, 22; Seebass, Musikdarstellung II, Tf. 23, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Hammerstein, Musik der Engel, Abb. 26, 31, 39, 40 et passim.

<sup>63</sup> Diabolus in Musica, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Kolosser 3, 5–6; *PL* 79, 291.

schellen geläutet. In ein solches Inferno paßt das dumpfe Dröhnen einer Faßtrommel, dieses groben, kunstlosen Stückes Holz, dessen Handhabung weder musikalische Vorbildung noch manuelles Geschickt erfordert, recht gut.

Vielleicht hat der Illuminator von Cambridge B 18 die Faßform des Instruments auch noch aus einem anderen Grunde gewählt. Das Faß nämlich ist ebenfalls als teuflisches Requisit belegt. So thront Luzifer, wenn in der Hölle ein Fest gefeiert wird, auf einem großen Faß, das von der Meute subordinierter Teufel in ausgelassenem Reigen umtanzt wird. 65 Möglicherweise paßt in diesen Traditionszusammenhang auch, daß Luzifer im Fronleichnamsspiel von Eger seinen Teufeln das Kompliment macht, ihr Gesang habe so wohl geklungen wie in einem alten Badekübel.66 Unter Einbezug dieser freilich vagen Anhaltspunkte ist es nicht ausgeschlossen, daß es sich bei der Faßtrommel aus dem Cambridger Psalter doch um einen typischen, vom Illuminator bewußt als Teufelsinstrument eingesetzten Klangkörper handelt. Freilich sind alle Autoren, die sich mit dieser Faßtrommel beschäftigt haben, der Meinung, es handle sich um ein reales Instrument. Sachs sieht in ihr einen Nachfahren der römischen Symphonia, die bei Isidor beschrieben ist<sup>67</sup>, die allerdings im 12. Jahrhundert, der Entstehungszeit von Cambridge B 18, "längst veraltet und aus dem täglichen Leben geschieden war".68 Daß dieses Instrument in gegebenen Fall dennoch, und zudem an so exponierter Stelle, erscheint, erklärt sich Sachs damit, daß es sich bei unserer Darstellung um eine "Mummerei" handelt und "allen Mummereien ... ein gewisses Archaisieren eigen" ist. Stauder geht in seiner Interpretation gar auf die alten Ägypter zurück, indem er angibt, daß derartige Instrumente "schon seit dem Mittleren Reich in Ägypten als Negertrommeln dargestellt"<sup>70</sup> werden. Weitere mittelalterliche Beispiele scheinen ihm jedoch nicht bekannt zu sein. Blades wiederum sieht in dem Instrument einen Archetypus des 12. Jahrhunderts, ohne auf das Fehlen weiterer überlieferter Beispiele einzugehen.<sup>71</sup>

Musikinstrumente sind also aus sich heraus weder "gut" noch "böse". Um zu erkennen, welcher Sphäre sie zugehörig sind, bedarf es des entsprechenden Kontextes. Ungeachtet dessen gibt es eine Reihe von Instrumenten, die eher der einen oder der anderen Sphäre zugehören. Übertragen auf die Psalterminiatur Cambridge B 18 bedeutet dies, daß die im unteren Bildteil dargestellte Fidel und das Horn nicht per se schlecht sind, sondern diese Wertung nur dadurch erfahren, daß sie den *ministri Satanae* in die Hand gegeben sind. Während sie ebenso in den Händen Davids und seiner Begleiter vorstellbar wären, scheint es, daß es sich bei der Trommel um ein spezifisches Höllenwerkzeug handelt, das die negative Wertung bereits in sich trägt und infolgedessen auch nur in teuflischem Kontext vorstellbar ist.

66 Musik der Engel, 104.

<sup>65</sup> Hammerstein, Musik der Engel, 109.

<sup>67,</sup> Symphonia vulgo appellatur lignum cavum ex utraque parte pelle extenta, quam virgulis hinc et inde musici feriunt, fitque in ea ex concordia gravis et acuti suavissimus cantus". Etym. III, XXII, 14.

<sup>68</sup> Handbuch, 21930, 96.

<sup>69</sup> A.a.O.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Alte Musikinstrumente, 155 und MGG XIII, Artikel "Trommeln und Pauken", 744.

<sup>71 &</sup>quot;Percussion Instruments", 12.

## Teufel und Tanz

Neben der Musik ist der Tanz ein Mittel, dessen sich der Teufel bedient, um die Seelen der Sterblichen zur Sünde anzustiften. Mehr noch als der rein rezeptive Musikgenuß eignet sich der Tanz dazu, die Menschen zu Unzucht und Laster zu verführen und sie damit dem Teufel in die Arme zu treiben. So ist es nicht verwunderlich, daß der Tanz zu den kirchlicherseits am heftigsten befehdeten Elementen weltlicher Lustbarkeit gehört. Bei Chrysostomos heißt es: "Wo Tanz ist, da ist der Teufel"<sup>72</sup>, und Ephrem sagt: ,,Wo Zitherspiel und Tänze und Händegeklatsch stattfinden, dort ist Verblendung der Männer und Verderbnis der Weiber und Trauer der Engel und ein Fest des Teufels. O des tückischen Sinnes des Teufels! Wie berückt er jeden!". 73 Wenn noch im 13. Jahrhundert Jacques de Vitry ganz in diesem Sinne formuliert: "Der Tanz ist ein Kreis, dessen Zentrum der Teufel ist"<sup>74</sup> und im 15. Jahrhundert ein deutscher Geistlicher predigt: "Der ummegende tantz ist ein ring oder circkel, des mittel der teufel ist"75, so scheint dies exakt die Vorstellung zu sein, die auch in der Psalterillustration ins Bild gerückt ist: Die antipodisch zum König David ins Zentrum gesetzte Tiergestalt ist umgeben von einem Kreis musizierender, tanzender und kopfstehender Gaukler: "Chorea enim circulus est, cuius centrum est diabolus".

Damit weist die obere Bildhälfte der Psalterminiatur Cambridge, St. John's College Ms. B 18 sowohl dem Gesamttypus wie den Einzelelementen nach auf ein Höheres, die *musica mundana*, die untere Bildhälfte auf ein Niederes, auf Teufel und Höllenmusik. Dabei sind die Phänomene, die die beiden Sphären musikalisch bestimmen, durchaus identisch: Hier wie dort gibt es Musikinstrumente, Spielleute und Tanz. Während diese jedoch im ersten Fall dem Gotteslob dienen, gehören sie im zweiten dem "Rat der Gottlosen" an, sie sind Teufelswerkzeug, das, wenn man es nicht meidet, unweigerlich ins Verderben führt.

Hier nun rückt wieder jene Frage ins Zentrum, die den Ausgangspunkt dieser Untersuchung bildete: Erschöpfen sich die Aufschlüsse, die sich an Hand einer Darstellung wie Cambridge B 18 gewinnen lassen, mit dem Aufzeigen der genannten symbolischen Hintergründe, oder lassen sich aus ihr auch Folgerungen für die musikalische Aufführungspraxis der Zeit gewinnen? Mit anderen Worten: Läßt sich eine solche Darstellung nur aus der Vorstellung zweier streng gegeneinander abgegrenzter Ebenen — einer symbolischen und einer realen — deuten, oder unterliegt sie einer Konzeption, die eine derartige Trennung nicht kennt, die vielmehr in der realen Anschauung das Symbol mitsieht und mitbegreift?

73 Quasten, a.a.O., 184f.

<sup>75</sup> Hammerstein, Diabolus in Musica, 47.

<sup>72</sup> Quasten, Musik und Gesang, 184.

<sup>74 ,,</sup>Chorea enim circulus est, cuius centrum est diabolus''; zit. nach Hammerstein, Musik der Engel, 113.

### II. MUSIK UND REALITÄT

In der besprochenen Psalterillustration sind drei Bereiche realer Musikausübung ins Bild gefaßt: im oberen Teil — repräsentiert durch den Psalmsänger — derjenige der Kirchenmusik, des Chorals und, vertreten durch die arsfähigen Instrumente, derjenige der artifiziellen Musik; im unteren Teil — dargestellt durch die Tiergestalt, die Tänzer und die Spielleute — der Bereich der improvisierten Instrumentalmusik.

Diese drei Bereiche sollen nun in Zeugnissen gespiegelt werden, die die Realität unmittelbar, ohne metaphysischen Hintergrund abbilden bzw. beschreiben, so daß eine Basis entstehen kann, auf der ein Vergleich zwischen der im ersten Teil in ihren Einzelelementen dargestellten Symbolebene und der aufführungspraktischen Realität jener Zeit möglich wird.

Als Grundlage für die folgende Untersuchung dient das *Tacuinum Sanitatis in Medicina*, ein ärztliches Hausbuch, das um 1390 im Auftrage einer Veroneser Familie hergestellt wurde. Diese Quelle eignet sich gut als Basis für den benannten Vergleich, weil an ihrem Realitätswert nicht zu zweifeln ist. Denn es liegt in der Natur der ärztlichen Hausbücher, daß diese nicht über sich selbst hinausweisen, sondern nur reale Gegebenheiten abbilden und vermitteln.

Die ärztlichen Hausbücher haben sich aus den arabischen Taquim (Tacuinum ist lediglich die Latinisierung dieses arabischen Wortes) entwickelt, tabellarischen Übersichten, die angeben, welchen gesundheitsfördernden Wert gewisse Naturprodukte wie Blumen, Früchte und Getreide, aber auch Genüsse, die jenseits der reinen Körperlichkeit liegen, wie Wohlgerüche, Sport und Musik, haben. Damit ist das Taquim "ein umfassendes Werk für alle Fragen der Gesundheit und einer gesunden Lebensführung".² Dies kennzeichnet auch das christliche Tacuinum. Während aber das arabische Vorbild ausschließlich aus Text besteht, verlagert sich das Gewicht in den christlichen Fassungen auf bildliche Darstellung, die mit kurzen textlilichen Extrakten erläutert wird. Diese Extrakte sind nach einem festliegenden Schema gegliedert, das im Falle unserer Quelle den behandelten Gegenstand auf sieben Fragen hin untersucht:

- Gehört der Gegenstand dem Bereich von trocken, feucht oder warm an? (Complexion oder Natur)
- 2. Welches Einzelelement des behandelten Ganzen ist für den Gebrauch am geeignetsten? (Electio)
- 3. Welcher Nutzen ergibt sich für die Gesundheit? (Iuvamentum)
- 4. Welcher Schaden kann ihr daraus entstehen? (Nocumentum)
- 5. Durch welche Gegenmittel kann der Schaden verhütet werden? (Remotio nocumenti)
- 6. Wie reagiert der Körper des Menschen auf den besprochenen Gegenstand? (Quid generat?)
- 7. Wie zuträglich ist der besprochene Gegenstand dem Menschen unter Einbeziehung seiner Complexionen, seines Alters, der jeweils herrschenden Jahreszeit und der Örtlichkeit, in der er sich zur Zeit des Gebrauches befindet?

Entsprechend dem weitgestreuten Themenkreis der ärtzlichen Hausbücher enthält auch das Hausbuch der Veroneser Familie Cerruti, "nicht nur praktische Ratschläge

Unterkircher, Kommentar, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. zum Folgenden Tacuinum Sanitatis in Medicina. Codex Vindobonensis Series Nova 2644 der Österreichischen Nationalbibliothek, Faksimile und Kommentar, hg. von Fr. Unterkircher.

für die Gesundheit der Familie, sondern es ist auch ein Buch, in dem alle gern blättern, da sich so viele kurzweilige Szenen darin finden".³ Diese Szenen sind anspruchslos und unprätentiös, sie spiegeln tägliches Leben und vertraute Vorgänge, in denen der Rat oder Unterhaltung suchende Bürger sich selbst wiedererkennt: Man sieht Bauern, Krämer, Fleischer und Bäcker bei der Arbeit, Familien bei der Mahlzeit, Mägde beim Kochen, Brautpaare beim Flirt. Das ganze ist ein buntes Bilderbuch, in dem sich überall ein "frischer, kecker Realismus bemerkbar" macht.

Von diesem Realismus sind auch die drei Szenen bestimmt, die Wert und Wirkung der Musik auf Gesundheit und Wohlergehen der Menschen untersuchen und illustrieren. Sie sind dem Bereich der Kirchenmusik, der weltlichen Mehrstimmigkeit und der instrumentalen Tanzmusik entnommen, stellen also ein realitätsbezogenes Gegenstück zur Psalterillustration Cambridge B 18 dar.

Allerdings könnte die Tatsache, daß zwischen den beiden Quellen ein Zeitraum von etwa 200 Jahren liegt, Zweifel an der Zulässigkeit eines solchen Vergleiches wecken. In der Tat wäre es günstiger, wenn zwei Zeugnisse miteinander konfrontiert werden könnten, die zeitlich näher beieinander liegen. Mir sind jedoch sonst keine Quellen bekannt, die wie diese beiden das geistliche und weltliche Element in einem Zusammenhang repräsentieren und sich zudem derart eindeutig der symbolischen bzw. der realen Ebene zuordnen lassen.

Unabhängig davon findet ein Vergleich dieser zeitlich so weit auseinanderliegenden Quellen dadurch seine Rechtfertigung, daß sich die Nachwirkungen der am Beispiel von Cambridge B 18 aufgezeigten Symbolik bis ins 15. Jahrhundert verfolgen lassen: Zwar hatte schon um 1300 Johannes de Grocheo die Irrelevanz der Sphärenharmonie für die musiktheoretische Betrachtungsweise konstatiert, indem er sagte: "Es ist nicht Sache des Musicus, über den Gesang der Engel zu handeln, wenn dieser nicht zufällig Theologe oder Prophet ist". her noch an der Schwelle zum 16. Jahrhundert malt der Theoretiker Adam von Fulda unter Berufung auf die Johannes-Apokalypse seinen Lesern aus, wie die Cherubim und Seraphim zum Lobe Gottes Sanctus, Sanctus, Sanctus singen und wird damit zum späten Zeugen für die Präsenz der Idee von himmlischer und irdischer Liturgie, von musizierenden Engeln und kosmischem Lobgesang.

#### MUSIK IN DER KIRCHE

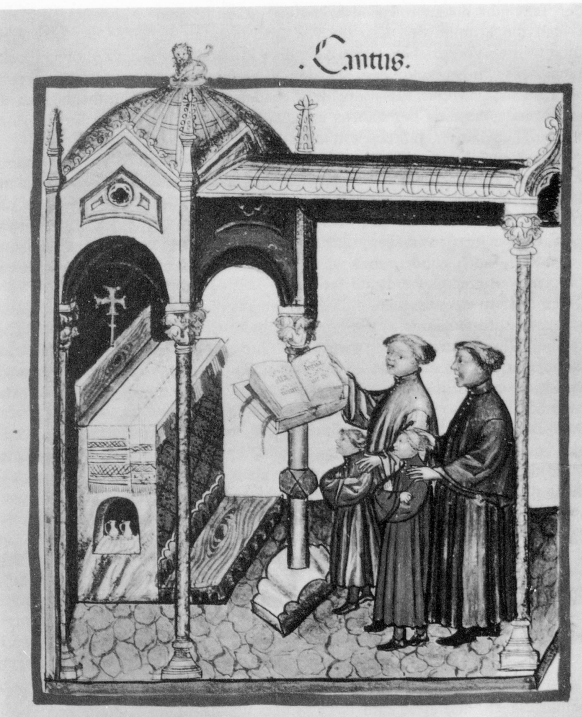
Auf f. 103 des *Tacuinum Sanitatis* ist unter der Überschrift "Cantus" eine Szene abgebildet, wie sie sich täglich im Altarraum einer Veroneser Kirche abgespielt haben mag. Das Bild zeigt einen Kirchenaltar, vor dem zwei erwachsene Kleriker und zwei *pueri* stehen. Alle vier singen aus einem großen Chorbuch, das auf einem schweren Notenpult aufliegt. Fürsorglich liegt die Hand der Erwachsenen auf den Schultern der Kinder; offensichtlich wollen sie ihre Schutzbefohlenen sicher durch die Schwierigkeiten der Chormelodie begleiten.

<sup>4</sup> A. a. O., 12.

,,Nec etiam pertinet ad musicum de cantu angelorum tractare, nisi forte cum hic fuerit theologus aut propheta". Rohloff, *Der Musiktraktat des Johannes de Grocheo*, 47, 6–8.

Ganticum enim est numerosa vox ad Dei gloriam ordinata, et offert quisque sua gratus munera regi, psallentisque dolor vertitur in meritum. Ideoque hanc extollere nos convenit, quae sola ante thronum Dei habitat, in quo sancti et electi Deo laudem decantant, ut testatur Johannes in Apocalypsi, ubi Cherubim et Seraphim incessabili voce proclamant Sanctus, Sanctus, Sanctus ... ". GS III, 339b.

Unterkircher, Kommentar, 14.



Cantus nã. coordari uces ystru. soms quoru no sunt usus. Electo qui allicir atos quoi e tum, muamitum aleguiomis. Memitum quasitues ip celectatice. Remo neci cus metur, prumamitum ca. Conneit omnis, optomis, etantis a tegiois, a regiois.

Der Text gibt hierzu folgende Erklärung: "Cantus. Seine Natur besteht darin, daß man die Stimme den Klängen von Instrumenten angleicht, die aber nicht benutzt werden. Vorzuziehen: Gesang, der die Aufmerksamkeit der Zuhörer anlockt. Nutzen: heilt von Erkrankungen. Schaden: wenn man sich wegen seines Wohlklangs zu sehr an ihn gewöhnt. Verhütung des Schadens: wenn man ihn meidet, um die nutzbringende Wirkung des Cantus nicht zu gefährden. Zuträglich für alle Complexionen, Lebensalter, Jahreszeiten und Gegenden".<sup>7</sup>

"Cantus" meint hier nicht jedes beliebige Singen, sondern speziell den liturgischen Gesang. Dies geht aus dem im Bild festgehaltenen sakralen Ambiente mit Altar und Chorbuch wie auch aus zwei Texthinweisen hervor, die besagen, daß der Cantus sich auf dem Niveau von Musikinstrumenten bewegen solle, ohne daß diese mit herangezogen werden, und darüber hinaus schön vorzutragen sei, damit die Gemeinde auch zuhört, aber wiederum nicht so schön, daß sie dadurch von der Andacht abgehalten werde.

Damit sind in dem textlich-bildlichen Zeugnis die beiden zentralen Forderungen zum Ausdruck gebracht, die hinsichtlich des Choralgesanges von kirchlicher Seite über Jahrhunderte hinweg stets aufs Neue erhoben wurden und die sich folgendermaßen präzisieren lassen: Reinheit und Schönheit des Choralgesanges sowie Vermeidung verweltlichender Tendenzen durch Mehrstimmigkeit, Musikinstrumente und Tanz.

Das Bild aus dem *Tacuinum Sanitatis* ist ein Nachweis dafür, daß diese Forderungen auch erfüllt wurden. Auf der anderen Seite belegen jedoch zahlreiche Quellen, daß man es nicht immer und überall so genau nahm mit den kirchlichen Vorstellungen vom musikalischen Gottesdienst; nicht nur das Niveau des Choralgesanges widersprach häufig den kirchlichen Vorschriften, sondern auch die Tatsache, daß der Kirchenraum Schauplatz für Mehrstimmigkeit, Instrumentalspiel und Tanz war. Kirchlicher Anspruch und gelebte Realität hielten sich also offenbar nicht durchweg die Waage.

# Die Reinheit und Schönheit des Choralgesanges

Als Vorbild für die musikalische Gestaltung des Gottesdienstes wird der Gesang der Engel angesehen, den diese zum Lobe Gottes unablässig im himmlischen Thronsaal ausführen. Ist dieser in seiner Intensität und Schönheit menschlichem Verständnis auch inkommensurabel, so gilt doch das Bestreben, dem so weit nachzueifern, wie es die beschränkten Möglichkeiten zulassen.

<sup>7 &</sup>quot;Cantus: natura concordari ystromentorum sonis, quorum non sunt usus. Electio: qui allicit animos audientium. iuvamentum: ab egritudinibus. Nocumentum: quando assuescit propter delectationem. Remotio nocumenti: cum vitetur propter iuvamentum cantus. Convenit omnibus complexionibus, etatibus et temporibus et regionibus". Unterkircher, a.a.O., 135.

Dies gilt für den formalen sowohl wie für den ästhetischen Bereich. Wie einst in der Weihnachtsnacht ein einzelner Engel das Gloria anstimmte und dann erst der Chor der himmlischen Heerscharen einfiel, so intoniert auch im irdischen Gottesdienst zunächst nur ein Priester, dem dann der Chor der Gläubigen folgt. Und wie einst im Sanctus Himmel und Erde eins wurden, indem die Menschen aufgefordert waren, "mit allen Engeln und Erzengeln und dem ganzen himmlischen Heer einen gemeinsamen Lobeshymnus zu singen", so wird auf der Erde das Sanctus "mit lauter, erhöhter und schöner Stimme" gesungen: Die, wenn auch unsichtbare, Präsenz der Engel verlangt, daß die Menschen ihrem Gesang das ihnen Mögliche an Feierlichkeit und Schönheit verleihen.

Die singenden Gläubigen befinden sich also in der Nachfolge der Engel. Indem sie, so gut sie können, Gott mit Gesang loben, deuten sie auf den in seiner Schönheit unbeschreiblichen Gesang hin, den die Menschen im Paradies werden hören dürfen. So wird die "irdisch-liturgische Musik … Verheißung und Vorfreude auf die Engelsmusik im Jenseits".<sup>11</sup>

Freilich ist das Bewußtsein, dem Vorbild der Engel zu folgen, mit der Verpflichtung gekoppelt,den Gesang so schön und würdig wie möglich zu gestalten, woraus sich im Laufe der Jahrhunderte offenkundig stets von Neuem Schwierigkeiten ergeben haben. Denn die doppelte Forderung nach Schönheit und Würde konnte es mit sich bringen, daß das eine zugunsten des anderen vernachlässigt wurde. Leicht konnte über das Bestreben, die Herzen der Gläubigen durch Schönheit des Gesanges zugänglicher zu machen, dieser zum Tummelplatz sängerischer Eitelkeit werden und darüber die Würde seiner Aussage verlieren. Umgekehrt nützte das Bewußtsein der Würde wenig, wenn der Gesang durch schlechtes Stimmaterial und falsche Töne entstellt wurde. Entsprechend lag es im Interesse der Kirche, zwischen diesen beiden Extremen einen befriedigenden Mittelweg zu finden und diesen den Verantwortlichen durch die Fixierung von Regeln, die das rechte Maß an Würde sowohl wie an Schönheit bestimmten, ans Herz zu legen. So gilt einerseits die Grundregel: "Deo non voce sed corde cantandum est" – "Wir sollen Gott nicht mit dem Munde sondern mit dem Herzen loben"12, wir sollen also weniger auf eine schöne Stimme achten, als auf den Gehalt dessen, was wir singen. Auf der anderen Seite werden, da die schöne Stimme ein wesentliches Element des Choralgesanges ist, pädagogische Maßnahmen getroffen, um einen den ästhetischen Anforderungen genügenden sängerischen Nachwuchs zu erziehen.

Nach Thomas von Aquin sind für einen bonus cantor drei Dinge von Wichtigkeit:

- 1. Gutes Stimmaterial, verbunden mit einem schleimfreien Rachen, freiem Brustkorb und feinen Ohren.
- 2. Eine Ausbildung in der ars, die den Sänger befähigt, die Stimme sowohl zu erheben wie auch zu senken und die jeweilige Tonhöhe zu halten (concordare).

<sup>8</sup> Musik der Engel, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A. a. O., 31.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A. a. O., 36.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A. a. O., 34.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Müller-Heuser, Vox humana, 13.

3. Übung in der praktischen Ausführung, wozu häufiges, sorgfältiges und kräftiges Singen gehört.<sup>13</sup>

Wenn Thomas damit neben den im ersten Punkt genannten anlagebedingten Voraussetzungen vor allem solche Fähigkeiten nennt, die nur durch Unterricht und Praxis zu erwerben sind, so ist dies vor dem Hintergrund des mittelalterlichen Kloster- und Kathedralschul-Systems zu sehen, in dem der Choralgesang eines der Haupt-Unterrichtsfächer war. Hier lernten die *pueri* unter Anleitung des Kantors freilich nicht nur, ihre Stimme den kirchlichen Vorstellungen von Schönheit und Würde anzupassen; ein wesentlicher Teil des Unterrichts galt dem Kennen- und Auswendiglernen des gesamten Choral-Repertoires.

Vielleicht hatte der Illustrator des Tacuinum Sanitatis eine derartige Choral-Unterrichtsstunde vor Augen, in deren Verlauf die beiden boni cantores ihre Schüler sicher durch das Labyrinth einer schwierig zu lesenden und schwierig zu singenden Choralmelodie führen. Daß die freundliche Atmosphäre, die die Darstellung ausstrahlt, jedoch nicht unbedingt die Regel war, daß sich der Unterricht teils auch in einer der Würde des Gegenstandes nicht angemessenen Weise vollzog, geht aus anderen Quellen hervor. So gab es Kantoren, die aus Wut über die mangelnde Auffassungsgabe ihrer Zöglinge diese zu Krüppeln schlugen oder sie so mißhandelten, daß sie ihre Stimme verloren.<sup>14</sup>

Aber nicht nur im Bereich des Unterrichts lassen sich Verstöße gegen das Gebot ausmachen, den Choral in würdiger Weise zu handhaben. Auch im Gottesdienst kam es nach Aussage der Quellen vor, daß die Grundsätze von Schönheit und Würde außer Acht gelassen wurden. Hier gibt das Regestrum visitationum des Odon Rigaud, der um die Mitte des 13. Jahrhunderts Erzbischof von Rouen war, reichhaltigen Aufschluß. Dies Protokoll, das der Bischof über die Inspektionsreisen, die er in die Klöster seiner Diözese machte, ist voller Hinweise auf die Verwahrlosung des musikalischen Gottesdienstes bzw. die Unfähigkeit der Mönche und Nonnen, ihn angemessen auszuführen. Ein gewisser Gaufridus erweist sich anläßlich einer Prüfung als außerstande, Noten zu lesen oder zu solmisieren. Von einem Guilelmus Presbyter heißt es, daß er überhaupt nicht singen könne 16, und auch Nicholaus Quesnel "konnte nicht singen und sagte, daß er nichts über den Cantus wisse". 17

<sup>&</sup>quot;Sermo VII in festo SS. Innocentium: Circa primum notandum, quod bonos cantores faciunt tria: scilicet bonae vocis instrumentum, artis documentum, usus exercitamentum. Bonae vocis instrumentum tria faciunt: reumatis expurgatio, pectoris dilatatio, oris apertio ... Ad artis documentum sunt tria necessaria. Primo, ut scias vocem levare; secundo, deprimere; tertio, concordare ... Ad usus exercitium sunt tria necessaria, ut cantet frequenter, diligenter et fortiter". Fretté 29, 290.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Smits von Waesberghe, Musikerziehung, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Aubry, "La musique", 344.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Aubry, a. a. O., 455.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Aubry, a. a. O., 456.

## Kirche und Mehrstimmigkeit

Lassen sich damit im Choralgesang Diskrepanzen feststellen zwischen Idee und Praxis, zwischen dem Anspruch auf Schönheit und Würde und der realen Ausführung, so sprengte offenkundig auch die Rolle, die die Mehrstimmigkeit im Gottesdienst einnahm, gelegentlich die kirchlich gesetzte Norm.

Ein klares Bild der kirchlichen Normvorstellungen bietet die berühmte Bulle Docta Sanctorum Patrum, mit der Papst Johannes XXII im Jahre 1324 versuchte, Ordnung in den offensichtlich verwilderten Ablauf des römischen Gottesdienstes zu bringen. Danach ist es oberstes Gebot, daß Messe und Offizium gemäß den Lehren der Kirchenväter, d.h. "non ore sed chorde" gesungen werden sollen. Hierbei ist es der Geistlichkeit durchaus gestattet, mehrstimmige Musik in den Gottesdienst aufzunehmen, wenn zwei Voraussetzungen beachtet werden. Zum einen soll in der mehrstimmigen Musik die integritas cantus, die Reinheit der liturgischen Melodie, gewahrt werden, indem diese weder durch fremde Töne verunreinigt, noch – etwa durch Hoquetus- oder Discantus-Techniken – in kleine Notenwerte aufgesplittert, noch durch weltliche Triplum- und Quadruplum-Partien überlagert wird. Denn dadurch, führt der Verfasser aus, würde das Ganze nicht nur seiner ursprünglichen Sinngliederung beraubt, sondern auch in allzu große Nähe der lascivitas weltlichen Musizierens geraten, was wiederum der devotio abträglich sei. 18 Zum anderen soll Mehrstimmigkeit nur an Festtagen zur Erhöhung der Feierlichkeit des Gottesdienstes zugelassen sein.

Aus der Tatsache, daß es einer päpstlichen Bulle bedurfte, um die genannten weltlichen Elemente aus dem Gottesdienst zu verbannen, ist ersichtlich, daß sie im zeitgenössischen Gottesdienst eine nicht unerhebliche Rolle spielten. Dies geht im übrigen auch aus anderen Quellen hervor. So protokolliert Odon Rigaud in seinem Regestrum visitationum, die Nonnen des Klosters Montivilliers würden an Johanni, am Stephanstag und am Fest der unschuldigen Kindlein allzu lustige Lieder wie Conductus und Motetten singen<sup>19</sup>, und Guilelmus Durandus vermerkt: "Es ist eine Sache der Ehrenhaftigkeit, daß gottlose, unordentliche Gesänge wie Motetten und Ähnliches in der Kirche nicht gesungen werden".<sup>20</sup> Im Jahre 1366 sieht sich die Prager Synode veranlaßt, das Singen von runteli und ausgelassenen Liedern mit Orgel- und sonstiger Instrumentalbegleitung in der Messe zu verbieten.<sup>21</sup>

<sup>18</sup> Vgl. hierzu Fellerer, "Kirchenmusikalische Vorschriften", 5 f.

,,Videtur valde honestum esse, quod cantus indevoti et inordinati motetorum et similium non fierent in Ecclesia". Gerbert, *De Cantu* II, 96 f.

<sup>&</sup>quot;Intravimus capitulum monialium dicti loci [sc. monasterii Villare] et ibidem cum Dei adiutorio proposuimus verbum Dei ... Item in festo Sancti Johannis, Stephani et Innocentium nimia iocositate et scurillibus cantibus utebantur, utpote farsis, conductis, motulis: Precepimus quod honestius et cum maiori devotione alias se haberent." Aubry, "La musique", 507.

<sup>21 ,...</sup> item quod runteli vel cantilene dissolute in missis et trophi in jubilis per clericos in organis minime vel etiam in alliis instrumentis decantentur". Zit. nach Spanke, "Tanzmusik", 160.

Vereinzelt erheben sich auch Stimmen, wenn schon nicht zur Verteidigung, dann doch wenigstens zur Duldung der Mehrstimmigkeit. So ist nach den Worten des hl. Antonius der Cantus von den Kirchenvätern zur Feier des Gottesdienstes eingerichtet worden, während er — Antonius — nicht wisse, wer den Discantus erfunden habe. Dieser scheine ihm im übrigen eher Ohrenkitzel als Andacht auszulösen. Dennoch wolle er nicht in Abrede stellen, daß einer frommen Seele auch daraus noch Gewinn erwachsen könne.<sup>22</sup>

## Kirche und Spielleute

Eine weit ärgere Gefährdung christlicher Andacht wird jedoch von Seiten der Kirche aus den Reihen der Spielleute befürchtet. Da diese als Diener des Teufels angesehen werden, die nichts anderes im Sinn haben, als die Menschen ins Verderben zu stürzen, werden immer wieder Verbote formuliert, die das Eindringen von Instrumentalspiel und spielmännischem Wesen in Kirchen- und Klostermauern verhindern sollen.

Einzig die Orgel ist von diesem strengen Verbot ausgenommen. Sie, die in ihrer Schwerfälligkeit und Behäbigkeit für spielmännischen Gebrauch ohnehin nicht konzipiert ist, spielt eine nicht unumstrittene, im ganzen aber wohl akzeptierte Rolle in der mittelalterlichen Kirche. Im 12. Jahrhundert rügt zwar der Zisterzienserabt Aelred von Rievaulx "die vielen Orgeln und die vielen Glocken in der Kirche" und fragt: "Wozu dieser scheckliche Wind der Blasebälge, der eher dem Krachen eines Donners gleicht, als daß er die Süße einer Stimme ausdrücken würde?". 23 Um die gleiche Zeit aber führt Honorius von Autun aus, daß, entsprechend der von den Alten überlieferten Tradition, den Gottesdienst mit Instrumentalspiel zu schmücken, auch heute zur Erhöhung der Festlichkeit die Orgel erklinge, ein Phänomen, daß er darüber hinaus auch noch durch den Symbolcharakter der Orgel rechtfertigt: "Die ganze Kirche ist eine Orgel, auf der der Herr spielt". 24 Daß die Orgel als Kircheninstrument nicht unumstritten war, letztlich aber - wohl auf Grund ihres von Honorius angesprochenen Symbolcharakters - akzeptiert wurde, wird auch aus einer Stelle in den Annales Ordinis S. Benedicti deutlich. Dort bekennt der Autor, daß ihm selbst nicht viel am Orgelspiel liege. Er läßt aber keinen Zweifel daran, daß es in diesem Punkt nicht um persönliche Vorlieben gehen könne. Denn das entscheidende Motiv für die Präsenz der Orgel in der Kirche sei ihre Vorbildhaftigkeit, die aus ihrem Symbolgehalt hervorgehe: So wie die Pfeifen der Orgel, wiewohl nach Gewicht und Größe unterschiedlich, sich zu einer Melodie vereinten, so sollten auch die Menschen, inspiriert vom Heiligen Geist, in einer Gesinnung zusammenkommen.<sup>25</sup>

,,Antiqui enim solebant in sacrificiis his uti artibus: unde et nos in Divinis officiis utimur organis. Tota ecclesia est organum Dei ...". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1635.

<sup>22 &</sup>quot;Cantus quidem firmus in divinis officiis a sanctis Doctoribus institutus est, ut Gregorio Magno, Ambrosio et aliis. Biscantus autem in officiis ecclesiasticis quis adinvenerit, ignoro; pruritui aurium videtur magis deservire, quam devotioni, quamvis pia mens etiam in his fructum referat audiendo". Gerbert, De Cantu II, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Fellerer, "Kirchenmusikalische Vorschriften", 4, Anm. 31.

<sup>25 &</sup>quot;Non igitur aberramus, si tantorum patrum vestigia, ut possumus, imitamur ... Ego siquidem in modulationibus organicis non multum delector: sed per hoc ad intelligendum excitor, quod sicut multimodae fistulae varii ponderis et diversae magnitudinis in unam agitae conveniunt cantilenam: ita homines in unam debent convenire sententiam, a spirito sancto inspirati, et in unum convenire voluntatem". Gerbert, De Cantu II, 144.

Allerdings erklangen neben der Orgel auch andere Musikinstrumente in der Kirche. Denn wiederum sind die vielen Verordnungen und Verbote hinsichtlich des Gebrauchs von Instrumenten ein deutlicher Hinweis für die Überschreitung dessen, was sie beinhalteten. So betätigten sich nach Aussage der Quellen manche Kleriker gern auch als *ioculatores*<sup>26</sup>, die tanzten und Instrumentalmusik machten<sup>27</sup>, und die sich am Hauptaltar mit Würfelspiel vergnügten.<sup>28</sup> Andere Klagen gehen dahin, daß sich Mönche während der Mahlzeit, statt der Lectio zuzuhören, von Spielleuten Tafelmusik machen lassen oder ihren Schauspielereien zuschauen.<sup>29</sup> Vom Abt von Jumièges heißt es, daß er eine Reihe von Spielleuten in seinen Diensten habe und sich zudem mit allen möglichen Frauen umgebe.<sup>30</sup> Wie wenig willkommen die Spielleute der offiziellen Kirche waren, wie sehr diese ihren schlechten Einfluß fürchtete, geht schließlich daraus hervor, daß man ihnen das Abendmahl verweigerte.<sup>31</sup>

Neben diesen Quellen, die dem Spielmannswesen gegenüber eine feindliche Haltung belegen, begegnen wir vereinzelt auch Zeugnissen, die emotionslos von Spielleuten in der Kirche als von etwas Selbstverständlichem sprechen. So ist in einem Vermerk, der ins 23. Jahr der Regierung Eduards I. von England (1272–1307) datiert ist, von Spielleuten die Rede, die am Altarbild der heiligen Jungfrau in der Kirche *menestralciam suam* ausgeführt hätten.<sup>32</sup> Aus der Chronik der Mönche der Abteil St. Alban in der Nähe von London geht hervor, daß man im 13. Jahrhundert bei Abtswahlen den Charakter des Gottesdienstes dadurch feierlicher gestaltete, daß man Musikinstrumente erklingen ließ.

Die Quelle gibt eine recht detaillierte Beschreibung dieser Zeremonie. Der zum Abt Erwählte schreitet mit den anderen kirchlichen Würdenträgern in feierlicher Prozession zum Hochaltar, um dort dem heiligen Alban, dem Namenspatron der Kirche, vorgestellt zu werden. Währenddessen erklingen Trompeten und Schalmeien, die Kerzen am Altar sind entzündet, der Heiligenschrein ist enthüllt. Der zukünftige Abt streckt sich lang vor den Altar hin und bittet, sei-

<sup>27</sup> Synod. Arezzo: "De poena Clericorum coherizantium vel sonantium Instrumenta". Mansi, Collectio nova XXVI, 214.

28 "Et quod est dictu horribile factoque nefandius, in ipsis ecclesiis, dum divina celebrare deberent officia, etiam super sacris altaribus, ubi corpus et sanguis redemptoris nostri per sacerdotum mysterium consecratur, non sine nota haereticae pravitatis ad taxillos ludere non verentur, nomen creatoris ipsius et virginis gloriosae et aliorum Sanctorum domini ... blasphemantes". Bechthum, Beweggründe, 173, Anm. 455.

Synod. Paris: "Ut in mensa eorum fiat sacra lectio. Statuimus etiam, ut in mensa, saltem in principio et in fine, coram eis sacra lectio recitetur; et ne in mensa histriones vel mimos vel eorum audiant instrumenta". Salmen, *Der fahrende Musiker*, 64, Anm. 92.

Odon Rigaud: "Monuimus eum ... quod historiones ab officio suo arceret ... item quod consortia mulierum quarumque penitus evitaret". Aubry, "La musique", 508.

31 Corpus iuris canonici: "Ystrionibus sacra non committantur mysteria".

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Synod. Cahors, Rodez und Toul: "Item praecipimus, quod clerici non sint ioculatores, goliardi seu bufones etc. ...". Bechthum, *Beweggründe*, 176.

<sup>32 ,,</sup>Johanni simphonistae seniori et Johanni simphonistae juniori menestrallis cantuar. facientibus menestralciam suam coram ymagine beate marie in ... (unleserlich)". Nagel, Geschichte der Musik, 107.

nes Amtes für würdig befunden zu werden. Anschließend beten alle das *Pater noster*, dann folgt *Oratio*, Segen und schließlich das *Benedicamus Domino*.<sup>33</sup>

Aus der Tatsache aber, daß Spielleute in Kirchen und Klöstern ein- und ausgingen, daß sie am Altar sowohl wie im Refektorium ihre Dienste verrichteten und daß sie bei besonderen Anlässen sogar einen Platz im Gottesdienst einnahmen, wird deutlich, daß sie nicht gleichzeitig durchweg als *ministri Satanae* verteufelt werden konnten. Es muß also gewisse Unterschiede in der Bewertung dieses Berufsstandes gegeben haben. Neben jenen, die als Teufelsdiener angesehen wurden, gab es offensichtlich Musiker, die sich nach kirchlicher Beurteilung stets ihrer Abhängigkeit von der Gnade des Himmels bewußt blieben, so daß ihr Spiel im Dienste dieser Überzeugung gesehen und akzeptiert werden konnte.

Auch aus einem anderen Grunde ist es unwahrscheinlich, daß die Spielleute generell verteufelt wurden. Denn dieser Stand setzte sich aus Angehörigen unterschiedlicher sozialer Schichten zusammen, die — sei es aus Vergnügen, sei es aus Not — musizierend und vagierend durchs Land zogen.

Die recht- und ehrlosen Gaukler, die, von Stadt zu Stadt ziehend, ihr Publikum mit Kopfstand, Messerwerfen und dem Vortrag lasziver Liedchen unterhielten, waren nur ein Element im Erscheinungsbild mittelalterlichen Spielmannswesens. Daneben gab es Bürger, die mit ihren Gesängen darauf abzielten, ihre Zuhörer moralisch zu stützen. Thomas von Chabham (ca. 1220) teilt in diesem Sinne die Spielleute in drei Kategorien ein: "Einige verbiegen und verändern ihre Körperformen durch törichte Sprünge und Bewegungen, oder sie entblößen sich auf die albernste Weise, oder sie verkleiden sich mit abschreckenden Masken ... Andere, die diese Direktheiten zwar unterlassen, benehmen sich dennoch verbrecherisch, indem sie Beschämendes und Schändliches über Abwesende sagen, nur um irgendwelchen Leuten zu gefallen ... Eine dritte Kategorie von Spielleuten hat Musikinstrumente, um den Menschen Freude zu machen. Von denen gibt es wiederum zwei Arten: Manche singen ihre Lieder nur, um die Leute zum Leichtsinn zu verführen. Andere dagegen besingen Taten von Herrschern und Heiligen und bereiten den Menschen auf diese Weise Vergnügen". Noch 1417 belegt Nikolaus von Cosel

"Quidam transformant et transfigurant corpora sua per turpes saltus et per turpes gestus, vel denudando se turpiter, vel induendo horribiles larvas ... alii qui nihil operantur sed criminose agunt, ... dicunt opprobria et ignominias de absentibus ut placeant aliis ... tertium genus

<sup>33 ,...</sup> et ducatur modeste et ordinate (assistente Priore ei in uno latere, Suppriori in alio, cum aliis dignioribus ecclesiae personis propinquius) in ecclesiam; et praesentetur Deo et Sancto Martyri Albano, ad majus altare, pulsato classico, sonantibus chalamis (quos ,burdones' appellamus) cum horologio, accensisque cereis circa altare, et discooperto feretro. Et toto corpore prostratus, electus oret breviter, sed praecordialiter, ut dignus tanto honore habeatur. Et tacta nola, cui ,muta' vel ,scilla' est nomen, terminetur sonitus ille, et totus tumultus, dicaturque ab omnibus ,Pater noster'. Et Prior ,Et ne nos' Versiculus ,Salvum fac servum tuum, Deus meus. Mitte ei, Domine, auxilium de sancto, et de Spiritu tuere eum. Dominus vobiscum et caetera.' Oratio ,omnipotens sempiterne Deus, dirige hunc famulum tuum in viam salutis aeternae, ut, te donante, tibi placita cupiat, et tota virtute perficiat, per Dominum nostrum Jhesum Christum, Filium tuum, qui tecum vivit'. Et respondeat inv. ss. d. per ,Dominus vobiscum' et ,Benedicamus Domino Deo'''. Gesta Abbatum, 520 f.

eine entsprechende Klassifizierung, auf deren Basis er entscheidet, welchen Spielleuten das Abendmahl zu gewähren bzw. zu verweigern ist: "Hierzu ist zu sagen, daß manche Spielleute ständig dummes Zeug reden und sich ihren Herren gegenüber boshaft und schlecht benehmen. Die sollen vom Abendmahl ausgeschlossen werden. Von den anderen, die Musikinstrumente spielen, gibt es zwei Sorten: Die einen treiben sich in Wirtschaften herum, und es ist ihnen gänzlich gleichgültig, ob sie Gutes oder Schlechtes bewirken. Die sind ebenfalls auszuschließen. Die anderen sind an Königs- oder Fürstenhöfen angestellt und dienen jenen zur Entspannung und zu ihrem Ansehen. Die sollen sowohl das Abendmahl als auch Lohn für ihre Arbeit bekommen".35

Damit ist eine Unterscheidung in "gute" und "böse" Musiker bereits bei den Spielleuten im engeren Sinne belegt, bei Menschen also, deren ureigenes Tun das Musizieren ist. Eine solche Differenzierung muß aber auch für diejenigen Musikanten gegolten haben, die zwar nicht im strengen Sinne dem Spielmannsstand angehörten, die aber gleichwohl in offenbar hellen Scharen die Szene belebten, die vagierenden Kleriker.

Ein vornehmer Vertreter dieser Gruppe dürfte der Lütticher Bischof Albrecht gewesen sein, der, als er sich Ende des 12. Jahrhunderts auf einer Romreise befand, als Spielmann verkleidet, mit seinem Harfenspiel eine Hochzeitsgesellschaft unterhielt.36 Was ihm zur Unterhaltung gedient haben mag, entsprang für viele seiner Standesgenossen wirtschaftlicher Notwendigkeit. Studenten oder Theologen, die nach abgeschlossenem Studium keine Pfründe gefunden hatten und die sich ihren Lebensunterhalt auch nicht durch den Eintritt in ein Kloster sichern mochten, zogen singend und musizierend von Kloster zu Kloster, von Stadtkirche zu Stadtkirche, boten ihre Dienste an und erhielten dafür Nahrung und Unterkunft. Worin im Einzelnen ihre Dienstmöglichkeit bzw. -willigkeit bestand, wissen wir nicht. Da es sich aber um mehr oder weniger gebildete Leute handelte, die nicht nur lesen und schreiben, sondern auch Latein konnten und die Liturgie beherrschten, werden sie in vielen Bereichen Aufgaben übernommen haben. Vielleicht waren sie es, die mit ihrer Vagantenpoesie den Mönchen musikalische Tafelfreuden vermittelten. Vielleicht halfen sie im musikalischen Gottesdienst, sei es mit Gesang, sei es mit Instrumentalspiel. Vielleicht auch sorgten sie bei Prozessionen und geistlichen Spielen für die musikalische Ausgestaltung. Da sie abhängig waren vom Wohlwollen ihrer

histrionum qui habent instrumenta musica ad delectandum et talium sunt duo genera: Quidam ... cantant ... diversas cantilenas ut moveant homines ad lasciviam ... alii ... qui cantant gesta principum et vitam sanctorum et faciunt solatia hominibus". Wareman, Spielmanns-dichtung, 73.

35 ,Dicendum est, quod quidam sunt histriones, qui semper loquuntur turpia verba et vicia dominorum et malicias exercent. Illi sunt deponentes et illis denegandum est corpus Christi. Alii histriones, qui ludunt in musicis instrumentis, et illi sunt duplices. Quidam sunt, qui currunt per thabernas non curantes, utrum bene vel male faciunt et talibus eciam est denegandum corpus Christi. Alii sunt circa curias regum vel principum et honestorum civium et serviunt eis ad refrigerium capitis et facierum eorum, et illis est dandum corpus Christi et labor illorum est solvendus. Salmen, Der fabrende Musiker, 69.

36 Bechthum, Beweggründe, 97.

jeweiligen Brotgeber, werden sie diese Dienste in der Regel auch in angemessener Weise ausgeführt haben. Wenn dennoch in den Konzilsbeschlüssen, von denen die oben zitierten nur eine kleine Auswahl bilden, von allen möglichen Ausschreitungen der clerici vagantes bis hin zum Würfelspiel auf dem Altar die Rede ist, so ist darin wohl weniger ein charakteristisches Element spielmännischen Wesens in der Kirche zu sehen; vielmehr scheint es sich hier um Auswüchse eines ehedem wenn nicht akzeptierten, so doch offensichtlich geduldeten Phänomens zu handeln, um ein Zeugnis für eine der kirchlichen Kontrolle entglittene Entwicklung. Eine Bestätigung dieser Sichtweise ist mit einer Bemerkung des Aegidius von Zamora gegeben, nach der alle Musikinstrumente wegen des Mißbrauches, den die Spielleute mit ihnen betrieben hätten, vom Gebrauch in der Kirche ausgeschlossen worden seien, und nur noch die Orgel zur Ausführung von "diversis cantibus, et in prosis, in sequentiis et in hymnis"<sup>37</sup> herangezogen werde. Und auch eine Textstelle bei Berthold von Regensburg deutet in diese Richtung. Dort heißt es, daß der Herr alle Musikinstrumente zu seiner eigenen Ehre und zur Erholung der Menschen geschaffen habe, und daß es die Kirche gewesen sei, die sie zum Lobe Gottes im Rahmen der scientia theatrica eingerichtet habe. Nun aber würden sie die Spielleute zum Teufelsdienst mißbrauchen.<sup>38</sup>

Nicht das Instrumentalspiel schlechthin also erregte Anstoß, sondern der Mißbrauch, der mit ihm getrieben wurde; und die Spielleute galten nicht schlechthin als *ministri Satanae*, sondern nur dann, wenn sie aus einer dem christlichen Gedankengut widersprechenden Gesinnung heraus musizierten.

Wenn ihnen damit trotz aller Einschränkungen eine gewisse Bedeutung im Rahmen des kirchlichen Lebens zukam, so ist zu fragen, wie diese sich konkret auswirkte. Hierüber geben die Quellen nur kümmerliche Aufschlüsse. Aegidius Zamorensis nennt Prosen, Sequenzen und Hymnen als diejenigen Formen, die nach dem Ausschluß der übrigen Musikinstrumente nun auf der Orgel gespielt würden und legt damit die Vermutung nahe, daß sie vorher auch auf anderen Instrumenten ausgeführt wurden. In dem genannten Prager Synodalbeschluß ist von instrumental begleiteten "runteli" die Rede, wohl ein- oder mehrstimmigen Reigenliedern in Rondeau-Form.<sup>39</sup> Auch der Beleg aus den *Gesta Abbatum Monasterii St. Albani* läßt, obgleich Angaben über das ausgeführte Repertoire fehlen, diesbezüglich einige Schlüsse zu. Wenn es dort heißt, der Abt "praesentetur Deo et Sancto Martyri Albano, ad majus altare, pulsato classico, sonantibus chalamis (quos 'burdones' appellamus) …" dann läßt das für die Musik drei Möglichkeiten zu:

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> ,,Et hoc solo musico instrumento [sc.organo] utitur ecclesia in diversis cantibus, et in prosis, in sequentiis, et in hymnis, propter abusionem histrionum eiectis aliis communiter instrumentis". GS II, 388b.

<sup>&</sup>quot;Septima theatrica .i. sciencia representans ludos musicorum instrumentorum, que omnia instituit ecclesia, primum ad laudem Dei, sed nunc convertuntur ad sevicium dyaboli ... cum tamen omnia Dominus instrumenta musica, .i. fiellas, cytharas, tympanum, fistulam, tybiam et hujusmodi excogitavit ad hominum recreationem et suum honorem". Schönbach, "Studien", 56.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. Spanke, "Tanzmusik", 160.

1. Die Schalmei könnte eine Melodie gespielt haben, zu der die Trompete eine Bordun- oder Ostinato-Begleitung ausgeführt hätte.

Beide Instrumente gehören den Haut instruments an<sup>40</sup>, die hauptsächlich im Rahmen repräsentativer Veranstaltungen Verwendung finden. Ihre Einsatzmöglichkeiten sind aber unterschiedlich. Während die Schalmei ein melodiefähiges Instrument ist, dessen Tonvorrat etwa eine Oktave beträgt, liegt die Leistungsfähigkeit einer mittelalterlichen Geradtrompete nicht in ihrem Tonumfang, — dieser umfaßt nur 3 bis 5 Töne — sondern in ihrer Lautstärke. Ihre Verwendbarkeit ist dementsprechend eingeschränkt. Zum einen kann sie als Soloinstrument zum Schmettern einfach strukturierter Fanfaren dienen, zum anderen im Ensemble eine Bordun- oder Ostinato-Begleitung ausführen.

- 2. Schalmei und Trompete könnten unisono eine einfache, fanfarenartige Melodie geblasen haben.
- 3. Die Instrumente könnten nicht simultan, sondern in unmittelbarer Aufeinanderfolge erklungen sein.

Damit kann über die Rolle von Spielleuten und Instrumentalmusik in der Kirche zusammenfassend gesagt werden, daß Spielleute nicht generell vom kirchlich-gottesdienstlichen Bereich ausgeschlossen waren, und daß auch Instrumentalmusik einen Anteil am gottesdienstlichen Geschehen haben konnte. Wie allerdings im Detail diese Instrumentalmusik aussah, läßt sich nur vermuten. Und gänzlich unklar bleibt, ob Instrumente in der uns überlieferten kirchlich-mehrstimmigen Musik eine Rolle gespielt haben, da die Quellen hierüber keine Auskunft geben.

#### Kirche und Tanz

Schließlich ist neben Mehrstimmigkeit und Instrumentalspiel als drittes Phänomen, das geeignet war, die kirchlichen Normen zu sprengen, der Tanz zu nennen. Hier liegen die Dinge entsprechend wie im Falle der Spielleute und ihrer Musikinstrumente. Nicht der Tanz schlechthin kollidiert mit den kirchlichen Vorstellungen, sondern nur gewisse Ausprägungen und Auswüchse.

Das ganze Mittelalter hindurch versucht die Kirche mittels Ermahnungen und Verboten, die Tanzlust von Klerikern und Gemeindemitgliedern zu bändigen, offensichtlich jedoch ohne nachhaltigen Erfolg. Immer wieder ist in den Konzils- und Synodal-Akten die Rede vom Tanz auf Friedhöfen und im Kircheninnern, immer wieder werden die Verantwortlichen aufgefordert, die Tänzer zu bestrafen, wobei als Strafmaß einmal eine einfache Ermahnung, ein anderes mal die Exkommunikation angegeben wird.<sup>41</sup>

<sup>40</sup> Auf die Kategorien *Haut* und *Bas* werde ich im Zusammenhang mit der weltlichen Instrumentalmusik eingehen. Vgl. Kapitel II, 59–63.

Conc. Budense: "Prohibeant etiam sacerdotes sub poena excommunicationis chorae in coemeteriis vel in ecclesiis duci, quia, ut ait Augustinus, melius est festivis diebus fodere vel arare, quam choreas ducere". Vgl. hierzu auch die bei Gougaud, "La Danse dans les Eglises" und bei Fellerer, "Kirchenmusikalische Vorschriften" angeführten Quellen.

Was sich hinter dieser aus heutiger Sicht eher undurchsichtigen Tanzlust verbirgt, hat Curt Sachs deutlich gemacht. Beschreibungen wie diejenige des Giraldus Cambrensis, nach der "Männer und Frauen bald in der Kirche, bald auf dem Kirchhof, bald im Singereigen um den Kirchhof herum plötzlich zu Boden stürzen und zuerst gleichsam in Ekstase hingerissen und ruhig, dann aber wie in Raserei aufspringen und Handwerke, die an Festtagen nicht erlaubt sind, mit Händen und Füßen darstellen …"<sup>42</sup>, sind ihm nicht Zeugnisse für die Existenz eines "heidnischen Restes" im christianisierten Mittelalter; vielmehr sieht er darin "ein Stück ekstatischen Seelenlebens, das seit der Steinzeit durch unzählige Rassenzuströme und Kulturbildungen verstellt und zugedeckt, aber nicht erstickt werden konnte und im günstigen Moment über alle Hemmungen hinweg ausbrechen mußte". Der Tanz als unmittelbarer Gefühlsausdruck wird zum Ventil, wann immer der Druck durch persönliches (Krankheit, Tod, Armut etc.) oder kollektives Unglück (Pestseuchen, Kriege, Ausbeutung) so groß wird, daß er sich anderweitig keinen Raum mehr schaffen kann.

Jedoch unterlagen nicht alle Erscheinungsformen des Tanzes einer strikten Verurteilung durch die Kirche. Manchen Möglichkeiten tänzerischen Ausdrucks gegenüber, die nicht nur von Laien, sondern auch von Geistlichen ausgeübt wurden, nahm diese offenbar eine ambivalente, wenn nicht positive Haltung ein. Die Quellen spiegeln Ablehnung sowohl wie emotionsloses Akzeptieren und Förderung. So klagt 1263 Odon Rigaud in seinem Visitations-Protokoll, die Mönche des Klosters St. Yldevert würden sich zügellos benehmen, indem sie durch die Dörfer tanzten und dabei *le vireli* aufführten. Demgegenüber werden gegen die Gewohnheit der Mönche von Chalon-sur-Saône, zu Pfingsten nach dem Completorium einen Tanz auf der Wiese zu tanzen, keine Bedenken erhoben. Es wird lediglich ausgeführt, der Dekan solle das *Veni Sancte Spiritus* anstimmen, und auch die anderen sollten, wenn es ihnen danach wäre, "cantilenas suas" singen — dies freilich auf lateinisch. Johannes Decanus, ein deutscher Kleriker des 14. Jahrhunderts, dichtete für das Fest der Unschuldigen Kindlein eigens passende Tanzlieder.

Daß gerade dies Fest, an dem die im Kloster aufwachsenden Kinder aus ihren Reihen einen Bischof wählen durften, der mit unumschränkter Vollmacht einen Tag lang das Geschehen bestimmte, bisweilen den kirchlichen Toleranzrahmen sprengte, zeigt eine andere Quelle. Das Konzil von Cognac bedroht diejenigen, die am *Festum Innocentium* Tänze und die Wahl eines Kinderbischofs zulassen, mit dem Kirchenbann, wobei sich der Zorn aber nicht gegen den Tanz an sich, sondern die Unsitte zu richten scheint, den Gottesdienst an diesem Tage durch lautes Gelächter, Streitereien und allgemeine Unordnung zu stören.<sup>47</sup>

43 Sachs, a. a. O.

<sup>45</sup> "Post completorium fit chorus in prato. Decanus cantionem primam Veni Sancte Spiritus, caeteri suas dicant, qui voluerint, latine tamen". Gerbert, *De Cantu* II, 104.

<sup>46</sup> Spanke, "Tanzmusik", 148.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Sachs, Weltgeschichte des Tanzes, 171.

<sup>,</sup> Item clerici vicarii ac etiam capellani in festivitatibus quibusdam ... dissolute et scurriliter se habebant, ducendo choreas per vicos et faciendo le vireli". Aubry, "La Musique", 507.

<sup>37,</sup> Rursus cum in balleatione, quae in festo sanctorum Innocentium in quibusdam ecclesiis fieri inolevit multae rixae, contentiones et turbationes, tam in divinis officiis quam aliis consueverint provenire, praedictas balleationes ulterius sub intimatione anathematis fieri prohibemus necnon et episcopos in praedicto festo creari, cum hoc in ecclesia Dei ridiculum existat, et hoc dignitatis episcopalis ludibrio fiat". Gougaud, "La Danse dans les Eglises", 13.

Damit läßt sich zusammenfassen, daß Musik in der Kirche primär die würdige und schöne Ausführung des Chorals, das Singen non voce sed corde ist. Dies geht aus den Äußerungen kirchlicher Autoritäten hervor, und dies ist auch die Vorstellung, die der Cantus überschriebenen Darstellung im Tacuinum Sanitatis zugrunde liegt, die — als ein Beleg für reale, alltägliche Aufführungspraxis — unseren Ausgangspunkt bildete.

Jenseits dessen gibt es in der mittelalterlichen Kirche mit Mehrstimmigkeit, Instrumentalspiel und Tanz jedoch musikalische Erscheinungen, die das Ideal des "Aus dem Herzen Singens" gefährden können. Zwar sind die drei genannten Phänomene nicht aus sich heraus schlecht und verdammenswert. Mehrstimmigkeit ist willkommen, wenn die Integrität des Cantus gewahrt bleibt, die Spielleute sind solange keine ministri Satanae, wie sie ihre Instrumente zum Lobe Gottes einsetzen, und Tanz wird als Ausdruck frommer Gefühle gewertet, wenn sich die dabei frei werdenden Emotionen im Rahmen halten. Auf der anderen Seite aber ist jenen drei Erscheinungen die Tendenz zum verweltlichenden Auswuchs immanent, zu einer Entwicklung, die leicht aus den Fugen geraten kann, und die infolgedessen von Zeit zu Zeit einer energischen Korrektur bedarf. So gesehen richten sich die zitierten Verbotszeugnisse nicht gegen Mehrstimmigkeit, Spielmannswesen und Tanz an sich, sondern, wie Aegidius Zamorensis sagt, gegen die abusio dieser musikalischen Aktivitäten.

#### DIE WELTLICHE MUSIK

Neben der Kirchenmusik wird im *Tacuinum Sanitatis* auch die weltliche Musik in ihrer für die Menschen wohltätigen Funktion dargestellt. Zwei Abbildungen zeigen je eine Erscheinungsform weltlich-musikalischen Geschehens: Die artifizielle, vokal-instrumentale Mehrstimmigkeit einerseits und die rein instrumentale, aus dem Stegreif ausgeführte Tanzmusik andererseits.

# Die artifizielle Mehrstimmigkeit

Auf f.103' der Handschrift findet sich unter der Überschrift "Organare cantum vel sonare" die Darstellung einer aus einem Sänger, einem Portativ- und einem Fidel-Spieler bestehenden Musiker-Gruppe. Der Sänger ist deutlich ins Zentrum gerückt, während die beiden Instrumentalisten, rechts und links von ihm plaziert und in der Haltung auf ihn bezogen, leicht in den Hintergrund verwiesen sind. Offenbar soll der Sänger als zentrale Figur des musikalischen Geschehens erkennbar sein.

Der unter dem Bild angeordnete Text gibt gemäß der oben erläuterten Struktur der ärztlichen Hausbücher Auskunft über Natur, Nutzen und Schaden der Musik für die Gesundheit sowie über die Vermeidung des Schadens und über ihre Bekömmlichkeit: "Einen Cantus proportionsgerecht singen bzw. spielen: Die Natur des Gesanges ist irgendwie rauh und der Gesang gewaltsam. Vorzuziehen: wenn das Spiel die Stimme in konsonierenden Verhältnissen begleitet. Nutzen: verursacht Wohlgefallen, wenn man angenehm singt. Schaden: verursacht Abscheu, wenn man verborgen und mißtönend singt. Verhütung des Schadens: Wenn der Gesang mit der Melodie wieder in Einklang gebracht wird. Zuträglich für alle Lebensalter, Complexionen, Jahreszeiten und Gegenden."<sup>48</sup>

Die Frage, wie die Überschrift "Organare cantum vel sonare" zu übersetzen ist, bedarf einer ausführlicheren Erörterung. Unterkirchers Vorschlag "Gesang mit Orgelbegleitung oder Saitenspiel" scheint mir den gegebenen Sachverhalt nicht genau zu treffen.

Grundsätzlich erlaubt die Vokabel organare mehrere Übersetzungen:

- 1. Orgel spielen
- 2. Die vox organalis zum Cantus musizieren
- 3. Nach den pythagoreischen Intervallproportionen musizieren

Die unter 3. genannte Bedeutung begegnet wiederum in zweierlei Zusammenhang: Zum einen erscheint sie in Verbindung mit *instrumentum*. In diesem Fall ist das Wort solchen Instrumenten als kennzeichnendes Adjektiv beigegeben, deren Bauweise die Demonstration der pythagoreischen Proportionen zuläßt, wie Orgel, Monochord und Glocken. Zum anderen begegnet das Wort in Zusammenhang mit vox. Vox organica zielt – entsprechend wie *instrumentum organicum* – auf das Singen in sauberen Proportionen, kann daneben aber auch den Aspekt des stimmlichen Wohlklangs meinen. <sup>49</sup>

<sup>49</sup> Vgl. hierzu Reckow, Artikel "Organum" in HmT.

<sup>,</sup>Organare cantum vel sonare: Natura est quaedam rauca et cantus violentus. Electio: Quod est proportionatus concorditer voci. iuvamentum: inducit delectationem, quando cantat suaviter. Nocumentum: inducit fastidium quando oculte et discorditer cantant. Remotio nocumenti: si reducatur ad concordiam melodie. convenit omnibus etatibus, complexionibus, temporibus et regionibus". Unterkircher, a.a.O., 136.

# Organiare cantú ul sonare.



Organant cantum ul' fonare. L'é doam mucha reant molent. Cleeto que poétionat moneil moneil fathouis que elle touris incuent fathouis que elle rosse de contrat l'emper cantat. Remo neet finducat aveccordia; meladie scouent oibs etambs reploibs toubs regions.

Tafel 3: Tacuinum Sanitatis in Medicina, Organare cantum vel sonare.

Im gegebenen Zusammenhang ist die Formulierung organare cantum wohl im letztgenannten Sinn zu verstehen. Die unter 1. genannte Bedeutung hätte die Übersetzung "Einen Cantus auf der Orgel spielen oder erklingen lassen" zur Folge. Sie würde also nur einen der drei Musiker berücksichtigen, was für eine Überschrift, die ja ein Ganzes in eine Kurzform bringen soll, unbefriedigend wäre. Die zweitgenannte Bedeutung würde die Vorstellung wachrufen, es handle sich um die Ausführung eines Organums, womit sich der weltliche Rahmen des Ganzen schlecht verträgt. Einzig die dritte Bedeutung, nach der ein wohlklingendes, in reinen Intervallproportionen sich vollziehendes Musizieren gemeint wäre, stimmt mit den Erläuterungen im Textabschnitt zusammen. Denn dort wird ebenfalls - in der Electio - der Aspekt des proportionsgerechten Singens angesprochen, indem darauf hingewiesen wird, daß Stimme und Instrumente in konsonierenden Verhältnissen verlaufen sollen. Und der Aspekt des stimmlichen Wohlklanges bzw. seiner Negation, des Mißklangs, wird ebenfalls - im Iuvamentum und Nocumentum - als Folge des Vorhandenseins bzw. Ausbleibens der concordantia aufgeführt. Aus der Gegenüberstellung von organare und sonare scheint schließlich hervorzugehen, daß mit organare im gegebenen Fall nicht die instrumentale, sondern die vokale Bedeutungskomponente des Wortes angesprochen wird und damit die Aktivität des Sängers gemeint ist, während sich sonare auf die beiden Instrumentalisten bezieht.

Damit geht es in der beschriebenen Darstellung um die Ausführung einer Musik, bei der es sowohl auf die Beachtung der Regeln der ars musica, als auch auf klangliche Schönheit ankommt. Der erläuternde Text präzisiert dies vor allem hinsichtlicht des Gesanges. Was hier gezeigt und gemeint ist, ist nicht die natura cantus, die ja rauh und grob ist, sondern eine arsgerechte und wohlklingende Selektion aus dem Gesamtmaterial stimmlicher Erscheinungsmöglichkeiten.

Die doppelte Forderung nach proportionsgerechtem und wohlklingendem Musizieren — ein primär theoretisches und ein primär praktisches Postulat — spiegelt sich auch in den dargestellten Instrumenten. Denn Portativ sowohl wie Fidel werden diesem Anspruch gerecht.

Das Portativ ist nicht nur ein beliebtes Demonstrationsobjekt für die pythagoreischen Intervallproportionen; auch im Bereich der musikalischen Praxis gehört es zu den angesehensten und kostbarsten Instrumenten. Anschaulich belegt dies Filippo Villani, der in seinem Nachruf auf Francesco Landini folgende Beschreibung des Portativs als des von Landini bevorzugten Instruments gibt: "Die Orgel ist aus ziemlich vielen Pfeifen zusammengesetzt, innen mit großer Kunst gebaut und den mannigfachsten Zwecken angepaßt infolge aufrecht gestellter, außerordentlich zarter Röhren, die schon bei allerleisester Berührung verletzt werden können; ferner infolge der hohlen Eingeweide des Körpers, dessen aufrecht stehender Teil, wenn man ihn auch nur um Haaresbreite verrückt, sofort verdorben wird und dann – nachdem man durch die Blasebälge Wind hineingeschickt hat – die brausenden Stimmen in Dissonanzen zusammentreibt. Wird aber alles, was zum Gefüge und zur Ordnung gehört, an seinen richtigen Ort gestellt, so klingt das Instrument gemäßigt, und der Ton bleibt zufolge der vom Spieler erzeugten Konsonanzen einwandfrei, weil alles vermieden ist, was vorher dissonanten Lärm verursachte." <sup>50</sup>

Musicum instrumentum organum tantis compositum fistulis, tantis interius contextum artificiis, tamque dissimilibus proportionatum servitiis, expositis tenuissimis cannulis, quae facile etiam contactu perminimo laeduntur; et extenteratis visceribus instrumenti, quorum stilus, si locis dimovetur suis per lineae spatium, corrumpitur, et intromissum follibus spiritum stridulis compellit vocibus dissonare; omnibus remotis, quae ad compagem eius et ordinem pertinerent, temperatum et consonantiis modulantium restituat in integrum, emendatis quae dissonantiam obstrepebant". Text und Übersetzung bei Schering, Studien, 57.

Wenn Villani damit die Orgel als ein anfälliges Instrument mit einem komplizierten Mechanismus bezeugt, so läßt dies auch Schlüsse auf ihren gesellschaftlichen Ort zu. Während die Herstellung und Pflege anderer Instrumente, wie Fidel, Flöte und Schalmei, keine allzu großen Anforderungen stellte und es daher zum Metier des Spielmanns gehörte, sein Instrument selbst zu bauen, war der Orgelbau mit der Herstellung der metallenen Orgelpfeifen, des komplizierten Mechanismus und des schwierigen Einstimmverfahrens Sache des Fachmannes. Der aber wollte bezahlt sein, was wiederum über die Möglichkeiten armer, bei Tanzereien und sonstigen Lustbarkeiten spielender Musiker hinausgegangen sein dürfte. So ist es wahrscheinlich, daß die Portativorgel ihren Platz bei den Mitgliedern des Bürgertums und des Adels hatte, bei den litterati, die sowohl das Geld wie auch den Geschmack hatten, sich an der subtilitas des Instruments erfreuen zu können.

Dies wird durch weitere Quellen bestätigt. Wenn Villani in seinem zitierten Nachruf berichtet, daß der blinde Landini es vermochte, "die Orgel mit größerer Kunst und Süße zu spielen, und zwar mit so überaus schneller Hand - wobei er jedoch immer den Takt einhielt -, daß er alle Organisten, deren man sich hätte erinnern können, ohne Zweifel bei weitem übertraf"51, so geht aus einer anderen Quelle hervor, daß er dies mit Vorliebe in der Gesellschaft der besagten litterati tat. Bei dieser Quelle handelt es sich um das 1389 von Giovanni da Prato verfaßte Paradiso degli Alberti, eine Beschreibung abendlicher Zusammenkünfte im Paradiso, einer florentiner Villa, die von der Familie Alberti bewohnt wurde. Dort heißt es, daß ein häufiger Gast dieser Soireen, zu denen sich im übrigen vornehmlich Philosophen und sonstige Gelehrte einfanden und die weitgehend mit der Diskussion philosophischer Themen ausgefüllt waren, Francesco Landini war. Von ihm wird berichtet, daß er sich nicht nur an den Gesprächen beteiligte, sondern zu gegebener Zeit den Gästen auch auf seinem Organetto vorspielte. Hier nun kann sich Giovanni da Prato - ähnlich wie Villani - nicht genug tun, Landinis Können und die Schönheit seines Spiels zu loben: seine lieblichen Gesänge seien von einer Süße gewesen, wie sie keiner der Anwesenden je zuvor gehört habe; alle hätten gemeint, das Herz müsse ihnen in der Brust zerspringen.<sup>52</sup> So groß sei die Schönheit seines Gesanges, daß er damit nicht nur seine menschlichen Zuhörer zu Tränen rühre; auch die Vögel stimmten, nachdem sie zunächst schweigend zugehört hätten, ein und sängen "so laut wie nie

Daß die Orgel ein außergewöhnliches, höchsten künstlerischen Ansprüchen genügendes Instrument ist, läßt sich auch dem *Roman de la Rose* entnehmen, wo es an einer Stelle heißt, daß Orgel und Gesang zur Ausführung von Motetus, Triplum und Tenor herangezogen werden:

Orgues i n'a bien maniables a une sole main portables ou il meisme soufle et touche. Et chante avec à pleine bouche motets ou trebles ou teneures.<sup>53</sup>

Motetten aber gehörten zu denjenigen Kunstgenüssen, die nicht fürs breite Volk bestimmt waren. Nach einem berühmten Wort des Johannes de Grocheo ist es unsinnig, den vulgares, den einfachen Leuten, eine Motette vorzuspielen. Dies sei den litterati vorbehalten, Men-

,... manuque adeo velocissima, quae tamen mensurate tempora observaret, organa tangere coepit, arte tanta tantaque dulcedine, ut incomparabiliter organistas omnes, quorum memoria haberi posset, sine dubio superaret". Text und Übersetzung bei Schering, a.a.O.

<sup>53</sup> Zit. nach Brücker, Blasinstrumente, 60.

<sup>52 ,,</sup>Posto a sedere: valenti nomini, Francesco, che lietissimo era, chiese il suo organetto e cominciò sì dolcimente a sonare suoi amorosi canti, che nessuno quivi si era che per dolcezza della ermonia nolli paresse 'l cuore per soprabondante letizia del petto uscire gli volesse". Wesselowsky, Scelta III, 11.

schen, die die Regeln der *ars* kennten und somit imstande seien, die Feinheiten der Faktur wahrzunehmen und sich daran zu erfreuen.<sup>54</sup>

Wenn damit die Orgel gut geeignet ist zur Ausführung anspruchsvoller Musik, so gilt dasselbe auch für die Fidel. Wiederum ist es Johannes de Grocheo, der dies eindrücklich belegt. Johannes beschreibt die Viella als dasjenige Instrument, das seinen technischen Möglichkeiten nach alle anderen Saiteninstrumente in sich enthält und fügt hinzu, daß manche Instrumente die Gemüter der Menschen zwar mehr zu bewegen vermögen, daß aber kein anderes Instrument die einzelnen musikalischen Formen so differenziert weitergeben kann wie die Fidel. Elias Salomo bestätigt die subtilen Möglichkeiten des Instruments, wenn er sagt, daß ein unausgebildeter Sänger nicht in der Lage sei, mit einem Viellaspieler zusammen zu musizieren. Damit gibt er gleichzeitig den Hinweis dafür, wie die Qualität des Sängers auf unserer Darstellung zu bewerten ist. Dessen stille, in sich gekehrte Haltung läßt auf ein konzentriertes, auf ein Zusammenstimmen mit Viella und Portativ gerichtetes Musizieren schließen und damit auf einen im Sinne des Elias Salomo ausgebildeten Musiker.

Mit der Darstellung "Organare cantum vel sonare" ist also die Ausführung einer differenzierten mehrstimmigen Musik angesprochen, wie sie von den Kennern verstanden und ästimiert wird. Konkret könnte es sich dabei um einen Motettensatz oder, was auf Grund der italienischen Provenienz des *Tacuinum Sanitatis* wahrscheinlicher ist, um einen Trecento-Liedsatz, sei es eine Ballata oder ein Madrigal, handeln.

#### Die instrumentale Tanzmusik

Auf f. 104 des *Tacuinum Sanitatis* findet sich, direkt im Anschluß an das besprochene Bild, unter der Überschrift "Sonare et Balare" die dritte musikbezogene Darstellung der Handschrift. Im linken Bildfeld sind drei Musiker in einer Reihe angeordnet, von denen die beiden vorderen auf einer Schalmei blasen, während der hintere auf einem Dudelsack musiziert. Das Zentrum des Bildes wird von einem tanzenden Paar ausgefüllt.

Der Text kommentiert die Szene folgendermaßen: "Musizieren und Tanzen. Seine Natur besteht darin, die Füße und die ganze Person im richtigen Verhältnis zur Musik zu bewegen. Vorzuziehen: im rechten Verhältnis zur Musik und zur

<sup>,,</sup>Cantus autem iste sc. motetus non debet coram vulgaribus propinari, eo quod eius subtilitatem non animadvertunt nec in eius auditu delectantur, sed coram litteratis et illis, qui subtilitates artium sunt quaerentes". Rohloff, *Der Musiktraktat des Johannes de Grocheo*, 56, 31–34.

<sup>55 &</sup>quot;Et adhuc inter omnia instrumenta chordosa, visa a nobis, viella videtur praevalere. Quemadmodum enim anima intellectiva alias formas naturales in se virtualiter includit et tetragonum trigonum et maior numerus minorem, ita viella in se virtualiter alia continet instrumenta. Licet enim aliqua instrumenta suo sono magis moveant animos hominum, puta in festis, hastiludiis et torneamentis tympanum et tuba, in viella tamen omnes formae musicales subtilius discernuntur". Rohloff, a.a.O., 52, 24–30.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> "Et hoc contingit in pluribus, quia ignorans cantor ignorat scientiae naturam, quam potest videre in palma, et habilitare vocem suam ad cantandum cantum, qui cum instrumento ligneo, cum viella optime cantaretur". GS III, 61b.

# Some abalare.



Sonare 7 ballare. Na monë peces. 7 psoni ppenoali av sonum. Electo, ppenoale av catu, 7 psei mor? umanitus, prespatio medit ranviedi. 1 telectatice 9 sonatte. Tounitus fastidui fact. cii receditur acosonatta notani. Remo noci reditus av cosonantias. Conneit plib; omnibi etatib. 1 pilis omnib; tpilb; 7 regioib; -

Bewegung der Person. Nutzen: Die Teilnahme des Sehens und Hörens am Vergnügen des Wohlklanges. Schaden: er verursacht Abscheu, wenn man vom Zusammenklingen der Noten abweicht. Verhütung des Schadens: die Rückkehr zum Wohlklang. Zuträglich für die meisten Complexionen, für alle Lebensalter außer für Kinder, zu allen Jahreszeiten und in allen Gegenden".<sup>57</sup>

Lag das Gewicht im Falle der Darstellung "Organare cantum vel sonare" auf dem konsonierenden Zusammenklang der drei Stimmen, so wird hier die Übereinstimmung von Körperbewegung und Musik akzentuiert. Während also im ersten Fall "concordantia" innerhalb nur eines Mediums gefordert wird, sind es hier zwei selbständige Einheiten, deren Verbindung angestrebt wird. Bereits von daher läßt sich schließen, daß die im zweiten Falle gemeinte Tanzmusik weniger kompliziert, weniger differenziert ist, als der mit Orgel, Portativ und Gesang ausgeführte Cantus. Deutlicher noch wird dies durch die Beschaffenheit der dargestellten Instrumente. Denn das Dudelsack-Schalmei-Ensemble weist auf den ländlich-volkstümlichen Bereich, auf Spielmanns-Musik, die nicht nach den Regeln der ars musica, sondern nach eigenen Gesetzen aus dem Stegreif ausgeführt wurde.

Das entscheidende klangliche Charakteristikum des Dudelsacks ist seine Bordunharmonik, die die musikalische Aktivität des Instruments in spezifischer Weise einschränkt. Nicht die nach den Regeln der ars verlaufende Mehrstimmigkeit ist sein Feld, sondern die im Prinzip einstimmige Instrumentalmusik, der er mittels seiner tiefklingenden Bordunpfeife ein klanglich statisches Fundament zu unterlegen vermag.

Entsprechend begegnet der Dudelsack nach Aussagen der Quellen vorwiegend in ländlichem Milieu. In der altfranzösischen Romanzen- und Pastourellen-Dichtung wird er als Instrument genannt, das bei Dorffesten und sonstigem ländlichen Zeitvertreib erklingt. Oft wird dabei das stereotype Baß-Gebrumm mit sprachlichen Mitteln nachgeahmt:

s'ont le museour mande. et Thieris son bordon a destoupé, ke disoit bon, bon, bon, bon, bon. <sup>58</sup>

Chascuns chante de Thieris et de son bordon [ ... ] bon bon bon va burelidon.<sup>59</sup>

car aveuc aus estoit Guis qui leur cante et kalemele en la muse au grant bourdon endure endure enduron endure, suer Marion. <sup>60</sup>

60 Bartsch, a.a.O. III, 27, 7.

<sup>57 &</sup>quot;Sonare et ballare: Natura: movere pedes et personam proportionabiliter ad sonum. Electio: proportionale ad cantum et persone motus. iuvamentum: participatio videndi et audiendi in delectatione consonantie. Nocumentum: fastidium facit, cum receditur a consonantia notarum. Remotio nocumenti: reditus ad consonantiam. Convenit pluribus, omnibus etatibus nisi pueris, omnibus temporibus et regionibus". Unterkircher, a.a.O., 136.

Bartsch, Romanzen und Pastourellen II, 41, 8.
 Gennrich, Rondeaux, Virelais und Balladen, 153.

Die Schalmei erklingt ebenfalls häufig im ländlichen Rahmen. Froissart berichtet, daß man während eines ländlichen Festes nach dem Spiel einer Schalmei tanzte:

La avoit en la compagnie mainte faitice pastourelle, dont au son d'une canemelle cascuns et cascune dansoit.<sup>61</sup>

Als Instrument der Tanzmusik wird die Schalmei zusammen mit dem Dudelsack und anderen haulz instrumens in den Echecs Amoureux genannt:

On sonoit les haulz instrumens, que mieulx au dansez plaisoient le peuist on oir briefment sonner moult de renoisement pour la grande noise qu'ilz faisient. Trompez, tabours, tymbrez, naquaires, cymballes (dont il n'est mes guaires) Cornemusez et chalemelles et cornes de fachon moult belles. 62

Die Kombination von Dudelsack und Schalmei begegnet auch auf einer Miniatur aus einer italienischen Boethius-Handschrift des 14. Jahrhunderts, die eine von einer König-David-Vignette gekrönte und von Spielleuten eingerahmte Frau Musica zeigt. Zwei der Spielleute, die, eng aneinandergerückt, offensichtlich eine musikalische Einheit darstellen, spielen Schalmei und Dudelsack.<sup>63</sup>

Warum Schalmei und Dudelsack gern kombiniert wurden, läßt sich allerdings nur vermuten. Beides sind Rohrblattinstrumente, beide entsprechen einander auch hinsichtlich des Ambitus. Da durch den grant bourdon auch für ein Baß-Fundament gesorgt ist, mögen sie als in sich geschlossenes, Melodie und Begleitung vereinendes Ensemble gegolten und als solches Verwendung gefunden haben.

Hier freilich ergibt sich das alte Problem: Da diese Musik auf Grund ihres kunstlosen Charakters für das spekulative Interesse der Kenner gegenstandslos war, fand sie keine schriftliche Fixierung, so daß das Bild, das wir von der mittelalterlichen Tanzmusik haben, außerordentlich lückenhaft ist. Daß wir überhaupt eine Vorstellung von dieser Musik haben, ist den wenigen Stücken zu verdanken, die ungeachtet dieser Situation eine Niederschrift erfuhren, sowie Bildzeugnissen wie demjenigen aus dem *Tacuinum Sanitatis* und literarischen Quellen.<sup>64</sup>

Die drei genannten Quellenkreise führen zu der Einsicht, daß meist drei bis fünf, in vielen Fällen auch mehr Musiker an der Ausführung von Tanzmusik beteiligt sind. Das verwendete Instrumentarium verrät, so unterschiedlich es im Einzelfall auch sein kann, die "ständige Wiederholung desselben latenten Aufbauprinzips". 65 Ein oder zwei melodiefähige Instrumente werden mit einem oder mehreren Instrumenten kombiniert, die einen Bordun oder Wechselbordun ausführen können, oder deren Tonskala wenige Töne umfaßt, wie etwa Trompete oder

62 Bowles, "Haut and Bas", 120.

<sup>63</sup> Vgl. Buchner, Musikinstrumente von den Anfängen bis zur Gegenwart, Abb. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Zit. nach Brücker, Blasinstrumente, 46.

Vgl. zum Folgenden Heyde, "Polyphonales Musizieren im späten europäischen Mittelalter".
 Heyde, a.a.O., 186.

Glockenspiel. Diese Kombinationen lassen hinsichtlich der Struktur der ausgeführten Tanzmusik folgende Schlüsse zu: Da das Ganze aus dem Stegreif ausgeführt wird, kann nur eines der beteiligten Instrumente völlig selbständig die tragende Melodie spielen. Alle anderen wirken mehr oder weniger, - je nachdem, wieweit es ihre technischen Möglichkeiten erlauben - als Begleitstimmen, deren Verlauf von der Hauptstimme abhängig ist. Das bedeutet, daß jeder Stimme "ein besonderer Funktionsbereich zugewiesen wird", der in der Regel durch die spieltechnischen Voraussetzungen der beteiligten Instrumente schon zu einem Teil vorgegeben ist. Voraussetzung für ein erfolgreiches Musizieren ist hierbei, daß "die einzelnen Mitspieler ... die Spielbereiche, die spieltechnischen Besonderheiten, instrumentengebundenen Spielfiguren und dergleichen der anderen Instrumente genau kennen. Je mehr Stimmen beteiligt sind, um so präziser muß jeder einzelne Spielbereich abgegrenzt sein."66 Praktisch läuft das auf eine Instrumentenhierarchie hinaus: Je mehr spieltechnische Möglichkeiten ein Instrument hat, desto enger kann es auf die Hauptstimme bezogen werden und diese mit Umspielungen, gegenläufigen Bewegungen oder Verdoppelung ausschmücken. Instrumenten wie Geradtrompete, Glocken oder Schlagzeug, die vergleichsweise nur geringfügige Bewegungsfreiheit haben, bleibt demgegenüber nur der "sekundäre Funktionsbereich"<sup>67</sup>, die Ausführung von Bordun-, Wechselbordun- oder Ostinato-Begleitung.

Soweit Herbert Heydes Theorie das Umspielen des Cantus mit einem zweiten, gegebenenfalls auch dritten melodiefähigen Instrument betrifft, ist sie rein hypothetisch. Denn jene dem "primären Funktionsbereich" zugehörigen Begleitstimmen sind "unbekannte Größen", deren "Funktionsbereiche zwar in abstrakter Form umrissen, aber nicht in ihrem konkreten formalen Ablauf erfaßt" werden können.<sup>68</sup> Soweit sie aber die Verbindung des Cantus mit dem "sekundären Funktionsbereich" betrifft, vermag Heyde sie auch an Hand praktischer Denkmäler zu stützen. Indem er einstimmigen Instrumentalsätzen des 13. und 14. Jahrhunderts einen Bordun unterlegt, kommt er zu folgendem Ergebnis: "Nach entsprechender Prüfung der erhaltenen Spielmannsstücke, deren Zahl kaum 25 übersteigt, kann festgestellt werden, daß bei einem Teil ein das ganze Stück hindurch tönender Bordun völlig zwanglos unterlegt werden kann, während bei einem anderen Teil eine Bordunwechseltechnik zwischen zwei Tönen erforderlich ist". 69 Bei einem dritten Teil des Repertoires läßt sich weder Bordun noch Wechselbordun unterlegen, was Heyde zum einen auf möglicherweise falsche Überlieferung, zum anderen auf die Möglichkeit zurückführt, daß man im Bereich der Volksmusik weniger auf die Vermeidung von Dissonanzen sensibilisiert gewesen sein mag, als in dem der ars. Wie auch immer die Technik gewesen sein mag, ob nicht auch mehrere Möglichkeiten nebeneinander Bestand hatten, eines scheint deutlich: Das bordun- bzw. wechselbordunbegleitete Musizieren war ein Hauptbestandteil mittelalterlicher volksnaher Tanzmusik.

<sup>66</sup> Heyde, a.a.O., 186.

<sup>Heyde, a.a.O., 187.
Heyde, a.a.O., 191.</sup> 

<sup>69</sup> Heyde, a.a.O., 191.

Eine weitere Möglichkeit wäre damit gegeben, daß der Bordun nur dann zum Klingen gebracht wird, wenn der melodische Ablauf der Oberstimme einen konsonierenden Zusammenklang gestattet, im übrigen aber pausiert. Hieronymus de Moravia belegt diese Praxis, wenn er als besonders kunstvolle und wohlklingende Variante des bordunbegleitenden Viella-Spiels die Technik beschreibt, den Bordun nur dann erklingen zu lassen, wenn dadurch mit der Melodie eine der drei Primär-Konsonanzen entsteht: "Finaliter tamen est notandum hoc quod in hac

Angewandt auf die Instrumente im *Tacuinum Sanitatis*, die zum einen der ländlichen Sphäre angehören und zum zweiten Melodie- und Bordunelemente miteinander vereinen, heißt das, daß hier eine Musik den Vorstellungshintergrund bietet, die dem besprochenen Bereich zuzuordnen ist. Zwar lassen sich aus den angeführten Gründen über den Stimmverlauf im Einzelnen keine exakten Angaben machen. Aus der Beschaffenheit der drei abgebildeten Instrumente kann jedoch geschlossen werden, daß die Tanzmusik, die dem Illuminator während der Arbeit an jenem Bild im Ohr klang, derart strukturiert war, daß auf der klanglichen Basis des Sackpfeifen-Borduns eines der drei Instrumente den Cantus ausführte, und die beiden anderen ihn umspielend begleiteten.

### Haut und Bas

Für die Darstellungen weltlicher Musik im *Tacuinum Sanitatis* läßt sich damit zusammenfassend sagen: Sie markieren, indem sie im einen Fall *ars*-fähige, im anderen volkstümliche Instrumente zeigen, zwei unterschiedliche Bereiche mittelalterlicher Musikausübung und belegen damit einen Zusammenhang zwischen Repertoire und Instrumentation. Daraus ergibt sich die Frage, ob diesem Zusammenhang über den engen Bereich des *Tacuinum Sanitatis* hinaus grundsätzliche Bedeutung zukommt, ob also dort, wo die Quellen *ars*-fähige Instrumente belegen, von vorn herein auf die Ausführung artifizieller Mehrstimmigkeit geschlossen werden kann, während im Falle volkstümlicher Instrumente weniger anpruchsvolle Stegreif-Musik der beschriebenen Struktur anzunehmen ist.

Ein Hinweis, der eine in diese Richtung gehende Deutung zuläßt, ist mit einigen Verszeilen aus den *Echecs Amoureux* gegeben, in denen es heißt, daß bei Tanz und "großer Belustigung laute Instrumente, die großen Lärm machen", erklangen, während dann, "wenn weniger Lärm erwünscht war", leise Instrumente benutzt wurden. Aus der anschließenden Aufzählung der *hauts* bzw. *bas instruments* ergibt sich, daß keines der "lauten" Instrumente, nämlich Trompete, Trommel, Schellen, Dudelsack, Schalmei und Horn *ars*-fähig im genannten Sinne ist.<sup>71</sup> Umgekehrt sind alle genannten *Bas*-Instrumente, nämlich Viella, Harfe, Psalterium, Gitarre, Rebec, Rotte, Orgel, Citole, Drehleier, Monochord und verschiedene Flötenformen ihren spieltechnischen Möglichkeiten nach in der artifiziellen Mehrstim-

facultate est difficilius et solemnius meliusque ut scilicet sciatur, unicuique sono ex quibus unaquaeque melodia contexitur, cum bordunis primis consonantiis respondere ... "Eine Glosse fügt hinzu: ,,Quod bordunus non debet tangi pollice vel arcu, nisi cum cetere corde arcu vel tactu faciunt sonos cum quibus bordunus facit aliquam predictarum consonantiarum." CS I, 153b

<sup>71 ,,</sup>Et quand il vouloient danser / Et faire grans esbattemens / On sonnoit lez haulz instrumens / Qui mieulx aux dansez plaisoient. / Pour la grant noise qu'ilz faisoient / La peuist on oir briefment / Sonner moult de renuoisement / Trompez, tabours, tymbrez, naquaires / Cymballes (dont il n'est mes guaires) / Cornemusez et chalemelles / Et cornes de fachon moult belles". Abert, "Die Musikästhetik", 355.

migkeit einsatzfähig.<sup>72</sup> Dieser Befund deckt sich mit demjenigen im *Tacuinum Sanitatis*, wo ja auch volkstümliche Musik auf *Haut*-, artifizielle Musik auf *Bas*-Instrumenten ausgeführt wird.

Sind demnach die Kategorien von Haut und Bas nicht nur im Sinne einer Instrumenten-Klassifizierung zu verstehen, sondern implizieren sie bereits die Vorstellung eines bestimmten musikalischen Repertoires? Die Einbeziehung weiterer Quellen<sup>73</sup> zeigt, daß dies in der Tat insoweit zutrifft, als Haut-Ensembles für die Ausführung einfach strukturierter Musik disponiert sind. Dies geht zum einen aus der instrumentalen Zusammensetzung der Haut-Ensembles und zum anderen aus dem Aufgabenbereich hervor, der ihnen zugewiesen wird. Was die Instrumenten-Kombination betrifft, so verfügen alle Haut-Ensembles mit Trompete, Dudelsack oder Schlaginstrumenten über ein Bordun- oder Wechselbordun-Element. Ein Bordun ist aber nur in der Volksmusik einsatzfähig, während er in der Mehrstimmigkeit "jede Wirkung eines ausgearbeiteten und berechneten Kontrapunktes sowohl kompositionstechnisch als auch klanglich im Keime"74 ersticken würde. Hinsichtlich der sozialen Funktion zeigt sich, daß Haut-Ensembles einerseits aus repräsentativem Anlaß, sei es beim Turnier, bei Aufzügen oder bei Prozessionen, andererseits auf dem Kriegsschauplatz begegnen. In keinem der Fälle ist eine Musik zum "Zuhören", sondern eine solche zum "Hören" erforderlich, kurze Fanfaren oder Signale, die Veranstaltungen gliedern, Neues ankünden oder Tapferkeit und Mut vermitteln sollen. Nicht die Musik ist hier am Platze, die den Kenner fasziniert, sondern diejenige, die auf direktem Wege den Zugang zum Informationsbedürfnis bzw. der Emotionsfähigkeit der einzelnen Festteilnehmer oder Kämpfer findet.

Wenn damit *Haut*-Ensembles primär für einfach strukturierte Musik disponiert sind, so läßt sich die Gegenthese, nach der *Bas*-Instrumente in erster Linie für komponierte Musik bestimmt sind, weniger eindeutig vertreten. Die Tatsache, daß diese Instrumente gegenüber den *Hauts instrumens* umfangreichere spieltechnische Voraussetzungen haben, läßt hinsichtlich unserer Fragestellung beide Möglichkeiten offen: Sie sind zwar im Bereich der artifiziellen Musik einsatzfähig, aber eine zwingende Beschränkung auf das umschriebene Repertoire ergibt sich daraus keineswegs. Ebensogut sind sie im Bereich der volkstümlichen Spielmannsmusik vorstellbar.

Ein instruktives Beispiel für die Verwendbarkeit eines Bas-Instruments im volkstümlichen sowohl wie im artifiziellen Bereich ist mit der Viella gegeben. Johannes de Grocheo rühmt an ihr, daß sie unter allen Streichinstrumenten die einzelnen musikalischen Formen am differen-

<sup>74</sup> Hickmann, Das Portativ, 204.

<sup>72 ,,</sup>La ouist on sonner vielles / Et harpes excellentement / Et psalterions ensement / Ghisternez, rebeblez et rotez, / Qui faisoient moult doulcez nottez, / Leus qui sont de plus grant ton, / Orguez en main y oist on / Et citoles meismement / Qui sonnoient moult doulcement, / Chyffonyes et monocordes / Et maint autre instrument de cordes / Telz c'on ne scevist mieulx penser. / ... / Et puis aultrefois reprenoient, / Quant mendre noise demandoient, / Flasoz, fleutez et douchaines, / Qui sont moult doulces et moult saines / Et telz autrez instrumens bas / Dont moult est plaisans li esbas''. Abert, a.a.O., 354f.

Es handelt sich um Quellen, die in den tabellarischen Übersichten ausgewertet sind, die den Arbeiten Brückers und Treders angefügt sind.

ziertesten darstellen kann und legt Wert auf die Feststellung, daß ein guter Spieler "omnem cantum et cantilenam et omnem formam musicalem"<sup>75</sup> auf seiner Viella einleitet. Während Johannes damit eine nahezu universale Verwendbarkeit der Viella belegt, weist Hieronymus de Moravia dadurch, daß er ausführlich auf die Bordunfähigkeit des Instruments eingeht, auf dessen Einsatzfähigkeit im Bereich der Stegreif-Musik hin (vgl. Anm. 70).

Auch lassen sich die Gelegenheiten, anläßlich derer mit Bas-Instrumenten musiziert wird, weniger klar umreißen als im Falle der Haut-Instrumente. Bas-Ensembles begegnen bei Aufzügen, Hochzeits- und sonstigen festlichen Essen, bei der Totenwacht, aber auch bei einem Turnier. Aus dieser Vielfalt der Verwendungsmöglichkeiten läßt sich wiederum nur ableiten, daß die leisen Instrumente offenbar zur klanglichen Realisierung beider Repertoire-Schichten herangezogen wurden.

Dennoch kann auch hier eine gewisse Differenzierung vorgenommen werden. In den Quellen erscheinen reine Bas-Ensembles vergleichsweise selten. In weitaus überwiegendem Maße sind solche Ensembles überliefert, die aus Haut- und Bas-Instrumenten zusammengesetzt sind. Hierbei begegnet auffallend häufig die Kombination eines oder mehrerer Bas-Instrumente mit einem Haut-Instrument, wobei letzteres meist ein Trommel- oder Trompeten-Instrument ist, ein Klangkörper also, der vielfach Bordun- oder Ostinato-Funktion hat. So finden sich in mittelhochdeutschen Epen die Kombinationen tambûr—seitspil, tambûr—floite—seitspil, tambur—floiten—videl und tambur—floiten—busûne—seitspil.<sup>77</sup>

Dies deckt sich mit den Ergebnissen Hans Hickmanns, die dieser hinsichtlich der Frage nach der Rolle des Portativs im Ensemble erzielt hat. 78 Hickmann stellt zunächst fest, daß das Portativ, sofern es mit nur einem Instrument zusammen erscheint, fast ausnahmslos mit einem Saiteninstrument kombiniert wird, und zwar meistens mit Laute, Harfe oder Fidel. Aus dieser "Vorliebe des Portatives, sich zu einem der geläufigen Saiteninstrumente"<sup>79</sup> zu gesellen, leitet Hickmann seine Stammgruppentheorie ab, nach der Kombinationen wie die beschriebenen ensemblebildende Wirkung haben. Sie bilden Stammgruppen, die dann durch das Hinzutreten anderer Instrumente wie Flöte, Dudelsack oder Schalmei erweitert werden können. Im einzelnen unterscheidet Hickmann drei derartige Stammgruppen: "Ensembles, bestehend aus dem Portativ und einem anderen Instrument, Ensembles mit Portativ und zwei Instrumenten beziehungsweise diese drei als 'Stammgruppe' eines sich darum kristallisierenden größeren Ensembles und Portative mit drei weiteren Stamminstrumenten, die als Vierergruppe isoliert dastehen oder wieder als Stamm für ein größeres Ensemble dienen". 80 In der ersten Gruppe - Portativ und ein Zusatzinstrument - begegnet das Portativ mit Fidel, Harfe, Laute sowie - seltener - mit Psalterium, Mandola und Rebec. Blasinstrumente erscheinen in dieser Gruppe fast nie. Sie können jedoch zur Stammgruppe hinzutreten, wodurch ein größeres Ensemble entsteht. Der Kern der zweiten Stammgruppe besteht aus Portativ und zweien der genannten Saiteninstrumente, die wiederum mit Blas- und vereinzelt auch mit Schlaginstrumenten angereichert werden können. Die Stammgruppe der dritten Ensemblekombination schließlich besteht aus drei Saiteninstrumenten. Ihr werden Blasinstrumente oder auch in der Stammgruppe bereits vertretene Saiteninstrumente hinzugesellt. In allen Gruppen wird nach

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Rohloff, Der Musiktraktat des Johannes de Grocheo, 52, 32 f.

<sup>76</sup> Ich beziehe mich wieder auf die Aufstellungen von Brücker und Treder.

<sup>77</sup> Vgl. Treder, Musikinstrumente 43 f.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Vgl. zum Folgenden Hickmann, Das Portativ, 200 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> A. a. O., 203. <sup>80</sup> A. a. O., 203.

Hickmann der bordunierende Charakter vieler der den Stammgruppen hinzugefügten Instrumente deutlich: Neben dem sehr häufig hinzugezogenen Schlagzeug begegnen oft Dudelsack, Trumscheit, Drehleier und Trompete. Daraus folgert der Autor zumindest für die mittels der ersten Stammgruppe reproduzierten Musik, daß diese nur einstimmig gewesen sein kann, da sich bordunierendes Spiel und komponierte Mehrstimmigkeit nicht miteinander vertragen.

Auf die beschriebene Problematik angewandt bedeutet dies, daß das Vorhandensein bzw. Fehlen eines Bordun- oder Ostinato-Instruments einen Hinweis darauf gibt, welche Art von Musik ein Bas-Ensemble ausführt. Ist ein Borduninstrument vorhanden, so kann auf Stegreif-Musik geschlossen werden. Ist dies nicht der Fall und gehören die dargestellten bzw. genannten Instrumente nicht der bukolischen Sphäre der Hauts, sondern dem ars-fähigen Bereich der Bas instrumens an, dann deutet dies auf die Ausführung einer Musik, die für Kenner bestimmt ist. Zwingend ist diese Schlußfolgerung allerdings auch nicht; denn wie etwa die englische Sight-Praxis oder die mitteleuropäische Praxis des Quintierens zeigt, gab es genug Möglichkeiten, Stegreif-Musik auch ohne Mitwirkung eines Bordun auszuführen.<sup>81</sup> Sicherheit hinsichtlich des Repertoires bieten nur solche Quellen, die, wie das Tacuinum Sanitatis, genau umschreiben, welche Art von Musik gemeint ist.

Dennoch kann trotz aller genannten Einschränkungen gesagt werden, daß *Haut* und *Bas* nicht nur äußerliche Klassifikationsschemen sind, sondern in einem im Einzelfall freilich nicht immer sicher zu bestimmenden Rahmen für ein bestimmtes musikalisches Repertoire stehen.

Für weltliche Musik, so wie sie uns aus den beiden Darstellungen im *Tacuinum Sanitatis* faßbar wird, gilt demnach: Sie erscheint in zweierlei Form und richtet sich an zwei unterschiedliche Kreise: Zum einen begegnet sie als artifizielle, komponierte Musik, die nur vom Kenner verstanden wird, zum anderen als improvisierte Spielmannsmusik, die breiteren Kreisen zugänglich ist. Beide Bereiche haben – mit gewissen Einschränkungen – auf Grund der Erfordernisse des ihnen zugehörigen Repertoires ein spezifisches Instrumentarium. Die komponierte Musik findet ihre Realisierung eher mit *Bas*-, die Volksmusik die ihre primär mit *Haut*-Instrumenten.

Darüber hinaus wird deutlich, daß artifizielle Mehrstimmigkeit sowohl wie aus dem Steigreif ausgeführte Musik eng verflochten sind mit dem dritten besprochenen Bereich realer Musikausübung, mit der Kirchenmusik. Alle genannten Elemente weltlichen Musizierens begegnen auch im kirchlichen Rahmen. Haut- (Schalmei, Trompete) und Bas-Instrumente (Orgel) weisen ebenso wie Motetten und Rondeaux auf der einen, Instrumental- und Tanzmusik auf der anderen Seite auf das Nebeneinander artifizieller und volkstümlicher weltlicher Elemente im kirchlichen Bereich hin. Erhebt sich somit bereits hier die Frage, wieweit es für das Mittelalter legitim ist, streng zwischen kirchlichem und weltlichem Bereich zu trennen, so gewinnt diese Frage noch an Bedeutung angesichts eines Phänomens wie des Kirchen- und Friedhofstanzes, der, mit der Gewalt eines Naturereignisses die kirch-

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Vgl. etwa Bachmann, "Die Verbreitung des Quintierens" und Bukofzer, Geschichte des Englischen Diskants.

lich-klösterliche Ordnung überrollend, die Kategorien von "geistlich" und "weltlich" glänzlich fortspült.

Daß eine Trennung zwischen beiden Bereichen gesehen wurde, braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden. Die Konzils- und Synodalbeschlüsse legen Zeugnis von dem Bemühen ab, diese Grenze gezogen und respektiert zu wissen. Auf der anderen Seite ist es evident, daß diese Bemühungen stets von Neuem scheiterten. Offensichtlich also konnte sich die Kirche in diesem Punkt den Betroffenen gegenüber nicht verständlich machen. Warum dies so war, läßt sich freilich nicht exakt bestimmen. Auf Grund der besprochenen Quellen scheint aber die Annahme berechtigt, daß Kleriker, Spielleute, Vaganten und Gemeindemitglieder die genannten Elemente weltlichen Musizierens dadurch, daß sie im kirchlichen Bereich, d.h. in gottgefälligen Kontext erschienen, ihrerseits als gottgefällig empfanden. Wenn dementsprechend für sie eine Abgrenzung weniger nach den Kategorien "geistlich" und "weltlich" als nach der Unterscheidung "gott-" bzw. "teufelsbezogen" stattfand, so war es nur konsequent, Phänomenen wie Mehrstimmigkeit, Instrumentalspiel und Tanz einen Platz in der Kirche einzuräumen.

\*

Dies führt zurück zu der hier zentralen Frage nach dem Verhältnis von Symbolik und Realität. Ein Vergleich der im ersten Teil besprochenen Elemente der Himmelsmusik mit denjenigen der im zweiten Teil umrissenen Realitätsebene zeigt, daß die himmlisch-musikalischen Aktivitäten mit Choral, artifizieller und spielmännischer Musik sowie mit Tanz sämtlich im irdisch-musikalischen Geschehen – und hier sowohl im kirchlichen wie im weltlichen Bereich – ihre Entsprechung haben. Ist damit eine Bestätigung gegeben, daß die geistliche Musik von der weltlichen hinsichtlich ihrer Verwendbarkeit im kirchlichen Rahmen nicht streng unterschieden wird, so wird darüber hinaus deutlich, daß die Vorstellungen, durch die die Himmelsmusik geprägt ist, ihre Wurzeln in der realen Musikerfahrung haben.

Die aufgezeigten Parallelitäten, nach denen der symbolische wie der reale Musikbereich eine himmlische und eine teuflische Sphäre umfaßt, nach denen ferner in beiden Bereichen die Elemente, die diese Sphäre ausfüllen, übereinstimmen und schließlich hier wie dort ihre Zuordnung zur einen oder zur anderen Sphäre nicht auf Grund einer immanenten Wertigkeit, sondern aus dem Zusammenhang heraus erfolgt, erlauben den Schluß, daß es keine Trennung gibt zwischen symbolischem und realem Musikbereich. Denn die Vorstellung, aus der heraus die beschriebene Musikanschauung ihre Gestaltung gefunden hat, ist gewonnen aus einer Weltsicht, nach der jedes Ding auf der Erde – und somit auch die Musik – Abbild einer Wirklichkeit ist, die sich anders nicht fassen läßt. Entsprechend ist die irdische, alltägliche Musik, sei sie nun geistlich oder weltlich, ein mit menschlichen Mitteln geschaffenes, menschlichem Wahrnehmungsvermögen zugängliches Symbol für die eigentliche Wahrheit. Und ebenso ist es mit der Himmelsmusik. Auch sie ist nicht die Idee an sich, sondern nur ein Abbild, das gestaltet ist aus realer Musikerfahrung. Zwar gewinnt, wenn die Engelsmusik als unvorstellbar schön, Christus als der größte Spielmann und Tänzer geschildert wird, dies Abbild an Intensität und Tiefe. Die

Perspektive jedoch, aus der heraus die Transposition ins Numinose erfolgt, ist naturgemäß die menschliche und als solche darauf beschränkt, das Unsagbare im Symbol auszudrücken, in einer Qualität also, die der eigenen irdischen Anschauung zugehört. So gesehen ist es nur konsequent, daß in der Himmelsmusik die eigene irdische Praxis kopiert wird. Diese, selbst bereits transparent für die Idee, wird, indem sie in himmelsbezogenem Kontext erscheint, zwar numinos erhöht und rückt damit der eigentlichen Wahrheit näher. An ihrer Abbildhaftigkeit ändert sich dadurch jedoch nichts.

Wenn sich somit Symbol und Realität als zwei Dimensionen ein und derselben Sache darstellen, so bringt dies die Frage mit sich, ob sich daraus Aufschlüsse für die aufführungspraktische Fragestellung ergeben. Läßt sich aus der beschriebenen Abhängigkeit der Himmelsmusik von realen musikalischen Vorstellungen ableiten, daß auf die außerirdische Musik bezogene Darstellungen wie z.B. Cambridge B 18 alltägliche musikalische Praxis — wenn auch symbolisch überhöht — abbilden, so daß sie als Quellen für Fragen der Instrumentation und Ensemblebildung herangezogen werden können?

Hier muß eine weitere Differenzierung vorgenommen werden. Die Psalterillustration Cambridge B 18 hat den Charakter eines Demonstrationsobjektes. In zusammenfassender Darstellung werden Elemente aus dem Gesamtbereich theoretisch sowohl wie praktisch musikalischen Geschehens gezeigt, die zwar alle unter dem Oberbegriff Musik vereinbar sind, die aber - je einzeln genommen - in unterschiedlichen Traditionszusammenhängen wurzeln. Keine reale Aufführungspraxis steht hinter diesem Bild, sondern eine reale Musikanschauung in all ihrer Vielfalt. Demgegenüber begegnen unter den Darstellungen musizierender Engel und anderer überirdischer Wesen zwar auch in reicher Zahl Quellen, die von vorn herein für aufführungspraktische Fragen ausscheiden. Die 24 kitharaspielenden Alten oder die sieben tubablasenden Engel haben ihre ikonographischen Wurzeln in den Schilderungen der Johannes-Apokalypse. Sie sind präformiert durch den biblischen Text, so daß für die Einbeziehung zeitgenössischer Praxis allenfalls im Bereich der Instrumentendarstellung Raum bleibt. Anders ist es mit Darstellungen, die nur den Topos des musizierenden Engels als ikonographischen Hintergrund haben. Wenn etwa ein irischer Psalter aus dem späten 13. Jahrhundert durch eine Miniatur geschmückt wird, die in ihrem oberen Teil die Krönung der Maria, im unteren vier musizierende Engel zeigt, die Harfe, Drehleier, Psalterium und Fidel spielen<sup>82</sup>, so dürfte dies einem zeitgenössischen Bas-Ensemble entsprechen, wie es auch in literarischen Quellen belegt ist.83 Denn zwar hat auch diese Darstellung einen ikonographischen Hintergrund, der mit der Forderung aus dem 150. Psalm gegeben ist, Gott mit allen Musikinstrumenten zu loben. Dies aber legt den ausführenden Illuminator nur insoweit fest, als er Musikanten darzustellen hat. Wie er hierbei im Einzelnen vorgeht, welche Instrumente er wählt, ob er Instrumentalisten darstellt, die ihre Instrumente

<sup>82</sup> Vgl. die Abbildung bei Buchner, Musikinstrumente, Tf. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Vgl. etwa Treder, Musikinstrumente, 43, 4 und Dick, *Bezeichnungen*, 21f., wo vor allem Harfe und Viella als beliebte Kombination belegt ist.

als Attribut tragen oder spielen, d.h. musikalisch nicht aufeinander bezogen sind, oder ob er Ensembles abbildet, die der Realität einer zeitgenössischen Praxis entsprechen, ist ihm überlassen. So kann es geschehen, daß bei gleichen ikonographischen Wurzeln einmal eine Miniatur wie Cambridge B 18, ein anderes Mal eine wie die aus der genannten irischen Handschrift den Psalter einleitet.

Hierbei ist nicht auszuschließen, daß auch im Bereich des Engelskonzertes Darstellungen begegnen, die auf einer überrealen, Vorgänge des Alltags ins Numinose erhebenden Vorstellungsweise beruhen. Derartige Quellen lassen sich dadurch auf ihren Realitätswert hin befragen, daß sie mit solchen Zeugnissen verglichen werden, deren Realitätsbezug außer Frage steht, bzw. daß sie auf die Elemente hin geprüft werden, die sich als strukturbildend fürs mittelalterliche Ensemble herausgestellt haben: Auf das Vorhandensein eines oder zweier melodiefähiger Instrumente als Stammgruppe, um die sich eine variable Anzahl untergeordneter Klangkörper – vor allem Schlag- und Borduninstrumente – herumgruppiert.

Damit, daß gewisse Engelsensembles realen zeitgenössischen Musiziergruppen gleichen, ist jedoch noch nichts über die Musik ausgesagt, die von ihnen ausgeführt wird. Wenn die These, nach der die irdische Musik aus den gleichen Quellen schöpft wie die Himmelsmusik, stimmt, dann müßte auch eine reale Vorstellung vom himmlischen Musizieren bestanden haben. Daß diese in der Tat vorhanden war, soll im folgenden gezeigt werden.

#### III. DIE SYMBOLHAFTIGKEIT DER MUSIKALISCHEN REALITÄT

Im mittelalterlichen kirchlichen Leben ist mit dem geistlichen Spiel ein Bereich gegeben, in dem Symbol und Realität für jedermann sichtbar verschmelzen. Denn das geistliche Spiel gewinnt, soweit es der Veranschaulichung außerirdischer Räume und Vorgänge dient, seine Lebensfähigkeit erst daraus, daß für die Darstellung des Numinosen reale, nachvollziehbare Formen gefunden werden. So ist bereits mit der bloßen Existenz des geistlichen Spiels ein Nachweis für das Ineinanderwirken von Symbolik und Realität gegeben.

Für die Frage nach dem Realitätswert symbolbezogener Musikdarstellungen ist das geistliche Spiel dadurch von Wichtigkeit, daß in den Quellen manche Hinweise auf die musikalische Ausgestaltung der Spiele enthalten sind, so daß sich von daher die Möglichkeit zu Einblicken in die reale Praxis von Engels- und Teufels-Musik ergibt.

Darüber hinaus erweist sich das geistliche Spiel auch dadurch als eine gute Ausgangsbasis für die zur Diskussion stehende Frage, daß hier eine vergleichweise günstige Überlieferungssituation gegeben ist. Neben einigen Chronisten-Beschreibungen liegt eine detaillierte und zudem edierte, d.h. leicht zugängliche Anweisung für die Ausführung eines Spieles und dessen Integration in den Gottesdienst vor, die, da sie hinsichtlich der Gewichtigkeit der musikbezogenen Aussagen singulär ist, als Grundlage für die folgende Untersuchung dienen soll.

Es handelt sich um einen Bericht, den der französische Adelige Philippe de Mézière (1326–1405) im späten 14. Jahrhundert über den Ablauf des Spiels von der Darbringung der heiligen Jungfrau im Tempel verfaßt hat. Motiviert war diese ausführliche Darstellung durch die Bemühungen de Mézières, dem Festum praesentationis Beatae Mariae Virginis, das in der Ostkirche jeweils am 21. November gefeiert wurde, auch in Westeuropa einen Platz im Kirchenjahr zu verschaffen.

Daß diese Bemühungen Erfolg hatten, belegt die Tatsache, daß am 21. November 1372 das Fest mit einem Spiel von der Darbringung der kleinen Maria im Tempel und einem anschließenden liturgischen Gottesdienst in der Minoritenkirche in Avignon gefeiert wurde.

Der Ablauf des Stückes, wie er sich aus dem Bericht de Mézières ergibt, ist durchaus undramatisch. Zu Beginn führt eine Prozession des Klerus und der Spieler, die Maria, zwei Begleiterinnen, Joachim, Anna, Gabriel, Raphael, Michael, neun weitere Engel, zwei Musiker, Ecclesia, Synagoge und Luzifer darstellen, vom Kapitelhaus durch den Kreuzgang ins Kirchenschiff und auf die größere von zwei dort errichteten Bühnen. Das eigentliche Spiel beginnt damit, daß, nachdem alle ihren Platz gefunden haben, jeder der neun Engel vor die kleine Maria hintritt, sich verbeugt und mit erhobener Stimme einen Lobvers singt. Dem Lobgesang der Engel folgt derjenige von Anna, Joachim und Ecclesia. Synagoge, die ebenfalls ihre Huldigung darbringen möchte, wird von Gabriel und Raphael daran gehindert, die sie unter dem lauten Gelächter der Gemeinde von der Bühne herabstoßen. Dann besteigt Michael die Bühne, gefolgt von Luzifer, den er an einer Kette führt. Anschließend wird auch er unter lautem Geheul und Kettengerassel die Bühnentreppe hinuntergestürzt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. zum Folgenden Young, The drama of the medieval church II, 227-245.

Darauf folgt die eigentliche Darbietung. Die Hauptpersonen bilden nochmals eine Prozession, die diesmal zum Hauptaltar führt. Dort wird Maria von ihren Eltern dem Bischof übergeben. Anschließend wird sie von Gabriel und Raphael zur kleineren Bühen geleitet, von wo aus sie die nun folgende Messe mitfeiert.

Der Bericht, mit dem Philippe de Mézière diese Ereignisse festhält, ist für die umrissene Fragestellung deswegen von so großem Wert, weil er das Zusammenwirken von Symbolik und Realität unter verschiedenen Aspekten belegt. So gibt er ein Bild vom Verhalten realer und überirdischer Personen. Ferner belegt er die Verwendung von Musikinstrumenten im Bereich der Engelsmusik und läßt Schlüsse auf die verwendeten Instrumente zu. Schließlich enthält er Aussagen über die Form der von den Engeln vorgetragenen Musik und wirft ein Licht auf die Rolle der Musikinstrumente im liturgischen Gottesdienst.

# Die Gestaltung außerirdischer Personen und Räume

Der Schauplatz, an dem sich das Spiel von der heiligen Jungfrau abspielt, ist der Tempel, in den Maria als Dreijährige von ihren Eltern gebracht wird und den sie bis zu ihrer Heirat mit Josef nicht mehr verlassen wird. Die auftretenden Personen gehören teils der irdischen, teils der außerirdischen Sphäre an: Neben den Erdenbürgern Maria, den beiden begleitenden Jungfrauen, Anna, Joachim, dem Klerus und einigen auserwählten Laien erscheinen neun Engel, deren jeder einen der Engelschöre repräsentiert, die Erzengel Gabriel, Raphael und Michael, Ecclesia, Synagoge, zwei Musiker und Luzifer, der von Michael an einer Kette geführt wird.

Mit Sorgfalt ist beschrieben, wie die einzelnen Schauspieler kostümiert sind. Die Auserwähltheit der kleinen Maria wird durch ein weißes Kleid, einen weißen Mantel, der "in der Art eines Brautmantels"<sup>2</sup> geschnitten ist, und einen Goldreif mit einer kleinen Krone hervorgehoben. Sie trägt nichts an sich "als Weiß und Gold, was die Keuschheit, Jungfräulichkeit und Klarheit der Liebe demonstriert".3 Die beiden Begleiterinnen sind in blaue bzw. grüne Gewänder gehüllt, Symbole für Treue, Hoffnung und Demut der Maria. Auch sie tragen einen Goldreif, aber keine Krone. Joachim, Marias Vater, ist mit Alba und Stola gekleidet wie ein Priester, während Anna, die Mutter, "nach Art einer altehrwürdigen Matrone" in weißes Leinen gehüllt ist. Die Erzengel Gabriel und Raphael tragen weiße Mäntel, Stolen und mitraartige Kopfbedeckungen aus weißer Seide. Sie haben Flügel und tragen einen roten Stab in der Hand. Die neun weiteren Engel sind entsprechend wie der Erzengel kostümiert. Nur haben die Seraphim als der ranghöchste der Engelschöre rote, die drei des mittleren Engelschores blaue und die drei des niederen weiße Kopfbedeckungen. Alle tragen Lilien in den Händen. Ecclesia wird durch einen schönen Jüngling von etwa 20 Jahren dargestellt, der ganz in Gold gekleidet ist

3,... nec aliquid aliud super se habebit nisi album et aureum, puritatem et virginitatem Marie demonstrans et caritatis claritatem ipsius". Young, a.a.O., 229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ,... secundum formam mantelli sponsorum ...", Young, a.a.O., 228.

<sup>4 ,,</sup>Anna vero induetur de lino albo, tam in corpore quam in capite ad modum antique honeste matrone". Young, a.a.O., 229.

und eine lilien- und edelsteingeschmückte Krone auf dem weiblich frisierten Haar trägt. An der Brust ist ihm ein silberner Becher befestigt, der das Neue Testament symbolisiert. In der Linken trägt er ein großes, schmuckloses Kreuz, in der Rechten eine vergoldete Frucht, Sinnbild für die alleinige Herrschaft der Kirche. Synagoge gleicht einer Alten aus früheren Zeiten: Sie ist in einfache, dunkle Kleidung gehüllt und mit einem Tuch von undefinierbarer Farbe verschleiert. In der Rechten trägt sie eine römische Fahne, in der Linken das in Stein gehauene Gesetz Mosis. Die beiden Musiker sind gekleidet wie die Engel. Sie tragen weiße Gewänder und mitraartige Kopfbedeckungen. Sie haben aber weder Stola noch Flügel. Michael ist von Kopf bis Fuß in eine strahlende Rüstung gekleidet. Er trägt "im Zeichen des siegreichen Soldaten und des triumphierenden Christus"<sup>5</sup> über dem Helm eine goldene Krone. In der Rechten hält er ein glänzendes Schwert, in der Linken eine eiserne Kette, an der er Luzifer hinter sich herzieht. Dieser soll möglichst töricht und unmenschlich aussehen. Philippe de Mézière sieht daher für ihn Hörner, Raffzähne und eine abschreckende Fratze vor und gibt ihm einen eisernen Schürhaken in die Hand.

Aus dieser Beschreibung wird das Bestreben deutlich, bereits durch die Kostümierung die Himmelsbewohner von den Erdenbürgern abzusetzen. Die Engel, Ecclesia, Maria als die zukünftige Himmelskönigin, und die Musiker sind in den Glanz von Weiß und Gold gehüllt, während die Kleidung der anderen Personen je nach Charakterisierung bescheiden, schmucklos oder auch abschreckend ist.

Eine Trennung zwischen den beiden Personengruppen findet jedoch auch noch auf anderer Ebene statt. Zu keiner der zahlreichen Gelegenheiten, anläßlich derer im Stück gesungen und gespielt wird, vereinen sich die Himmels- und Erdenbewohner zu gemeinsamem Musizieren; entweder musiziert der irdische Klerus, oder Engel, Musiker und Ecclesia tun dies. So beschreibt de Mézière, daß während der Eingangsprozession einer der Engel, begleitet von den Instrumentalisten, alta voce ein Lied anstimmt, und fährt fort: "Und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael und den Instrumentalisten antworten. Der Klerus aber, der vorher das Salve Regina gesungen hatte, schweigt, wenn er die Engel singen hört …".6

Damit ist gleichzeitig die Frage nach der Identität der Musiker angesprochen. Sollen sie Engelsmusiker oder irdische Spielleute vorstellen? Im Text werden sie lediglich als "duo iuvenes, qui pulsabunt instrumenta" bezeichnet, als die beiden Jünglinge, die Musikinstrumente spielen. Die beiden als Abgrenzungskriterien benannten Phänomene, die Kostümierung und die Trennung zwischen Engels- und Erdenmusik, machen jedoch ihre Zugehörigkeit zur Engelssphäre deutlich: Wie die Engel tragen sie weiße Gewänder und mitraartige Kopfbedeckungen, und wie diese musizieren sie nie mit dem Klerus; ihre Instrumente erklingen entweder allein oder als Begleitung zum Engelsgesang.

5 ,... et super galeam seu bachinetum seu barbutam habebit quandam coronam deauratam in signum militis victoriosi et in signum Christi triumphantis". Young, a.a.O., 230.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "Et omnes angeli cum Ecclesia, Gabrieli et Raphaeli et Pulsatoribus respondebunt. Clerus vero qui ante cantabat *Salve Regina* quando audiet Angelum cantantem tacebit …". Young, a.a.O., 233.

Wenn damit im Spiel von der heiligen Jungfrau das Symbol insoweit zur Realität wird, als außerirdische Wesen eine konkrete Gestaltung finden, so bezeugen andere Quellen, daß auch außerirdische Räume ins Konkrete umgesetzt werden. So berichtet der Chornist Froissart, daß beim Einzug der Königin Isabella in Paris im Jahre 1389 ein Mysterienspiel vor den Toren von St. Denis aufgeführt wurde. Die Szenerie war so ausgestaltet, daß Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist im Zentrum thronten und umgeben waren von teils singenden, teils auf Musikinstrumenten spielenden Engeln. Ist bereits hier eine Anordnung gegeben, die deutlich auf das Vorbild des himmlischen Thronsaales verweist, wie er in der Johannes-Apokalypse beschrieben ist, so werden spätere Beschreibungen diesbezüglich noch deutlicher: Bei einem 1485 in Rouen aufgeführten Mysterienspiel thront Gott Vater auf der obersten von drei Sitzreihen. Auf der mittleren steht das Lamm Gottes und auf der unteren sitzen die vierundzwanzig Alten und spielen ihre Instrumente.

Aber nicht nur die optische, auch die akustische Komponente der Vorstellungen vom himmlischen Thronsaal erfährt ihre Realisierung. Denn entweder spielen die Musikengel und die Presbyter ihre Instrumente selber, oder sie täuschen dies vor, während die eigentliche Klangerzeugung durch Musiker geschieht, die hinter den Schauspielern verborgen sind.

# Die Engels- und Teufels-Instrumente

Philippe de Mézière gibt zwar jeweils genau an, zu welchem Zeitpunkt die beiden Jünglinge ihre Instrumente spielen sollen, schreibt aber nicht, um was für Instrumente es sich handelt. Immerhin finden sich im Text eine Reihe von Anhaltspunkten, die auf ihre Gestalt schließen lassen. Zum einen nämlich werden die Instrumente als "dulcia", als süß klingend, bezeichnet. Sie gehören also offenbar der Gruppe der lieblich klingenden Bas-Instrumente an.<sup>9</sup> Zum zweiten werden sie "geschlagen". Es muß sich also, da diese Formulierung nur bei Zupf-, Schlag- und Orgelinstrumenten begegnet, um eines dieser Instrumente handeln.<sup>10</sup> Zum dritten sind sie tragbar, da sie in der Prozession mitgeführt werden.<sup>11</sup> Wenn eine Orgel

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bowles, "Musical instruments in Medieval sacred drama", 74.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bowels, a.a. O., 80.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. hierzu die *Echecs Amoureux*, in denen die *Bas*-Instrumente ausdrücklich als "doulces" bezeichnet werden: "Flasoz, fleutez, et douchaines, qui son moult doulces et saines, et telz autres instrumens bas ...". Abert, "Die Musikästhetik", 354.

Für Psalterium und Cithara ist diese Formulierung u.a. bei Johannes Gerson belegt: "Laudate eum in psalterium et cithara. Differunt haec a tuba, vel buccina, quoniam pulsu seu tactu non flatu sunt". Ellies du Pin III, 626.

Vgl. auch Aimeric de Peyrat: "Quidam harpam alte pulsabant, prolixas virgulas sic gerentes". Gerbert, De Cantu II, 154. Für Orgel und Glocken findet sich ein entsprechender Beleg in den Acta Capituli Generalis Ord. Praed. Ferrariae (1290): "Ne in conventibus nostris organa aut duae campanae simul ad horas pulsentur ...". Gerbert, De Cantu II, 101.

<sup>11 ,,</sup>Post Ecclesiam immediate sequuntur duo iuvenes Pulsatores, gradientes insimul et pulsantes instrumenta". Young, a.a.O., 232.

gespielt worden wäre, könnte es sich somit nur um ein Portativ gehandelt haben. Schließlich werden sie primär zur Ausführung reiner Instrumentalmusik (Prozessionsmusik, Zwischenspiele) herangezogen. Demnach dürfte zumindest eines der beiden von den Jünglingen "geschlagenen" Instrumente melodiefähig gewesen sein, wenn nicht gar beide. Aufgrund dieser Anhaltspunkte ergeben sich für das von de Mézière genannte Ensemble zwei Möglichkeiten. Entweder wurde auf zwei Instrumenten der Gruppe Cister, Orgel, Harfe, Psalterium und Lauteninstrumenten musiziert. In diesem Fall hätte es sich also um ein reines Bas-Ensemble gehandelt. Oder ein Bas-Melodie-Instrument wurde kombiniert mit einem Schlaginstrument – etwa einer Handtrommel –, die, zumal bei der Prozession, deutlich einen Schreitrhythmus hätte akzentuieren können.

Für beide Kombinationen finden sich Belege. Eine von Bas-Instrumenten begleitete Prozession ist in der Handschrift Paris, Bibliothèque Nationale, lat. 757 dargestellt, einem Stundenbuch aus der Zeit um 1380. Dort werden die Bußpsalmen mit einer Miniatur eingeleitet, die den Transport der Bundeslade zeigt: Zwei Clericuli, die große Wachskerzen tragen, werden gefolgt von vier erwachsenen Mönchen, die auf den Schultern die Bundeslade tragen. Ihnen folgen mehrere Personen, darunter drei Musiker: ein harfespielender Kleriker, ein psalterionspielender König und ein fidelspielender Jude.

In der Bibel von König Wenzel IV – ebenfalls aus dem späten 14. Jahrhundert – wird eine Prozession von Musikern mit Bas-Instrumenten und einem Schlaginstrument angeführt: Eine Psalteriumharfe und ein Psalterium sind mit einer Handtrommel und – als weitere Klangbereicherung – einer Geradtrompete kombiniert.<sup>13</sup>

Die Höllenmusik ist im Stück von der heiligen Jungfrau nur durch das schreckliche Geheul und laute Kettenrasseln Luzifers repräsentiert, durch undifferenzierten Lärm also, der im gegebenen Zusammenhang die ohnmächtige Wut des Teufels gegenüber dem himmlischen Wesen der Engel ausdrückt.

Wenn es damit scheint, daß im Spiel von der heiligen Jungfrau zur Charakteriesierung der himmlischen Sphäre ein oder zwei Bas-Instrumente bestimmend sind, während die Hölle ihre akustische Gestaltung durch amorphes Getöse findet, so spiegelt sich diese Zuordnung auch in anderen Quellen aus dem Bereich des geistlichen Spiels. Himmelsmusik wird auch dort bevorzugt auf den lieblichen Bas-Instrumenten gemacht: Wenn Jesus spricht, erklingen Saiteninstrumente wie Psalterium und Cithara, was angesichts der Symbolisierung dieser Instrumente als "forma corporis" bzw. "forma crucis Christi" nicht verwunderlich ist. Henn die Engel im Chor singen oder ein Heiliger das Wort hat, erklingt die Orgel. Auch dies hat wohl seine Wurzeln in der symbolischen Ausdeutung des Instruments, nach der die unterschiedlichen Pfeifen mit dem Leben und den Taten der verschiedenen Heiligen in Zusammenhang gebracht werden. Denn es heißt, daß so wie jede der Orgelpfeifen gegenüber den anderen einen unterschiedlichen Ton ergebe, so sich auch die einzelnen Heiligen-Vitae voneinander unterschieden: Einer würde freudig

<sup>12</sup> Leroquais, Les Livres d'Heures I, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Buchner, Musikinstrumente, 62.

Bowles, "The role of instruments", 76.

<sup>15</sup> Bowles, a.a.O., 75.

beten, ein zweiter unermüdlich klagen, ein dritter fasten und ein vierter die Nächte durchwachen. Und ebenso wie die Pfeifen im Zusammenspiel bei aller Verschiedenheit einen guten Klang ergäben, so seien die Heiligen trotz ihres unterschiedlichen Handelns in hingebender Liebe vereint.<sup>16</sup>

Daß Bas-Musik die Tore zum Paradies öffnet, belegt — in anderem Zusammenhang als dem bisher besprochenen — Philippe de Mézière. Im Songe du vieil pèlerin, einem vorsichtigen Ermahnungsschreiben an Karl VI, seinen musikalischen Luxus etwas einzudämmen, billigt er dem König ein Bas-Ensemble zur Entspannung nach den anstrengenden Staatsgeschäften zu, bittet ihn aber, sich dabei weniger vordergründiger Klangsinnlichkeit hinzugeben, als "die wahre Melodie der Spielleute im Paradies"<sup>17</sup> in der Vorstellung zu behalten.

Höllenmusik ist demgegenüber im Geistlichen Spiel stets mit Lärm verbunden, der häufig gänzlich unartikuliert ist: Trommeln und Trompeten, mit Steinen gefüllte Fässer<sup>18</sup>, "Erdbeben, Donner, Sturmgeheul, Kettenrasseln, Peitschenknallen, Schmiedegedröhn, Weinen, Heulen, Zähneknirsche, Wehklagen, Hohngelächter"<sup>19</sup> bestimmen die akustische Szene, wie dies nach dem oben beschriebenen Kontrastcharakter zur Himmelsmusik nur folgerichtig ist.

#### Die Himmelsmusik

Nach Hammerstein vertritt der musizierende Engel auch im geistlichen Spiel den "liturgisch-sakralen Kern", der für die "überzeitliche Sphäre"<sup>20</sup> steht. Auf der Bühne wird dies dadurch sinnfällig gemacht, daß die Engel stets die lateinische Sprache verwenden. Dies steht nach den Ausführungen Hammersteins im Gegensatz zu anderen Tendenzen des geistlichen Spiels, die darauf zielen, das Geschehen möglichst lebensnah zu gestalten. Die Szenen und Figuren werden darauf angelegt, daß sie "die Spiegelung im rein Menschlichen bringen und zu realistischer Ausmalung drängen", daß "diese volkstümliche, realistische Sphäre … gegenüber der liturgischen immer dominierender" wird und daß spielmännische Elemente eindringen.<sup>21</sup>

Demgegenüber zeigt sich im Spiel von der heiligen Jungfrau einmal mehr, daß eine Trennungslinie zwischen Symbolik und Realität, zwischen Numinosem und

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> "Sicut enim diversae fistulae vel variae chortae [sic] sunt in cantu quasi dissonae, et tamen omnes in convenientia consonae: ita vitae Sanctorum quasi inter se dissonant, dum hic libenter orat, alter assidue plorat, ille jejunat, ille magis vigilat, sed omnes in una charitate consonant". Pez, *Thesaurus Anecdotorum* V, 1635.

<sup>17 &</sup>quot;Encore est chose convenable que tu aies des ménestreux à bas instrumens, pour aucune recréation, faisant digestion de ta personne royale après les conseils et travaux de la royale majesté. Desquels doux instrumens, beau fils, tu dois prendre le son sobrement et non pas charnellement ... et aucune fois te doit souvenir de la vraie mélodie des ménestreux de paradis, en reconnaissant ta fragilité et les grâces que Dieu t'a faites". Pirro, La musique à Paris, 14f.

<sup>18</sup> Bowles, "The role of instruments", 78.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Hammerstein, Musik der Engel, 103.

Hammerstein, a.a.O., 76.

A.a.O.

Irdischem, in dieser Strenge nicht gezogen werden kann. Zwar erweisen sich die musizierenden Engel auch hier als vom irdischen Dasein losgelöste Wesen. Andererseits aber bezeugt ihr Auftreten sowohl irdisch-geistliche, als auch weltlich-spielmännische Praxis. Diese Nähe zum menschlichen Bereich prägt sich im eigentlichen Vorgang des Musizierens aus. Hier bedienen sie sich derjenigen Mittel, die aus der kirchenmusikalischen wie aus der spielmännischen Sphäre einer zeitgenössischen Musikwirklichkeit stammen.

Irdisch-kirchenmusikalische Mittel werden eingesetzt, wenn die Engel - jeder einzeln - ,, alta voce, quasi cantando", mit erhobener Stimme, gleichsam singend, der kleinen Maria ihre Huldigung darbringen, oder wenn sie den Hymnus Veni Creator Spiritus in der Weise musizieren, daß, "zwei Engel alta voce anfangen, und alle anderen mit dem ganzen Versus Mentes tuorum visita antworten ...".22 Dem Vorbild irdisch-weltlicher Praxis dagegen folgen sie, wenn sie die heilige Jungfrau mit einem Tanzlied preisen. Dies geschieht während der Eingangsprozession, die vom Kapitelhaus zur Bühne im Mittelschiff führt. De Mézière schildert diesen Ablauf folgendermaßen: ,... einer der Engel tritt im Prozessionsschritt zwischen die beiden Instrumentalisten und beginnt alta voce ein Lied auf die heilige Jungfrau in Form eines Rondellus zu singen, während die Instrumentalisten spielen. Der Text des Liedes wird vulgärsprachlich (in vulgari) gesungen, damit die Gemeinde zur Andacht angehalten wird. Und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael und den Instrumentalisten antworten. Der Klerus aber, der vorher das Salve Regina gesungen hatte, schweigt, sobald er den Engelsgesang hört und alle anderen schweigen auch, mit Ausnahme der Engel, die immer weiter den besagten Rondellus singen, indem einer anfängt und die anderen antworten; in dieser Weise schreitet die Prozession bis zur Bühne, die in der Mitte der Kirche aufgebaut ist."<sup>23</sup>

Die Aufschlüsse, die diese Stelle bietet, lassen sich in mehrere Einzelaspekte gliedern.

1. Die Engel singen einen Rondellus.

Das Rondeau ist die bevorzugte musikalische Form, nach der im Mittelalter innerhalb und außerhalb der Kirche, von Klerikern sowohl wie von Laien, getanzt wird.<sup>24</sup> Bevorzugt wird es, weil es, wie Spanke sagt, eine "einfache Form" hat, "die einem tanz- und sanglustigem Publikum" aktive Teilnahme abverlangt, diese Teilnahme aber auch leicht macht. Denn das "tanzlustige Publikum" braucht sich nur an den Händen zu fassen und die Schritte nachzutanzen, die ihm der Vortän-

32 ,.... subito duo de Angelis alta voce incipiunt: Veni Creator Spiritus. Et omnes Angeli respondebunt Mentes tuorum visita ...". Young, a.a.O., 239.

<sup>24</sup> Zur Verbreitung des Rondeau vgl. Spanke, "Tanzmusik", 161.

<sup>23 ,...</sup> subito unus de Angelis ponet se inter duos Pulsatores eundo processionaliter et alta voce inchoabit quandam cantilenam per modum rondelli instrumentis pulsantibus de Beatissima Virgine, et hec in vulgari ad excitandum populum ad devotionem. Et omnes Angeli cum Ecclesia, Gabrieli et Raphaeli et Pulsatoribus respondebunt. Clerus vero, qui ante cantabat Salve Regina quando audiet Angelum cantantem, tacebit, et omnes tacebunt exceptis Angelis qui continue dictum rondellum cantabunt, uno inchoante et aliis respondentibus processio-aliter eundo usque ad solarium in medio ecclesie constructum". Young, a.a.O., 233.

zer vormacht. Das Singen gestaltet sich noch einfacher: Hier überläßt man den Vortrag der Strophen dem Vortänzer und beschränkt sich aufs Refrain-Singen.<sup>25</sup>

Dieser Praxis läßt sich die Schilderung Philippes de Mézière gut integrieren: Ein Engel schreitet mit den Instrumentalisten voran und beginnt den Rondellus zu singen "... und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael und den Instrumentalisten antworten". Vorsänger und Chor teilen sich also, wie es die Praxis des Rondeau-Singens verlangt, die Aufgaben; dieser singt die Textstrophen, jene den Refrain. Das geht so lange, bis der Zug die Bühne erreicht hat.

Tanzen sie auch dazu? De Mézière macht hierüber keine Angaben. Er spricht lediglich vom "prozessionsmäßigen Schreiten" des Vorsängers, das wohl nicht nur für diesen, sondern für den gesamten Zug gilt. Da der Bericht sehr detailliert ist, hätte Philippe de Mézière im Falle, daß getanzt worden wäre, dies aufführungspraktisch wichtige Detail sicher mit erwähnt. So wird man sich vorstellen können, daß die Prozession in langsam feierlichem Schritt unter solistisch-chorischem Absingen des *Rondellus* durchs Mittelschiff zur Bühne sich bewegte.

2. Der Text des Rondellus wird vulgärsprachlich vorgetragen.

Die Engel singen den *Rondellus* nicht in dem nur den Gebildeten verständlichen Latein, sondern auf Französisch. Für dies auf den ersten Blick befremdlich wirkende Phänomen gibt de Mézière am Schluß seines Berichtes eine Begründung, indem er empfiehlt: "Es ist anzumerken, daß die Lobgesänge auf die Jungfrau Maria, die von den Engeln und den anderen genannten Personen gesungen oder gesprochen werden, vor allem diejenigen Gläubigen zur Andacht anhalten, ja, vor Gottergebenheit geradezu zu Tränen rühren, die den lateinischen Text verstehen. Weil aber das Volk kein Latein kann, können die besagten Lieder, wenn es förderlich erscheint und wenn dadurch unsere allerliebenswerteste Maria in den Herzen der ihr Ergebenen durch ihre Huld wirkt, auch in die Vulgärsprache übersetzt und auf entsprechende Weise vorgetragen werden."<sup>26</sup>

Nach Auffassung de Mézières besteht also kein Zweifel daran, daß die dem Gegenstand und — wie wir annehmen können — den ausführenden Engeln angemessene Äußerungsart das Lateinische ist. Insoweit finden Hammersteins Ergebnisse hier eine Bestätigung. Da aber de Mézières Bemühungen aufs Missionarisch-Praktische gerichtet sind, da es ihm darum geht, einer bereitwilligen aber unge-

,Et notandum quod carmina de Laudibus Virginis suprascripta, que per Angelos et personas alias suprascriptas alta voce cantabuntur seu proferentur, devotissima sunt ac certe lacrimabilia pre devotionemaxime fidelibus gramaticam intelligentibus; sed quia vulgaris populus gramaticam non intelligit, si videbitur expediens et nostra Maria dulcissima in cordibus devotorum suorum per gratiam inspiraverit, translatari poterunt sepetacta carmina in vulgari dic-

tamine et vulgariter simili modo dictari poterunt". Young, a.a.O., 242.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Spanke nimmt an, daß der Refrain nicht nur von den Tänzern, sondern auch vom Volk, im Kirchenraum also von der Gemeinde, gesungen wurde, "ähnlich wie überhaupt in einstimmigen Refrainliedern. Sicher ist die Absicht, dem Volk ("plebs fidelis, concio, ecclesia") bzw. einer großen Anzahl von Personen, die den fortlaufenden Text nicht mitsangen, die Teilnahme am fröhlichsten Liede (fast alle Rondeaux sind auf Jubel gestimmt) zu ermöglichen, der Grund gewesen, daß man hier ... durch den in allen Strophen gleichbleibenden Kehrreim die Repetition ausführen ließ". Spanke, "Das lateinische Rondeau", 130.

bildeten Gemeinde wichtige Glaubensinhalte zu vermitteln, macht es ihm nichts aus, überkommene Traditionen zugunsten realer Gegebenheiten und Bedürfnisse zu modifizieren. Damit wird er einmal mehr zum Zeugen dafür, daß außerirdische Vorgänge nicht nur auf einer nur wenigen Eingeweihten zugänglichen Ebene, sondern in realen, jedermann nachvollziehbaren Formen symbolisiert werden.

3. Der Rondellus-Text hat den Lobpreis der Jungrau Maria zum Inhalt.

Marien-Lyrik in Rondeau-Form ist auch aus anderem Zusammenhang bekannt. Unter den Rondeaux, die im 11. Faszikel der Handschrift Florenz, Bibl. Laurentiana, Plut. XXIX, 1 und im Codex Tours, Bibliothèque Universitaire, Ms. 927 zusammengestellt sind<sup>27</sup>, finden sich eine ganze Reihe Marienlieder<sup>28</sup>, einstimmige Stücke, deren lateinische Strophen nach dem charakteristischen Formprinzip von Anfangs-, Binnen- und Schluß-Refrain strukturiert sind.

Auch hier also findet sich eine Verbindung zur Praxis und damit ein Hinweis auf die reale Verwurzelung der dargestellten Symbolik.

4. Der Rondellus wird instrumental begleitet.

Die Engel singen nicht nur ein Tanzlied in irdisch-weltlicher Sprache, sie werden auch von Engelsmusikern auf Instrumenten begleitet. Das Hinzuziehen dieses Spielmanns-Momentes, einer jedem Gemeindemitglied vertrauten Erscheinung, wird derselben undogmatischen Tendenz entsprechen, die auch die Vulgärsprache zuließ. Den Gläubigen soll die wichtige Botschaft so ausgerichtet werden, daß sie sie verstehen. Sie soll sie in einer Form erreichen, die ihnen zwar vertraut ist, sie aber auch ihre eigenen Grenzen spüren läßt: Die Engel, die, Lilien in den Händen haltend, in weißen Gewändern auf der Bühne im Mittelschiff Rondelli singen und spielen, erscheinen gleichermaßen numinos entrückt und doch auch vertraut. Sie vermenschlichen mit verständlichem, in vertrauter Form dargebrachtem Lobgesang himmlisches Geschehen, ohne doch den Charakter des Symbolhaften zu verlieren, genau wie jene Engel, die, die göttliche Allmacht mit Gesang und Instrumenten preisend, auf so vielen Altären der Zeit dargestellt sind.

Hier sei noch an einen zweiten Zusammenhang erinnert, in dem die Idee vom himmlischen Spielmannswesen irdische Greifbarkeit erfährt. Wenn die Franziskaner sich als "Spielleute des Herrn" verstehen, wenn sie die Frage stellen, "was … die Diener Gottes anderes sind, wenn nicht gleichsam Spielleute, die die Herzen der Menschen erheben und zu geistlicher Fröhlichkeit führen sollen"<sup>29</sup>, so stellen sie sich damit in die Nachfolge Christi als des höchsten Musikers, nach dessen Spiel alle Gläubigen singen und tanzen. Sie rufen die Vorstellung wach von einem Paradies voller Freude und Musik, zu dem sie die Menschen hinführen wollen und agieren damit offensichtlich aus derselben Geisteshaltung heraus wie Philippe de Mézière.

<sup>28</sup> Vgl. die Nummern 3, 47, 48, 52, 56 (F) und 1, 2, 3, 13, 25 (Tours) bei Spanke.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Spanke, "Das lateinische Rondeau", 114–127.

<sup>29 ,,</sup>Nos sumus ioculatores Domini ... Quid enim sunt servi Dei, nisi quidam ioculatores eius, qui corda hominum erigere debent et movere ad laetitiam spiritualem?" Zit. nach Salmen, Der fabrende Musiker, 71.

# Musikinstrumente und Liturgie

Die *iuvenes pulsatores* sind maßgeblich am Spielablauf beteiligt. Von der an die *Praesentatio* sich anschließende Messe sind sie aber ausgeschlossen; bevor diese beginnt, haben sie sich schon zusammen mit Joachim, Anna, Ecclesia und Michael "instrumentis pulsantibus" in feierlicher Prozession zurückgezogen, nicht ohne sich vorher nochmals tief vor Maria verneigt zu haben.<sup>30</sup>

Dies stimmt gut zusammen mit den oben angeführten Quellen, deren Mehrzahl Musikinstrumente zwar in der Kirche, nicht aber während der Messe belegt. Obwohl das schmale Belegmaterial keine zuverlässigen Schlüsse zuläßt, ist damit ein weiterer Hinweis gegeben, daß es nicht die Regel war, im Gottesdienst Instrumente erklingen zu lassen. Daß es gleichwohl geschah und daß bei diesem Geschehen nicht zwangsläufig der Teufel seine Hände im Spiel haben mußte, sollte darüber jedoch nicht vergessen werden.

Philippe de Mézières Bericht von Spielablauf der Repraesentatio beatae Mariae virginis zeigt, daß die Vorstellungen, die im späteren Mittelalter über die Musik der Engel bestehen, vermittelt sind durch die zeitgenössische Musikpraxis. Nach menschlichem Muster musizieren die Engel vokal und instrumental, wobei sie, wenn sie auf Musikinstrumenten spielen, das "süße" Bas-Instrumentarium bevorzugen. Das von ihnen ausgeführte Repertoire umfaßt den liturgischen wie auch den an weltlichen Musikformen orientierten außerliturgischen Bereich. In ihrem verbalen Ausdruck sind die Engel nicht aufs Lateinische beschränkt, sondern verwenden auch die Volkssprache. Daß ihr überirdisches Wesen sie trotz allem von den Menschen trennt, wird durch ihre Kleidung und die Tatsache hervorgehoben, daß sie getrennt von den Menschen der kleinen Maria mit Gesang und Instrumentalspiel huldigen.

Damit bestätigt sich, daß das Mittelalter keine strenge Trennungslinie zieht zwischen geistlichem und weltlichem Bereich, sondern daß, je nachdem, in welchem Zusammenhang und zu welchem Ziel Musik gemacht wird, diese als gottgefällig oder als gottlos gewertet wird. Und weiter bestätigt sich, daß die Musik der Engel trotz ihrer übermenschlichen Wesenheit kein reines Numen ist und die in ihren Händen dargestellten Musikinstrumente nicht den Stellenwert von Attributen haben bzw. Symbole sind für die unermeßliche Schönheit himmlischen Gesanges, sondern daß sie eine gelebte, nachvollziehbare Realität verkörpern.

Beides ist vor dem Hintergrund einer Denkweise, die in jedem irdischen Element, sei dies ein Mensch, ein Musikstück, eine Plastik oder ein Gemälde, das Abbild der eigentlichen Wahrheit sieht, nur konsequent. Denn das Ziel ist es ja, die Dinge des Alltags, gleichviel, ob sie nach äußeren Maßstäben eher dem geistlichen oder dem

<sup>30 &</sup>quot;Et notandum quod quando Maria erit super istud solarium parvum, Joachim, Anna, Ecclesia, Michael, IX Angeli, Pulsatoribus pulsantibus, quilibet in gradu suo Angeli primi, Ecclesia, Pulsatoribus, Joachim et Anna et Michaele retrogradientibus inclinatis capitibus coram Episcopo et altari et postea profunde coram Maria, recedent processionaliter, instrumentis pulsantibus, et ibunt ad locum ubi paraverant se et deponent vestimenta sua et ornamenta, que omnia ornamenta sollicite custodiantur pro representatione anni futuri". Young, a.a.O., 241.

weltlichen Bereich angehören, so zu handhaben, daß kein Bruch entsteht zwischen der Idee und ihrem Abbild, daß dieses vielmehr stets transparent bleibt für die hinter ihm stehende Wahrheit.

Unter diesem Aspekt betrachtet ist die Tatsache, daß in Philippe de Mézières Repraesentatio die Engel einen französisch textierten Rondellus mit Instrumentalbegleitung singen, ein Beispiel für die konkreten Auswirkungen dieser Denkweise: Egal, ob ein Musikstück seiner Struktur oder seinem Inhalt nach geistlich oder weltlich, vokal oder instrumental ist, ob es von Menschen oder von Engeln ausgeführt wird: Wenn es im richtigen Kontext erscheint, ist es ein gültiges Abbild außerirdischer Wahrheit.

Wenn sich damit gezeigt hat, daß der Vorstellung von der Engelsmusik im Mittelalter reale Anschauung zugrunde liegt, bedeutet dies dann, daß alle Quellen, die außerirdische Musikausübung darstellen bzw. schildern, im Sinne einer realen Aufführungspraxis zu werten sind? Wäre demnach etwa Schering zuzustimmen, der die Darstellung Davids und seiner vier Musiker im Sinne eines Instrumentalquintetts deutet?<sup>31</sup>

Dies ginge sicher zu weit. Wie bereits ausgeführt wurde, muß jede Quelle, bevor sie für aufführungspraktische Fragestellungen herangezogen werden kann, zunächst auf ihren ikonographischen Hintergrund hin befragt werden. Da z.B. der Ausbildung des genannten David-Typus das Bestreben zugrunde lag, den König als *Praefigura Christi* in möglichst enger Anlehnung an den Bildtypus Christus und die vier Evangelisten zu gestalten, da also die ikonographischen Wurzeln im außermusikalischen Bereich lagen, ist die Annahme, es handle sich beim Dargestellten um Ensemble-Musik, unwahrscheinlich. Ähnliches gilt für Szenen wie die sieben tubablasenden Engel oder die 24 Alten mit ihren Citharae, obgleich, wie die angeführten Quellen aus dem Bereich des Mysterienspiels zeigen, hier ein aufführungspraktischer Hintergrund nicht generell auszuschließen ist.

Relevant für die aufführungspraktische Fragestellung sind demgegenüber Beispiele aus dem nahezu unerschöpflichen Quellenbereich des Engelskonzertes. Denn hier ist Raum für den Intuitions- und Erfahrungsbereich der jeweils ausführenden Künstler.

Wenn im Mittelalter nicht streng zwischen geistlichem und weltlichem Musikbereich unterschieden wird, wenn vielmehr ein "weltliches" Element wie das Instrumentalspiel in der Kirche akzeptiert ist, sofern es dem Kontext entspricht, so liegt die Folgerung nahe, daß "geistliche" Musikformen wie Organum, Conductus und die lateinische Motette dann, wenn es die Verhältnisse nahelegten, nicht nur vokal, sondern auch instrumental besetzt wurden.

Bekanntlich geben hier weder die theoretischen noch die praktischen Quellen befriedigenden Aufschluß. Einzig hinsichtlich zweier Sonderfälle motettischer Kompositionen gibt es eine Handhabe, die wenigstens eine Entscheidung über die Verwendung vokaler bzw. instrumentaler Mittel bei der Ausführung der betroffenen Musik erlaubt. Im einen Fall handelt es sich

<sup>31</sup> Schering, Aufführungspraxis alter Musik, 11.

um die beiden Bearbeitungen der Vitry-Motetten Tribum/Merito/Quoniam und Adesto/Firmissime/Alleluia aus dem Robertsbridge-Codex.<sup>32</sup> Diese gelten als früheste Beispiele einer Orgel-Tabulatur. Während nämlich die Oberstimme in herkömmlicher Weise mensural notiert ist, erscheint die Unterstimme – auf demselben System angeordnet – in Buchstabennotation. Es war vor allem Leo Schrade, der auf die aufführungspraktischen Aufschlüsse hingewiesen hat, die diese besondere Schreibweise bietet. Nach Schrade nämlich erklärt sich das Ineinanderverwobensein der Stimmkomplexe aus dem Bedürfnis, jene mehrstimmig vokale Musik instrumental, und zwar auf nur einem Instrument, d.h. für einen Spieler überschaubar, auszuführen: "Eine so gedrängte Verschmelzung der Stimmen durch die Aufzeichnung zu bekunden, kann nur den Sinn haben, wenn man schon dem originären Schaffensbewußtsein den Sinn zuschreibt, die Notation in uneingeschränkter Abhängigkeit von dem isolierten Klangerreger, von der Orgel, zu konzipieren. Denn es hätten ganz andere und oft erprobte Wege offengestanden, wenn man überhaupt nur eine Mehrstimmigkeit ausdrücken wollte. Der nichtvokale Klangerreger spielt also hierbei die entscheidende Rolle."<sup>33</sup>

So einleuchtend Schrades Argumentation ist, so geht er doch nicht auf die Frage nach der Funktion des Triplum-Textes ein, der in beiden Motetten-Aufzeichnungen fortlaufend und vollständig der musikalischen Aufzeichnung unterlegt ist. Dient der Text nur der leichteren Identifizierung der Umarbeitungen? Dann hätte auch eine kurze Textmarkierung genügt. Wahrscheinlicher ist es, daß der vollständig unterlegte Text eher einen Hinweis auf die Konzeption einer vokal-instrumentalen Mischpraxis gibt, wobei die Aufzeichnung zweierlei Ausführungsmöglichkeiten zuläßt: Zum einen könnte ein Organist entsprechend Schrades Annahme den vollständigen Satz auf dem Instrument gespielt und die Oberstimme vokal verdoppelt haben bzw. dies durch einen Sänger haben besorgen lassen. Zum anderen wäre denkbar, daß die spezifische Aufzeichnung im Blick auf einen Musiker erfolgte, der die Unterstimme instrumental – vielleicht mit einem Portativ – und die Oberstimme vokal ausführte. Der zweite Fall motettischer Überlieferung, der in diesem Zusammenhang zu nennen ist, sind die fünf textlosen In Seculum - Motetten im Anhang des Codex Bamberg. Die Textlosigkeit sowie der Zusatz zum zweiten der fünf Stücke In seculum viellatoris lassen ihre instrumentale Ausführung als angebracht erscheinen. In der Literatur wird - primär im Hinblick auf das In seculum viellatoris - offengelassen, ob dies nun originär instrumental oder vokal konzipiert ist. Handschin sieht die Ausführung durch die "Violen" wenn schon nicht für "beglaubigt"<sup>34</sup>, so doch auch für den Fall als wahrscheinlich an, daß sich der Hinweis nur auf die Autorschaft eines Viella-Spielers bezieht. 35 Entsprechend äußern sich Reese 36 und Rokseth. 37

Im Zusammenhang mit dem Versuch, die Ergebnisse dieser Untersuchung auf die Frage der Besetzungspraxis anzuwenden, scheint die Tatsache von Bedeutung, daß die Bas-Instrumente — vor allem Orgel- und Saiteninstrumente (Psalterium und Cithara) — in enger Verbindung zur Himmelsmusik stehen, einer Verbindung, die nicht nur ikonographisch, sondern auch, wie die von Philippe de Mézière beschriebene Aufführungspraxis des Rondellus zeigt, musikalisch-praktisch wirksam wird.

Hieraus lassen sich für das besetzungspraktische Vorgehen gewisse Hinweise ableiten: Man kann nicht gänzlich fehlgehen, wenn man geistliche Lieder wie Rondeaux und Hymnen, die den Lobpreis der Maria zum Inhalt haben, mit Bas-Instru-

Vgl. Das Faksimile bei Wooldridge, Early English harmony I, London 1892, TF 43f.

33 Schrade, Die handschriftlichen Überlieferungen, 84.

35 ,,Über die Laude", 29, Anm. 19. 36 *Music in the Middle Ages*, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> London, BM Add. 28550 (1. Hälfte 14. Jahrhundert).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> So in "Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen Musikgeschichte", 41.

<sup>37 ,,</sup>The instrumental music in the Middle Ages and early sixteenth century", 410.

menten und solche Stücke, deren Texte von Jesus oder den Heiligen handeln, mit einer Orgelbegleitung versieht oder verdoppelt.

Wie aber steht es mit den großen mehrstimmigen Formen, die nach Aussage der Bulle Docta Sanctorum an hohen Festtagen im Gottesdienst musiziert wurden, und die durch ihre auf perfekten Konsonanzen basierende Intervallstruktur und ihren ternären Rhythmus ihrerseits den sinnlich wahrnehmbaren Nachweis dafür bieten, daß Gott alles "nach Maß, Zahl und Gewicht" geordnet hat und insofern

ihrerseits als klingendes Abbild göttlicher Allmacht verstanden werden?

Unter Einbeziehung der Tatsache, daß viele der größeren Kirchen über Orgel und Glockenspiel verfügten, über zwei derjenigen Instrumente also, die wegen ihrer Theoriefähigkeit, d.h. wegen ihres Charakters als Demonstrationsobjekte für die pythagoräischen Zusammenhänge, in hohem Ansehen standen, erscheint es als naheliegend, daß man zur Ausführung eines Organums, einer Klausel oder eines Conductus Orgel und Glocken mit heranzog. Vor dem besprochenen Hintergrund wäre es zudem folgerichtig, daß nicht nur diese "pythagoräischen", sondern auch Bas-Instrumente wie Psalterium und Cithara, die in ihrer Symbolisierung als Corpus bzw. Crux Christi dem kirchlich-liturgischen Bereich eng verbunden sind, sei es als Sängerhilfe, sei es zur Klangbereicherung, mit hinzugezogen wurden. Denn nichts anderes wäre dies gewesen, als die Erfüllung der biblischen Forderung Laudate eum in psalterio et cithara, "lobt den mit Psalterium und Cithara, der die Musikinstrumente zu seiner eigenen Ehre und zur Freude der Menschen geschaffen hat."

Wenn die Mönche von St. Alban gemäß einem freilich erst um die Mitte des 15. Jahrhunderts datierten Beleg den Beschluß fassen, eine Orgel zu erbauen, "damit die jungen Männer und die Mädchen und zusammen mit ihnen auch die Alten die Möglichkeit haben, den Herrn des Himmels, wenn auch nicht mit Tympanum und Chorus, so doch mit Saiteninstrumenten und der Orgel, mit Orgelpfeifen und mit Glocken, zu loben"38, dann deuten die genannten Instrumente darauf hin, daß die Aufforderung des Psalmsängers trotz aller Polemiken gegen Musik und Musikinstrumente nicht vergessen war, sondern real gelebt wurde. Und der Hinweis auf das gemeinsame Gotteslob aller Gemeindemitglieder, seien diese nun jung oder alt, zeigt die Lebendigkeit eines Gedankens, den einst Augustin als den eigentlichen, tiefen Sinn des Instrumentalspiels formuliert hatte und der wie kein anderer die bruchlose Verbindung aufzeigt zwischen der Idee und ihrem Abbild: daß nämlich so, wie die Glocken, um zu erklingen, einander berührten, so auch die Menschen Gott lobten, indem jeder seinen Nächsten ehre.39

<sup>38 ...</sup> ut haberent tam juvenes quam virgines, quam senes etiam, simul cum junioribus, etsi non in tympano et choro, in chordis tamen, et organo, in organorumque fistulis, velut in cymbalis bene sonantibus, laudare Dominum de coelis ... Registrum Abbatiae Johannis Wethamstede,

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Vgl. oben 27f.

# BIBLIOGRAPHIE ZUR AUFFÜHRUNGSPRAXIS MITTELALTERLICHER MUSIK

- Abert, Heinrich: "Die Musikästhetik der Echecs Amoureux", SIMG 6 (1904/05) 346-355
- Abert, Heinrich: Die Musikanschauung des Mittelalters und ihre Grundlagen, Halle 1905
- Albrecht, Hans: "Die Aufführungspraxis der italienischen Musik des 14. Jahrhunderts" = Jahrbuch der Dissertationen der phil. Fakultät der Friedrich-Wilhelms-Universität zu Berlin, Dekanatsjahr 1924/25, Berlin 1926, 30–33
- Anglès, Higini: "Cantors und Ministrers in den Diensten der Könige von Katalonien-Aragonien im 14. Jahrhundert", Bericht über den Musikwissenschaftlichen Kongreß in Basel 1924, Leipzig 1925, 56–66
- Anglès, Higini: "Sakraler Gesang und Musik in den Schriften Gregors des Großen", Essays presented to Egon Wellesz, hg. von J.A. Westrup, Oxford 1966, 33-42
- Aubry, Pierre: "Les abus de la musique de l'eglise au XIIe et au XIIIe siècle", Tribune de St. Gervais 9 (1903) 57-62
- Aubry, Pierre: Cent Motets du XIIIe siècle, Paris 1908
- Aubry, Pierre: Estampies et danses royales, Paris 1907
- Aubry, Pierre: ,,La musique et les musiciens de l'eglise en Normandie au XIIIe siècle'', *Mercure Musical* 2, 1 (1906) 337–347, 455–462, 505–512, 556–568, 2,2 (1906) 17–26, 58–63
- Baines, Anthony: Woodwind instruments and their history, London 21962
- Bachmann, Werner: Die Anfänge des Streichinstrumentenspiels, Leipzig 1964
- Bachmann, Werner: "Bilddarstellungen der Musik im Rahmen der artes liberales", Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Hamburg 1956, Kassel etc. 1957, 46–55
- Bachmann, Werner: "Die Verbreitung des Quintierens im europäischen Volksgesang des späten Mittelalters", Festschrift Max Schneider, hg. von W. Vetter, Leipzig 1955, 25–29
- Beccherini, Bianca: "L'ars nova italiana del Trecento. Strumenti ed espressione musicale", L'ars nova italiana. Primo Convegno Internazionale 1959, Certaldo 1962, 40–56
- Bechthum, Martin: Beweggründe und Bedeutung des Vagantentums in der lateinischen Kirche des Mittelalters = Beiträge zur mittelalterlichen, neueren und allgemeinen Geschichte 14, Jena 1941
- Bergmann-Müller Rosemarie: Musikdarstellungen in der venezianischen Malerei von 1350-1600 und ihre Bedeutung für die Auffassung des Bildgegenstandes, Diss. Marburg 1951 (maschr.)
- Bessaraboff, Nicholas: Ancient European musical instruments, Boston 1940
- Besseler, Heinrich: "Musik des Mittelalters in der Hamburger Kunsthalle", ZfMw 7 (1924/25) 42-54
- Binkley, Thomas: "Zur Aufführungspraxis der einstimmigen Musik des Mittelalters. Ein Werkstattbericht", BJbHM 1 (1977) 19–76

- Blades, James: "Percussion instruments of the Middle Ages and the Renaissance", Early Music 1 (1973) 11–18
- Bormann, Karl: Die gotische Orgel zu Halberstadt, Berlin 1966
- Bowles, Edmund A.: ,,Haut and Bas: The grouping of musical instruments in the Middle Ages", MD 8 (1954) 115–140
- Bowles, Edmund A.: ,,Instruments at the court of Burgundy (1363–1467)", GSJ 6 (1953) 41–48
- Bowles, Edmund A.: ,,La hiérarchie des instruments de musique dans l'Europe féodale', RMl 42 (1958) 155–169
- Bowles, Edmund A.: "Musical instruments at the medieval banquet", RBM 12 (1958) 41-51
- Bowles, Edmund A.: "Musical instruments in the medieval Corpus Christi procession", *JAMS* 17 (1964) 251–260
- Bowles, Edmund A.: ,,The role of instruments in medieval sacred drama", MQ 45 (1959) 67–84
- Bowles, Edmund A.: "Were musical instruments used in the liturgical service during the Middle Ages?", GSJ 10 (1957) 40–56
- Bowles, Edmund A.: ,,The organ in the medieval liturgical service", RBM 16 (1962) 13-29
- Bowles, Edmund A.: "The symbolism of the organ in the Middle Ages", Aspects of medieval and Renaissance Music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von J. La Rue, New York 1966, 27–39
- Bowles, Edmund A.: "Unterscheidung der Instrumente Buisine, Cor, Trompe und Trompette", AfMw 18 (1961) 52–72
- Bridgman, Nanie: "La musique dans la société française au temps de l'Ars nova", L'ars nova italiana del Trecento, Primo Convegno Internazionale 1959, Certaldo 1962, 83–96
- Brücker, Fritz: Die Blasinstrumente in der altfranzösischen Literatur = Gießener Beiträge zur romanischen Philologie 19, Gießen 1926
- Buchner, Alexander: Die Musikinstrumente von den Anfängen bis zur Gegenwart, Prag 1972
- Buhle, Edward: Die Blasinstrumente in den Miniaturen des frühen Mittelalters, Leipzig 1903
- Caldwell, John A.: ,,The organ in the medieval latin liturgy", Proceedings of the Royal Musical Association 93 (1966-67) 11-24
- Chailley, Jacques: "Un document nouveau sur la danse ecclesiastique", AMl 21 (1949) 18-24
- Clemencic, René: "Die Verwendung von Instrumenten zur Zeit Dantes", Chigiana 22, N.S. II (1965) 171–184
- Cosacchi, Stephan: "Musikinstrumente im mittelalterlichen Totentanz", Mf 8 (1955) 1–19
- Crane, Frederick: Extant medieval musical instruments: A provisional catalogue by types, Iowa City 1972
- Cserba, Simon: "Über den Vortrag des gregorianischen Chorals im Mittelalter", KmJB 29 (1934) 32-40

- Dart, Thurston: Practica Musica. Vom Umgang mit alter Musik, Bern und München 1959
- Devoto, Daniel: "La enumeracion de instrumentos musicales en la poesía medieval castellana", Miscelánea en homenaje a M. Higinio Anglés I, Barcelona 1958, 211–222
- Dick, Friedrich: Bezeichnungen für Saiten- und Schlaginstrumente in der altfranzösischen Literatur= Gießener Beiträge zur romanischen Philologie 25, Gießen 1932
- Donington, Robert: "Musical instruments in the liturgical service in the Middle Ages", GSJ 11 (1958) 85–87
- Droysen, Dagmar: "Die Darstellung von Saiteninstrumenten in der mittelalterlichen Buchmalerei und ihre Bedeutung für die Instrumentenkunde", Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Kassel 1962, Kassel etc. 1963, 302–305
- Droysen, Dagmar: Die Saiteninstrumente des frühen und hohen Mittelalters, Diss. Hamburg 1959 (maschr.)
- Droysen, Dagmar: "Zum Problem der Klassifizierung von Harfendarstellungen in der Buchmalerei des frühen und hohen Mittelalters", Jahrbuch des Staatl. Instituts für Musikforschung Preußischer Kulturbesitz 1968, 87–98
- Dufourcq, Norbert: Esquisse d'une histoire de l'orgue en France du XIIIe au XVIIIe siècle, Paris 1935
- Ellinwood, Leonard: ,,The Conductus", MQ 27 (1941) 165-204
- Ellinwood, Leonard: The works of Francesco Landini, Cambridge 1939
- Erich, Oswald: Die Darstellung des Teufels in der christlichen Kunst = Kunstwiss. Studien 8, Berlin 1931
- Feldmann, Fritz: "Numerorum mysteria", AfMw 14 (1957) 102-129
- Fellerer, Karl Gustav: "Durantis Rationale als kirchenmusikalische Quelle", KmJb 29 (1934) 46–49
- Fellerer, Karl Gustav: "Der gregorianische Gesang im deutschen Mittelalter", CVO 67 (1936) 27–30
- Fellerer, Karl Gustav: "Kirche und Musik im frühen Mittelalter", Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Wien 1956, Graz und Köln 1958, 199–202
- Fellerer, Karl Gustav: "Kirchenmusikalische Vorschriften im Mittelalter", KmJb 40 (1956) 1–11
- Fellerer, Karl Gustav: "Der liturgische Gesang des Mittelalters", SMZ 78 (1938) 346–351
- v. Ficker, Rudolf: "Grundsätzliches zur mittelalterlichen Aufführungspraxis", Internationale Gesellschaft für Musikwissenschaft, 5. Kongreß, Utrecht 3.–7. Juli 1952, Kongreßbericht, Amsterdam 1953, 33–43
- v. Ficker, Rudolf: Perotinus, Organum Quadruplum Sederunt Principes, Wien und Leipzig 1930
- Finlay, Jan F.: "Musical instruments in Gottfrid von Straßburg's 'Tristan und Isolde'", GSJ 5 (1952) 39–43
- Flotzinger, Rudolf: Der Discantussatz im Magnus Liber und seine Nachfolge, Wien etc. 1969

Frei, Walter: "Zwei wenig beachtete Grundsätze bei der Verwendung von Instrumenten in mittelalterlicher Musik", Mf 18 (1965) 271–281

Frei, Walter: Schalmei und Pommer, Mf 14 (1961) 313-316

Frotscher, Gotthold: Geschichte des Orgelspiels und der Orgelimprovisation, Berlin <sup>2</sup>1959

Galpin, Francis: Old English instruments of music, hg. von Th. Dart, London 41965 Galpin, Francis: A textbook of European musical instruments. Their history and their character, London 1937

Geiringer, Karl: "Vorgeschichte und Geschichte der europäischen Laute bis zum Beginn der Neuzeit", ZfMw 10 (1927–28) 560–603

Gennrich, Friedrich: Rondeaux, Virelais und Balladen aus dem Ende des XII., dem XIII. und dem ersten Drittel des XIV. Jahrhunderts mit den überlieferten Melodien, 2 Bde., Dresden 1921 und 1927

Gennrich, Friedrich: "Zur Musikinstrumentenkunde der Machaut-Zeit", ZfMw 9 (1926/26) 513-517

Georgiades, Thrasyboulos: Musik und Schrift, München 1962

Georgiades, Thrasyboulos: Musik und Sprache, Berlin etc. 1954

Gerbert, Martin: De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad praesens tempus, St. Blasien 1744

Gérold, Théodore: Histoire de la musique des origines à la fin du XIVe siècle, Paris 1936

Gérold, Théodore: La musique au moyen âge, Paris 1932

Gérold, Théodore: "Les instruments de musique au moyen âge", Revue des Cours et Conférences 29 (1928)

Gérold, Théodore: Les pères de l'église et la musique, Paris 1931

Ghisi, Federico: "An angel concert in a Trecento Sienese fresco", Aspects of medieval and Renaissance Music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von J. La Rue, New York 1966, 308–313

Giese, Wilhelm: "Maurische Musikinstrumente im mittelalterlichen Spanien", *Iberica* 3 (1925) 55–62

Giesel, Helmut: Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der alten und mittelalterlichen Kirche (von den Anfängen bis zum 13. Jahrhundert) = Kölner Beiträge zur Musikforschung 94, Regensburg 1978

Glasenapp, Franzgeorg von: "Die "Drolerien" in den Musikdarstellungen des Mittelalters unter besonderer Berücksichtigung der Blasinstrumente", *Brass Bulletin* 9 (1974) 19–32

Godwin, Joscelyn: "Main divers acors": Some instrumental collections of the Ars Nova period", *Early Music 5* (1977) 148–159

Gombosi, Otto: ,,About dance and dance music in the late Middle Ages", MQ 27 (1941) 259–305

Gougaud, L.: "La danse dans les églises", Revue d'histoire ecclesiastique 15 (1914) 5–22 und 229–245

Grossmann, Wilhelm: Frühmittelalterliche Zeugnisse über Minstrels (ca. 1100– ca. 1400), Diss. Berlin 1906

- Gurlitt, Wilibald: "Die Bedeutungsgeschichte von musicus und cantor bei Isidor von Sevilla", Musikgeschichte und Gegenwart I = BzAfMw I, Wiesbaden 1966, 18–30
- Gutmann, Hanns: "Der Decamerone des Boccaccio als musikgeschichtliche Quelle", ZfMw 11 (1928/29) 397—401
- Haas, Robert: Aufführungspraxis der Musik = Handbuch der Musikwissenschaft, hg. von E. Bücken, Wildbad-Potsdam 1931
- Haberl, Franz Xaver: "Die römische "Schola Cantorum" und die päpstlichen Kapellsänger bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts", *VjMw* 3 (1887) 189–296
- Hammerstein, Reinhold: [Besprechung Hugo Steger, David rex et propheta] Mf 17 (1964) 90-92
- Hammerstein, Reinhold: *Diabolus in Musica. Studien zur Ikonographie des Mittel-alters* = Neue Heidelberger Studien zur Musikwissenschaft 6, Bern und München 1974
- Hammerstein, Reinhold: "Instrumenta Hieronymi", AfMw 16 (1959) 117-134
- Hammerstein, Reinhold: Die Musik der Engel, Bern und München 1962
- Hammerstein, Reinhold: "Die Musik am Freiburger Münster", AfMw 9 (1952) 204–218
- Hammerstein, Reinhold: "Tuba intonet salutaris", AMl 31 (1959) 109-129
- Hammerstein, Reinhold: "Über das gleichzeitige Erklingen mehrerer Texte", AfMw 27 (1970) 257–286
- Handschin, Jacques: "Die mittelalterlichen Aufführungen in Zürich, Bern und Basel", ZfMw 10 (1927/28) 8–22
- Handschin, Jacques: "Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen Musikgeschichte", Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft 5 (1931) 1–42
- Handschin, Jacques: "Über die Laude 'à propos d'un livre récent", AMl 10 (1938) 14-31
- Handschin, Jacques: "Zur Geschichte von Notre Dame", AMl 4 (1932) 5–17 und 49–55
- Harrison, Frank Lloyd: "Tradition and innovation in instrumental usage 1100—1450", Aspects of medieval and Renaissance Music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von J. La Rue, New York 1966, 319–335
- Heyde, Herbert: "Die Musikinstrumentendarstellung auf dem Mindener Altar", BM 1 (1964) 29-41
- Heyde, Herbert: "Polyphonales Musizieren im späten europäischen Mittelalter", BM 7 (1965) 184–196
- Heyde, Herbert: Trompete und Trompetenblasen im europäischen Mittelalter, Diss. Leipzig 1965 (maschr.)
- Hibberd, Lloyd: "Estampie und Stantipes", Speculum 19 (1944) 222-249
- Hibberd, Lloyd: "Musica ficta and instrumental music c. 1250– c. 1350", MQ 28 (1942) 216–226
- Hibbert, Lloyd: "On "Instrumental Style" in early melody", MQ 32 (1946) 107–130 Hickmann, Ellen: Musica instrumentalis. Studien zur Klassifizierung des Musikinstrumentariums im Mittelalter, Baden-Baden 1971

Hickmann, Hans: Das Portativ, Kassel 1936

Husmann, Heinrich: *Die drei- und vierstimmigen Notre-Dame-Organa* = PäM 11, Nachdruck der Ausgabe von 1940, Hildesheim 1967

Husmann, Heinrich: "Kalenda Maya", AfMw 10 (1953) 275-279

Jammers, Ewald: "Interpretationsfragen mittelalterlicher Musik", *AfMw* 14 (1957) 230–252

Kinkeldey, Otto: "Kinnor, Nabel — Cithara, Psalterium", *The Joshua Bloch memorial volume*, hg. von A. Berger, L. Marwick und I. Meyer, New York 1960, 40–53

Klotz, Hans: Über die Orgelkunst der Gotik, der Renaissance und des Barock, Kassel 1934

Kos, Koraljka: "The reception of musical instruments in medieval Istrien novel paintings", Arti Musicas, Musical Yearbook, Zagreb 1970, 77–95

Krüger, Walter: "Aufführungspraktische Fragen mittelalterlicher Mehrstimmigkeit", *Mf* 9 (1956) 419–427; 10 (1957) 279–286, 397–403, 497–505; 11 (1958) 177–189

Krüger, Walter: "Wort und Ton in den Notre-Dame-Organa", Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Hamburg 1956, Kassel etc. 1957, 135–140

Lange, Helmut K.: "Ein Beitrag zur musikalischen Temperatur der Musikinstrumente vom Mittelalter bis zur Gegenwart", Mf 21 (1968) 482–497

Leichtentritt, Hugo: ,,Was lehren uns die Bildwerke des 14.–17. Jahrhunderts über die Instrumentalmusik ihrer Zeit?", SIMG 7 (1905/06) 314–364

Leroquais, Victor: Les Livres d'Heures manuscrits de la Bibliothèque Nationale I, Paris 1927

Ludwig Friedrich: "Die geistlich nichtliturgische, weltliche einstimmige und die mehrstimmige Musik des Mittelalters bis zum Anfang des 15. Jahrhunderts", in: *Handbuch der Musikgeschichte*, hg. von G. Adler, Nachdruck der Ausgabe von 1929, Tutzing 1961, 157–295

Ludwig Friedrich: "Musik des Mittelalters in der badischen Kunsthalle Karlsruhe", ZfMw 5 (1922/23) 434–460

Machabey, Armand: Guillaume de Machaut, Paris 1955

Mahling, Helmut Chr.: "Das "Haus der Musikanten" in Reims. Versuch einer ikonographischen Deutung", Festschrift für Walter Wiora, hg. von R. Finscher und H.Chr. Mahling, Kassel etc. 1967, 250–263

McKinnon, James W.: ,,Musical instruments in medieval psalm commentaries and psalters", JAMS 21 (1968) 3–20

McKinnon, James W.: ,,Representations of the mass in medieval and Renaissance art", JAMS 31 (1978) 21–52

McKinnon, James W.: ,,The meaning of the patristic polemic against musical instruments", Current Musicology 1 (1965) 69–82

Marquardt, Paul: Der Gesang und seine Erscheinungsformen im Mittelalter, Diss. Berlin 1936

Menendez Pidal, Ramón: Poesia juglaresca, Madrid 1957

Meyer, Ernst H.: Die Kammermusik Alt-Englands, Leipzig 1958

Meyer, Kathi: Der chorische Gesang der Frauen, Leipzig 1917

Meyer-Baer, Kathi: Music of the spheres and the dance of death. Studies in musical iconology, Princeton 1970

Meyer-Hermann, Ernst: "Beitrag zur kirchenmusikalischen Praxis im Ausgang des Mittelalters", ZfMw 12 (1929/30) 381–383

Montgomery, Franz: ,,The musical instruments in the ,Canterbury Tales'", MQ 18 (1931) 439-448

Moser, Hans-Joachim: Die Musikgenossenschaften im deutschen Mittelalter, Diss. Rostock 1910

Moser, Hans-Joachim: "Das Streichinstrumentenspiel im Mittelalter", in: Moser, Andreas, Geschichte des Violinspiels, Berlin 1923

de la Motte-Haber, Helga: "Eine Methode zur Klassifizierung mittelalterlicher Harfendarstellungen?" Mf 22 (1969) 202–206

Müller, Hermann: "Der Musiktraktat in dem Werke des Barholomaeus Anglicus De proprietate rerum", *Riemann-Festschrift*, Leipzig 1909, 241–255

Müller-Heuser, Franz: Vox humana. Ein Beitrag zur Untersuchung der Stimmästhetik des Mittelalters, Regensburg 1963

Müller-Minervo, Otto: ,,Das italienische Musiktheater im Mittelalter", SMZ 98 (1958) 277–278

Nagel, Wilibald: Geschichte der Musik in England, Straßburg 1894

Nathan, Hans: ,,The function of text in french 13th century motets", MQ 28 (1942) 445-462

Olson, Clair C.: "Chaucer and the music of the fourteenth century", *Speculum* 16 (1941) 64–91

Page, Christopher: "Machaut's "pupil' Deschamps on the performance of music. Voices or instruments in the 14th-century chanson", Early Music 5 (1977) 484–491

Panum, Hortense: "Harfe und Lyra im alten Nordeuropa", SIMG 7 (1905/06) 1-40

Panum, Hortense: The stringed instruments in the Middle Ages, hg. von J. Pulver, London 1940

Perrot, Jean: The organ from its invention to the end of the thirteenth century, London 1971

Pečman, Rudolf (Hg.): Musiqua antiqua. Colloquium Brno 1967. Zur Interpretation der alten Musik, Brno 1968

Pietzsch, Gerhard: "Der Wandel des Klangideals in der Musik", AMl 4 (1932) 55–67

Pietzsch, Gerhard: Die Klassifikation der Musik von Boetius bis Ugolino von Orvieto = Studien zur Geschichte der Musiktheorie im Mittelalter 1, Halle 1929

Pirro, André: Histoire de la musique de la fin du XIVe siècle à la fin du XVIe, Paris 1940

Pirro, André: La musique à Paris sous la Règne de Charles VI 1380-1422, Baden-Baden 1971

Pirro, André: "Remarques sur l'exécution musicale de la fin du 14e au milieu du 15e siècle", Internationale Gesellschaft für Musikwissenschaft, 1. Kongreß Lüttich 1.—6. September 1930, Kongreßbericht, o.O., o.J., 55—65

Polk, Keith: Improvisation and instrumental music of the late Middle Ages, Diss.

Berkeley 1968 (maschr.)

Puccianti, Anna: La descrizione della viella e della rubeba in Girolamo di Moravia, Collectanea Historiae Musicae 4 = Historiae Musicae Cultores 22

Pulver, Max: "Jesu Reigen und Kreuzigung nach den Johannes-Akten", Eranos-Jahrbuch 1942, 140–177

Quasten, Johannes: "Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und christlichen Frühzeit" = Liturgische Quellen und Forschungen 25, Münster 1930

Quoika, Rudolf: Das Positiv in Geschichte und Gegenwart, Kassel etc. 1957

Quoika, Rudolf: Vom Blockwerk zur Registerorgel, Kassel etc. 1966

Rastall, Richard: "Some English consort-groupings of the late Middle Ages", ML 55 (1974) 179–202

Rastall, Richard: "The ministrels of the English royal households", Royal Musical Association Research Chronicle 4 (1964) 1-41

Reaney, Gilbert: ,,The performance of medieval music", Aspects of medieval and Renaissance music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von J. La Rue, New York 1966, 704–722

Reaney, Gilbert: ,,Voices and instruments in the music of Guillaume de Machaut" *RBM* 10 (1956) 3–17

Reese, Gustave: Music in the Middle Ages, London 1941

Reiss, Josef: "Pauli Paulirini de Praga Tractatus de musica", ZfMw 7 (1924) 259–264

Remnant, Mary: "Rebec, fiddle and crowd in England", PRMA 95 (1968/69) 15-28

Remnant, Mary: "The gittern in English medieval art", GSJ 18 (1965) 104–109 Remnant, Mary: "The use of frets on rebecs and medieval fiddles", GSJ 21 (1968) 146–151

Rentsch, Rosemary: The barp, London 1969

Reuter, Evelyn: Les representations de la musique dans la sculpture romane en France, Paris 1938

Riemann, Hugo: Handbuch der Musikgeschichte I, 2, Leipzig 1905

Riemann, Hugo: "Das Kunstlied im 14.—15. Jahrhundert", SIMG 7 (1905/06) 529—550

Rimmer, Joan: "The morphology of the Irish harp", GSJ 17 (1964) 39-49

Robbin Bittemann, Helen: ,,The organ in the early Middle Ages", Speculum 4 (1929) 390-410

Rokseth, Yvonne: "Du rôle de l'orgue dans l'execution de la musique polyphonique du XIIIe siècle", in: Les amis de l'orgue. Dix années au service de l'orgue français (1927–37), Paris 1937

Rokseth, Yvonne: "The instrumental music of the Middle Ages and early sixteenth century", New Oxford History of Music III: Ars Nova and the Renaissance 1300–1540, hg. von A. Hughes and G. Abraham, London 1960, 406–465

Rokseth, Yvonne: "Danses cléricales du XIIIe siècle", *Publications de la faculté des lettres de l'Univeristé de Strasbourg*, Melanges 1945 III, Etudes historiques, Paris 1947, 93–126

Rokseth, Yvonne: "Les femmes musiciennes du XIIe au XIVe siècle", Romania 61 (1935) 464-480

Rockseth, Yvonne: Polyphonie du XIIIe siècle Bd. IV, Paris 1948

Round table: "Die Musikinstrumente vom 9.—11. Jahrhundert", Bericht über den neunten Internationalen Kongreß Salzburg 1964, Kassel etc. 1966, 176—187

Sachs, Curt: Handbuch der Musikinstrumente, Leipzig 1920

Sachs, Curt: "Die Instrumente der Minneregeln", SIMG 14 (1912/13) 484-486

Sachs, Curt: Eine Weltgeschichte des Tanzes, Berlin 1933

Sachs, Curt: Real-Lexikon der Musikinstrumente, Berlin 1913

Salmen, Walter: "Bemerkungen zum mehrstimmigen Musizieren der Spielleute im Mittelalter", RBM 11 (1957) 17–26

Salmen, Walter: "Die Beteiligung Englands am internationalen Musikantenverkehr des Mittelalters", Mf 11 (1958) 315–320

Salmen, Walter: Der fahrende Musiker im europäischen Mittelalter = Die Musik im alten und neuen Europa 4, Kassel 1960

Salmen, Walter: "Iberische Hofmusikanten des späten Mittelalters auf Auslandsreisen", AM 9 (1956) 53–57

Salmen, Walter: "Die internationale Wirkungsweise fahrender Musiker im Dienste der Herzöge von Österreich", Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Wien 1956, Graz und Köln 1958, 544–547

Salmen, Walter: "Zur Geschichte der herzoglich-braunschweigischen Hofmusiker 14.— Anfang 16. Jahrhundert", Niedersächsisches Jahrbuch für Landesgeschichte 30 (1958) 237—240

Salmen, Walter: "Zur Geschichte der Minstrels im Dienste geistlicher Herren des Mittelalters", Miscelánea en homenaje a M. Higinio Anglés II, Barcelona 1961, 811–819

Schad, Gustav: Musik und Musikausdrücke in der mittelenglischen Literatur, Frankfurt/M. 1911

Schering, Arnold: *Aufführungspraxis alter Musik* = Musikpädagogische Bibliothek 10, Leipzig 1931

Schering, Arnold: "Das kolorierte Orgelmadrigal des Trecento", SIMG 13 (1911) 172–204

Schering, Arnold: "Musikhören im Mittelalter", JbP 28 (1921) 41–56

Schering, Arnold: Studien zur Musikgeschichte der Frührenaisance = Studien zur Musikgeschichte 2, Leipzig 1914

Schmidt, Philipp: Der Teufels- und Dämonenglaube in den Erzählungen des Caesarius von Heisterbach, Basel 1926

Schönach, Ludwig: "Urkundliches über die Spielleute in Tirol I. Von der Mitte des XIII. bis zur Mitte des XIV. Jahrhunderts", Zeitschrift für dt. Altertum und dt. Literatur 31 (1887) 171–185

Schrade, Leo: Die ältesten Denkmäler der Orgelmusik als Beitrag zu einer Geschichte der Toccata, Diss. Leipzig 1928

- Schrade, Leo: Die handschriftliche Überlieferung der ältesten Instrumentalmusik, Tutzing <sup>2</sup>1968
- Schuberth, Dietrich: Die Einbeziehung von Musikinstrumenten, insbesondere der Orgel, in den frühmittelalterlichen Gottesdienst, Göttingen 1968
- Schünemann, Georg: "Die Musikinstrumente der 24 Alten", AfMf 1 (1936) 42–58
- Schuler, Ernst, A.: Die Musik der Osterfeiern, Osterspiele und Passionen des Mittelalters, Kassel etc. 1951
- Seebaß, Tilman: "Etwas über die sakrale und profane Bedeutung der Musikinstrumente im frühen Mittelalter", Gesellschaft für Musikforschung, Bericht über den Internationalen musikwissenschaftlichen Kongreß Bonn 1970, Kassel etc. 1971, 564–570
- Seebaß, Tilman: Musikdarstellung und Psalterillustration im frühen Mittelalter, Bern 1973
- Sievers, Heinrich: "Mittelalterliche Instrumente in geistlichen Spielen", Das Musikleben 1 (1948) 254–257
- Smits van Waesberghe, Joseph: *Cymbala* = Musicological Studies and Documents 1, Rom 1951
- Smits van Waesberghe, Joseph: Musikerziehung. Lehre und Theorie der Musik im Mittelalter = Musikgeschichte in Bildern III, 3, Leipzig 1969
- Smoldon, William L.: "The music of the medieval church drama", MQ 48 (1962) 476–497
- Sorensen, Margot J.: Musik und Gesang im mittelhochdeutschen Epos, Diss. Philadelphia 1939
- Spanke, Hans: "Das lateinische Rondeau", Zeitschrift für französische Sprache und Litteratur 53 (1930) 113-148
- Spanke, Hans: "Tanzmusik in der Kirche des Mittelalters", Neuphilologische Mittellungen 31 (1930) 143–170
- Spanke, Hans: "Zum Thema "Mittelalterliche Tanzlieder", Neuphilologische Mitteilungen 33 (1932) 1—22
- Springer, Hermann: "Der Anteil der Instrumentalmusik an der Literatur des 14.– 16. Jahrhunderts", ZIMG 13 (1911/12) 265–269
- Stauder, Wilhelm: Alte Musikinstrumente in ihrer vieltausendjährigen Geschichte, Braunschweig 1973
- Steger, Hugo: David Rex et Propheta, Nürnberg 1961
- Steger, Hugo: Philologia Musica. Sprachzeichen, Bild und Sprache im literarischmusikalischen Leben des Mittelalters: Lire, Harfe, Rotte und Fidel = Münstersche Mittelalterschriften 2, München 1971
- von den Steinen, Wolfram: Homo Caelestis, Bern und München 1965
- Stephan, Rudolf: "Lied, Tropus und Tanz im Mittelalter", Zeitschrift für dt. Altertum und dt. Literatur 87 (1956/57) 147–162
- Stevens, John: "Music in the medieval drama", PRMA 84 (1957/58) 81-95
- Sutkowsky, Adam: "Das mittelalterliche Instrumentarium in den Miniaturdarstellungen der polnischen illuminierten Handschriften", Muzyka 5 (1960)

- Tatnell, Roland St.: ,,Falsetto Practice: A brief survey", *The Consort* 22 (1965) 31–35
- Thibault, Geneviève: "L'ornamentation dans la musique profane au Moyen Age", International Musicological Society, Report of the eighth Congress New York 1961, Kassel etc. 1961, 450–463
- Tischler, Hans: ,,How were Notre Dame clausulae performed?" ML 50 (1969) 273-277
- Treder, Dorothea: Die Musikinstrumente in den höfischen Epen der Blütezeit, Diss. Greifswald 1933
- Ulland, Wolfgang: Jouer d'un instrument und die altfranzösischen Bezeichnungen des Instrumentenspiels = Romanische Versuche und Vorarbeiten 35, Bonn 1970 von Ramm, Andrea: "Singing early music", Early Music 4 (1976) 12–15
- Wareman, Piet: Spielmannsdichtung. Versuch einer Begriffsbestimmung, Diss. Amsterdam 1951
- White, John R.: "Performing fourteenth century music", in: College Music Symposium 9 (1969) 85-90
- Winternitz, Emanuel: Musical instruments and their symbolism in Western art, New York 1967
- Winternitz, Emanuel: "Secular musical practice in sacred art", Early Music 3 (1975) 221-226
- Wiora, Walter und Salmen, Walter: "Die Tanzmusik im deutschen Mittelalter", Zeitschrift für Volkskunde 50 (1953) 164–187
- Wolf, Johannes: "Florenz in der Musikgeschichte des 14. Jahrhunderts", SIMG 3 (1901/02) 599-646
- Wolf, Johannes: "Die Tänze des Mittelalters", AfMw 1 (1918/19) 10-42
- Wolf, Johannes: "Über den Wert der Aufführungspraxis für die historische Erkenntnis", Bericht über den 1. Musikwissenschaftlichen Kongreß der Deutschen Musikgesellschaft in Leipzig vom 4.–8. Juni 1925, Leipzig 1926, 199–202
- Zenck, Hermann: "Die Musik im Zeitalter Dantes", Jahrbuch der deutschen Dante-Gesellschaft 17, NF 8 (1935) 1–19

# Verzeichnis der zitierten Quellen

- Adam de la Hale: Le jeu de Robin et de Marion, hg. von Fr. Gennrich = Musikwissenschaftliche Studienbibliothek 20, Langen 1962
- [Anon. 4]: Reckow, Fritz: Der Musiktraktat des Anonymus 4 = BzAfMw 4-5, Wiesbaden 1967
- S. Augustinus: "Enarratio in psalmum CL", *Opera Omnia*, hg. von J.-P. Migne = Patrologiae Cursus Completus, Series Prima 37, Paris 1845, 1860—1866
- Bartsch, Karl [Hg.]: Altfranzösische Romanzen und Pastourellen, Leipzig 1870
- [Berthold von Regensburg] Schönbach, Anton E.:, Studien zur Geschichte der altdeutschen Predigt, zweites Stück" = Sitzungsberichte der philosophisch-historischen Classe der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Bd. 142, VII, Wien 1900, 1–156

[Caesarius von Heisterbach] Hilka, Alfons: Die Wundergeschichten des Caesarius von Heisterbach, Bonn 1933

Coussemaker, Edmond de: Scriptorum de musica medii aevi nova series 1-4, Nachdruck der Ausgabe von 1864–1876, Hildesheim 1963

[de Mézière, Philippe] Young, Karl: *The drama of the medieval church II*, Nachdruck der Ausgabe von 1933, Oxford 1967, 227–242

[Deschamps, Eustache] Oeuvres complètes de Eustache Deschamps, hg. von Queux des Saint Hilaire = Société des anciens textes français I, Paris 1878

Gerbert, Martin: Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum 1–3, Nachdruck der Ausgabe von 1784, Hildesheim 1963

Giovanni da Prato: *Il Paradiso degli Alberti*, hg. von A. Wesselowsky = Scelta di Curiositá litterarie inedite o rare dal secolo XIII al XVII, Bologna 1867

S. Gregorius Magnus: "In librum primum regum qui et Samuelis dicitur, variarum expositionum libri sex", *Opera Omnia*, hg. von J.-P. Migne = Patrologiae Cursus Completus, Series Latina 79, Paris 1862, 18—468

Haupt, Moritz und Hoffmann, Heinrich: Altdeutsche Blätter, Leipzig 1836

Honorius Augustodunensis: "De anima exsilio et patria", *Opera Omnia*, hg. von J.-P. Migne = Patrologiae Cursus Compeltus, Series Latina 172 Paris 1895, 1242–1246

Honorius Augustodunensis: "Expositio in psalmos selectos", PL 172, 269–312 Honorius Augustodunensis: "Liber duodecim quaestionum", PL 172, 1177–1186 Isidorus Hispalensis: Etymologiarum sive originum libri XX, hg. von W.M. Lindsay, Oxford 1971

[Johannes de Grocheo] Rohloff, Ernst: Der Musiktraktat des Johannes de Grocheo = Mediae Latinitatis Musica II, Leipzig 1943

Mansi, Johannes D.: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Florenz 1759 ff.

Pez, Bernhard: Thesaurus anecdotorum novissimus 1-5, Augsburg 1721-1729

[Philipp der Carthäuser] Rückert, Heinrich: Bruder Philipps des Carthäusers Marienleben = Bibliothek der deutschen Nationalliteratur 34, Quedlinburg und Leipzig 1853

Riley, Henry Th. [Hg.]: Chronica Monasterii S. Albani. Registrum Abbatiae Johannis Whethamstede, Abbatis Monasterii Sancti Albani, Vol. I, = Rerum britannicarum medii aevi scriptores 28, London 1872

Riley, Henry Th. [Hg.]: Gesta Abbatum Monasterii Sancti Albani Vol. I, = Rerum britannicarum medii aevi scriptores 28, London 1867

Thomas von Aquino: Ars Musica, hg. von M. de Martino, Neapel 1933

Thomas von Aquino: "Sermo VII In festo SS. Innocentium, ex Epistola", in: Opusculum IV. Sermones pro dominicis diebus et pro sanctorum solemnitatibus, *Opera Omnia*, Bd. 29, hg. von St. E. Fretté, Paris 1876, 290

Unterkircher, Franz [Hg.]: Tacuinum Sanitatis in Medicina. Codex Vindobonensis Series nova 2644 der Österreichischen Nationalbibliothek, Graz 1967, Kürzlich auch erschienen als Das Hausbuch der Cerruti. Nach der Handschrift in der Österreichischen Nationalbibliothek übertragen aus dem Lateinischen und Nachwort von Franz Unterkircher = Die bibliophilen Taschenbücher 130, Dortmund 1979