
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 4 (1980)

Artikel: Instrumentensymbolik und Aufführungspraxis : zum Verhältnis von
Symbolik und Realität in der mittelalterlichen Musikanschauung

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INSTRUMENTENSYMBOLIK UND AUFFÜHRUNGSPRAXIS
Zum Verhältnis von Symbolik und Realität
in der mittelalterlichen Musikanschauung

von Dagmar Hoffmann-Axthelm

EINLEITUNG

Seit ihrer Wiederentdeckung durch die Musikwissenschaft wurde die Musik des

Mittelalters immer wieder nach ihrem historischen Klangbild befragt. Welche
Stücke wurden vokal, welche instrumental ausgeführt? Wie sahen die zeitgenössischen

Instrumente aus und wie klangen sie? Welche Kombinationen waren möglich

oder üblich?
Die musikalischen Primärquellen geben zwar über diese Dinge nur außerordentlich

spärlichen Aufschluß; aber eine große Zahl von Zeugnissen unterschiedlicher
Provenienz bietet eine Fülle von Information. Zeugnisse aus Malerei, Plastik und
Literatur, musikbezogene Hinweise aus dem theologischen und literarischen Schrifttum

sowie Archivalien wie Rechnungsbücher, Verordnungen und Beschlüsse geben
ein Bild von Gestalt und Kombinationsmöglichkeiten der Musikinstrumente, vom
gesellschaftlichen Rahmen, in dem sie erklangen, und den musikalischen Formen,
die durch sie ihre Realisierung fanden.

Hier freilich beginnen die Schwierigkeiten. Denn die Auswertung jener Quellen
erweist sich nur so lange als unproblematisch, wie die Besetzung weltlicher Musik
zur Diskussion steht. Geht es jedoch um das Musizieren in der Kirche, um die Frage,
welche Musik im kirchlichen Rahmen zu erklingen hat und insbesondere darum,
ob lediglich Vokalmusik zugelassen ist, oder ob auch instrumental musiziert werden

darf, dann ergeben sich Widersprüche, die sich aus dem reinen Quellenmaterial
nicht schlüssig erklären lassen. Einerseits nämlich werden in Konzilsbeschlüssen
und anderen kirchlichen Verordnungen sowie in Texten der Kirchenväter immer
wieder Warnungen oder Verbote ausgesprochen, die sich gegen das Instrumentenspiel

in der Kirche richten. Andererseits aber sind neben direkten Zeugnissen, die
die Präsenz von Musikinstrumenten im sakralen Rahmen belegen, gerade jene
Warnungen und ständig wiederholten Verbote ein deutlicher Hinweis auf die Mißachtung

des kirchlicherseits vertretenen Anspruchs auf instrumentale Abstinenz.
Wie also wurde die im engeren oder weiteren Sinne liturgisch gebundene

Mehrstimmigkeit des 13. und 14. Jahrhunderts — Organum, Conductus, Meß-Satz und
Motette — musiziert? Rein vokal, rein instrumental, vokal-instrumental? Die Quellen

scheinen alle Möglichkeiten zuzulassen.

Seit langemwird dieseFrage in der Literatur diskutiert,wobei die meisten der älteren

Autoren, die sich über Besetzungsfragen äußerten, dies eher am Rande taten;
denn sie betrachteten als Schwerpunkt ihrer Arbeit die Edition bzw. Analyse der
musikalischen Quellen sowie die Auseinandersetzung mit Problemen der Überlieferung,

der Notation und der Satztechnik. Überlegungen zur Aufführungspraxis

9



fielen hierbei als Nebenprodukte gleichsam von selbst ab und hatten ihren
Ausgangspunkt naturgemäß in der Struktur der überlieferten Musik sowie in ihrem
paläographischen Befund. Die langen Haltetöne der Organa schienen instrumentale

Ausführung ebenso nahezulegen wie die Textlosigkeit motettischer Tenor-
Partien. Hier und dort wurden auch außermusikalische Quellenkreise herangezogen,

die jedoch nicht systematisch nach ihrer aufführungspraktischen Relevanz
befragt wurden. So kommt es, daß sich in der Literatur zwar eine Vielfalt von oft
subjektiven, durch Einfühlung gewonnenen Theorien, Vermutungen und Meinungen

zum Thema der Besetzungspraxis spiegelt, daß es aber über lange Zeit an einer
verbindlichen Optik fehlte, die es gestattet hätte, die einzelnen Theorien einzuordnen

und zu beurteilen.
Was die Besetzung der kirchenmusikalischen Formen Organum, Meß-Satz,

Motette und Conductus betrifft, so sind in der Literatur alle vorhandenen Möglichkeiten

vertreten: die vokale, die instrumentale und die vokal-instrumentale
Ausführung. Friedrich Ludwig spricht zwar in Bezug auf das Organum von der
,,unzweifelhaft instrumentale(n) Anlage vieler Partien", fährt dann aber fort: „Da
ich aber keinerlei Grund sehen kann, die Oberstimmen der liturgischen Organa

ganz im Widerspruch zu ihrer liturgischen Bestimmung für instrumental gedacht
zu erachten — die bloße Melismatik ist kein genügender Grund, da der mittelalterliche

Kirchensänger schon durch den Gregorianischen Gesang im Vortrag höchst
ausgedehnter und verfeinerter Melismatik durchaus geschult war —, so scheint es

mir auch ohne jedes Bedenken zulässig zu sein und der Anschauung zunächst des

12. Jahrhunderts mehr zu entsprechen, auch die Conductus-Melismatik wenigstens
im Prinzip als vokal gemeint anzusehen".1 Aus ähnlich pragmatischen Gründen
tendiert Yvonne Rokseth zur Annahme einer vokal-instrumentalen Mischpraxis.
Für den Halteton-Tenor des Organums nimmt sie auf Grund der sich für einen

Einzelsänger ergebenden atemtechnischen Schwierigkeiten chorische Besetzung und

gegebenenfalls die Unterstützung durch eine Portativ-Orgel an. Bezüglich der
Oberstimmen hält sie die gelegentliche Verwendung von Instrumenten als Sängerhilfe
für möglich.2 René Clemencic neigt hinsichtlich der Besetzung des Conductus zur
Vokal-These, möchte aber das Mitwirken von Instrumenten nicht generell
ausschließen: „Diese hatten vielleicht die Stimme verdoppelnd mitgespielt, oder die

Sänger haben die Unterstimme unisono vorgetragen, die Instrumente aber die
Oberstimme allein realisiert".3 Leonard Ellinwood drückt sich ähnlich ambivalent aus.

Zwar kann er sich die instrumentale Ausführung auch textierter Conductus-Par-
tien vorstellen, aber festlegen möchte er sich nicht: ,,0f course, it is equally possible
that the entire work was performed by singers and players together, or that it was
all sung unaccompanied".4

1

Ludwig, „Die geistlich nichtliturgische, weltlich einstimmige und die mehrstimmige Musik",
223.

2 Rokseth, Polyphonie du Xlllè siècle IV, 44.
3 Clemencic, „Die Verwendung von Instrumenten zur Zeit Dantes", 176.
4 Ellinwood, „The Conductus", 181.

10



Rein vokale Ausführung für Organum sowohl wie für Conductus nimmt
demgegenüber Jacques Handschin an, der sich dabei auf einige Belege in den Rechnungsbüchern

der Kirche Notre Dame de Paris beruft, die im Zusammenhang mit der
Ausführung von Organa zwar Zahlungen an Organum-Sänger, nicht aber an Instru-
mentalisten aufweisen.5 Die Vokal-Ausführung des Conductus versucht er durch
zwei Miniaturen in der Notre-Dame-Handschrift W2 nachzuweisen, die dort auf
f. 31 den Faszikel mit dreistimmigen und auf f. 92 denjenigen mit zweistimmigen
Conductus einleiten, und die im ersten Falle drei, im zweiten vier singende Kleriker

darstellen.6
Schließlich wurde auch die These, Organum sowohl wie Conductus bedürfe rein

instrumentaler Ausführung, vertreten. Walter Krüger hat in einem ausführlichen,
nur der Instrumentations-Problematik gewidmeten Aufsatz den Nachweis zu erbringen

versucht, daß nicht allein die Organa-Tenores instrumental auszuführen seien —

dieser Meinung sind auch andere Autoren —, sondern daß dies auch für die
Oberstimme gelte.7

5 Handschin, „Zur Geschichte von Notre Dame", 8.
6 Handschin geht in der Übertragung der Bildinhalte auf die aufführungspraktische Situation

noch einen Schritt weiter. Aus der Tatsache, daß im ersten Fall die Zahl der ausgeschriebenen

Stimmen und die der dargestellten Sänger übereinstimmt, schließt er für beide Fälle auf
vokal-solistische Ausführung. Die Diskrepanz, die sich im zweiten Fall ergibt und die nach
Handschin, nach dessen Angaben nur drei Kleriker abgebildet sind, demnach um eine Nuance
geringfügiger ist, versucht er als „versehentliche Übertragung" zu deuten, wobei sich hier freilich

die grundsätzliche Frage nach der Beweiskräftigkeit der Miniaturen für aufführungspraktische

Belange stellt.
7

Krüger, „Aufführungspraxis mittelalterlicher Mehrstimmigkeit"
Zur Stützung dieser These bedient sich Krüger vorwiegend theoretischer Quellen, wobei freilich

sein Umgang mit diesen hinsichtlich der Ergebnisse zu Skepsis Anlaß gibt. So leitet er die
Ansicht, der Organum-Tenor sei instrumental auszuführen, von daher ab, daß die einzelnen
Tenor-Haltetöne in manchen Quellen organici puncti genannt werden. Dies ist nach Krüger
ein aufführungspraktischer Hinweis der Art, daß jene Haltetöne auf der Orgel zu realisieren
sind. Zur Stützung dieser Auffassung zieht er u.a. eine Stelle bei Anon. 4 heran, wo der im
Organum duplum ausgehaltene Tenor-Ton mit einem Orgel-Bordun verglichen, entgegen Krügers

Auffassung aber keinesfalls gleichgesetzt wird: „cuius [sc. organi puri] tenor est G con-
tinuandi et G in fine modo stabili, ut in burdone organorum" (Reckow, Der Musiktraktat des

Anon. 4, 80, 4). Ausgangspunkt für Krügers These, daß auch die Oberstimmen instrumental
auszuführen sind, ist die Tatsache, daß diese nicht eigens textiert sind. So fragt der Autor,
„was dazu berechtigt, dem in der Handschrift textlosen Duplum und — soweit vorhanden —

Triplum und Quadruplum die Silben des Cantus prius factus zu unterlegen, ferner die textlosen

Partien des Conductus als Melismen zu deuten" (Mf 10, 401). Zur Beantwortung dieser

Frage zieht er das Begriffspaar cantus cum littera und cantus sine littera heran, das er im
Sinne von vokal (d.h. mit Text) bzw. instrumental (d.h. ohne Text) auszuführende Musik
versteht. Diese These konfrontiert er mit einem Zitat aus dem Traktat des Johannes Odington,
nach dem Ligaturen die Kontraktion mehrerer Einzelnotae sind, was man, wie Odington
fortfährt, bei gewissen textlosen cantus organici sehe, bei denen um einer kürzeren Schreibweise
willen die notae zu Ligaturen zusammengezogen seien („Ligatura est plurimarum notarum
contractus, ut quia quidam cantus organici sunt sine littera notis conjungunt propter brevi-

tatem ligaturarum." CS I, 242 a). Da für Krüger organicus die Bedeutung „instrumental" hat,

11



Waren die bisher genannten Autoren bei ihren Deutungen von der überlieferten
Musik ausgegangen, so wählt Arnold Schering mittelalterliche Musikdarstellungen
als Ausgangspunkt für seine Theorien. Er folgt damit dem Beispiel Hugo Leichtentritts,

der in seinem Aufsatz „Was lehren uns die Bildwerke des 14.—17. Jahrhunderts

über die Instrumentalmusik ihrer Zeit?" Ensemble-Darstellungen auf die
vorhandenen Kombinationen hin untersucht und versucht hatte, diese mit gewissen

Erscheinungsformen des zeitgenössischen Musiklebens in Verbindung zu bringen.

Allerdings hatte er hierbei — obgleich sein Bildmaterial fast ausschließlich
Engelskonzerte darstellte — die weltliche Instrumentalmusik im Sinn. Schering
dagegen bezieht sich auf Organum, Discantus und Motette, wenn er unter
Hinweis auf „eine Reihe kostbarer Miniaturen in Psalterien und Gebetbüchern", die

„meist den König David im Kreise seiner Musiker" darstellen, eine „hochentwickelte

Kammermusik vom 8. Jahrhundert her an" vermutet, die er sich, da die
Zahl der Begleiter Davids in der Regel vier beträgt, als „Quintettmusik" vorstellt.8
Er schließt aus der Art der abgebildeteten Instrumente auf ein „stilles" Musizieren,

das dennoch „nicht eines vibrierenden Reizes" entbehrt. Als Begründung
führt er an, daß „der Zusammenklang dieser Instrumente, die, wenn es irgend
ging, den drei Kategorien der tensibilia, inflatibilia und percussibilia zugleich
entnommen wurden, nicht auf Verschmelzung zu einer Einheit abgestimmt
[war], sondern eine gewisse Zerspaltenheit [ergab]. Scharf und deutlich nämlich

hoben sich Klangfarbe und Stimmzug des einen Instruments von denen der
anderen ab." Dieser „Spaltklang" paßt Scherings Meinung nach ausgezeichnet zur
zeitgenössischen Musik, nämlich den „Organa, Diskanten und Motetten mit ihren
rücksichtslosen Durchgängen und heterophonen Gewagtheiten".9

cantus organicus mithin im Sinne von „Instrumentalmusik" zu verstehen ist, folgt, daß Musik,
die, wie die Organa, sine littera und in ligierter Form aufgeschrieben ist, instrumental
auszuführen ist. Diese Ansicht läßt sich aus mehreren Gründen nicht aufrecht erhalten. Zum einen
ist der Terminus sine littera nicht auf Instrumentalmusik beschränkt, denn er erscheint auch
in Zusammenhang mit Musik, die zwar textlos ist, aber dennoch — in Vokalisen — gesungen
wird (So schreibt Johannes de Grocheo: „Est autem ductia sonus illitteratus Dico autem
illitteratus, quia licet in voce humana fieri possit et per figuras repraesentari, non tarnen per
litteras scribi potest, quia littera et dictamine caret." Rohloff, Der Musiktrakat des ]ohannes
de Grocheo, 52, 38—41). Zum zweiten basiert die sine littera-Notierung der Oberstimmen
auf einer notationsimmanenten Notwendigkeit : diese der Modalnotation wesenseigene Schreibweise

macht eine gezielte Zuordnung von Textsilben und Einzeltönen aus Platzgründen von
vornherein unmöglich. Zum dritten geht die Zugehörigkeit des unter dem Tenor angeordneten

Textes auch zu der bzw. den Oberstimmen aus der in manchen Handschriften durchgeführten

Praxis hervor, nach der die den Tenor-Text gliedernden Silbenstriche auch im Notentext

des Duplums bzw. Triplums erscheinen (Vgl. hierzu Flotzinger, Der Diskantussatz im
Magnus Liber, 164f.).
Widersprechen diese Argumente auch nicht grundsätzlich der Mitwirkung von Instrumenten
bei der Ausführung von Organum und Conductus, so machen sie doch deutlich, daß die
Annahme rein instrumentaler Ausführung nicht aufrecht zu erhalten ist.

8
Schering, Aufführungspraxis alter Musik ,11.

9 Aufführungspraxis alter Musik, 12.

12



Allerdings hatte schon im Jahre 1903 Edward Buhle davor gewarnt, gerade
Bibelillustrationen uneingeschränkt auf aufführungspraktische Aspekte hin
auszuwerten, indem er auf die Abhängigkeit der Darstellungen von den zu illustrierenden
Texten hinwies.10 Aber erst Reinhold Hammerstein hat sich in seinen Arbeiten —

am nachdrücklichsten in seinem 1962 erschienen Buch Die Musik der Engel — mit
der Frage auseinandergesetzt, welchen Stellenwert Musikinstrumente im Rahmen
eines fixierten ikonographischen Bezugssystems haben. Damit hat er gleichzeitig
einen Weg gewiesen, der es erlaubt, die Vielfalt der besetzungspraktischen Möglichkeiten

unter einem verbindlichen Blickwinkel zu betrachten und zu beurteilen.
Dabei geht es Hammerstein allenfalls am Rande um Fragen der Aufführungspraxis.

Ihn interessieren weder die spieltechnischen Möglichkeiten der dargestellten
bzw. beschriebenen Instrumente noch auch Spekulationen über deren praktische
Verwendbarkeit in der überlieferten Musik.

Seinen Ausgangspunkt bildet die mittelalterliche Musikanschauung mit ihren Wurzeln einerseits

in der antiken, numerusbezogenen Denkweise, andererseits in der theologisch-liturgisch
bestimmten Musikauffassung des christlichen Mittelalters, „die bestimmt ist von den Vorstellungen

von der himmlischen Liturgie und ihrem Zusammenhang mit der irdischen Liturgie
der Kirche". 'Hauptsächlich diese zweite Auffassung ist es, vorderen Hintergrund Hammerstein

seine Untersuchungen vornimmt. Zusammenfassend ergibt sich danach, daß die Engel,
wie die Bibel, die Schriften der Kirchenväter, Heiligen-Visionen und Legenden bezeugen,
Träger des himmlischen Gotteslobes sind. Sie sind es, die im himmlischen Thronsaal rund um
den Gottesthron den Gottesdienst organisieren und zelebrieren, wobei ihr Gesang so
unermeßlich schön ist, daß ersieh mit keinerlei menschlichen Vorstellungen vergleichen läßt. Aber
ungeachtet dieser numinosen Erhöhung sind sie es auch, die den Menschen die irdische Liturgie

bringen, sie die christlichen Gesänge lehren, auch selbst helfend mit ihrem Gesang eingreifen

und damit den Menschen eine Vorstellung vom himmlischen Lobgesang geben. So sind
die Engel zentrales Bindeglied zwischen Himmel und Erde, zwischen Gott und den Menschen.
Auf der anderen Seite jedoch ist der herrschende Abstand offensichtlich: Die irdische Liturgie

ist ein schwaches Abbild des himmlischen Gottesdienstes, diesem allenfalls im Äußeren,
nicht aber in der Schönheit und Intensität der musikalischen Gestaltung vergleichbar.
Innerhalb dieses Rahmens verfolgt Hammerstein die verschiedenen Ausdrucksmöglichkeiten

des Engelslobes, wie es in Gesang, Tanz und Prozession greifbar wird, und seine irdischen
Spiegelungen, die sich — positiv — im Gottesdienst und — negativ — in Teufelsmusik und
weltlichem Spielmannstum ausmachen lassen, in ihrer Kontinuität und ihren Wandlungen durch
die Jahrhunderte.

Als Material für die Untersuchung der Engelsmusik dienen Hammerstein literarische

Quellen und Zeugnisse aus Malerei und Plastik, in denen Instrumentenengel
im Ensemble dargestellt oder beschrieben werden. Da er diesen Quellen hinsichtlich

aufführungspraktischer Fragen nur einen sehr begrenzten Realitätswert zubilligt,

folgt für die dargestellten Musikinstrumente, daß diese nicht als Spiegel für
zeitgenössische Instrumentationsgewohnheiten herangezogen werden können.

Während dies Material Hugo Leichtentritt und anderen anschaulich die mittelalterliche
Klangvorstellung zu spiegeln schien, ist es nach Hammerstein nur in sehr beschränktem Maße für
die genannte Fragestellung nutzbar zu machen. Denn zwar gewinnen die Engel — dies gilt

10 Buhle, Die musikalischen Instrumente, 3.
11 Musik der Engel, 10.

13



naturgemäß primär für Zeugnisse aus dem Bereich der bildenden Kunst — im Laufe des
Mittelalters zunehmend anthropomorphe Züge: sie erscheinen in menschlicher Gestalt und halten

oder spielen Instrumente, deren Formgebung der zeitgenössischen Instrumentenwirklichkeit

entspricht. Dennoch aber ist, wie Hammerstein meint, weder der einzelne Engel als

Instrumentalist, noch eine Gruppe musizierender Engel als Ensemble zu verstehen. Denn
Engelslob ist seinem Wesen nach nicht Instrumentalspiel, sondern Gesang. Daraus ergibt sich
für die Instrumente, die den Engeln in die Hand gegeben sind, daß sie „bei aller Natürlichkeit
und Richtigkeit der dargestellten Spielweise als anschaulich sichtbar gemachter Gesang" zu
verstehen sind. „Der Klang himmlischen Lobgesanges ist durch irdische Klangwerkzeuge,
durch Musikinstrumente sichtbar gemacht."12 Indem damit nach Hammerstein die Instrumente

in Engelshand nicht sich selbst bedeuten, sondern als Symbole für etwas letztlich Aus-
sermusikalisches, nämlich für himmlisches, menschlichem Wahrnehmen sich entziehendes
Gotteslob stehen, können auch Gruppen musizierender Engel nicht im Sinne eines Ensembles,

d.h. als Spiegel einer zeitgenössischen Besetzungspraxis aufgefaßt werden, sondern sind
„als Aneinanderfügung von Einzelgliedern"13 zu verstehen. Hammerstein spricht von „Als-
Ob-Ensembles", denen „etwas Unwirkliches" anhaftet. Denn: „Was man da auf den Bildern
sieht, läßt sich nicht in einen bestimmten Klang umsetzen. Es handelt sich um eine tropie-
rende Entfaltung, eine variierende Ausschmückung der himmlischen Liturgie, die ihrem
Wesen nach Gesang ist."14 Eine Ausnahme von dieser Regel möchte Hammerstein allenfalls
hinsichtlich solcher Engelsensembles machen, die nach Art irdischen Hofzeremoniells paarige

Businen spielen oder Tanzmusik machen. Im zweiten Fall erscheint die Musik, wie er
meint, „nicht für etwas anderes, sondern in der ganzen Wirklichkeit ihrer Funktion, nämlich

den dargestellten Tanz zu begleiten, bzw. auszulösen".15

Zu entsprechenden Ergebnissen kommt der Autor auch in seinem Buch Diabolus in Musica,
in dem er die mittelalterliche Musikanschauung aus der Gegenposition, von der Musik der
Teufel her, veranschaulicht. Auch diesem Buch liegt die Überzeugung zugrunde, daß sich die
mittelalterliche Musikanschauung in einer „Kernvorstellung" spiegelt, die „durch das ganze
Mittelalter hindurch einen relativ invariablen Charakter"16 hat. Für den Gegenpol des dem
menschlichen Ohr inkommensurablen Engelsgesanges, die Höllenmusik, ist die irdisch-spiel-
männische Tanz- und Instrumentalmusik der adäquate Ausdruck. Speziell für die Musikinstrumente

gilt seit den Kirchenvätern, daß sie als Erbstücke des Heidentums teuflischen Charakter

haben und daher „von Anfang an rigoros vom christlichen Gottesdienst ausgeschlossen"17
sind. Die allegorische Ausdeutung, die sie — ebenfalls durch die Kirchenväter — erfuhren, ist
für Hammerstein nichts anderes als ein Ausweg aus dem Dilemma, daß „in der Bibel,
vornehmlich in den Psalmen, sehr wohl Instrumente als Werkzeug des Gotteslobs genannt
werden".18 Denn dadurch werden sie zum „Zeichen oder Symbol für Anderes, Außermusikalisches.

Diese allegorischen oder symbolischen Erklärungen werden durch das ganze Mittelalter
tradiert und verwendet. Das aber bedeutet, daß ihnen nur höchst bedingt und differenziert
eine volle Realität im Sinne zeitgenössischer Instrumentenwirklichkeit oder gar historicher
Aufführungspraxis zugebilligt werden kann".19 Über die Bedingungen und Differenzierungen,
die einen Realitätsbezug zuließen, finden sich im Verlauf des Buches einige Andeutungen.
Grundsätzlich gilt, daß es nicht im eigentlichen Sinne gute und böse Instrumente gibt. Denn
wiewohl sich einige typische Teufelsinstrumente ausmachen lassen, wäre es ein „falscher

12 Musik der Engel, 220.
13 A.a.O.
14 A.a.O., 2 37.
15 A.a.O., 238.
16 Diabolus in Musica, 16.
17 A.a.O., 23.
18 A.a.O.
19 4 o n

14



Schluß, anzunehmen, daß bestimmte Instrumente in jedem Falle und wann immer sie
auftreten, einen teuflischen Aspekt haben müßten. Dasselbe Instrument kann je nach
Bildzusammenhang einen verschiedenen, sei es negativen, sei es wertneutralen, sei es positiven Sinn
haben".20 Einen positiven Sinn hat es — seit dem 12.—13.Jahrhundert — vor allem dann,
wenn es theorie- bzw. kunstfähig ist21, wenn es also die pythagoreischen Gesetzmäßigkeiten
spiegelt und zur Ausführung geordneter, auf Maß und Zahl beruhender Musik imstande ist.
Aus diesen Tendenzen heraus, meint Hammerstein, sei „das allmähliche Mündigwerden der
Instrumentalmusik" hervorgegangen, wobei er jedoch einschränkend hinzufügt, daß dies ein
langer Prozeß gewesen sei, „der sich über Jahrhunderte erstreckt. Denn wie sehr die Verteu-
felung des Spielmanns im Laufe der Zeit auch eine gewisse Entschärfung erfahren mag und
die Beurteilung seiner Musik differenzierter wird, so reicht das doch nicht aus, um ihn voll
aufzuwerten. Im Raum kirchlicher Literatur und Kunst zumindest ändert sich auf weite
Strecken nichts an der alten Wertung. Hier bleibt die topische Gleichung oder zumindest die
Analogie vom Spielmann und Teufel bis zum Ende des Mittelalters voll in Geltung".22

Hinsichtlich des Problems der Musikinstrumente in der Kirche ergibt sich auf der

Grundlage von Hammersteins Forschungen damit folgendes: Die irdische Liturgie
ist ein Abbild des himmlischen Gottesdienstes, der sich rein vokal, ohne Zuhilfenahme

von Instrumenten vollzieht. Wenn auf Abbildungen in diesem Zusammenhang

dennoch Musikinstrumente erscheinen, so soll dies lediglich den gegenüber
menschlichen Möglichkeiten gesteigerten Ausdruck des Engelsgesanges charakterisieren.

Da also die Engel ihren Gottesdienst rein vokal vollziehen, gilt dies für die
irdische Liturgie ebenfalls. Erfolgt die Argumentation aus der entgegengesetzten
Richtung, so führt sie zum selben Ergebnis: Musikinstrumente sind, bedingt durch
den heidnischen Ursprung, von vorn herein mehr oder weniger Werkzeug des Teufels.

Zwar werden sie allegorisch überhöht, stehen dann aber nicht mehr für sich

selbst, sondern werden zum Symbol für etwas Außermusikalisches. Ais reale
Klangkörper haben sie folglich — die Orgel ausgenommen — in der Kirche nichts zu
suchen.

Damit lassen sich Hammersteins Ergebnisse, bezogen auf die Aufführungspraxis
von Kirchenmusik, in einen methodischen und einen sachbezogenen Gesichtspunkt
unterteilen. Für die Methode ergibt sich, daß Darstellungen, die Engelsmusik
zeigen, für die Aufführungspraxis der Zeit nur hinsichtlich instrumentenkundlicher
Fragestellungen nutzbar zu machen sind, nicht aber, oder nur „höchst bedingt
und differenziert", für Fragen der Ensemblebildung. Der sachliche Aspekt bezieht
sich auf die Besetzung der Kirchenmusik: Wenn aus den genannten Gründen
Musikinstrumente mit Ausnahme der Orgel in der Kirche nicht akzeptiert wurden, so

ergibt sich, daß Kirchenmusik rein vokal, allenfalls mit Unterstützung durch die

Orgel, ausgeführt wurde.
Freilich ist damit die Rolle, die die Musikinstrumente im sakralen Raum spielten,

und das damit verbundene Problem der Besetzungspraxis liturgischer
Mehrstimmigkeit nicht gelöst. Denn nach Aussagen der Quellen läßt sich weder der

methodische noch der sachliche Aspekt uneingeschränkt aufrecht erhalten. Zum

20
A.a.O., 24.

21
A.a.O., 61.

22
A.a.O., 61.

15



einen nämlich gibt es im Bereich des Geistlichen Spiels Quellen, in denen unzweideutig,

auf realer Ebene, instrumentale Engelsensembles belegt sind23, und zum
anderen ist bezeugt, daß neben der Orgel auch andere Instrumente im Gottesdienst
erklangen.24 Damit ergibt sich die Frage, ob es sich bei diesen Zeugnissen, die in
offenkundigem Widerspruch zu Hammersteins Theorie stehen, um die sprichwörtlichen

Ausnahmen von der Regel handelt, oder ob die umrissene Theorie zu eng
gefaßt, zu streng durchkonstruiert ist, als daß der ganze Reichtum der
Erscheinungsformen mittelalterlichen Musikgeschehens in ihr aufgehen könnte.

Es gibt einige Anhaltspunkte, die für die zweite der genannten Möglichkeiten
sprechen. Hammersteins Ergebnisse sind nur auf der Basis der strikten Trennung
von irdisch-realer und himmlisch-symbolischer Ebene tragfähig. Nur wenn diese
beiden Bereiche streng auseinandergehalten werden, kann die Realitätsnähe, die
die Engelsmusik ausstrahlt, als scheinbar klassifiziert, nur dann kann sie als Symbol

für etwas menschlichem Streben letztlich Unerreichbares verstanden werden.
Hier allerdings stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich für die Menschen

ergeben hätten, deren Denken und Fühlen in einem derartigen System wurzelte.
Ein Künstler etwa, der es im 13. oder 14.Jahrhundert unternahm, ein Engelskonzert

zu malen, hätte ein kompliziertes Verfahren anwenden müssen. Die
Instrumente, die er den Engeln in die Hand gab, hätte er nach realer Anschauung gestaltet.

Hinsichtlich ihrer Auswahl und Zusammenstellung im Ensemble hätte er jedoch
— seine eigene Erfahrung außer acht lassend — außermusikalische Gesichtspunkte
walten lassen. Quer durch die Darstellung wäre somit ein unsichtbarer Riß verlaufen,

der das Reale, Vordergründige vom Gemeinten, Numinosen getrennt hätte.
Warum aber bediente sich jener Künstler zur Darstellung eines jenseits der eigenen

Realität liegenden Sachverhalts einer derart indirekten Ausdrucksweise? Warum
führte er jene Dinge dem Betrachter nicht so vor Augen, daß diesem das Fremde,
Andersartige unmittelbar anschaulich wurde, indem er die Instrumente so

phantastisch, ersichtlich außerreal darstellte, wie dies das ganze Mittelalter hindurch
z.B. mit den Instrumenta Hieronymi geschah, die durchgängig eine deutlich
jenseits des alltäglichen Anschauungsbereiches liegende, dasNuminose ihrer biblischen
Herkunft ins Bild setzende Ausprägung erfuhren?

Wenn in den Darstellungen von Engelsmusik auf diese Möglichkeit verzichtet
wird, wenn hier vielmehr mit im Laufe der Entwicklung stets zunehmender
Perfektion dem instrumentenbaulichen Stand der Zeit entsprochen wird, so heißt das

zunächst, daß zumindest in diesem Punkt die Musik der Engel von den Zeitgenossen

nicht unter dem Blickwinkel des Irrealen, Inkommensurablen gesehen wird,
sondern jeweils den aktuellen Stand einer lebendigen Instrumentenbau-Praxis spiegelt.

Wie aber ist dies zu verstehen? Ist hier die greifbar werdende Realität
ungeachtet der durch die Instrumenta Hieronymi gekennzeichneten Möglichkeiten im
Sinne Hammersteins als Scheinrealität aufzufassen, oder hat sie doch einen tiefer
in der menschlich-alltäglichen Wirklichkeit wurzelnden Sinn?

23 Vgl. Kap. III, besonders 67—71.
24

Vgl. Kap. II, 43 f.

16



Im Mittelalter erscheint, und es war nicht zuletzt Hammerstein, der immer wieder

eindringlich darauf hingewiesen hat, das Gezeigte nicht um seiner selbst willen,
sondern als Hinweis auf ein dahinterstehendes Gemeintes, nämlich auf die Idee
eines sinnvoll gelenkten Ganzen. Die Kunst ist dazu da, den „göttlichen Plan des

Alls" heraufzurufen. Sie läßt „eine Trennung von Auge und Hirn nicht gelten: sie

kennt den Menschen als geistige Natur und erwartet von ihm ein denkendes
Sehen".25 Dies gilt sowohl für das Ganze wie für das Einzelelement, sowohl für den
Gesamtbereich der Musik wie für das einzelne Musikinstrument. Beide, Musik und
Musikinstrument, stehen für eine Idee, für etwas, was sich realer Ausdrucksmöglichkeit

entzieht, beide werden zum Symbol, durch das sich jene Idee abbildhaft
fassen läßt. Das heißt aber, daß im Sinne jener Einheit von Auge und Hirn die Realität

gleichzeitig Symbol ist. Viella, Harfe, Orgel und all die anderen Instrumente
bieten dem Betrachter bzw. Hörer in ihrer wirklichen Gestalt, ihrem realen Klang
eine Möglichkeit, etwas von der Idee zu erfahren, sind ein Abbild, durch das
hindurch die Wahrheit zu erahnen ist. Dem gläubigen mittelalterlichen Menschen sind
Musikinstrumente so ein klingendes Zeichen für die Wahrhaftigkeit des christlichen
Glaubens.

Unter diesem Blickwinkel betrachtet bedeutet die Tatsache, daß man im späten
Mittelalter diese klingenden Zeichen den Engeln in die Hände gibt, einen Hinweis
auf das Ganze der Idee, die sich bruchlos wie ein Bogen von der irdischen Abbild-
haftigkeit bis zum Zentrum jener Wahrheit spannt. Dies auszudrücken ist der

Instrumentenengel denkbar geeignet. Denn beide Sphären, die irdische sowohl wie
die himmlische, werden in ihm sinnfällig. Der irdische Bereich drückt sich aus in
der Menschengestalt des Engels, die ja auch ein Symbol, mikrokosmische Spiegelung

des Makrokosmos ist, sowie im Instrument, durch das — in gleicher Weise wie
durch die Menschengestalt — die Idee hindurchscheint. Die himmlische Sphäre findet

ihren Ausdruck in der Erhebung jener Menschengestalt ins Numinose, in ihrer
Identifizierung mit einem überirdischen Wesen. Die Perspektive freilich, aus der
heraus diese Erhebung geschieht, bleibt naturgemäß stets die menschliche und ist
als solche untauglich, die zentrale Idee adäquat auszudrücken. Diese muß, da sie

sich verbalem und darstellerischem Ausdruck entzieht, ihrerseits ins Abbild gefaßt
werden. Das Abbild aber entstammt menschlichen Vorstellungen, ist ein Teil
menschlicher, ins Ideelle transponierter Realität.Wenn also Engel mit Musikinstrumenten

dargestellt werden, so ist dies eine Steigerung gegenüber dem Bild musizierender

Menschen, denn die Idee ist auf höhererWarte abgebildet, die Symbolhaf-
tigkeit des Ganzen gewinnt an Intensität. Ihrer Qualität nach aber bleibt eine
derartige Darstellung das, was sie auf irdischer Ebene auch schon war, Abbild, Symbol
und damit gleichzeitig klingende mittelalterliche Realität.

Daß eine derartige Sichtweise andere Konsequenzen hinsichtlich des Problems
der Musikinstrumente in der Kirche hat, als sie sich für Hammerstein ergeben, liegt
auf der Hand. Denn sie gestattet nicht nur, Darstellungen von Himmelsmusik,
soweit sie sich jenseits ikonographisch so festgelegter Typen wie der 24 cithara-

25 Von den Steinen, Homo Caelestis, 8.

17



spielenden Alten oder der sieben tubablasenden Engel bewegen, für Fragen der
Ensemblebildung heranzuziehen. Sie kennzeichnet auch die vielen Zeugnisse, die
Musikinstrumente in der Kirche belegen, als Ausdruck einer Praxis, die ihre
Motivation daraus gewinnt, daß sie himmlisches Musizieren abbildhaft verkörpert, so
daß von hier aus aufs neue die Frage nach der Besetzung liturgisch gebundener
Mehrstimmigkeit und der Rolle der Instrumentalmusik in der Kirche gestellt werden

kann.
Damit ist das Ziel dieser Untersuchung umrissen. Hier soll es nicht um die

Erörterung spezifisch aufführungspraktischer Probleme gehen, weder um Überlegungen

zur Instrumentenkunde noch um solche zur Besetzung im engeren Sinne.
Vielmehr soll, ausgelöst durch die bislang unaufgelöste Widersprüchlichkeit der
Quellen, nochmals die Frage nach der Rolle der Musikinstrumente in der Kirche
gestellt werden. Denn solange hier Unklarheiten des beschriebenen Ausmaßes
bestehen, sind bezüglich der überlieferten Kirchenmusik detaillierte besetzungspraktische

Schlüsse verfrüht.
Für die Gliederung der folgenden Ausführungen war die Überlegung maßgeblich,

daß sich die Frage nach dem Realitätsgehalt der kosmisches Geschehen abbildenden

Quellen am sinnvollsten in der Konfrontation mit solchen Zeugnissen bearbeiten

läßt, die jenseits aller Ansprüche, außerirdische Wahrheiten auszudrücken, eine

zeitgenössische Realität ins Bild bzw. Wort setzen. Entsprechend sollen in einem

ersten Teil an Hand eines anschaulichen Beispiels aus der Buchmalerei die instru-
mentenbezogenen Elemente des himmlischen Gottesdienstes und der höllischen
Gegenwelt, nämlich Musikinstrumente und Spielmannswesen sowie Instrumentalspiel

und Tanz, zusammenfassend dargestellt werden. Dabei bin ich mir bewußt,
daß diese Dinge vor allem durch die Forschungen Reinhold Hammersteins und
Hugo Stegers eine vorzügliche Bearbeitung gefunden haben, der ich nichts prinzipiell

Neues hinzuzufügen habe. Wenn ich diesen Komplex hier trotzdem nochmals
zusammenfasse, dann deshalb, weil nur so die angesprochene Konfrontation mit
den realitätsbezogenen Zeugnissen vonstatten gehen kann. Diese sollen im zweiten

Teil dargestellt werden, wobei der Akzent auf der Frage liegt, ob und wie sich
die Elemente himmlischen Musizierens in der irdisch-kirchlichen und irdisch-weltlichen

Instrumental- und Tanzpraxis spiegeln. Im dritten Teil schließlich werde
ich Quellen aus dem Bereich des geistlichen Spiels ins Zentrum stellen, die
Aufschluß darüber geben, wie man im späten Mittelalter mit den Mitteln einer
herkömmlichen Aufführungspraxis Engelsmusik realisiert hat. Diese Quellen, die
bereits durch ihr bloßes Vorhandensein den Nachweis liefern, daß himmlisches
Musizieren mit irdischen Mitteln veranschaulicht wurde, mögen dann zum
Gradmesser dienen, wieweit Darstellungen von Engelsmusik zur Klärung aufführungspraktischer

Fragen beitragen können.

18



I. MUSIK UND SYMBOL

Auf der Basis von Hammersteins Forschungen läßt sich die mittelalterliche
Musikanschauung als ein Denken umschreiben, das die Musik mit Gesang, Instrumentalspiel

und Tanz wie alle auf Erden sich vollziehenden Abläufe als Abbild versteht;
abgebildet werden Vorgänge, die sich außerhalb des menschlichen Wahrnehmungsbereiches,

in der himmlischen bzw. teuflischen Hemisphäre vollziehen. Irdische
Musik und irdischer Tanz gelten im Urteil der Zeit solange als gottgefällig, Musiker

werden solange als Diener Gottes betrachtet, wie sie ein Abbild der Himmelsmusik

darstellen bzw. verwirklichen. Erklingt Musik jedoch einzig zu irdisch-weltlicher

Belustigung, dann gilt sie als Teufelswerk und die Musiker als Teufelsdiener.
Die folgenden Ausführungen zielen auf die Frage, welcher Mittel sich die Zeit

bediente, die beiden Bereiche von Himmels- und Höllenmusik, die sich menschlicher

Wahrnehmung ja prinzipiell entziehen, dem Betrachter dennoch in verständlicher

Form vor Augen zu führen. Es soll hier also nicht nach der realen Gestalt
und dem realen Klang von Musik und Musikinstrumenten gefragt werden, sondern
danach, wie sich die benannten metaphysischen Bereiche auf realer, der Anschaulichkeit

zugänglicher Ebene spiegeln.

DIE HIMMELSMUSIK

David als Musicus

Als Ausgangspunkt für die Veranschaulichung von Himmelsmusik soll die bekannte
Darstellung der „Sakralen und profanen Musik" aus der Handschrift Cambridge,
St.John's College, Ms. B 18, f. 1, dienen, einem wohl aus Reims, St.Remy
stammenden Psalter.1

Das zweigeteilte Bild zeigt in seiner oberen Hälfte König David im Kreise seiner
Musiker: Der König ist, auf einem Thron sitzend und die Harfe spielend, ins Zentrum
der Darstellung gerückt. Im linken oberen Feld sitzt ein Musiker, der ein Monochord

auf den Knien hält. Oberhalb seiner Linken hängt ein Glockenspiel, das er
mit einem Hammer bedient. Ebenfalls links von ihm befindet sich eine Orgel mit
einer zweireihigen Anordnung von je sieben Pfeifen, deren zwei Bälge von je einem
Kalkanten bedient werden. Rechts von David spielt ein Musiker auf einer aus
sieben Pfeifen bestehenden Panflöte, ein weiterer ein Grifflochhorn. Ein vierter Musiker

hält dem Betrachter ein Buch mit der Inschrift „Beatus vir qui non habiit in
consilio impiorum", „Wohl dem, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen",
entgegen, dem Anfang des 1. Psalms.2

1

Steger, David, 138ff. und Nr.38, 213; Hammerstein, [Besprechung Steger], 91f.; Smits van

Waesberghe, Musikerziehung, 52—5 3; Seebass, Musikdarstellung II, 111; Hammerstein, Dia-
bolus in Musica, 58ff.

2
Steger, David, 139.

19



Diese Darstellung eignet sich gut für den Zweck, Himmelsmusik in ihrer Beziehung

zum irdisch-musikalischen Geschehen zu betrachten, weil in ihr die beiden
zentralen Aspekte, die die Musikanschauung des Mittelalters bestimmen, greifbare
Gestaltung gewonnen haben: der aus antiken Traditionen überlieferte Aspekt des

numerusbezogenen Denkens sowohl wie die christlich-liturgische Musikanschauung.

Beide finden ihre Spiegelung in der Gestalt Davids und den ihn umgebenden
Musikinstrumenten. Denn der eine Traditionszweig ordnet den harfespielenden
König den Musici zu, jenen also, die die Zahlhaftigkeit der ars musica
durchschauen, während der andere in ihm den Cantor sieht, den Sänger, der jenseits
wissenschaftlicher Ansprüche für den geregelten und würdigen Ablauf der
Kultmusik sorgt.

Beide Typen, der Musicus sowohl wie der Cantor, haben im Laufe der
Entwicklung ihre ikonographische Festlegung erfahren. Wird David als Musicus
dargestellt3, so wird ihm, ebenso wie Pythagoras, Boethius und Guido als den drei
weiteren wichtigen Autoritäten, denen die Erfindung bzw. Systematisierung der
Musik zugesprochen wird, als Attribut eines jener Musikinstrumente in die Hand

gegeben, die das numerusbezogene Denken in besonders deutlicher Weise
sinnfällig machen: Monochord, Orgel oder Glockenspiel.4 Die Gestalt dieser Instrumente

bietet den visuellen, ihr Klang den akustischen Nachweis dafür, daß die der
musica instrumentalis zugrundeliegenden Zahlenverhältnisse eine Spiegelung
derjenigen Proportionen sind, die den Makrokosmos bestimmen, und entsprechend
ist ihr Klang ein akustischer Nachweis für die Schönheit der Sphärenharmonie,
deren irdischer Reflex er ist.5 Denn indem die kosmischen Proportionen beim
Monochord durch die Saitenlänge, bei der Orgel durch Mensur und Zahl der Pfeifen

und bei den Glocken durch ihre Anzahl und ihr Gewicht repräsentiert sind,
legen alle drei Instrumente in besonders anschaulicher Weise von einer Wahrheit
Zeugnis ab, die in dem alttestamentlichen, hier freilich, wie Hammerstein es

ausdrückt, besonders „griechischen" Satz angesprochen ist: „Alles hast du nach Maß,
Zahl und Gewicht geordnet" (Sap. 11.21).6

Die Darstellung Cambridge B 18 zeigt David mit keinem der drei pythagoreischen

Instrumente, sondern bildet ihn als Cithara-Spieler ab. Insofern vertritt er
hier nicht im eigentlichen Sinne den Typus des Musicus. Indem er als zentrale

Figur, umgeben von einem vielfältigen Instrumentarium, erscheint, erweist er sich
zunächst als Lenker der musica instrumentalis1, denn diese findet, wie es in
zeitgenössischen Definitionen heißt, „auf dreierlei Art, nämlich durch Gesang, Blasen

3 Nachweise bei Hammerstein, „Die Musik am Freiburger Münster", 213, Anm. 1 — 3.
4 Vgl. dazu die Abbildungen David mit Monochord: Seebass, Musikdarstellung II, Tf. 80 und

Steger, David, Tf. 16. David mit Orgel: Perrot, The Organ, Pl. XXVII und XXVIII. David mit
Glocken: Smits van Waesberghe, Cymbala, PL 6.

5
Vgl. hierzu Gurlitt, „Zur Bedeutungsgeschichte von musicus und cantorHammerstein,
Musik der Engel, Kap. V; Meyer-Baer, Music of the Spheres.

6 Musik der Engel 124.
7 Hammerstein, [Besprechung H. Steger], 91.

20



Tafel 1: Cambridge, St. John's College, Ms.B 18, f. 1 (veröffentlicht mit freundlicher Genehmigung

der „Masters and Fellows of St.John's College, Cambridge").

21



und Schlagen"8 ihre Realisierung. Dieser Aussage entspricht das Instrumentarium
der Psalter-Darstellung genau: Die menschliche Stimme ist durch jenen Musiker
vertreten, der das Psalmbuch in den Händen hält, die Blasinstrumente durch
Panflöte und Grifflochhorn9 und diejenigen Instrumente, die nach mittelalterlicher
Formulierung durch „Schlagen" zum Schwingen gebracht werden, durch Monochord,

Harfe, Glocken und Orgel.
Der Typus David Musicus findet freilich dennoch seine Ausprägung, indem zur

Rechten des Königs mit Monochord, Glocken und Orgel das Instrumentarium des

spekulativen Denkers angeordnet ist. Hierbei ist durch die Siebenzahl der
Orgelpfeifen und der Glocken ein weiterer Akzent auf diesen Aspekt mittelalterlicher
Musikanschauung gelegt; denn nach der Lehre des Pythagoras besteht die Oktave
aus sieben aufeinanderfolgenden Tönen, die wiederum den sieben Planeten (Mond,
Merkur, Venus, Mars, Jupiter, Saturn und Sonne) entsprechen, die im Kreisen um
die Erde Sphärenharmonien erklingen lassen.10 So gesehen sind Orgel, Monochord
und Glocken das klingende Abbild der den Kosmos durchklingenden musica mun-
dana, und David ist es, der die Zusammenhänge gleichsam in den Händen hält.

David als Cantor

Nach christlich-liturgischer Auffassung ist die musica instrumentais weniger ein
Abbild des Makrokosmos; vielmehr dient sie — wie Honorius von Autun es

formuliert — dazu, die Trinität zu preisen.11 David als dem biblischen Psalmensänger
ist es vorbehalten, für Musik und Gotteslob zu sorgen. Er ist der „Stifterund Ordner

von Kult und Liturgie".12 Nicht der spekulative Denker steht hier also im
Vordergrund, sondern der Praktiker.

Dies prägt auch seine ikonographische Fixierung: Erscheint David in der Rolle
des Cantors, so ist er mit der biblischen Cithara dargestellt, die meist in der Form
einer Harfe, mitunter jedoch auch als Rotte, Drehleier, Lira oder Laute13

wiedergegeben ist. Ferner ist er umgeben von „seinen" Musikern, von vier Instrumentali-
sten, die mit vier der insgesamt sieben in der Bibel genannten Psalmendichtern
identisch sind: mit Asaph, Eman, Ethan und Idithun. Deren Instrumentarium ist
ikonographisch nicht festgelegt. Sie streichen, schlagen, zupfen oder blasen ein
Instrument oder werden als Sänger dargestellt.

8 Honorius von Autun: „Notandum quod musica fit tribus modis, voce, flatu, pulsu." „Expo-
sitiones in psalmos selectos", PL 172, 307. Vgl. auch Hugo von St. Victor, in: Hickmann,
Musica Instrumentalis 71, Anm. 13.

9 Daß das dargestellte Horn über eine Bohrung verfügt, läßt sich aus der Fingerhaltung des Spie¬
lers schließen.

10 Smits van Waesberghe, Musikerziehung, 31.
11 „Notandum quod musica fit tribus modis, voce, flatu, pulsu Quae tria genera in istis nup-

tiis resonant; vox in choro, flatus in tuba, pulsus in cithara: quae mentem, spiritum, corpus
significant, quae Trinitatem semper laudibus concélébrant." PL 172, 307.

12 Hammerstein, [Besprechung Steger], 91.
13

Vgl. den Bildanhang bei Steger, David.

22



Ebensowenig wie der das Monochord teilende Musicus David um seiner selbst,
sondern um des Verweises auf die kosmischen Proportionen willen erscheint, ebenso
deutet der christliche Cantor und mit ihm die vier Musiker auf einen höheren
Zusammenhang hin. Bereits der Typus der von vier Begleitern umgebenen zentralen

Davidsgestalt weist eine ikonographische Verwandtschaft zu dem von den vier
Evangelisten umgebenen Christus auf. Diese Verwandtschaft ist aus der Bibel heraus

begründet, denn „David gehört der gens Jesse an, ist mit Christus verwandt: Er
wird als Präfigura Christi gesehen. Von seinem Psalmenwerk wird gesagt ,Psalmi
omnes qui inscribuntur ipsi David ad Christi pertinent sacramentum quia David
dictus est Christus' ".14

Neben der Verbindung durch die Wurzel Jesse besteht auch dadurch eine Beziehung

zwischen David und Jesus, daß beide Musiker sind. David ist als Psalmensänger,

als citharaspielender Spielmann und als Tänzer bezeugt; es heißt von ihm, daß

er zu seinem eigenen Gesang und zum Klang von Cithara, Cymbala, Tuba und
Orgel einen Tanz ausführt.15 Christus aber ist der summus musicus16, der alle diese

Fähigkeiten in ihrer höchstmöglichen Steigerung beherrscht. Er ist der Spielmann,
dessen wunderbar schönes Fidelspiel „die Seinen" mit himmlischer Freude erfüllt17
und er ist der Tänzer, der den Reigen der Seligen anführt und nach dessen Schritten

sich alle zu richten haben.18

Wenn also David singend, tanzend oder spielend dargestellt wird, so verweist er
über sich selbst hinaus auf den „höchsten" Musiker, von dessen Tanz und Spiel er
den Menschen eine Ahnung vermittelt. Dies tut er auch in der Miniatur aus der
Cambridger Psalterhandschrift. Denn obwohl hier die Komponente des Musicus in

14 „All diejenigen Psalmen, die David zugeschrieben werden, beziehen sich auf das Sakrament
Christi, weil der genannte David Christus ist." Bruno Herbipolensis, zitiert nach Steger, David,
116 und Anm. 17.

15 So heißt es auf einer von Steger publizierten Umschrift um eine Psalterillustration des

beschriebenen David-Typus mit seinen Musikern: „Quattuor hos proceres psalmos dictare
scientes rex David elegit. Vir s(an)c(tu)s strenuus armis: Histrio fit David sub causa religionis.
Ipsem et ad cantu(m) saltabat more ciclopum: ad David cantum cytharae non cymbala
desunt: — His armoniis non Organa non tuba desitSteger, David, 199.

16 So freilich erst im 15.Jahrhundert belegt bei Tinctoris, „Proportionale musices", CS IV,
154a.

17 In einem althochdeutschen Gedicht aus dem 14.Jahrhundert heißt es: „Jesus den sînen chan
machen / Vil manich suzez lachen. / Hefa wi suzze er videlet / Swenne er in gesidelet. / Mit
inguz sinen genaden trov. / Solich wunne gehord nie or. / Di saitten chan er ruren / Auz
vreude in vraeudefuren / ..." Haupt und Hoffmann, Altdeutsche Blätter II, 362, 105ff.

18
Philipp der Carthäuserschreibt: „Marjâ gedâht an daz gesanc/und an dessuezen dônes klanc, /
daz die heiligen engel singent / dâ die sêle mit in springent / dâ Jésus Christus vüert den tanz /
und treit von bluomen einen kränz." Zit. nach Rückert, Bruder Philipps des Carthäusers
Marienleben 235,8674ff. Mechthild von Magdeburg hat eine Vision von einem „schönen
Lobtanzen", während dessen Verlauf sie Jesus bittet: „Ich mag nicht tanzen, Herre, du leitest
mich denn. Willst du, daß ich sehre springe, so mußt du selber vorsingen. So springe ich in
die Minne ..." Zit. nach Pulver, „Jesu Reigen und Kreuzigung", 151.
Das genannte altdeutsche Gedicht besingt Jesus als „der tanzer maister", nach dessen Lehre
alle tanzen. Altdeutsche Blätter II, 362, 115 ff.

23



aller Deutlichkeit repräsentiert ist, ist es doch die Sphäre des Cantors, die das
Ganze letztlich bestimmt. Nicht der antike Denker, sondern der christliche
Spielmann ist ins Zentrum der Darstellung gerückt, kein pythagoreisches Instrument ist
ihm in die Hand gegeben, sondern die biblische Cithara. So kann die Darstellung
als ein Zeugnis für die Verschmelzung der beiden Musikanschauungen betrachtet
werden, eine Verschmelzung freilich, in der dem christlichen Gedankengut sichtlich

die Priorität über die antike Tradition eingeräumt ist.

Die Instrumentensymbolik

Mit dem Hinweis auf den Typus David Cantor ist jedoch der christlich-liturgisch
begründete Gehalt der Darstellung noch nicht ausgeschöpft. Dieser erschließt sich
erst voll, wenn nicht nur David und seine Begleiter, sondern auch die Musikinstrumente

auf ihre ikonographische Bedeutung hin befragt werden.
In der Bibel ist David zu verschiedenen Malen als Citharaspieler oder auch als

„Erfinder des Saitenspiels"19 bezeugt. Die ihn begleitenden Musiker dagegen sind
auf kein bestimmtes Instrument festgelegt. Von ihnen heißt es, daß sie Gott mit
„Cymbala, Bucina, Psalterium, Cithara, Tuba" oder auch „mit allen Musikinstrumenten"20

loben. Sie entsprechen damit der im 150. Psalem erhobenen, den gesamten

Psalter abschließenden Forderung: „Lobt den Herrn mit dem Klang der Tuba,
lobt ihn mit Psalterium und Cithara, lobt ihn mit Tympanum und Chorus, lobt
ihn mit Chordae und Organum. Alles, was atmet, soll den Herrn loben".

*

Die Musikinstrumente sind also nach dem Zeugnis der Bibel ein Mittel zum
Gotteslob, so daß es nicht verwunderlich ist, daß sie in den Überlegungen der Kirchenväter

eine wichtige Rolle spielen. In den Kommentaren zum 150. Psalm kommt
immer wieder das Phänomen zur Sprache, daß Musikinstrumente gleichsam als

verdinglichtes Gotteslob über die eigene reale Erscheinungsform hinaus auf etwas
Höheres verweisen.

So steht für Augustin alle Musik, die „voce, flatu vel pulsu" hervorgebracht wird,
für die Macht und Freundlichkeit Gottes, die sich dem Menschen offenbart — dies

allerdings nicht „per proprietatem", durch ihre eigentliche Beschaffenheit, sondern

„per similitudinem", durch Ähnlichkeit: „Wir wollen das nicht außer Acht lassen,

was die Musiker sagen und was unbestreitbar ist, daß es nämlich drei verschiedene

Arten von Klangerzeugung gibt: Diejenige mit der Stimme, die mit dem Blasen

und die mit dem Schlagen. Mit der Stimme geschieht die Klangerzeugung durch
Hals und Luftröhre des Sängers, ohne Zuhilfenahme eines Musikinstruments, mit
dem Blasen durch die Flöte und Ähnliches und mit dem Schlagen durch die Cithara
und verwandte Instrumente. Keine Möglichkeit ist hier [d.h. im 150. Psalm] ausge-

19 Vgl. die Nachweise bei Steger, David, 41, Anm. 3.
20 1. Chr. 16, 5 und 42; 2. Chr. 5, 12.

24



lassen: Denn die Stimme wird im Chor erhoben, das Blasen vollzieht sich auf der
Tuba und das Schlagen auf der Cithara. Stimme, Blasen und Schlagen entspricht
Verstand, Atem und Körper, jedoch nicht im eigentlichen, sondern im analogen
Sinne. Wenn es also heißt: ,Laudate Dominum in Sanctis eius', wem gilt das,

wenn nicht den Heiligen des Herrn? Und wen sonst sollen sie wie Gott loben, wenn
nicht sich selbst? Denn er sagt, daß ihr Menschen seine Heiligen seid, seine
Herrlichkeit, die er in euch geschaffen hat, und daß ihr seine Macht und das Maß und
die Fülle seiner Größe seid, die er in euch hineingelegt hat und in euch zum
Ausdruck bringt. Ihr seid Tuba, Psalterium, Cithara, Tympanum, Chorus, Chordae,
Organum und die Cymbala des Jubels, die so schön klingen, weil sie zusammenklingen.

Das alles seid ihr".21
Aber nicht nur die musica Instrumentalis als Ganzes wird als Abbild göttlicher

Herrlichkeit verstanden, die sich im Menschen offenbart. Auch ihre Einzelelemente,
allem voran die Musikinstrumente, erfahren ihre je eigene Symbolisierung.22 Hierbei

ist es häufig die äußere Form, die den Ansatz für eine Versinnbildlichung bietet.

So wird das Psalterium, da sein Resonanzkörper im oberen Teil des Instruments

umfangreicher ist als im unteren, der himmlischen Sphäre zugeordnet. Sein

Klang soll dazu ermahnen, daß „wir den oberen Dingen nachstreben und nicht
durch die sinnliche Freude am Gesang in die Leidenschaften des Fleisches

hinabgezogen werden".23 Der Resonator der Cithara befindet sich demgegenüber am
unteren Teil des Instruments; folgerichtig symbolisiert die Cithara den irdischen
Bereich.24 So kommt es, daß der Psalmvers „Laudate eum in psalterio et cithara"
folgendermaßen interpretiert wird: „Lobt den Herrn mit dem von oben klingenden

Psalterium und der von unten klingenden Cithara, lobt gleichsam vom Himmel
und der Erde her jenen, der Himmel und Erde gemacht hat".25 Eine Erweiterung
21 „Nec praetereundum existimo quod musici dicunt, et res ipsa manifesta est, tria esse genera

sonorum, voce, flatu, pulsu: voce ut est per fauces et arterias, sine organo aliquo cantantis
hominis; flatu, sicut per tibiam, vel quid ejusmodi; pulsu, sicut per citharam, vel quid ejus-
modi. Nullum itaque genus hie praetermissum est: nam vox est in choro, flatus in tuba, pulsus

in cithara; tanquam mens, spiritus, corpus; sed per similitudines, non per proprietates.
Quod ergo proposuit, Laudate Dominum in Sanctis ejus, quibus hoc dixit, nisi eis ipsis? Et in
quibus ut Deum laudent, nisi in seipsis? Vos enim sancti ejus, inquit, virtus ejus estis, sed

quam fecit in vobis; et potentatus ejus, et multitudo magnitudinis eius quam fecit et ostendit
in vobis. Vos estis tuba, psalterium, cithara, tympanum, chorus, chordae, et Organum, et
cymbala jubilationis bene sonantia, quia consonantia. Vos estis haec omnia, nihil hie vile, nihil
hie transitorium, nihil ludicrum cogitetur." PL 37, 1965f.

22
Vgl. zum Folgenden auch die ausführlichen Darstellungen bei Abstt,Musikanschauung, 212ff.
Steger, Philologia Musica, 32, 60, 98, 111, 115. Hammerstein, „Instrumenta Hieronymi".

23 Abert, Musikanschauung, 215.
24 Zur äußeren Form des Instruments vgl. Abert, Musikanschauung, 216.
25 „Laudate eum in psalterio desuper sonante er in cithara de infra sonante, de caelibus et ter-

restribus utpote ilium, qui fecit caelum et terram". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 2146.
Notker der Deutsche: „Psalterium habet obenan nider bûh. uuanda ouh corpus ist de

terra bediu sfngo ih dir in cythara. diu habet nlder-ligenten bûh ...". Zit. nach Steger,

Philologia Musica, 111.
Honorius von Autun: „Per psalterium, quod a superioribus sonat, superna praeeepta
[accipiuntur]." Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1634.

25



erfährt diese Symbolisierung dadurch, daß das den „coelestibus" angehörende
Psalterium mit dem Leib und die den „terrestribus" zugeordnete Cithara mit dem

Kreuz Christi verbunden wird.26 Schließlich wird die himmlische Zugehörigkeit
des Psalteriums an seiner Zehnsaitigkeit aufgezeigt, denn die Zehnzahl der Saiten

entspricht derjenigen der Gebote. So heißt es bei Augustin: „Wir sind dazu
aufgefordert, mit dem zehnsaitigen Psalterium Psalmen zu singen denn die Zahl der
Gebote beträgt zehn".27 Freilich sind Psalterium und Cithara nicht durchgängig
so streng dem himmlischen bzw. irdischen Bereich zugeordnet. Honorius von
Autun sieht in der Cithara ein Abbild des gesamten Universums, wenn er sagt:
„Denn der größte Künstler hat das Universum gleichsam wie eine große Cithara
angelegt, die er mit verschiedenen Saiten bespannt hat, damit sie in unterschiedlichen

Tonhöhen erklingt. So hat er ja auch sein allumfassendes Werk in zwei
einander gegensätzliche Elemente unterteilt. Der Geist und der Körper geben nämlich

wie ein Knaben- und ein Männerchor einen hohen und einen tiefen Klang."28
Von den anderen in der Bibel genannten Instrumenten steht die Tuba, die von
alters her im Krieg und bei festlichen Anlässen gebraucht wurde29, für den Sieg,

den der Gläubige über den Teufel30 oder Christus über die Welt errungen hat.31

Die Klangstärke des Instruments führt dazu, daß in der Tuba das „Sinnbild des

göttlichen Wortes, das die Seele der Hörer aufweckt"32, gesehen wird. Das Tympanum,

ein Paukeninstrument34, steht für die Unanfechtbarkeit des Fleisches, denn:

„Das Tympanum wird aus getrocknetem und gestärktem Fell gemacht, was das

26 Vgl. hierzu Abert, Musikanschauung, 216f. und Steger, David, 68f.
27 „[iubemur] psallere in psalterio decern chordarum praecepta enim legis decern sunt". Abert,

Musikanschauung 219, Anm. 1. Arnobius fügt den zehn Geboten die zehn ägyptischen Plagen
hinzu: „In psalterio decern chordarum psallam tibi, decern praecepta legis suscipiens et decern

plagis Aegyptum percussum fugiens". Abert, a.a.O., 219, Anm. 3.

In einem anonymen Psalmenkommentar heißt es: „ decern vero chordae psalterii decern

praecepta legis significantPL 21, 644.
28 ,,Liber duodecim quaestionum et libellus octo quaestionum": „Summus namque opifex

universitärem quasi magnam citharam condidit, in qua veluti varias chordas ad multiplices
sonos reddendos posuit: dum Universum suum opus in duo, vel duo sibi contraria distinxit.
Spiritus enim et corpus quasi virilis et puerilis chorus gravem et acutum sonum reddunt...".
PL 172, 1179.

29 Isidor von Sevilla:
„Adhibebatur autem non solum in proeliis sed in omnibus festis diebus propter laudis vel

gaudii claritatem". Etym. III, XXI, 3.
30 Honorius von Autun: „Laudate eum in sono tubae: per tubam victoria accipitur, quia finito

bello et fugatis hostibus soient victores tuba canere. Laudate ergo eum pro victoria, quia
diabolum vicistis". PL 172, 306.

31 In diesem Sinne zieht Caesarius von Heisterbach eine Verbindung zwischen Laudes und Tuba:

,,Laudes de mane cantamus Deo, quia mane Christus a mortuis victor surrexit Tuba per-
tinet ad laudes ...". Hilka, Wundergeschichten, 13.

32 Abert, Musikanschauung, 221.
33 Weitere Symbolisierungen bei Abert, Musikanschauung, 221.
34 Isidor von Sevilla: „Tympanum est pellis vel corium ligno ex una parte extentum ...". Etym.

III, XXII, 9.

26



unveränderliche, vor jeder Verderbnis sichere Fleisch symbolisiert. Lobt also Gott,
daß er euer Fleisch, das früher unsicher und zerbrechlich war, mit solcher Festigkeit

versehen hat, daß ihm keine Verpestung etwas anhaben kann".35Chorus wird
meist im Sinne der „consensio cantantium", der Eintracht der Sänger, verstanden36
und versinnbildlicht die Einmütigkeit der Gläubigen. Augustin führt aus, daß so,
wie ein Chor nicht durch eine unreine Stimme gestört werden darf, auch in der
christlichen Gemeinde jeder durch Häresie aufkommende Mißklang vermieden werden

muß.37 Die Chordae, die Saiten, gelten als Abbild der durch Fasten und Beten
geläuterten Gedanken der Gläubigen.38 Bei der Orgel wird die Eigenschaft
hervorgehoben, daß ihre Pfeifen trotz unterschiedlicher Größe in konsonierendem
Zusammenklang ertönen. Aus dieser Vorstellung heraus wird sie zum Sinnbild für
die gesamte Kirche. „Man muß wissen", schreibt Honorius von Autun, „daß wir
aufgefordert sind, Gott mit Musikinstrumenten zu loben. Die Alten hielten sich in
ihren Gottesdiensten daran, und auch wir haben von daher die Legitimation, im
Gottesdienst die Orgel erklingen zu lassen. Die ganze Kirche ist eine Orgel Gottes,
und die schön klingenden Pfeifen sind Gottes Auserwählte".39 Die Cymbala
schließlich gelten als Sinnbild für den Gott lobenden Menschen, denn sie berühren
nach Aussagen Augustins einander, „um zu erklingen. Daher sind sie von manchen
Leuten mit unseren Lippen verglichen worden. Ich aber meine, daß wir den Sinn-

35 Honorius von Autun: „Laudate eum in tympano et choro. Tympanum fit ex corio exsiccato
et firmato, quod significat carnem immutatam, ab omni corruptione firmatam. Inde laudate
Deum, quod carnem vestram, prius fragilem, tanta firmitate immutavit, quod ultra nulli
corruptioni subjacebit". PL 37, 1953.
Bei Pseudo-Hieronymus ist das Tympanum als kleines Blasinstrument „wie eine Tuba"
beschrieben. Seine Kleinheit wird als die geringe Weisheit des alten gegenüber dem neuen
Bund ausgelegt; vgl. Hammerstein, „Instrumenta Hieronymi", 130.

36
Augustinus: „Laudent nomen ejus in choro. Et chorus quid significat? Chorus est consensio
cantantium". PL 37, 1953.

37
Augustinus: „Si in choro cantamus, concorditer cantemus. In choro cantantium quisquis
voce discrepuerit, offendit auditum, et perturbât chorum. Si vox inconvenienter cantantis
disturbat concentum cantantium, quomodo disturbat haeresis dissonans concentum laudan-
tium? Chorus Christi iam totus mundus est. Chorus Christi ab oriente in occidentem conso-
nat". PL 37, 1953.
Unter den Instrumenta Hieronymi erscheint der Chorus demgegenüber als dudelsackähnliches
Instrument, ähnlich wie das Tympanum. Es symbolisiert „das Volk des alten Bundes, das das

Gesetz mit engem Sinn empfing und durch kleinliche Auslegung nur unvollkommen verkündete".

Hammerstein, „Instrumenta Hieronymi", 132.
38 Honorius von Autun: „Chordae sunt intestina animalium exsiccata et attenuata, dulciter

resonantia; et désignant internas cogitationes justorum, virgiliis et jejuniis exsiccatas dulcis-
simum melos purae conscientiae résonantes Laudate Dominum in chordis, i.e. pro Sanctis

cogitationibus, quae ut chordae dulciter resonant". PL 172, 307.
39 „Notandum quod musicis instrumentis iubemur Deum laudare. Antiqui enim solebant in

sacrificiis his uti artibus: unde et nos in Divinis Officiis utimur organis. Tota Ecclesia est Organum

Dei, electi sunt fistulae dulcisonae ...". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1635.
Pseudo-Hieronymus sieht in der Orgel ein Sinnbild für „das Evangelium, das über die ganze
Erde hallt". Hammerstein, „Instrumenta Hieronymi", 122.

27



gehalt der Cymbala besser verstehen, wenn wir in ihnen gleichsam Gott loben,
indem wir unseren Nächsten ehren. Denn wenn sich die Menschen gegenseitig
ehren, dann loben sie Gott".40

*

Auf der Psalterminiatur Cambridge B 18 scheinen einige der vom Psalmisten genannten

Instrumente ins Bild gesetzt zu sein: Das Grifflochhorn könnte eine reale

Entsprechung der Tuba, die Harfe eine solche der Cithara sein; die Chordae sind als

Monochord, das Organum als Orgel und die Cymbala als Glocken dargestellt. Dies

läßt, verbunden mit der Tatsache, daß das Bild als erstes Blatt einer Psalterhandschrift

ohnehin eng mit der beschriebenen Thematik verbunden ist, folgende
zusammenfassende Deutung zu: Indem David und seine Begleiter umgeben sind

von den Elementen der musica Instrumentalis, verweisen sie nicht nur auf die
kosmische Harmonie, nicht nur auf den Erlöser Christus, sondern stehen mit allen
Instrumenten „per similitudinem" für die Wahrheit, daß der Mensch ein
Musikinstrument ist, das Gott sich als Ausdruck seiner Macht und Herrlichkeit geschaffen

hat, und daß der Umgang des Menschen mit dem Mitmenschen nichts anderes

ist als jene musica instrumentalis, die, in „voce, flatu velpulsu" sich vollziehend,
durch keinen Mißklang gestört werden soll.

DIE HÖLLENMUSIK

Die Tatsache, daß die Handschrift Cambridge B 18 ein Psalter ist, bildet auch die
Brücke zu der im unteren Teil von f. 1 ausgeführten Darstellung. Diese zeigt — als

Antipoden zur zentralen Davidsgestalt im oberen Bildteil — ein aufrecht stehendes

Tier, das mit seiner den gesamten Bildspiegel einnehmenden Größe, seinem

Zottelfell und seinen gefletschten Zähnen sichtlich abschreckend wirken soll.
Um den Hals hängt ihm, an zwei dicken Seilen befestigt, eine grobe Faßtrommel,
die es mit beiden Tatzen schlägt. Ebenso wie David wird auch diese Tiergestalt von
mehreren Begleitern umgeben. Wirkten Davids Begleiter jedoch still und in sich

gekehrt, so scheinen diese voller ausgelassener Beweglichkeit zu sein. Zur rechten
des Tieres erproben zwei auf dem Kopf stehende Gaukler und zwei Fidel bzw.
Horn spielende Musiker ihr Können. Hinter ihm und zu seiner Linken führen vier
Männer einen Tanz aus. Das Ganze verweist in den Bereich der Jongleur-Musik,
könnte „durchaus ein Bild historischer Spielmannspraxis sein".41

Der Bildinhalt beider Darstellungen ist damit durchaus gegensätzlich. Das „geistige

Band", das sie verbindet, ist, wie Hugo Steger gezeigt hat42, mit dem Text

40 Augustinus: „Laudate eum in cymbalis bene sonantibus, laudate eum in cymbalis iubilatio-
nis. Cymbala invicem tangunt ut sonent; ideo a quibusdam labiis nostris comparata sunt. Sed

melius intelligi puto in cymbalis quodammodo laudare Deum, dum quisque honoratur a

proximo suo, non a seipso; et invicem honorantes dant laudem Deo". PL 37, 1964f.
41 Hammerstein, Diabolus in Musica, 60.
42

Steger, David, 139 f.

28



gegeben, den der Psalmsänger der oberen Bildhälfte dem Betrachter entgegenhält:
„Wohl dem, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen". Die Gegensätzlichkeit der
Darstellung beruht auf dem Gegensatz, den die Verszeile ausdrückt: Der Weg des

Frommen, des beatus vir, führt von der Welt zu Gott, derjenige der Gottlosen
dagegen ins Nichts, in die Hölle. Die Gottlosen sind, wie es im Psalm weiter heißt,
„wie Spreu, die der Wind verstreut. Darum bestehen die Gottlosen nicht im Gericht,
noch die Sünder in der Gemeinde der Gerechten, aber der Gottlosen Weg vergeht".

Übertragen auf unsere Darstellung heißt das: Der Weg Davids, des beatus vir,
führt von der musica instrumentalis zur musica mundana, von der Welt zu Gott,
derjenige der Jongleure, des consilium impiorum, dagegen von der Welt zu Hölle
und Höllenmusik. Davids Weg ließ sich dadurch veranschaulichen, daß die
dargestellten Personen und Instrumente, über ihr konkretes Erscheinungsbild
hinausweisend, jeweils die Zielrichtung auf die himmlische Hemisphäre ausdrückten.
Das consilium impiorum, nämlich Tiergestalt, Spieler, Tänzer und Instrumente
weisen demgegenüber mit entsprechender Symbolisierung auf das entgegengesetzte
Ziel: auf Hölle und Höllenmusik.

Teufel und Tier

Die Deutung der Tiergestalt hat in der Literatur zu unterschiedlichen Ergebnissen
geführt. Zwar sind sich alle Autoren, die sich mit der Psalterillustration beschäftigt
haben, darüber einig, daß kein reales Tier, sondern ein in eine Tiermaske gehüllter
Spielmann gemeint ist. Über die Identität des vorgetäuschten Tieres jedoch gehen
die Meinungen auseinander. Nach Sachs handelt es sich um einen Tiger44, Smits
van Waesberghe sieht in ihm einen Bären45, Hammerstein und Steger einen Wolf,
eine Theorie, für die letzterer sogar einen Zoologen als Gewährsmann anführen
kann.46 Die Frage, was für ein Tier der Illuminator vor Augen hatte, ist jedoch zur
Herstellung des Bezugs von der dargestellten Jongleur-Musik zur Höllenhemisphäre
von sekundärer Bedeutung. Der ist bereits dadurch gegeben, daß überhaupt ein
derart fratzenhaftes Tier das Ganze beherrscht. Denn zwischen Tier und Teufel
bestehen hinsichtlich des durch sie wachgerufenen Vorstellungshintergrundes enge
Beziehungen. So ist einer der Ahnen des christlichen Teufels der Satyr, jener
Tiermensch, der der Antike als Inbegriff der Ausgelassenheit, Unzucht und Ausschweifung

galt. Von ihm erbt der Teufel die Ziegenbock-Elemente: Hörner, Klauen und
Zottelfell.47 Außer vom Bock holt sich das Mittelalter „auch noch von anderen
Tieren ikonographische Anregungen für Satans Bild", da es glaubt, „daß dem Teufel

niedere, grobsinnliche Tierheit zukommt".48 Da nach der Vorstellung der Zeit

43
Vgl. zum Folgenden auch Steger, David, 139f.; Seebass, Musikdarstellung, 139f.; Hammerstein,

[Besprechung Steger], 91f.; ders., Diabolus in Musica, 59f.
44 Handbuch, 21930, 96.
45

Musikerziehung, 52.
46 David, 214.
47 Erich, Darstellungen, 63.
48 Erich, a.a. O., 64.

29



mit wenigen Ausnahmen (Taube, Lamm) allen Tieren etwas Bösartiges anhaftet,
ist es folgerichtig, daß der Teufel in allen möglichen Tiergestalten erscheint: als

Wolf, Hund, Fuchs, Affe oder Bär.49 Wenn damit in der Handschrift Cambridge
B 18 ein großes, abschreckendes Tier antipodisch zum König David, dem Lenker
der musica Instrumentalis, ins Zentrum gerückt ist, so scheint dies auf den Beherrscher

des „Rates der Gottlosen", auf den Teufel zu verweisen.

Teufel und Spielleute

Der Teufel ist im Gegensatz zu David und Christus nicht im eigentlichen Sinne
Musiker. Tanz und Musik sind ihm nur Mittel zum Zweck, die Menschen vom Pfad
der Tugend abzubringen und sie zur Sünde zu verleiten, ein Mittel im übrigen, das

sich als außerordentlich wirksam erweist; denn mit fast unausweichlicher Konsequenz

zieht Instrumentenspiel und Tanz den Gläubigen in den Abgrund. Da nun
der Teufel einerseits nicht selbst musiziert, andererseits aber die Musik unentbehrlich

ist zum Gelingen des zentralen Vorhabens, möglichst viele Seelen in die Hölle
zu befördern, ist er auf dienstbare Geister angewiesen, die dies durch ihr Musizieren

ermöglichen. Diese findet er in den Spielleuten, die folgerichtig von den
Kirchenvätern als ministri Satanae, als Diener des Teufels50 beschimpft und verfehmt
werden.

Die ablehnende Haltung der Kirche gegenüber den Spielleuten hat alte Wurzeln.
Schon seit den Anfängen des Christentums richten sich Angriffe kirchlicher
Autoritäten gegen Flöten- und Cithara-Spieler, die nach heidnischer Sitte in den Häusern

der Christen zum Gastmahl aufspielen. Instrumentalspiel wird als Götzenkult
verstanden und die Spielleute als Verbündete vorchristlicher Götter oder auch
christlicher Teufel angesehen. So spricht Hieronymus von Psalterium- und fidicina-
Spielerinnen als vom „Teufelschor", der wie die „todbringenden Sirenengesänge"
aus dem Hause zu vertreiben ist.51 Diese Einschätzung der Spielleute läßt sich von
frühchristlicher Zeit bis zum Ende des Mittelalters verfolgen. Für Berthold von
Regensburg sind die Musiker „des tiuvels bläsbeige"52 und für den Verfasser einer

Predigt aus dem 15. Jahrhundert allesamt Priesterinnen und Pfarrer des Teufels,

vor denen sich der Christ zu hüten hat.53

Solche Warnungen werden nicht nur in der Literatur laut. Auch mit den Mitteln
der bildenden Kunst werden sie ausgesprochen: Kapitell-, Archivolten- und Tym-
pana-Plastiken zeigen als mahnendes Exempel immer wieder den Teufel, der in

49 So heißt es bei Augustin: „Lupus enim diabolus est". Schmidt, Teufels- und Dämonenglaube,
50. Caesarius von Heisterbach sagt, daß der Teufel neben vielen Tiergestalten auch diejenige
des Bären annehmen kann. Schmidt, a.a.O., 58.

50 So Honorius von Autun; vgl. Hammerstein, Diabolus in Musica, 50.
51 Quasten, Musik und Gesang, 169.
52 Hammerstein, Diabolus in Musica, 51.
53 Hammerstein, a. a. O.

30



Gestalt eines Spielmanns oder eines Monsters die Menschen zur Sünde verführt54,
und auch die Psalterillustration Cambridge B 18 bringt dieses Thema zum
Ausdruck: Indem der Teufel in Tiergestalt, umgeben von seiner aus Gauklern und
Musikern bestehenden Hausmacht, voll dem Betrachter zugewandt ist, dient er
diesem zur Mahnung, sein Leben so einzurichten, daß ihm das consilium impiorum
erspart bleibt.

Teufel und Musikinstrumente

Weder in der Bibel noch in anderen Quellen findet sich ein Anhaltspunkt dafür,
daß der beschriebenen Symbolisierung der Musikinstrumente auf die musica mun-
dana hin eine solche auf Hölle und Höllenmusik entspricht. Dies ist durch das

genannte Phänomen begründet, daß der Teufel — anders als Christus und David —

kein Musiker ist, sondern ein Taktiker, der sich der Musikinstrumente nur leihweise
bedient. Unter diesem Aspekt betrachtet sind Musikinstrumente Werkzeuge Satans
und als solche zu bekämpfen.

Damit sind die Musikinstrumente sowohl einer positiven wie auch einer negativen

Wertung unterworfen. Heißt das, daß, je nachdem, in welchem Kontext sie

erscheinen, Musikinstrumente als Abbild himmlischen Wirkens zu begrüßen oder
als Vorboten der Hölle zu verteufeln sind? Oder gibt es nach mittelalterlicher
Auffassung spezifisch „gute" und spezifisch „böse" Instrumente, solche, die den

Engeln, und solche, die dem Teufel bzw. den Spielleuten zugehören?
Die spiegelbildliche Anlage unserer Psalter-Miniatur, in deren oberen Feld die

himmlischen und in deren unteren Feld die teuflischen Musiker agieren, spricht
eher für die zweite Annahme. Hammerstein, dem sich bei seiner Interpretation des

Bildes diese Frage ebenfalls stellt, nimmt ihr gegenüber eine etwas ambivalente
Stellung ein. Einerseits beantwortet er sie auf der Basis der pythagoreischen
Musikanschauung im zweitgenannten Sinn, indem er bei den im oberen Teil abgebildeten

Instrumenten „Theorie- und Ars-Fähigkeit"55 und damit Nähe zur Himmelssphäre

ausmacht, während ihm die Instrumente im unteren Teil für volkstümlich
improvisierte Musik stehen: Das Rebec ist bundlos, das Horn hat keine Grifflöcher
und die Faßtrommel ist primitiv. Keines dieser Instrumente kann „Ars, Theorie
und Reguliertheit"56 ausdrücken, ihre Zuordnung zum Bereich des Bösen ist
demgemäß folgerichtig. Auf der anderen Seite warnt der Autor — in anderem
Zusammenhang — vor der Annahme, „daß bestimmte Instrumente in jedem Falle und
wann immer sie auftreten einen teuflischen Aspekt haben müßten"" und weist

54
Vgl. z.B. Meyer-Baer, Music of the speres, 285: Auf einem romanischen Kapitell aus St.Made¬

leine in Vezelay ist ein Teufel dargestellt, der eine ihre Blöße nur dürftig verdeckende Frau
hinter sich herzieht.

55 Diabolus in Musica, 60.
56 A.a.O.
57 A.a.O., 24.

31



darauf hin, daß „dasselbe Instrument... je nach Bildzusammenhang einen verschiedenen,

sei es negativen, sei es wertneutralen oder sei es positiven Sinn haben kann"
und daß „entscheidend der Kontext ist, in dem es steht".58

Diese Position wird gestützt durch die Quellen, die eine strikte Einteilung, nach
der die „ars-fähigen" Instrumente der himmlischen, die Spielmannsinstrumente
der teuflischen Hemisphäre angehören, nicht zulassen. Denn es begegnen nicht nur
differenzierte Instrumente in Händen von Teufeln und Dämonen, sondern umgekehrt

auch anspruchslose Instrumente in denjenigen von Himmelsmusikanten. So

spielt eine Sirene Grifflochhorn und ein Dämon die Harfe.60 Das bundlose Rebec
andererseits ist als Instrument Davids und seiner Begleiter61 oder auch als Engelsoder

Presbyter-Instrument belegt.62
Dennoch ist Hammerstein darin zuzustimmen, daß „immer dann, wenn

Teufelsinstrumente gemeint sind, bestimmte Klangwerkzeuge bevorzugt werden".63 Es

sind dies vor allem solche Instrumente, deren Bau und Handhabung größtmögliche

Lärmentfaltung gestattet. Betrachtet man die Teufelsmusik der Cambridger
Miniatur auf diesen Aspekt hin, so ergibt sich die Teufelsnähe von Fidel und Horn
und ihre daraus resultierende Verwerflichkeit nur aus dem Kontext, während die
von der Tierfratze geschlagene Trommel auch aus sich heraus Nähe zu diesem
Bereich zeigt. Denn zwar ist das Tympanum ein biblisches Instrument, das im
150.Psalm als Werkzeug zum Gotteslob bezeugt ist; bei den Kirchenvätern aber
erfährt es eine Symbolisierung, die es gleichwohl in engen Zusammenhang mit Tod
und Hölle bringt: Das über den Holzrahmen gespannte Tierfell ist ein Bild für die

Vergänglichkeit des Daseins und die Abtötung des Fleisches. Für Gregor den
Großen versinnbildlicht das Trommelschlagen die Aufforderung, die einst Paulus

an die Kolosser gerichtet hatte: „So tötet nun eure Glieder, die auf Erden sind,
Hurerei, Unreinigkeit, schändliche Brunst, böse Lust und den Geiz, welcher ist

Abgötterei, um welches willen kommt der Zorn Gottes über die Kinder des
Unglaubens".64 Ist für Gregor damit die Trommel eher ein Mittel, das den teuflischen
Bestrebungen entgegenwirken soll, ist also die Beziehung zwischen Teufel und
Trommel hier anithetisch, so lassen sich auch direkte Bezüge zwischen Trommel
und Jenseits ausmachen. Diese sind mit den Möglichkeiten des Instruments zu
beträchtlicher Lärmentfaltung gegeben. In Quellen, die, wie Geistliche Spiele,
Visionen und Legenden, Schilderungen von Hölle und Höllenmusik enthalten, wird
als dominierendes Klangphänomen, das dem Sünder beim Eintritt in die Hölle
entgegenschlägt, ein ohrenbetäubender Lärm hervorgehoben. Es kreischt, dröhnt,
rasselt und bebt, Peitschen werden geknallt, Töpfe aneinandergeschlagen und Kuh-

58 A.a.O.
59 A.a.O., Abb. 133a.
60 A.a.O., 125.
61

Steger, David, Tf, 11, 13, 14, 19, 22; Seebass, Musikdarstellung II, Tf. 23, 28.
62 Hammerstein, Musik der Engel, Abb. 26, 31, 39, 40 et passim.
63 Diabolus in Musica, 24.
64 Kolosser 3, 5-6; PL 79, 291.

32



schellen geläutet. In ein solches Inferno paßt das dumpfe Dröhnen einer Faßtrommel,

dieses groben, kunstlosen Stückes Holz, dessen Handhabung weder musikalische

Vorbildung noch manuelles Geschickt erfordert, recht gut.

Vielleicht hat der Illuminator von Cambridge B 18 die Faßform des Instruments auch noch
aus einem anderen Grunde gewählt. Das Faß nämlich ist ebenfalls als teuflisches Requisit
belegt. So thront Luzifer, wenn in der Hölle ein Fest gefeiert wird, auf einem großen Faß,
das von der Meute subordinierter Teufel in ausgelassenem Reigen umtanzt wird.65 Möglicherweise

paßt in diesen Traditionszusammenhang auch, daß Luzifer im Fronleichnamsspiel von
Eger seinen Teufeln das Kompliment macht, ihr Gesang habe so wohl geklungen wie in einem
alten Badekübel.66 Unter Einbezug dieser freilich vagen Anhaltspunkte ist es nicht
ausgeschlossen, daß es sich bei der Faßtrommel aus dem Cambridger Psalter doch um einen
typischen, vom Illuminator bewußt als Teufelsinstrument eingesetzten Klangkörper handelt. Freilich

sind alle Autoren, die sich mit dieser Faßtrommel beschäftigt haben, der Meinung, es

handle sich um ein reales Instrument. Sachs sieht in ihr einen Nachfahren der römischen
Symphonia, die bei Isidor beschrieben ist67, die allerdings im 12.Jahrhundert, der
Entstehungszeit von Cambridge B 18, „längst veraltet und aus dem täglichen Leben geschieden
war".68 Daß dieses Instrument in gegebenen Fall dennoch, und zudem an so exponierter
Stelle, erscheint, erklärt sich Sachs damit, daß es sich bei unserer Darstellung um eine „Mummerei"

handelt und „allen Mummereien ein gewisses Archaisieren eigen"69 ist. Stauder
geht in seiner Interpretation gar auf die alten Ägypter zurück, indem er angibt, daß derartige
Instrumente „schon seit dem Mittleren Reich in Ägypten als Negertrommeln dargestellt"70
werden. Weitere mittelalterliche Beispiele scheinen ihm jedoch nicht bekannt zu sein. Blades
wiederum sieht in dem Instrument einen Archetypus des 12. Jahrhunderts, ohne auf das Fehlen

weiterer überlieferter Beispiele einzugehen.71

Musikinstrumente sind also aus sich heraus weder „gut" noch „böse". Um zu
erkennen, welcher Sphäre sie zugehörig sind, bedarf es des entsprechenden
Kontextes. Ungeachtet dessen gibt es eine Reihe von Instrumenten, die eher der einen
oder der anderen Sphäre zugehören. Übertragen auf die Psalterminiatur Cambridge
B 18 bedeutet dies, daß die im unteren Bildteil dargestellte Fidel und das Horn
nicht per se schlecht sind, sondern diese Wertung nur dadurch erfahren, daß sie
den ministri Satanae in die Hand gegeben sind. Während sie ebenso in den Händen
Davids und seiner Begleiter vorstellbar wären, scheint es, daß es sich bei der Trommel

um ein spezifisches Höllenwerkzeug handelt, das die negative Wertung bereits
in sich trägt und infolgedessen auch nur in teuflischem Kontext vorstellbar ist.

65 Hammerstein, Musik der Engel, 109.
66 Musik der Engel, 104.
67 „Symphonia vulgo appellatur lignum cavum ex utraque parte pelle extenta, quam virgulis

hinc et inde musici feriunt, fitque in ea ex concordia gravis et acuti suavissimus cantus".

Etym. III, XXII, 14.
68 Handbuch, 21930, 96.
69 A.a.O.
70 Alte Musikinstrumente, 155 undMGG XIII, Artikel „Trommeln und Pauken", 744.
71 „Percussion Instruments", 12.

33



Teufel und Tanz

Neben der Musik ist der Tanz ein Mittel, dessen sich der Teufel bedient, um die
Seelen der Sterblichen zur Sünde anzustiften. Mehr noch als der rein rezeptive
Musikgenuß eignet sich der Tanz dazu, die Menschen zu Unzucht und Laster zu
verführen und sie damit dem Teufel in die Arme zu treiben. So ist es nicht verwunderlich,

daß der Tanz zu den kirchlicherseits am heftigsten befehdeten Elementen
weltlicher Lustbarkeit gehört. Bei Chrysostomos heißt es: „Wo Tanz ist, da ist der
Teufel"72, und Ephrem sagt: „Wo Zitherspiel und Tänze und Händegeklatsch
stattfinden, dort ist Verblendung der Männer und Verderbnis der Weiber und Trauer
der Engel und ein Fest des Teufels. O des tückischen Sinnes des Teufels Wie berückt
er jeden!".73 Wenn noch im 13. Jahrhundert Jacques de Vitry ganz in diesem
Sinne formuliert: „Der Tanz ist ein Kreis, dessen Zentrum der Teufel ist"74 und im
15. Jahrhundert ein deutscher Geistlicher predigt: „Der ummegende tantz ist ein

ring oder circkel, des mittel der teufel ist"75, so scheint dies exakt die Vorstellung
zu sein, die auch in der Psalterillustration ins Bild gerückt ist: Die antipodisch zum
König David ins Zentrum gesetzte Tiergestalt ist umgeben von einem Kreis
musizierender, tanzender und kopfstehender Gaukler: „Chorea enim circulus est, cuius

centrum est diabolus".
Damit weist die obere Bildhälfte der Psalterminiatur Cambridge, St. John's College

Ms. B 18 sowohl dem Gesamttypus wie den Einzelelementen nach auf ein

Höheres, die musica mundana, die untere Bildhälfte auf ein Niederes, auf Teufel
und Höllenmusik. Dabei sind die Phänomene, die die beiden Sphären musikalisch
bestimmen, durchaus identisch: Hier wie dort gibt es Musikinstrumente, Spielleute

und Tanz. Während diese jedoch im ersten Fall dem Gotteslob dienen, gehören

sie im zweiten dem „Rat der Gottlosen" an, sie sind Teufelswerkzeug, das,

wenn man es nicht meidet, unweigerlich ins Verderben führt.
Hier nun rückt wieder jene Frage ins Zentrum, die den Ausgangspunkt dieser

Untersuchung bildete: Erschöpfen sich die Aufschlüsse, die sich an Hand einer
Darstellung wie Cambridge B 18 gewinnen lassen, mit dem Aufzeigen der genannten
symbolischen Hintergründe, oder lassen sich aus ihr auch Folgerungen für die
musikalische Aufführungspraxis der Zeit gewinnen? Mit anderen Worten: Läßt sich eine
solche Darstellung nur aus der Vorstellung zweier streng gegeneinander abgegrenzter

Ebenen — einer symbolischen und einer realen — deuten, oder unterliegt sie

einer Konzeption, die eine derartige Trennung nicht kennt, die vielmehr in der
realen Anschauung das Symbol mitsieht und mitbegreift?

72 Quasten, Musik und Gesang, 184.
73 Quasten, a.a.O., 184f.
74 „Chorea enim circulus est, cuius centrum est diabolus"; zit. nach Hammerstein, Musik der

Engel, 113.
75 Hammerstein, Diabolus in Musica, 47.

34



II. MUSIK UND REALITÄT

In der besprochenen Psalterillustration sind drei Bereiche realer Musikausübung
ins Bild gefaßt: im oberen Teil — repräsentiert durch den Psalmsänger — derjenige
der Kirchenmusik, des Chorals und, vertreten durch die arsfähigen Instrumente,
derjenige der artifiziellen Musik; im unteren Teil — dargestellt durch die Tiergestalt,

die Tänzer und die Spielleute — der Bereich der improvisierten Instrumentalmusik.

Diese drei Bereiche sollen nun in Zeugnissen gespiegelt werden, die die Realität
unmittelbar, ohne metaphysischen Hintergrund abbilden bzw. beschreiben, so daß
eine Basis entstehen kann, auf der ein Vergleich zwischen der im ersten Teil in ihren
Einzelelementen dargestellten Symbolebene und der aufführungspraktischen Realität

jener Zeit möglich wird.
Als Grundlage für die folgende Untersuchung dient das Tacuinum Sanitatis in

Medicina, ein ärztliches Hausbuch, das um 1390 im Auftrage einer Veroneser
Familie hergestellt wurde.1 Diese Quelle eignet sich gut als Basis für den benannten
Vergleich, weil an ihrem Realitätswert nicht zu zweifeln ist. Denn es liegt in der
Natur der ärztlichen Hausbücher, daß diese nicht über sich selbst hinausweisen,
sondern nur reale Gegebenheiten abbilden und vermitteln.

Die ärztlichen Hausbücher haben sich aus den arabischen Taquim (Tacuinum ist lediglich die
Latinisierung dieses arabischen Wortes) entwickelt, tabellarischen Übersichten, die angeben,
welchen gesundheitsfördernden Wert gewisse Naturprodukte wie Blumen, Früchte und
Getreide, aber auch Genüsse, die jenseits der reinen Körperlichkeit liegen, wie Wohlgerüche,
Sport und Musik, haben. Damit ist das Taquim „ein umfassendes Werk für alle Fragen der
Gesundheit und einer gesunden Lebensführung".2 Dies kennzeichnet auch das christliche
Tacuinum. Während aber das arabische Vorbild ausschließlich aus Text besteht, verlagert sich
das Gewicht in den christlichen Fassungen auf bildliche Darstellung, die mit kurzen textli-
lichen Extrakten erläutert wird. Diese Extrakte sind nach einem festliegenden Schema gegliedert,

das im Falle unserer Quelle den behandelten Gegenstand auf sieben Fragen hin
untersucht:

1. Gehört der Gegenstand dem Bereich von trocken, feucht oder warm an? (Complexion oder
Natur)

2. Welches Einzelelement des behandelten Ganzen ist für den Gebrauch am geeignetsten?
(Electio)

3. Welcher Nutzen ergibt sich für die Gesundheit? (Iuvamentum)
4. Welcher Schaden kann ihr daraus entstehen? (Nocumentum)
5. Durch welche Gegenmittel kann der Schaden verhütet werden? (Remotio nocumenti)
6. Wie reagiert der Körper des Menschen auf den besprochenen Gegenstand? (Quid generat?)
7. Wie zuträglich ist der besprochene Gegenstand dem Menschen unter Einbeziehung seiner

Complexionen, seines Alters, der jeweils herrschenden Jahreszeit und der Örtlichkeit, in
der er sich zur Zeit des Gebrauches befindet?

Entsprechend dem weitgestreuten Themenkreis der ärtzlichen Hausbücher enthält
auch das Hausbuch der Veroneser Familie Cerruti „nicht nur praktische Ratschläge

1

Vgl. zum Folgenden Tacuinum Sanitatis in Medicina. Codex Vindobonensis Series Nova 2644
der Österreichischen Nationalbibliothek, Faksimile und Kommentar, hg. von Fr. Unterkircher.

2
Unterkircher, Kommentar, 5.

35



für die Gesundheit der Familie, sondern es ist auch ein Buch, in dem alle gern
blättern, da sich so viele kurzweilige Szenen darin finden".3 Diese Szenen sind anspruchslos

und unprätentiös, sie spiegeln tägliches Leben und vertraute Vorgänge, in denen
der Rat oder Unterhaltung suchende Bürger sich selbst wiedererkennt: Man sieht
Bauern, Krämer, Fleischer und Bäcker bei der Arbeit, Familien bei der Mahlzeit,
Mägde beim Kochen, Brautpaare beim Flirt. Das ganze ist ein buntes Bilderbuch,
in dem sich überall ein „frischer, kecker Realismus bemerkbar"4 macht.

Von diesem Realismus sind auch die drei Szenen bestimmt, die Wert und
Wirkung der Musik auf Gesundheit und Wohlergehen der Menschen untersuchen und
illustrieren. Sie sind dem Bereich der Kirchenmusik, der weltlichen Mehrstimmigkeit

und der instrumentalen Tanzmusik entnommen, stellen also ein realitätsbezo-

genes Gegenstück zur Psalterillustration Cambridge B 18 dar.

Allerdings könnte die Tatsache, daß zwischen den beiden Quellen ein Zeitraum von etwa
200 Jahren liegt, Zweifel an der Zulässigkeit eines solchen Vergleiches wecken. In der Tat
wäre es günstiger, wenn zwei Zeugnisse miteinander konfrontiert werden könnten, die zeitlich
näher beieinander liegen. Mir sind jedoch sonst keine Quellen bekannt, die wie diese beiden
das geistliche und weltliche Element in einem Zusammenhang repräsentieren und sich
zudem derart eindeutig der symbolischen bzw. der realen Ebene zuordnen lassen.

Unabhängig davon findet ein Vergleich dieser zeitlich so weit auseinanderliegenden Quellen
dadurch seine Rechtfertigung, daß sich die Nachwirkungen der am Beispiel von Cambridge
B 18 aufgezeigten Symbolik bis ins 15.Jahrhundert verfolgen lassen: Zwar hatte schon um
1300 Johannes de Grocheo die Irrelevanz der Sphärenharmonie für die musiktheoretische
Betrachtungsweise konstatiert, indem er sagte: „Es ist nicht Sache des Musicus, über den

Gesang der Engel zu handeln, wenn dieser nicht zufällig Theologe oder Prophet ist".5 Aber
noch an der Schwelle zum 16.Jahrhundert malt der Theoretiker Adam von Fulda unter
Berufung auf die Johannes-Apokalypse seinen Lesern aus, wie die Cherubim und Seraphim
zum Lobe Gottes Sanctus, Sanctus, Sanctus singen6 und wird damit zum späten Zeugen für
die Präsenz der Idee von himmlischer und irdischer Liturgie, von musizierenden Engeln und
kosmischem Lobgesang.

MUSIK IN DER KIRCHE

Auf f. 103 des Tacuinum Sanitatis ist unter der Überschrift „Cantus" eine Szene

abgebildet, wie sie sich täglich im Altarraum einer Veroneser Kirche abgespielt
haben mag. Das Bild zeigt einen Kirchenaltar, vor dem zwei erwachsene Kleriker
und zwei pueri stehen. Alle vier singen aus einem großen Chorbuch, das auf einem
schweren Notenpult aufliegt. Fürsorglich liegt die Hand der Erwachsenen auf den
Schultern der Kinder; offensichtlich wollen sie ihre Schutzbefohlenen sicher durch
die Schwierigkeiten der Chormelodie begleiten.
3 Unterkircher, Kommentar, 14.
4 A.a.O., 12.
5 „Nec etiam pertinet ad musicum de cantu angelorum tractare, nisi forte cum hic fuerit theo-

logus aut propheta". Rohloff, Der Musik traktat des Johannes de Grocheo, 47, 6—8.
6 „Canticum enim est numerosa vox ad Dei gloriam ordinata, et offert quisque sua gratus

munera regi, psallentisque dolor vertitur in meritum. Ideoque hanc extollere nos convenit,

quae sola ante thronum Dei habitat, in quo sancti et electi Deo laudem décantant, ut testatur
Johannes in Apocalypsi, ubi Cherubim et Seraphim incessabili voce proclamant Sanctus,

Sanctus, Sanctus ...". GS III, 3 39b.

36



Oaiitu« iü. c»xü:cU« uoccf vftr«. fonu? quoui nô fmir ulue-irlcctô^iu J^ulr -lüv.iuPu

num. uuumtum .rtrqtuoimb;.lloctmmmi qii jrtlictcir \y uTccr.ma Kcino luvn cm

ttitctur.jp.uuuniuim cnConuciromnib; nnM ty:ilv 7 icgioib» -

Tafel 2: Taeuinum Sanitatis in Medicina, Cantus.

37



Der Text gibt hierzu folgende Erklärung: „Cantus. Seine Natur besteht darin,
daß man die Stimme den Klängen von Instrumenten angleicht, die aber nicht
benutzt werden.Vorzuziehen: Gesang, der die Aufmerksamkeit der Zuhörer anlockt.
Nutzen: heilt von Erkrankungen. Schaden: wenn man sich wegen seines Wohlklangs
zu sehr an ihn gewöhnt. Verhütung des Schadens: wenn man ihn meidet, um die

nutzbringende Wirkung des Cantus nicht zu gefährden. Zuträglich für alle Com-
plexionen, Lebensalter, Jahreszeiten und Gegenden".7

„Cantus" meint hier nicht jedes beliebige Singen, sondern speziell den liturgischen

Gesang. Dies geht aus dem im Bild festgehaltenen sakralen Ambiente mit
Altar und Chorbuch wie auch aus zwei Texthinweisen hervor, die besagen, daß
der Cantus sich auf dem Niveau von Musikinstrumenten bewegen solle, ohne daß
diese mit herangezogen werden, und darüber hinaus schön vorzutragen sei, damit
die Gemeinde auch zuhört, aber wiederum nicht so schön, daß sie dadurch von
der Andacht abgehalten werde.

Damit sind in dem textlich-bildlichen Zeugnis die beiden zentralen Forderungen

zum Ausdruck gebracht, die hinsichtlich des Choralgesanges von kirchlicher
Seite über Jahrhunderte hinweg stets aufs Neue erhoben wurden und die sich
folgendermaßen präzisieren lassen: Reinheit und Schönheit des Choralgesanges sowie

Vermeidung verweltlichender Tendenzen durch Mehrstimmigkeit, Musikinstrumente

und Tanz.
Das Bild aus dem Tacuinum Sanitatis ist ein Nachweis dafür, daß diese

Forderungen auch erfüllt wurden. Auf der anderen Seite belegen jedoch zahlreiche Quellen,

daß man es nicht immer und überall so genau nahm mit den kirchlichen
Vorstellungen vom musikalischen Gottesdienst; nicht nur das Niveau des Choralgesanges

widersprach häufig den kirchlichen Vorschriften, sondern auch die Tatsache,
daß der Kirchenraum Schauplatz für Mehrstimmigkeit, Instrumentalspiel und Tanz

war. Kirchlicher Anspruch und gelebte Realität hielten sich also offenbar nicht
durchweg die Waage.

Die Reinheit und Schönheit des Choralgesanges

Als Vorbild für die musikalische Gestaltung des Gottesdienstes wird der Gesang der

Engel angesehen, den diese zum Lobe Gottes unablässig im himmlischen Thronsaal

ausführen. Ist dieser in seiner Intensität und Schönheit menschlichem
Verständnis auch inkommensurabel, so gilt doch das Bestreben, dem so weit nachzueifern,

wie es die beschränkten Möglichkeiten zulassen.

7 „Cantus: natura concordari ystromentorum sonis, quorum non sunt usus. Electio: qui allicit
animos audientium. iuvamentum: ab egritudinibus. Nocumentum: quando assuescit propter
delectationem. Remotio nocumenti: cum vitetur propter iuvamentum cantus. Convenit omnibus

complexionibus, etatibus et temporibus et regionibus". Unterkircher, a.a.O., 135.

38



Dies gilt für den formalen sowohl wie für den ästhetischen Bereich. Wie einst in der
Weihnachtsnacht ein einzelner Engel das Gloria anstimmte und dann erst der Chor der himmlischen

Heerscharen einfiel, so intoniert auch im irdischen Gottesdienst zunächst nur ein Priester,

dem dann der Chor der Gläubigen folgt.8 Und wie einst im Sanctus Himmel und Erde
eins wurden, indem die Menschen aufgefordert waren, „mit allen Engeln und Erzengeln und
dem ganzen himmlischen Heer einen gemeinsamen Lobeshymnus zu singen"9, so wird auf
der Erde das Sanctus „mit lauter, erhöhter und schöner Stimme"10gesungen: Die, wenn auch
unsichtbare, Präsenz der Engel verlangt, daß die Menschen ihrem Gesang das ihnen Mögliche
an Feierlichkeit und Schönheit verleihen.

Die singenden Gläubigen befinden sich also in der Nachfolge der Engel. Indem sie,

so gut sie können, Gott mit Gesang loben, deuten sie auf den in seiner Schönheit
unbeschreiblichen Gesang hin, den die Menschen im Paradies werden hören dürfen.
So wird die „irdisch-liturgische Musik Verheißung und Vorfreude auf die Engelsmusik

im Jenseits".11
Freilich ist das Bewußtsein, dem Vorbild der Engel zu folgen, mit der Verpflichtung

gekoppelt,den Gesang so schön und würdig wie möglich zu gestalten, woraus
sich im Laufe der Jahrhunderte offenkundig stets von Neuem Schwierigkeiten
ergeben haben. Denn die doppelte Forderung nach Schönheit und Würde konnte
es mit sich bringen, daß das eine zugunsten des anderen vernachlässigt wurde. Leicht
konnte über das Bestreben, die Herzen der Gläubigen durch Schönheit des Gesanges

zugänglicher zu machen, dieser zum Tummelplatz sängerischer Eitelkeit werden

und darüber die Würde seiner Aussage verlieren. Umgekehrt nützte das Bewußtsein

der Würde wenig, wenn der Gesang durch schlechtes Stimmaterial und falsche

Töne entstellt wurde. Entsprechend lag es im Interesse der Kirche, zwischen diesen

beiden Extremen einen befriedigenden Mittelweg zu finden und diesen den
Verantwortlichen durch die Fixierung von Regeln, die das rechte Maß an Würde sowohl
wie an Schönheit bestimmten, ans Herz zu legen. So gilt einerseits die Grundregel:

„Deo non voce sed corde cantandum est" — „Wir sollen Gott nicht mit dem
Munde sondern mit dem Herzen loben"12, wir sollen also weniger auf eine schöne
Stimme achten, als auf den Gehalt dessen, was wir singen. Auf der anderen Seite

werden, da die schöne Stimme ein wesentliches Element des Choralgesanges ist,
pädagogische Maßnahmen getroffen, um einen den ästhetischen Anforderungen
genügenden sängerischen Nachwuchs zu erziehen.

Nach Thomas von Aquin sind für einen bonus cantor drei Dinge von Wichtigkeit:

1. Gutes Stimmaterial, verbunden mit einem schleimfreien Rachen, freiem Brustkorb

und feinen Ohren.
2. Eine Ausbildung in der ars, die den Sänger befähigt, die Stimme sowohl zu

erheben wie auch zu senken und die jeweilige Tonhöhe zu halten (concordare).

8 Musik der Engelds.
9 A.a.O., 31.
10 A.a.O., 36.
11 A.a.O., 34.
12 Müller-Heuser, Vox humana, 13.

39



3. Übung in der praktischen Ausführung, wozu häufiges, sorgfältiges und kräftiges
Singen gehört.13
Wenn Thomas damit neben den im ersten Punkt genannten anlagebedingten

Voraussetzungen vor allem solche Fähigkeiten nennt, die nur durch Unterricht
und Praxis zu erwerben sind, so ist dies vor dem Hintergrund des mittelalterlichen
Kloster- und Kathedralschul-Systems zu sehen, in dem der Choralgesang eines der
Haupt-Unterrichtsfächer war. Hier lernten die pueri unter Anleitung des Kantors
freilich nicht nur, ihre Stimme den kirchlichen Vorstellungen von Schönheit und
Würde anzupassen; ein wesentlicher Teil des Unterrichts galt dem Kennen- und
Auswendiglernen des gesamten Choral-Repertoires.

Vielleicht hatte der Illustrator des Tacuinum Sanitatis eine derartige Choral-
Unterrichtsstunde vor Augen, in deren Verlauf die beiden boni cantores ihre Schüler

sicher durch das Labyrinth einer schwierig zu lesenden und schwierig zu singenden

Choralmelodie führen. Daß die freundliche Atmosphäre, die die Darstellung
ausstrahlt, jedoch nicht unbedingt die Regel war, daß sich der Unterricht teils
auch in einer der Würde des Gegenstandes nicht angemessenen Weise vollzog, geht
aus anderen Quellen hervor. So gab es Kantoren, die aus Wut über die mangelnde
Auffassungsgabe ihrer Zöglinge diese zu Krüppeln schlugen oder sie so mißhandelten,

daß sie ihre Stimme verloren.14

Aber nicht nur im Bereich des Unterrichts lassen sich Verstöße gegen das Gebot
ausmachen, den Choral in würdiger Weise zu handhaben. Auch im Gottesdienst
kam es nach Aussage der Quellen vor, daß die Grundsätze von Schönheit und
Würde außer Acht gelassen wurden. Hier gibt das Regestrum visitationum des

Odon Rigaud, der um die Mitte des 13.Jahrhunderts Erzbischof von Rouen war,
reichhaltigen Aufschluß. Dies Protokoll, das der Bischof über die Inspektionsreisen,

die er in die Klöster seiner Diözese machte, ist voller Hinweise auf die
Verwahrlosung des musikalischen Gottesdienstes bzw. die Unfähigkeit der Mönche
und Nonnen, ihn angemessen auszuführen. Ein gewisser Gaufridus erweist sich
anläßlich einer Prüfung als außerstande, Noten zu lesen oder zu solmisieren.15

Von einem Guilelmus Presbyter heißt es, daß er überhaupt nicht singen könne16,
und auch Nicholaus Quesnel „konnte nicht singen und sagte, daß er nichts über
den Cantus wisse".17

13 „Sermo VII in festo SS. Innocentium: Circa primum notandum, quod bonos cantores faciunt
tria: scilicet bonae vocis instrumentum, artis documentum, usus exercitamentum. Bonae
vocis instrumentum tria faciunt: reumatis expurgatio, pectoris dilatatio, oris apertio Ad
artis documentum sunt tria necessaria. Primo, ut scias vocem levare; secundo, deprimere;
tertio, concordare Ad usus exercitium sunt tria necessaria, ut cantet frequenter, diligenter et

fortiter". Fretté 29, 290.
14 Smits von Waesberghe, Musikerziehung, 29.
15 Aubry, „La musique", 344.
16

Aubry, a.a.O., 455.
17 Aubry, a.a.O., 456.

40



Kirche und Mehrstimmigkeit

Lassen sich damit im Choralgesang Diskrepanzen feststellen zwischen Idee und
Praxis, zwischen dem Anspruch auf Schönheit und Würde und der realen Ausführung,

so sprengte offenkundig auch die Rolle, die die Mehrstimmigkeit im Gottesdienst

einnahm, gelegentlich die kirchlich gesetzte Norm.
Ein klares Bild der kirchlichen Normvorstellungen bietet die berühmte Bulle

Docta Sanctorum Patrum, mit der Papst Johannes XXII im Jahre 1324 versuchte,
Ordnung in den offensichtlich verwilderten Ablauf des römischen Gottesdienstes
zu bringen. Danach ist es oberstes Gebot, daß Messe und Offizium gemäß den Lehren

der Kirchenväter, d.h. „non ore sed chorde" gesungen werden sollen. Hierbei
ist es der Geistlichkeit durchaus gestattet, mehrstimmige Musik in den Gottesdienst
aufzunehmen, wenn zwei Voraussetzungen beachtet werden. Zum einen soll in der
mehrstimmigen Musik die integritas cantus, die Reinheit der liturgischen Melodie,
gewahrt werden, indem diese weder durch fremde Töne verunreinigt, noch — etwa
durch Hoquetus- oder Discantus-Techniken — in kleine Notenwerte aufgesplittert,
noch durch weltliche Triplum- und Quadruplum-Partien überlagert wird. Denn
dadurch, führt der Verfasser aus, würde das Ganze nicht nur seiner ursprünglichen
Sinngliederung beraubt, sondern auch in allzu große Nähe der lascivitas weltlichen
Musizierens geraten, was wiederum der devotio abträglich sei.18 Zum anderen soll
Mehrstimmigkeit nur an Festtagen zur Erhöhung der Feierlichkeit des Gottesdienstes

zugelassen sein.
Aus der Tatsache, daß es einer päpstlichen Bulle bedurfte, um die genannten

weltlichen Elemente aus dem Gottesdienst zu verbannen, ist ersichtlich, daß sie im
zeitgenössischen Gottesdienst eine nicht unerhebliche Rolle spielten. Dies geht im
übrigen auch aus anderen Quellen hervor. So protokolliert Odon Rigaud in seinem

Regestrum visitationum, die Nonnen des KlostersMontivilliers würden an Johanni,
am Stephanstag und am Fest der unschuldigen Kindlein allzu lustige Lieder wie
Conductus und Motetten singen19, und Guilelmus Durandus vermerkt: „Es ist eine
Sache der Ehrenhaftigkeit, daß gottlose, unordentliche Gesänge wie Motetten
und Ähnliches in der Kirche nicht gesungen werden".20 Im Jahre 1366 sieht sich
die Prager Synode veranlaßt, das Singen von runteli und ausgelassenen Liedern mit
Orgel- und sonstiger Instrumentalbegleitung in der Messe zu verbieten.21

18
Vgl. hierzu Feilerer, „Kirchenmusikalische Vorschriften", 5 f.

19 „Intravimus capitulum monialium dicti loci [sc. monasterii Villare] et ibidem cum Dei adiu-
torio proposuimus verbum Dei Item in festo Sancti Johannis, Stephani et Innocentium
nimia iocositate et scurillibus cantibus utebantur, utpote farsis, conductis, motulis: Precepi-
mus quod honestius et cum maiori devotione alias se haberent." Aubry, „La musique", 507.

20 „Videtur valde honestum esse, quod cantus indevoti et inordinati motetorum et similium
non fierent in Ecclesia". Gerbert, De Cantu II, 96f.

21

„... item quod runteli vel cantilene dissolute in missis et trophi in jubilis per clericos in orga
nis minime vel etiam in alliis instrumentis decantentur". Zit. nach Spanke, „Tanzmusik",
160.

41



Vereinzelt erheben sich auch Stimmen, wenn schon nicht zur Verteidigung, dann
doch wenigstens zur Duldung der Mehrstimmigkeit. So ist nach den Worten des hl.
Antonius derCantus von den Kirchenvätern zur Feier des Gottesdienstes eingerichtet

worden, während er — Antonius — nicht wisse, wer den Discantus erfunden
habe. Dieser scheine ihm im übrigen eher Ohrenkitzel als Andacht auszulösen.
Dennoch wolle er nicht in Abrede stellen, daß einer frommen Seele auch daraus
noch Gewinn erwachsen könne.22

Kirche und Spielleute

Eine weit ärgere Gefährdung christlicher Andacht wird jedoch von Seiten der
Kirche aus den Reihen der Spielleute befürchtet. Da diese als Diener des Teufels

angesehen werden, die nichts anderes im Sinn haben, als die Menschen ins Verderben

zu stürzen, werden immer wieder Verbote formuliert, die das Eindringen von
Instrumentalspiel und spielmännischem Wesen in Kirchen- und Klostermauern
verhindern sollen.

Einzig die Orgel ist von diesem strengen Verbot ausgenommen. Sie, die in ihrer Schwerfälligkeit

und Behäbigkeit für spielmännischen Gebrauch ohnehin nicht konzipiert ist, spielt eine
nicht unumstrittene, im ganzen aber wohl akzeptierte Rolle in der mittelalterlichen Kirche.
Im 12.Jahrhundert rügt zwar der Zisterzienserabt Aelred von Rievaulx „die vielen Orgeln
und die vielen Glocken in der Kirche" und fragt: „Wozu dieser scheckliche Wind der Blasebälge,

der eher dem Krachen eines Donners gleicht, als daß er die Süße einer Stimme
ausdrücken würde?".23 Um die gleiche Zeit aber führt Honorius von Autun aus, daß, entsprechend

der von den Alten überlieferten Tradition, den Gottesdienst mit Instrumentalspiel
zu schmücken, auch heute zur Erhöhung der Festlichkeit die Orgel erklinge, ein Phänomen,
daß er darüber hinaus auch noch durch den Symbolcharakter der Orgel rechtfertigt: „Die
ganze Kirche ist eine Orgel, auf der der Herr spielt".24 Daß die Orgel als Kircheninstrument
nicht unumstritten war, letztlich aber — wohl auf Grund ihres von Honorius angesprochenen
Symbolcharakters — akzeptiert wurde, wird auch aus einer Stelle in den Annales Ordinis S.

Benedicti deutlich. Dort bekennt der Autor, daß ihm selbst nicht viel am Orgelspiel liege. Er
läßt aber keinen Zweifel daran, daß es in. diesem Punkt nicht um persönliche Vorlieben gehen
könne. Denn das entscheidende Motiv für die Präsenz der Orgel in der Kirche sei ihre Vorbild-
haftigkeit, die aus ihrem Symbolgehalt hervorgehe: So wie die Pfeifen der Orgel, wiewohl
nach Gewicht und Größe unterschiedlich, sich zu einer Melodie vereinten, so sollten auch

die Menschen, inspiriert vom Heiligen Geist, in einer Gesinnung zusammenkommen.25

22 „Cantus quidem firmus in divinis officiis a Sanctis Doctoribus institutus est, ut Gregorio
Magno, Ambrosio et aliis. Biscantus autem in officiis ecclesiasticis quis adinvenerit, ignoro;
pruritui aurium videtur magis deservire, quam devotioni, quamvis pia mens etiam in his

fructum referat audiendo". Gerbert, De Cantu II, 97.
23 Feilerer, „Kirchenmusikalische Vorschriften", 4, Anm. 31.
24 „Antiqui enim solebant in sacrificiis his uti artibus: unde et nos in Divinis officiis utimur

organis. Tota ecclesia est Organum Dei ...". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1635.
25 „Non igitur aberramus, si tantorum patrum vestigia, ut possumus, imitamur Ego siquidem

in modulationibus organicis non multum delector: sed per hoc ad intelligendum excitor,
quod sicut multimodae fistulae varii ponderis et diversae magnitudinis in unam agitae
convenant cantilenam: ita homines in unam debent convenire sententiam, a spirito sancto inspi-
rati, et in unum convenire voluntatem". Gerbert, De Cantu II, 144.

42



Allerdings erklangen neben der Orgel auch andere Musikinstrumente in der Kirche.
Denn wiederum sind die vielen Verordnungen und Verbote hinsichtlich des
Gebrauchs von Instrumenten ein deutlicher Hinweis für die Überschreitung dessen,

was sie beinhalteten. So betätigten sich nach Aussage der Quellen manche Kleriker

gern auch als ioculatores26, die tanzten und Instrumentalmusik machten27, und
die sich am Hauptaltar mit Würfelspiel vergnügten.28 Andere Klagen gehen dahin,
daß sich Mönche während der Mahlzeit, statt der Lectio zuzuhören, von Spielleuten

Tafelmusik machen lassen oder ihren Schauspielereien zuschauen.29 Vom Abt
von Jumièges heißt es, daß er eine Reihe von Spielleuten in seinen Diensten habe
und sich zudem mit allen möglichen Frauen umgebe.30 Wie wenig willkommen die
Spielleute der offiziellen Kirche waren, wie sehr diese ihren schlechten Einfluß
fürchtete, geht schließlich daraus hervor, daß man ihnen das Abendmahl verweigerte.31

Neben diesen Quellen, die dem Spielmannswesen gegenüber eine feindliche
Haltung belegen, begegnen wir vereinzelt auch Zeugnissen, die emotionslos von
Spielleuten in der Kirche als von etwas Selbstverständlichem sprechen. So ist in einem
Vermerk, der ins 23. Jahr der Regierung Eduards I. von England (1272—1307)
datiert ist, von Spielleuten die Rede, die am Altarbild der heiligen Jungfrau in der
Kirche menestralciam suam ausgeführt hätten.32 Aus der Chronik der Mönche der
Abteil St. Alban in der Nähe von London geht hervor, daß man im 13.Jahrhundert
bei Abtswahlen den Charakter des Gottesdienstes dadurch feierlicher gestaltete,
daß man Musikinstrumente erklingen ließ.

Die Quelle gibt eine recht detaillierte Beschreibung dieser Zeremonie. Der zum Abt Erwählte
schreitet mit den anderen kirchlichen Würdenträgern in feierlicher Prozession zum Hochaltar,
um dort dem heiligen Alban, dem Namenspatron der Kirche, vorgestellt zu werden. Währenddessen

erklingen Trompeten und Schalmeien, die Kerzen am Altar sind entzündet, der
Heiligenschrein ist enthüllt. Der zukünftige Abt streckt sich lang vor den Altar hin und bittet, sei-

26 Synod. Cahors, Rodez und Toul: „Item praecipimus, quod clerici non sint ioculatores, goliardi
seu bufones etc. ...". Bechthum, Beweggründe, 176.

27 Synod. Arezzo: „De poena Clericorum coherizantium vel sonantium Instrumenta". Mansi,

Collectio nova XXVI, 214.
28 „Et quod est dictu horribile factoque nefandius, in ipsis ecclesiis, dum divina celebrare deberent

officia, etiam super sacris altaribus, ubi corpus et sanguis redemptoris nostri per sacerdotum

mysterium consecratur, non sine nota haereticae pravitatis ad taxillos- ludere non verentur,
nomen creatoris ipsius et virginis gloriosae et aliorum Sanctorum domini... blasphémantes".
Bechthum, Beweggründe, 173, Anm. 455.

29 Synod. Paris: ,,Ut in mensa eorum fiat sacra lectio. Statuimus etiam, ut in mensa, saltern in

principio et in fine, coram eis sacra lectio recitetur; et ne in mensa histriones vel mimos vel

eorum audiant instrumenta". Salmen, Der fahrende Musiker, 64, Anm. 92.
30 Odon Rigaud: „Monuimus eum quod historiones ab officio suo arceret... item quod

consortia mulierum quarumque penitus evitaret". Aubry, „La musique", 508.
31

Corpus iuris canonici: „Ystrionibus sacra non committantur mysteria".
32 „Johanni simphonistae seniori et Johanni simphonistae juniori menestrallis cantuar. facienti-

bus menestralciam suam coram ymagine beate marie in (unleserlich)". Nagel, Geschichte

der Musik, 107.

43



nes Amtes für würdig befunden zu werden. Anschließend beten alle das Pater noster, dann
folgt Oratio, Segen und schließlich das Benedicamus Domino 33

Aus der Tatsache aber, daß Spielleute in Kirchen und Klöstern ein- und ausgingen,
daß sie am Altar sowohl wie im Refektorium ihre Dienste verrichteten und daß sie

bei besonderen Anlässen sogar einen Platz im Gottesdienst einnahmen, wird deutlich,

daß sie nicht gleichzeitig durchweg als ministri Satanae verteufelt werden
konnten. Es muß also gewisse Unterschiede in der Bewertung dieses Berufsstandes
gegeben haben. Neben jenen, die als Teufelsdiener angesehen wurden, gab es
offensichtlich Musiker, die sich nach kirchlicher Beurteilung stets ihrer Abhängigkeit
von der Gnade des Himmels bewußt blieben, so daß ihr Spiel im Dienste dieser

Überzeugung gesehen und akzeptiert werden konnte.
Auch aus einem anderen Grunde ist es unwahrscheinlich, daß die Spielleute

generell verteufelt wurden. Denn dieser Stand setzte sich aus Angehörigen
unterschiedlicher sozialer Schichten zusammen, die — sei es aus Vergnügen, sei es aus
Not — musizierend und vagierend durchs Land zogen.

Die recht- und ehrlosen Gaukler, die, von Stadt zu Stadt ziehend, ihr Publikum
mit Kopfstand, Messerwerfen und dem Vortrag lasziver Liedchen unterhielten,
waren nur ein Element im Erscheinungsbild mittelalterlichen Spielmannswesens.
Daneben gab es Bürger, die mit ihren Gesängen darauf abzielten, ihre Zuhörer
moralisch zu stützen. Thomas von Chabham (ca. 1220) teilt in diesem Sinne die

Spielleute in drei Kategorien ein: „Einige verbiegen und verändern ihre Körperformen

durch törichte Sprünge und Bewegungen, oder sie entblößen sich auf die
albernste Weise, oder sie verkleiden sich mit abschreckenden Masken Andere,
die diese Direktheiten zwar unterlassen, benehmen sich dennoch verbrecherisch,
indem sie Beschämendes und Schändliches über Abwesende sagen, nur um
irgendwelchen Leuten zu gefallen Eine dritte Kategorie von Spielleuten hat
Musikinstrumente, um den Menschen Freude zu machen. Von denen gibt es wiederum
zwei Arten: Manche singen ihre Lieder nur, um die Leute zum Leichtsinn zu
verführen. Andere dagegen besingen Taten von Herrschern und Heiligen und bereiten
den Menschen auf diese Weise Vergnügen".34 Noch 1417 belegt Nikolaus von Cosel

33 et ducatur modeste et ordinate (assistente Priore ei in uno latere, Suppriori in alio, cum
aliis dignioribus ecclesiae personis propinquius) in ecclesiam; et praesentetur Deo et Sancto

Martyri Albano, ad majus altare, pulsato classico, sonantibus chalamis (quos ,burdones'
appellamus) cum horologio, accensisque cereis circa altare, et discooperto feretro. Et toto
corpore prostratus, electus oret breviter, sed praecordialiter, ut dignus tanto honore habea-

tur. Et tacta nola, cui ,muta' vel .Scilla' est nomen, terminetur sonitus ille, et totus tumul-
tus, dicaturque ab omnibus ,Pater noster'. Et Prior ,Et ne nos' Versiculus ,Salvum fac servum

tuum, Deus meus. Mitte ei, Domine, auxilium de sancto, et de Spiritu tuere eum. Dominus
vobiscum et caetera.' Oratio .omnipotens sempiterne Deus, dirige hunc famulum tuum in viam
salutis aeternae, ut, te donante, tibi placita cupiat, et tota virtute perficiat, per Dominum
nostrum Jhesum Christum, Filium tuum, qui tecum vivit'. Et respondeat inv. ss. d. per .Domi¬

nus vobiscum' et .Benedicamus Domino Deo'". Gesta Abbatum, 520f.
34 „Quidam transformant et transfigurant corpora sua per turpes saltus et per turpes gestus, vel

denudando se turpiter, vel induendo horribiles larvas alii qui nihil operantur sed criminose

agunt, dicunt opprobria et ignominias de absentibus ut placeant aliis tertium genus

44



eine entsprechende Klassifizierung, auf deren Basis er entscheidet, welchen
Spielleuten das Abendmahl zu gewähren bzw. zu verweigern ist: „Hierzu ist zu sagen,
daß manche Spielleute ständig dummes Zeug reden und sich ihren Herren gegenüber

boshaft und schlecht benehmen. Die sollen vom Abendmahl ausgeschlossen
werden. Von den anderen, die Musikinstrumente spielen, gibt es zwei Sorten: Die
einen treiben sich in Wirtschaften herum, und es ist ihnen gänzlich gleichgültig, ob
sie Gutes oder Schlechtes bewirken. Die sind ebenfalls auszuschließen. Die anderen
sind an Königs- oder Fürstenhöfen angestellt und dienen jenen zur Entspannung
und zu ihrem Ansehen. Die sollen sowohl das Abendmahl als auch Lohn für ihre
Arbeit bekommen".35

Damit ist eine Unterscheidung in „gute" und „böse" Musiker bereits bei den
Spielleuten im engeren Sinne belegt, bei Menschen also, deren ureigenes Tun das
Musizieren ist. Eine solche Differenzierung muß aber auch für diejenigen Musikanten

gegolten haben, die zwar nicht im strengen Sinne dem Spielmannsstand
angehörten, die aber gleichwohl in offenbar hellen Scharen die Szene belebten, die
vagierenden Kleriker.

Ein vornehmer Vertreter dieser Gruppe dürfte der Lütticher Bischof Albrecht
gewesen sein, der, als er sich Ende des 12. Jahrhunderts auf einer Romreise befand,
als Spielmann verkleidet, mit seinem Harfenspiel eine Hochzeitsgesellschaft
unterhielt.36 Was ihm zur Unterhaltung gedient haben mag, entsprang für viele seiner
Standesgenossen wirtschaftlicher Notwendigkeit. Studenten oder Theologen, die
nach abgeschlossenem Studium keine Pfründe gefunden hatten und die sich ihren
Lebensunterhalt auch nicht durch den Eintritt in ein Kloster sichern mochten, zogen
singend und musizierend von Kloster zu Kloster, von Stadtkirche zu Stadtkirche,
boten ihre Dienste an und erhielten dafür Nahrung und Unterkunft. Worin im
Einzelnen ihre Dienstmöglichkeit bzw. -Willigkeit bestand, wissen wir nicht. Da es

sich aber um mehr oder weniger gebildete Leute handelte, die nicht nur lesen und
schreiben, sondern auch Latein konnten und die Liturgie beherrschten, werden sie

in vielen Bereichen Aufgaben übernommen haben. Vielleicht waren sie es, die mit
ihrer Vagantenpoesie den Mönchen musikalische Tafelfreuden vermittelten.
Vielleicht halfen sie im musikalischen Gottesdienst, sei es mit Gesang, sei es mit
Instrumentalspiel. Vielleicht auch sorgten sie bei Prozessionen und geistlichen Spielen
für die musikalische Ausgestaltung. Da sie abhängig waren vom Wohlwollen ihrer

histrionum qui habent instrumenta musica ad delectandum et talium sunt duo genera:
Quidam cantant diversas cantilenas ut moveant homines ad lasciviam alii qui cantant

gesta principum et vitam sanctorum et faciunt solatia hominibus". Wareman, Spielmannsdichtung,

7 3.
35 „Dicendum est, quod quidam sunt histriones, qui semper loquuntur turpia verba et vicia

dominorum et malicias exercent. Uli sunt deponentes et illis denegandum est corpus Christi.
Alii histriones, qui ludunt in musicis instrumentis, et illi sunt duplices. Quidam sunt, qui
currunt per thabernas non curantes, utrum bene vel male faciunt et talibus eciam est

denegandum corpus Christi. Alii sunt circa curias regum vel principum et honestorum civium et
serviunt eis ad refrigerium capitis et facierum eorum, et illis est dandum corpus Christi et
labor illorum est solvendus." Salmen, Der fahrende Musiker, 69.

36 Bechthum, Beweggründe, 97.

45



jeweiligen Brotgeber, werden sie diese Dienste in der Regel auch in angemessener
Weise ausgeführt haben. Wenn dennoch in den Konzilsbeschlüssen, von denen die
oben zitierten nur eine kleine Auswahl bilden, von allen möglichen Ausschreitungen

der clerici vagantes bis hin zum Würfelspiel auf dem Altar die Rede ist, so ist
darin wohl weniger ein charakteristisches Element spielmännischen Wesens in der
Kirche zu sehen; vielmehr scheint es sich hier um Auswüchse eines ehedem wenn
nicht akzeptierten, so doch offensichtlich geduldeten Phänomens zu handeln, um
ein Zeugnis für eine der kirchlichen Kontrolle entglittene Entwicklung. Eine
Bestätigung dieser Sichtweise ist mit einer Bemerkung des Aegidius von Zamora gegeben,
nach der alle Musikinstrumente wegen des Mißbrauches, den die Spielleute mit
ihnen betrieben hätten, vom Gebrauch in der Kirche ausgeschlossen worden seien,
und nur noch die Orgel zur Ausführung von „diversis cantibus, et in prosis, in
sequentiis et in hymnis"37 herangezogen werde. Und auch eine Textstelle bei Berthold

von Regensburg deutet in diese Richtung. Dort heißt es, daß der Herr alle
Musikinstrumente zu seiner eigenen Ehre und zur Erholung der Menschen geschaffen

habe, und daß es die Kirche gewesen sei, die sie zum Lobe Gottes im Rahmen
der scientia theatrica eingerichtet habe. Nun aber würden sie die Spielleute zum
Teufelsdienst mißbrauchen.38

Nicht das Instrumentalspiel schlechthin also erregte Anstoß, sondern der
Mißbrauch, der mit ihm getrieben wurde; und die Spielleute galten nicht schlechthin
als ministri Satanae, sondern nur dann, wenn sie aus einer dem christlichen
Gedankengut widersprechenden Gesinnung heraus musizierten.

Wenn ihnen damit trotz aller Einschränkungen eine gewisse Bedeutung im Rahmen

des kirchlichen Lebens zukam, so ist zu fragen, wie diese sich konkret
auswirkte. Hierüber geben die Quellen nur kümmerliche Aufschlüsse. Aegidius Zamo-
rensis nennt Prosen, Sequenzen und Hymnen als diejenigen Formen, die nach dem
Ausschluß der übrigen Musikinstrumente nun auf der Orgel gespielt würden und

legt damit die Vermutung nahe, daß sie vorher auch auf anderen Instrumenten
ausgeführt wurden. In dem genannten Prager Synodalbeschluß ist von instrumental
begleiteten „runteli" die Rede, wohl ein- oder mehrstimmigen Reigenliedern in
Rondeau-Form.39 Auch der Beleg aus den Gesta Abbatum Monasterii St.Albani
läßt, obgleich Angaben über das ausgeführte Repertoire fehlen, diesbezüglich einige
Schlüsse zu. Wenn es dort heißt, der Abt „praesentetur Deo et Sancto Martyri
Albano, ad majus altare, pulsato classico, sonantibus chalamis (quos ,burdones'
appellamus) ..." dann läßt das für die Musik drei Möglichkeiten zu:

37 „Et hoc solo musico instrumento [sc.organo] utitur ecclesia in diversis cantibus, et in prosis,
in sequentiis, et in hymnis, propter abusionem histrionum eiectis aliis communiter instru-
mentis". GS II, 388b.

38 „Septima theatrica .i. sciencia representans ludos musicorum instrumentorum, que omnia

instituit ecclesia, primum ad laudem Dei, sed nunc convertuntur ad sevicium dyaboli cum
tarnen omnia Dominus instrumenta musica, .i. fiellas, cytharas, tympanum, fistulam, tybiam
et hujusmodi excogitavit ad hominum recreationem et suum honorem". Schönbach,
„Studien", 56.

39
Vgl. Spanke, „Tanzmusik", 160.

46



1. Die Schalmei könnte eine Melodie gespielt haben, zu der die Trompete eine
Bordun- oder Ostinato-Begleitung ausgeführt hätte.

Beide Instrumente gehören den Haut instruments an40, die hauptsächlich im Rahmen
repräsentativer Veranstaltungen Verwendung finden. Ihre Einsatzmöglichkeiten sind aber
unterschiedlich. Während die Schalmei ein melodiefähiges Instrument ist, dessen Tonvorrat etwa
eine Oktave beträgt, liegt die Leistungsfähigkeit einer mittelalterlichen Geradtrompete nicht
in ihrem Tonumfang, — dieser umfaßt nur 3 bis 5 Töne — sondern in ihrer Lautstärke. Ihre
Verwendbarkeit ist dementsprechend eingeschränkt. Zum einen kann sie als Soloinstrument
zum Schmettern einfach strukturierter Fanfaren dienen, zum anderen im Ensemble eine
Bordun- oder Ostinato-Begleitung ausführen.

2. Schalmei und Trompete könnten unisono eine einfache, fanfarenartige Melodie
geblasen haben.

3. Die Instrumente könnten nicht simultan, sondern in unmittelbarer Aufeinanderfolge

erklungen sein.

Damit kann über die Rolle von Spielleuten und Instrumentalmusik in der Kirche
zusammenfassend gesagt werden, daß Spielleute nicht generell vom
kirchlich-gottesdienstlichen Bereich ausgeschlossen waren, und daß auch Instrumentalmusik
einen Anteil am gottesdienstlichen Geschehen haben konnte. Wie allerdings im
Detail diese Instrumentalmusik aussah, läßt sich nur vermuten. Und gänzlich
unklar bleibt, ob Instrumente in der uns überlieferten kirchlich-mehrstimmigen
Musik eine Rolle gespielt haben, da die Quellen hierüber keine Auskunft geben.

Kirche und Tanz

Schließlich ist neben Mehrstimmigkeit und Instrumentalspiel als drittes Phänomen,
das geeignet war, die kirchlichen Normen zu sprengen, der Tanz zu nennen. Hier
liegen die Dinge entsprechend wie im Falle der Spielleute und ihrer Musikinstrumente.

Nicht der Tanz schlechthin kollidiert mit den kirchlichen Vorstellungen,
sondern nur gewisse Ausprägungen und Auswüchse.

Das ganze Mittelalter hindurch versucht die Kirche mittels Ermahnungen und
Verboten, die Tanzlust von Klerikern und Gemeindemitgliedern zu bändigen,
offensichtlich jedoch ohne nachhaltigen Erfolg. Immer wieder ist in den Konzils- und
Synodal-Akten die Rede vom Tanz auf Friedhöfen und im Kircheninnern, immer
wieder werden die Verantwortlichen aufgefordert, die Tänzer zu bestrafen, wobei
als Strafmaß einmal eine einfache Ermahnung, ein anderes mal die Exkommunikation

angegeben wird.41

40 Auf die Kategorien Haut und Bas werde ich im Zusammenhang mit der weltlichen Instrumen¬
talmusik eingehen. Vgl. Kapitel II, 59—63.

41 Conc. Budense: „Prohibeant etiam sacerdotes sub poena excommunicationis chorae in coe-
meteriis vel in ecclesiis duci, quia, ut ait Augustinus, melius est festivis diebus fodere vel

arare, quam choreas ducere". Vgl. hierzu auch die bei Gougaud, „La Danse dans les Eglises"
und bei Feilerer, „Kirchenmusikalische Vorschriften" angeführten Quellen.

47



Was sich hinter dieser aus heutiger Sicht eher undurchsichtigen Tanzlust verbirgt, hat Curt
Sachs deutlich gemacht. Beschreibungen wie diejenige des Giraldus Cambrensis, nach der
„Männer und Frauen bald in der Kirche, bald auf dem Kirchhof, bald im Singereigen um den
Kirchhof herum plötzlich zu Boden stürzen und zuerst gleichsam in Ekstase hingerissen und
ruhig, dann aber wie in Raserei aufspringen und Handwerke, die an Festtagen nicht erlaubt
sind, mit Händen und Füßen darstellen ..."42, sind ihm nicht Zeugnisse für die Existenz eines

„heidnischen Restes" im christianisierten Mittelalter; vielmehr sieht er darin „ein Stück
ekstatischen Seelenlebens, das seit der Steinzeit durch unzählige Rassenzuströme und Kulturbildungen

verstellt und zugedeckt, aber nicht erstickt werden konnte und im günstigen Moment
über alle Hemmungen hinweg ausbrechen mußte".43 Der Tanz als unmittelbarer Gefühlsausdruck

wird zum Ventil, wann immer der Druck durch persönliches (Krankheit, Tod, Armut
etc.) oder kollektives Unglück (Pestseuchen, Kriege, Ausbeutung) so groß wird, daß er sich

anderweitig keinen Raum mehr schaffen kann.

Jedoch unterlagen nicht alle Erscheinungsformen des Tanzes einer strikten
Verurteilung durch die Kirche. Manchen Möglichkeiten tänzerischen Ausdrucks gegenüber,

die nicht nur von Laien, sondern auch von Geistlichen ausgeübt wurden,
nahm diese offenbar eine ambivalente, wenn nicht positive Haltung ein. Die Quellen

spiegeln Ablehnung sowohl wie emotionsloses Akzeptieren und Förderung. So

klagt 1263 Odon Rigaud in seinem Visitations-Protokoll, die Mönche des Klosters
St.Yldevert würden sich zügellos benehmen, indem sie durch die Dörfer tanzten
und dabei le vireli aufführten.44 Demgegenüber werden gegen die Gewohnheit der
Mönche von Chalon-sur-Saône, zu Pfingsten nach dem Completorium einen Tanz
auf der Wiese zu tanzen, keine Bedenken erhoben. Es wird lediglich ausgeführt,
der Dekan solle das Veni Sancte Spiritus anstimmen, und auch die anderen sollten,

wenn es ihnen danach wäre, „cantilenas suas" singen — dies freilich auf
lateinisch.45 Johannes Decanus, ein deutscher Kleriker des 14. Jahrhunderts, dichtete
für das Fest der Unschuldigen Kindlein eigens passende Tanzlieder.46

Daß gerade dies Fest, an dem die im Kloster aufwachsenden Kinder aus ihren Reihen einen
Bischof wählen durften, der mit unumschränkter Vollmacht einen Tag lang das Geschehen

bestimmte, bisweilen den kirchlichen Toleranzrahmen sprengte, zeigt eine andere Quelle. Das

Konzil von Cognac bedroht diejenigen, die am Festum Innocentium Tänze und die Wahl eines

Kinderbischofs zulassen, mit dem Kirchenbann, wobei sich der Zorn aber nicht gegen den

Tanz an sich, sondern die Unsitte zu richten scheint, den Gottesdienst an diesem Tage durch
lautes Gelächter, Streitereien und allgemeine Unordnung zu stören 47

42 Sachs, Weltgeschichte des Tanzes, 171.
43 Sachs, a.a.O.
44 „Item clerici vicarii ac etiam capellani in festivitatibus quibusdam... dissolute et scurriliter se

habebant, ducendo choreas per vicos et faciendo le vireli". Aubry, „La Musique", 507.
45 „Post completorium fit chorus in prato. Decanus cantionem primam Veni Sancte Spiritus,

caeteri suas dicant, qui voluerint, latine tarnen". Gerbert, De Cantu II, 104.
46

Spanke, „Tanzmusik", 148.
47 „Rursus cum in balleatione, quae in festo sanctorum Innocentium in quibusdam ecclesiis

fieri inolevit multae rixae, contentiones et turbationes, tarn in divinis officiis quam aliis con-
sueverint provenire, praedictas balleationes ulterius sub intimatione anathematis fieri pro-
hibemus necnon et episcopos in praedicto festo creari, cum hoc in ecclesia Dei ridiculum
existât, et hoc dignitatis episcopalis ludibrio fiat". Gougaud, „La Danse dans les Eglises", 13.

48



Damit läßt sich zusammenfassen, daß Musik in der Kirche primär die würdige und
schöne Ausführung des Chorals, das Singen non voce sed corde ist. Dies geht aus
den Äußerungen kirchlicher Autoritäten hervor, und dies ist auch die Vorstellung,
die der Cantus überschriebenen Darstellung im Tacuinum Sanitatis zugrunde liegt,
die — als ein Beleg für reale, alltägliche Aufführungspraxis — unseren Ausgangspunkt

bildete.
Jenseits dessen gibt es in der mittelalterlichen Kirche mit Mehrstimmigkeit,

Instrumentalspiel und Tanz jedoch musikalische Erscheinungen, die das Ideal des

„Aus dem Herzen Singens" gefährden können. Zwar sind die drei genannten
Phänomene nicht aus sich heraus schlecht und verdammenswert. Mehrstimmigkeit ist
willkommen, wenn die Integrität des Cantus gewahrt bleibt, die Spielleute sind
solange keine ministri Satanae, wie sie ihre Instrumente zum Lobe Gottes einsetzen,

und Tanz wird als Ausdruck frommer Gefühle gewertet, wenn sich die dabei
frei werdenden Emotionen im Rahmen halten. Auf der anderen Seite aber ist jenen
drei Erscheinungen die Tendenz zum verweltlichenden Auswuchs immanent, zu
einer Entwicklung, die leicht aus den Fugen geraten kann, und die infolgedessen
von Zeit zu Zeit einer energischen Korrektur bedarf. So gesehen richten sich die
zitierten Verbotszeugnisse nicht gegen Mehrstimmigkeit, Spielmannswesen und
Tanz an sich, sondern, wie Aegidius Zamorensis sagt, gegen die abusio dieser
musikalischen Aktivitäten.

49



DIE WELTLICHE MUSIK

Neben der Kirchenmusik wird im Tacuinum Sanitatis auch die weltliche Musik in
ihrer für die Menschen wohltätigen Funktion dargestellt. Zwei Abbildungen
zeigen je eine Erscheinungsform weltlich-musikalischen Geschehens: Die artifizielle,
vokal-instrumentale Mehrstimmigkeit einerseits und die rein instrumentale, aus
dem Stegreif ausgeführte Tanzmusik andererseits.

Die artifizielle Mehrstimmigkeit

Auf f. 103' der Handschrift findet sich unter der Überschrift „Organare cantum
vel sonare" die Darstellung einer aus einem Sänger, einem Portativ- und einem

Fidel-Spieler bestehenden Musiker-Gruppe. Der Sänger ist deutlich ins Zentrum
gerückt, während die beiden Instrumentalisten, rechts und links von ihm plaziert
und in der Haltung auf ihn bezogen, leicht in den Hintergrund verwiesen sind.
Offenbar soll der Sänger als zentrale Figur des musikalischen Geschehens erkennbar

sein.
Der unter dem Bild angeordnete Text gibt gemäß der oben erläuterten Struktur

der ärztlichen Hausbücher Auskunft über Natur, Nutzen und Schaden der Musik
für die Gesundheit sowie über die Vermeidung des Schadens und über ihre
Bekömmlichkeit: „Einen Cantus proportionsgerecht singen bzw. spielen: Die Natur
des Gesanges ist irgendwie rauh und der Gesang gewaltsam. Vorzuziehen: wenn
das Spiel die Stimme in konsonierenden Verhältnissen begleitet. Nutzen: verursacht

Wohlgefallen, wenn man angenehm singt. Schaden: verursacht Abscheu,
wenn man verborgen und mißtönend singt. Verhütung des Schadens: Wenn der
Gesang mit der Melodie wieder in Einklang gebracht wird. Zuträglich für alle Lebensalter,

Complexionen, Jahreszeiten und Gegenden."48
Die Frage, wie die Überschrift „Organare cantum vel sonare" zu übersetzen ist, bedarf einer
ausführlicheren Erörterung. Unterkirchers Vorschlag „Gesang mit Orgelbegleitung oder
Saitenspiel" scheint mir den gegebenen Sachverhalt nicht genau zu treffen.
Grundsätzlich erlaubt die Vokabel organare mehrere Übersetzungen:
1. Orgel spielen
2. Die vox organalis zum Cantus musizieren
3. Nach den pythagoreischen Intervallproportionen musizieren
Die unter 3. genannte Bedeutung begegnet wiederum in zweierlei Zusammenhang: Zum einen
erscheint sie in Verbindung mit instrumentum. In diesem Fall ist das Wort solchen
Instrumenten als kennzeichnendes Adjektiv beigegeben, deren Bauweise die Demonstration der
pythagoreischen Proportionen zuläßt, wie Orgel, Monochord und Glocken. Zum anderen

begegnet das Wort in Zusammenhang mit vox. Vox organica zielt — entsprechend wie
instrumentum organicum — auf das Singen in sauberen Proportionen, kann daneben aber auch den

Aspekt des stimmlichen Wohlklangs meinen.49

48 „Organare cantum vel sonare: Natura est quaedam rauca et cantus violentus. Electio: Quod
est proportionatus concorditer voci. iuvamentum: inducit delectationem, quando cantat sua-

viter. Nocumentum: inducit fastidium quando oculte et discorditer cantant. Remotio nocu-
menti: si reducatur ad concordiam mélodie, convenit omnibus etatibus, complexionibus,
temporibus et regionibus". Unterkircher, a.a.O., 136.

49 Vgl. hierzu Reckow, Artikel „Organum" in HmT.

50



Qitprmt cAiitù ut' fomtt.

Oijpn.nr cJunimulToiutr-flâcqoatnniudu ?ciiir\uctcntJ^ccri>q'c uujcioiurWair.
tu», uauin. tmicir ctieca rime? qn citicnr fiuuir. flaruni. moiict r ftiftiolu? on ortre <r

znfoîdir cnmirfRcrno nccri fi rcdncafaacccoalui mckdie Jcouenir oïlv canin r-jplbibi
tpiibîurgioib?.

Tafel 3: Tacuinum Sanitatis in Medicina, Organare cantum vel sonare.

51



Im gegebenen Zusammenhang ist die Formulierung organare cantum wohl im letztgenannten
Sinn zu verstehen. Die unter 1. genannte Bedeutung hätte die Übersetzung „Einen Cantus
auf der Orgel spielen oder erklingen lassen" zur Folge. Sie würde also nur einen der drei Musiker

berücksichtigen, was für eine Überschrift, die ja ein Ganzes in eine Kurzform bringen
soll, unbefriedigend wäre. Die zweitgenannte Bedeutung würde die Vorstellung wachrufen, es

handle sich um die Ausführung eines Organums, womit sich der weltliche Rahmen des Ganzen

schlecht verträgt. Einzig die dritte Bedeutung, nach der ein wohlklingendes, in reinen
Intervallproportionen sich vollziehendes Musizieren gemeint wäre, stimmt mit den Erläuterungen

im Textabschnitt zusammen. Denn dort wird ebenfalls — in der Electio — der Aspekt
des proportionsgerechten Singens angesprochen, indem darauf hingewiesen wird, daß Stimme
und Instrumente in konsonierenden Verhältnissen verlaufen sollen. Und der Aspekt des stimmlichen

Wohlklanges bzw. seiner Negation, des Mißklangs, wird ebenfalls — im luvamentum
und Nocumentum — als Folge des Vorhandenseins bzw. Ausbleibens der concordantia aufgeführt.

Aus der Gegenüberstellung von organare und sonare scheint schließlich hervorzugehen,
daß mit organare im gegebenen Fall nicht die instrumentale, sondern die vokale
Bedeutungskomponente des Wortes angesprochen wird und damit die Aktivität des Sängers gemeint ist,
während sich sonare auf die beiden Instrumentalsten bezieht.

Damit geht es in der beschriebenen Darstellung um die Ausführung einer Musik,
bei der es sowohl auf die Beachtung der Regeln der ars musica, als auch auf klangliche

Schönheit ankommt. Der erläuternde Text präzisiert dies vor allem hinsichtlicht

des Gesanges. Was hier gezeigt und gemeint ist, ist nicht die natura cantus,
die ja rauh und grob ist, sondern eine arsgerechte und wohlklingende Selektion
aus dem Gesamtmaterial stimmlicher Erscheinungsmöglichkeiten.

Die doppelte Forderung nach proportionsgerechtem und wohlklingendem
Musizieren — ein primär theoretisches und ein primär praktisches Postulat — spiegelt
sich auch in den dargestellten Instrumenten. Denn Portativ sowohl wie Fidel werden

diesem Anspruch gerecht.

Das Portativ ist nicht nur ein beliebtes Demonstrationsobjekt für die pythagoreischen
Intervallproportionen; auch im Bereich der musikalischen Praxis gehört es zu den angesehensten
und kostbarsten Instrumenten. Anschaulich belegt dies Filippo Villani, der in seinem Nachruf

auf Francesco Landini folgende Beschreibung des Portativs als des von Landini bevorzugten

Instruments gibt: „Die Orgel ist aus ziemlich vielen Pfeifen zusammengesetzt, innen mit
großer Kunst gebaut und den mannigfachsten Zwecken angepaßt infolge aufrecht gestellter,
außerordentlich zarter Röhren, die schon bei allerleisester Berührung verletzt werden können;

ferner infolge der hohlen Eingeweide des Körpers, dessen aufrecht stehender Teil, wenn
man ihn auch nur um Haaresbreite verrückt, sofort verdorben wird und dann — nachdem

man durch die Blasebälge Wind hineingeschickt hat — die brausenden Stimmen in Dissonanzen

zusammentreibt. Wird aber alles, was zum Gefüge und zur Ordnung gehört, an seinen

richtigen Ort gestellt, so klingt das Instrument gemäßigt, und der Ton bleibt zufolge der vom
Spieler erzeugten Konsonanzen einwandfrei, weil alles vermieden ist, was vorher dissonanten
Lärm verursachte."50

50 „Musicum instrumentum Organum tantis compositum fistulis, tantis interius contextum
artificiis, tamque dissimilibus proportionatum servitiis, expositis tenuissimis cannulis, quae
facile etiam contactu perminimo laeduntur; et extenteratis visceribus instrumenti, quorum
stilus, si locis dimovetur suis per lineae spatium, corrumpitur, et intromissum follibus spiri-
tum stridulis compellit vocibus dissonare; omnibus remotis, quae ad compagem eius et ordi-
nem pertinerent, temperatum et consonantiis modulantium restituât in integrum, emendatis

quae dissonantiam obstrepebant". Text und Übersetzung bei Schering, Studien, 57.

52



Wenn Villani damit die Orgel als ein anfälliges Instrument mit einem komplizierten Mechanismus

bezeugt, so läßt dies auch Schlüsse auf ihren gesellschaftlichen Ort zu. Während die
Herstellung und Pflege anderer Instrumente, wie Fidel, Flöte und Schalmei, keine allzu großen
Anforderungen stellte und es daher zum Metier des Spielmanns gehörte, sein Instrument selbst
zu bauen, war der Orgelbau mit der Herstellung der metallenen Orgelpfeifen, des komplizierten

Mechanismus und des schwierigen Einstimmverfahrens Sache des Fachmannes. Der aber
wollte bezahlt sein, was wiederum über die Möglichkeiten armer, bei Tanzereien und sonstigen

Lustbarkeiten spielender Musiker hinausgegangen sein dürfte. So ist es wahrscheinlich,
daß die Portativorgel ihren Platz bei den Mitgliedern des Bürgertums und des Adels hatte, bei
den litterati, die sowohl das Geld wie auch den Geschmack hatten, sich an der subtilitas des
Instruments erfreuen zu können.
Dies wird durch weitere Quellen bestätigt. Wenn Villani in seinem zitierten Nachruf berichtet,

daß der blinde Landini es vermochte, „die Orgel mit größerer Kunst und Süße zu spielen,
und zwar mit so überaus schneller Hand — wobei er jedoch immer den Takt einhielt —, daß

er alle Organisten, deren man sich hätte erinnern können, ohne Zweifel bei weitem
übertraf"5 so geht aus einer anderen Quelle hervor, daß er dies mit Vorliebe in der Gesellschaft
der besagten litterati tat. Bei dieser Quelle handelt es sich um das 1389 von Giovanni daPrato
verfaßte Paradiso degli Alberti, eine Beschreibung abendlicher Zusammenkünfte im Paradiso,
einer florentiner Villa, die von der Familie Alberti bewohnt wurde. Dort heißt es, daß ein
häufiger Gast dieser Soireen, zu denen sich im übrigen vornehmlich Philosophen und sonstige
Gelehrte einfanden und die weitgehend mit der Diskussion philosophischer Themen ausgefüllt

waren, Francesco Landini war. Von ihm wird berichtet, daß er sich nicht nur an den

Gesprächen beteiligte, sondern zu gegebener Zeit den Gästen auch auf seinem Organetto
vorspielte. Hier nun kann sich Giovanni da Prato — ähnlich wie Villani — nicht genug tun, Lan-
dinis Können und die Schönheit seines Spiels zu loben: seine lieblichen Gesänge seien von
einer Süße gewesen, wie sie keiner der Anwesenden je zuvor gehört habe; alle hätten gemeint,
das Herz müsse ihnen in der Brust zerspringen.52 So groß sei die Schönheit seines Gesanges,
daß er damit nicht nur seine menschlichen Zuhörer zu Tränen rühre; auch die Vögel stimmten,

nachdem sie zunächst schweigend zugehört hätten, ein und sängen „so laut wie nie
zuvor".
Daß die Orgel ein außergewöhnliches, höchsten künstlerischen Ansprüchen genügendes Instrument

ist, läßt sich auch dem Roman de la Rose entnehmen, wo es an einer Stelle heißt, daß

Orgel und Gesang zur Ausführung von Motetus, Triplum und Tenor herangezogen werden:

Orgues i n'a bien maniables
a une sole main portables
ou il meisme soufle et touche.
Et chante avec à pleine bouche
motets ou trebles ou teneures.53

Motetten aber gehörten zu denjenigen Kunstgenüssen, die nicht fürs breite Volk bestimmt
waren. Nach einem berühmten Wort des Johannes de Grocheo ist es unsinnig, den vulgares,
den einfachen Leuten, eine Motette vorzuspielen. Dies sei den litterati vorbehalten, Men-

manuque adeo velocissima, quae tarnen mensurate tempora observaret, Organa tangere
coepit, arte tanta tantaque dulcedine, ut incomparabiliter organistas omnes, quorum memoria

haberi posset, sine dubio superaret". Text und Übersetzung bei Schering, a.a.O.
„Posto a sedere: valenti nomini, Francesco, che lietissimo era, chiese il suo organetto e

cominciö si dolcimente a sonaresuoi amorosi canti, che nessuno quivi si era che per dolcezza
délia ermonia nolli paresse '1 cuore per soprabondante letizia del petto uscire gli volesse".

Wesselowsky, Scelta III, 11.
Zit. nach Brücker, Blasinstrumente, 60.

53



sehen, die die Regeln der ars kennten und somit imstande seien, die Feinheiten der Faktur
wahrzunehmen und sich daran zu erfreuen.54

Wenn damit die Orgel gut geeignet ist zur Ausführung anspruchsvoller Musik, so gilt dasselbe
auch für die Fidel. Wiederum ist es Johannes de Grocheo, der dies eindrücklich belegt. Johannes

beschreibt die Viella als dasjenige Instrument, das seinen technischen Möglichkeiten nach
alle anderen Saiteninstrumente in sich enthält und fügt hinzu, daß manche Instrumente die
Gemüter der Menschen zwar mehr zu bewegen vermögen, daß aber kein anderes Instrument
die einzelnen musikalischen Formen so differenziert weitergeben kann wie die Fidel.55 Elias
Salomo bestätigt die subtilen Möglichkeiten des Instruments, wenn er sagt, daß ein unausge-
bildeter Sänger nicht in der Lage sei, mit einem Viellaspieler zusammen zu musizieren.56 Damit
gibt er gleichzeitig den Hinweis dafür, wie die Qualität des Sängers auf unserer Darstellung zu
bewerten ist. Dessen stille, in sich gekehrte Haltung läßt auf ein konzentriertes, auf ein
Zusammenstimmen mit Viella und Portativ gerichtetes Musizieren schließen und damit auf
einen im Sinne des Elias Salomo ausgebildeten Musiker.

Mit der Darstellung „Organare cantum vel sonare" ist also die Ausführung einer
differenzierten mehrstimmigen Musik angesprochen, wie sie von den Kennern
verstanden und ästimiert wird. Konkret könnte es sich dabei um einen Motettensatz
oder, was auf Grund der italienischen Provenienz des Tacuinum Sanitatis
wahrscheinlicher ist, um einen Trecento-Liedsatz, sei es eine Ballata oder ein Madrigal,
handeln.

Die instrumentale Tanzmusik

Auf f. 104 des Tacuinum Sanitatis findet sich, direkt im Anschluß an das besprochene

Bild, unter der Überschrift „Sonare et Baiare" die dritte musikbezogene
Darstellung der Handschrift. Im linken Bildfeld sind drei Musiker in einer Reihe

angeordnet, von denen die beiden vorderen auf einer Schalmei blasen, während
der hintere auf einem Dudelsack musiziert. Das Zentrum des Bildes wird von einem
tanzenden Paar ausgefüllt.

Der Text kommentiert die Szene folgendermaßen: „Musizieren und Tanzen.
Seine Natur besteht darin, die Füße und die ganze Person im richtigen Verhältnis
zur Musik zu bewegen. Vorzuziehen: im rechten Verhältnis zur Musik und zur

54 „Cantus autem iste sc. motetus non debet coram vulgaribus propinari, eo quod eius subtili-
tatem non animadvertunt nec in eius auditu delectantur, sed coram litteratis et Ulis, qui sub-
tilitates artium sunt quaerentes". Rohloff, Der Musiktraktat des Johannes de Grocheo, 56,
31-34.

55 „Et adhuc inter omnia instrumenta chordosa, visa a nobis, viella videtur praevalere. Quemad-
modum enim anima intellectiva alias formas naturales in se virtualiter includit et tetragonum
trigonum et maior numerus minorem, ita viella in se virtualiter alia continet instrumenta.
Licet enim aliqua instrumenta suo sono magis moveant animos hominum, puta in festis,
hastiludiis et torneamentis tympanum et tuba, in viella tarnen omnes formae musicales sub-
tilius discernuntur". Rohloff, a.a.O., 52, 24—30.

56 „Et hoc contingit in pluribus, quia ignorans cantor ignorât scientiae naturam, quam potest
videre in palma, et habilitare vocem suam ad cantandum cantum, qui cum instrumento lig-
neo, cum viella optime cantaretur". GS III, 61b.

54



(O
^V>n.m\'T whir.

\j is s i r i p? n pi j*i=n=ri

mawMMmKMNS9HMMHHN

p\?n.nv7 b.ill.ivc.tl.i moiK jjKcfc.i pfoni.y}vv.no"4l'r4rfonum.0cctb,).pc>:ac>4lc aoc.itm.Tffef
mor.\uu.iiHtui.t>tKi|Mtio uiwcli i-iuricVii*. îixlccr-iucé ifondac-llivuiiitti! fofhdui faar.ci;

_

i«cdinu\icofou.Vti.i nonui.-|\cmô nocnreditu p .\<?coro\iuin.i;.Ooiiucirplib:Oiiimb: cattb'-
n pïu" oinmbs tpubwrcgujib: -

Tafel 4: Tacuinum Sanitatis in Medicina, Sonare et balare.

55



Bewegung der Person. Nutzen: Die Teilnahme des Sehens und Hörens am Vergnügen

des Wohlklanges. Schaden: er verursacht Abscheu, wenn man vom Zusammenklingen

der Noten abweicht. Verhütung des Schadens: die Rückkehr zum
Wohlklang. Zuträglich für die meisten Complexionen, für alle Lebensalter außer für
Kinder, zu allen Jahreszeiten und in allen Gegenden".57

Lag das Gewicht im Falle der Darstellung „Organare cantum vel sonare" auf
dem konsonierenden Zusammenklang der drei Stimmen, so wird hier die
Übereinstimmung von Körperbewegung und Musik akzentuiert. Während also im ersten
Fall „concordantia" innerhalb nur eines Mediums gefordert wird, sind es hier zwei
selbständige Einheiten, deren Verbindung angestrebt wird. Bereits von daher läßt
sich schließen, daß die im zweiten Falle gemeinte Tanzmusik weniger kompliziert,
weniger differenziert ist, als der mit Orgel, Portativ und Gesang ausgeführte Cantus.
Deutlicher noch wird dies durch die Beschaffenheit der dargestellten Instrumente.
Denn das Dudelsack-Schalmei-Ensemble weist auf den ländlich-volkstümlichen
Bereich, auf Spielmanns-Musik, die nicht nach den Regeln der ars musica, sondern
nach eigenen Gesetzen aus dem Stegreif ausgeführt wurde.

Das entscheidende klangliche Charakteristikum des Dudelsacks ist seine Bordunharmonik, die
die musikalische Aktivität des Instruments in spezifischer Weise einschränkt. Nicht die nach
den Regeln der ars verlaufende Mehrstimmigkeit ist sein Feld, sondern die im Prinzip
einstimmige Instrumentalmusik, der er mittels seiner tiefklingenden Bordunpfeife ein klanglich
statisches Fundament zu unterlegen vermag.
Entsprechend begegnet der Dudelsack nach Aussagen der Quellen vorwiegend in ländlichem
Milieu. In der altfranzösischen Romanzen- und Pastourellen-Dichtung wird er als Instrument
genannt, das bei Dorffesten und sonstigem ländlichen Zeitvertreib erklingt. Oft wird dabei das

stereotype Baß-Gebrumm mit sprachlichen Mitteln nachgeahmt:

s'ont le museour mande,
et Thieris son bordon a destoupé,
ke disoit bon, bon, bon, bon, bon.58

Chascuns chante de Thieris et de son bordon

[...]
bon bon bon va burelidon.59

car aveuc aus estoit Guis

qui leur cante et kalemele
en la muse au grant bourdon
endure endure enduron
endure, suer Marion.60

57 „Sonare et ballare: Natura: movere pedes et personam proportionabiliter ad sonum. Electio:

proportionale ad cantum et persone motus, iuvamentum: participatio videndi et audiendi in
delectatione consonantie. Nocumentum: fastidium facit, cum receditur a consonantia nota-

rum. Remotio nocumenti: reditus ad consonantiam. Convenit pluribus, omnibus etatibus nisi

pueris, omnibus temporibus et regionibus". Unterkircher, a.a.O., 136.
58 Bartsch, Romanzen und Pastourellen II, 41, 8.
59 Gennrich, Rondeaux, Virelais und Balladen, 153.
60 Bartsch, a.a.O. III, 27, 7.

56



Die Schalmei erklingt ebenfalls häufig im ländlichen Rahmen. Froissart berichtet, daß man
während eines ländlichen Festes nach dem Spiel einer Schalmei tanzte:

La avoit en la compagnie
mainte faitice pastourelle,
dont au son d'une canemelle
cascuns et cascune dansoit.61

Als Instrument der Tanzmusik wird die Schalmei zusammen mit dem Dudelsack und anderen
baulz instrumens in den Echecs Amoureux genannt:

On sonoit les haulz instrumens,

que mieulx au dansez plaisoient
le peuist on oir briefment
sonner moult de renoisement

pour la grande noise qu'ilz faisient.

Trompez, tabours, tymbrez, naquaires,
cymballes (dont il n'est mes guaires)
Cornemusez et chalemelles
et cornes de fachon moult belles.62

Die Kombination von Dudelsack und Schalmei begegnet auch auf einer Miniatur aus einer
italienischen Boethius-Handschrift des 14.Jahrhunderts, die eine von einer König-David-
Vignette gekrönte und von Spielleuten eingerahmte Frau Musica zeigt. Zwei der Spielleute,
die, eng aneinandergerückt, offensichtlich eine musikalische Einheit darstellen, spielen Schalmei

und Dudelsack. 3

Warum Schalmei und Dudelsack gern kombiniert wurden, läßt sich allerdings nur vermuten.
Beides sind Rohrblattinstrumente, beide entsprechen einander auch hinsichtlich des Ambitus.
Da durch den grant bourdon auch für ein Baß-Fundament gesorgt ist, mögen sie als in sich

geschlossenes, Melodie und Begleitung vereinendes Ensemble gegolten und als solches
Verwendung gefunden haben.

Hier freilich ergibt sich das alte Problem: Da diese Musik auf Grund ihres kunstlosen

Charakters für das spekulative Interesse der Kenner gegenstandslos war, fand
sie keine schriftliche Fixierung, so daß das Bild, das wir von der mittelalterlichen
Tanzmusik haben, außerordentlich lückenhaft ist. Daß wir überhaupt eine Vorstellung

von dieser Musik haben, ist den wenigen Stücken zu verdanken, die ungeachtet

dieser Situation eine Niederschrift erfuhren, sowie Bildzeugnissen wie demjenigen

aus dem Tacuinum Sanitatis und literarischen Quellen.64

Die drei genannten Quellenkreise führen zu der Einsicht, daß meist drei bis

fünf, in vielen Fällen auch mehr Musiker an der Ausführung von Tanzmusik beteiligt

sind. Das verwendete Instrumentarium verrät, so unterschiedlich es im Einzelfall

auch sein kann, die „ständige Wiederholung desselben latenten Aufbauprinzips".65

Ein oder zwei melodiefähige Instrumente werden mit einem oder mehreren

Instrumenten kombiniert, die einen Bordun oder Wechselbordun ausführen

können, oder deren Tonskala wenige Töne umfaßt, wie etwa Trompete oder

61 Zit. nach Brücker, Blasinstrumente, 46.
62 Bowles, „Haut and Bas", 120.
63

Vgl. Buchner, Musikinstrumente von den Anfängen bis zur Gegenwart, Abb. 78.
64 Vgl. zum Folgenden Hevde, „Polyphonales Musizieren im späten europäischen Mittelalter".
65

Heyde, a.a.O., 186.

57



Glockenspiel. Diese Kombinationen lassen hinsichtlich der Struktur der ausgeführten

Tanzmusik folgende Schlüsse zu: Da das Ganze aus dem Stegreif ausgeführt
wird, kann nur eines der beteiligten Instrumente völlig selbständig die tragende
Melodie spielen. Alle anderen wirken mehr oder weniger, — je nachdem, wieweit
es ihre technischen Möglichkeiten erlauben — als Begleitstimmen, deren Verlauf
von der Hauptstimme abhängig ist. Das bedeutet, daß jeder Stimme „ein besonderer

Funktionsbereich zugewiesen wird", der in der Regel durch die spieltechnischen
Voraussetzungen der beteiligten Instrumente schon zu einem Teil vorgegeben ist.

Voraussetzung für ein erfolgreiches Musizieren ist hierbei, daß „die einzelnen
Mitspieler die Spielbereiche, die spieltechnischen Besonderheiten, instrumentenge-
bundenen Spielfiguren und dergleichen der anderen Instrumente genau kennen. Je
mehr Stimmen beteiligt sind, um so präziser muß jeder einzelne Spielbereich
abgegrenzt sein."66 Praktisch läuft das auf eine Instrumentenhierarchie hinaus: Je mehr
spieltechnische Möglichkeiten ein Instrument hat, desto enger kann es auf die

Hauptstimme bezogen werden und diese mit Umspielungen, gegenläufigen
Bewegungen oder Verdoppelung ausschmücken. Instrumenten wie Geradtrompete,
Glocken oder Schlagzeug, die vergleichsweise nur geringfügige Bewegungsfreiheit
haben, bleibt demgegenüber nur der „sekundäre Funktionsbereich"67, die Ausführung

von Bordun-, Wechselbordun- oder Ostinato-Begleitung.

Soweit Herbert Heydes Theorie das Umspielen des Cantus mit einem zweiten, gegebenenfalls
auch dritten melodiefähigen Instrument betrifft, ist sie rein hypothetisch. Denn jene dem

„primären Funktionsbereich" zugehörigen Begleitstimmen sind „unbekannte Größen", deren
„Funktionsbereiche zwar in abstrakter Form umrissen, aber nicht in ihrem konkreten formalen

Ablauf erfaßt" werden können.68 Soweit sie aber die Verbindung des Cantus mit dem
„sekundären Funktionsbereich" betrifft, vermag Heyde sie auch an Hand praktischer Denkmäler

zu stützen. Indem er einstimmigen Instrumentalsätzen des 13. und 14. Jahrhunderts
einen Bordun unterlegt, kommt er zu folgendem Ergebnis: „Nach entsprechender Prüfung
der erhaltenen Spielmannsstücke, deren Zahl kaum 25 übersteigt, kann festgestellt werden,
daß bei einem Teil ein das ganze Stück hindurch tönender Bordun völlig zwanglos unterlegt
werden kann, während bei einem anderen Teil eine Bordunwechseltechnik zwischen zwei
Tönen erforderlich ist".69 Bei einem dritten Teil des Repertoires läßt sich weder Bordun noch
Wechselbordun unterlegen, was Heyde zum einen auf möglicherweise falsche Überlieferung,
zum anderen auf die Möglichkeit zurückführt, daß man im Bereich der Volksmusik weniger
auf die Vermeidung von Dissonanzen sensibilisiert gewesen sein mag, als indem der ars.70Wie

auch immer die Technik gewesen sein mag, ob nicht auch mehrere Möglichkeiten nebeneinander

Bestand hatten, eines scheint deutlich: Das bordun- bzw. wechselbordunbegleitete
Musizieren war ein Hauptbestandteil mittelalterlicher volksnaher Tanzmusik.

66
Heyde, a.a.O., 186.

67
Heyde, a.a.O., 187.

68 Heyde, a.a.O., 191.
69

Heyde, a.a.O., 191.
70 Eine weitere Möglichkeit wäre damit gegeben, daß der Bordun nur dann zum Klingen gebracht

wird, wenn der melodische Ablauf der Oberstimme einen konsonierenden Zusammenklang

gestattet, im übrigen aber pausiert. Hieronymus de Moravia belegt diese Praxis, wenn er als

besonders kunstvolle und wohlklingende Variante des bordunbegleitenden Viella-Spiels die

Technik beschreibt, den Bordun nur dann erklingen zu lassen, wenn dadurch mit der Melodie
eine der drei Primär-Konsonanzen entsteht: „Finaliter tarnen est notandum hoc quod in hac

58



Angewandt auf die Instrumente im Tacuinum Sanitatis, die zum einen der ländlichen

Sphäre angehören und zum zweiten Melodie- und Bordunelemente miteinander

vereinen, heißt das, daß hier eine Musik den Vorstellungshintergrund bietet,
die dem besprochenen Bereich zuzuordnen ist. Zwar lassen sich aus den angeführten

Gründen über den Stimmverlauf im Einzelnen keine exakten Angaben machen.
Aus der Beschaffenheit der drei abgebildeten Instrumente kann jedoch geschlossen

werden, daß die Tanzmusik, die dem Illuminator während der Arbeit an jenem
Bild im Ohr klang, derart strukturiert war, daß auf der klanglichen Basis des Sack-

pfeifen-Borduns eines der drei Instrumente den Cantus ausführte, und die beiden
anderen ihn umspielend begleiteten.

Haut und Bas

Für die Darstellungen weltlicher Musik im Tacuinum Sanitatis läßt sich damit
zusammenfassend sagen: Sie markieren, indem sie im einen Fall ars-fähige, im
anderen volkstümliche Instrumente zeigen, zwei unterschiedliche Bereiche
mittelalterlicher Musikausübung und belegen damit einen Zusammenhang zwischen

Repertoire und Instrumentation. Daraus ergibt sich die Frage, ob diesem
Zusammenhang über den engen Bereich des Tacuinum Sanitatis hinaus grundsätzliche
Bedeutung zukommt, ob also dort, wo die Quellen ars-fähige Instrumente belegen,
von vorn herein auf die Ausführung artifizieller Mehrstimmigkeit geschlossen werden

kann, während im Falle volkstümlicher Instrumente weniger anpruchsvolle
Stegreif-Musik der beschriebenen Struktur anzunehmen ist.

Ein Hinweis, der eine in diese Richtung gehende Deutung zuläßt, ist mit einigen

Verszeilen aus den Echecs Amoureux gegeben, in denen es heißt, daß bei Tanz
und „großer Belustigung laute Instrumente, die großen Lärm machen", erklangen,
während dann, „wenn weniger Lärm erwünscht war", leise Instrumente benutzt
wurden. Aus der anschließenden Aufzählung der hauts bzw. bas instruments
ergibt sich, daß keines der „lauten" Instrumente, nämlich Trompete, Trommel,
Schellen, Dudelsack, Schalmei und Horn ars-fähig im genannten Sinne ist.71 Umgekehrt

sind alle genannten Bas-Instrumente, nämlich Viella, Harfe, Psalterium,
Gitarre, Rebec, Rotte, Orgel, Citole, Drehleier, Monochord und verschiedene
Flötenformen ihren spieltechnischen Möglichkeiten nach in der artifiziellen Mehrstim-

facultace est difficilius et solemnius meliusque ut scilicet sciatur, unicuique sono ex quibus

unaquaeque melodia contexitur, cumbordunis primis consonantiis respondere ..." Eine Glosse

fügt hinzu: „Quod bordunus non debet tangi pollice vel arcu, nisi cum cetere corde arcu vel

tactu faciunt sonos cum quibus bordunus facit aliquam predictarum consonantiarum." CS I,
153b.

71 „Et quand il vouloient danser / Et faire grans esbattemens / On sonnoit lez haulz instrumens /
Qui mieulx aux dansez plaisoient. / Pour la grant noise qu'ilz faisoient / La peuist on oir
briefment / Sonner moult de renuoisement / Trompez, tabours, tymbrez, naquaires / Cym-
bailes (dont il n'est mes guaires) / Cornemusez et chalemelles / Et cornes de fachon moult
belles". Abert, „Die Musikästhetik", 355.

59



migkeit einsatzfähig.72 Dieser Befund deckt sich mit demjenigen im Tacuinum
Sanitatis, wo ja auch volkstümliche Musik auf Haut-, artifizielle Musik auf Bas-
Instrumenten ausgeführt wird.

Sind demnach die Kategorien von Haut und Bas nicht nur im Sinne einer Instru-
menten-Klassifizierung zu verstehen, sondern implizieren sie bereits die Vorstellung

eines bestimmten musikalischen Repertoires? Die Einbeziehung weiterer
Quellen73 zeigt, daß dies in der Tat insoweit zutrifft, als Haut-Ensembles für die
Ausführung einfach strukturierter Musik disponiert sind. Dies geht zum einen aus
der instrumentalen Zusammensetzung der BfoHf-Ensembles und zum anderen aus
dem Aufgabenbereich hervor, der ihnen zugewiesen wird. Was die Instrumenten-
Kombination betrifft, so verfügen alle Hawt-Ensembles mit Trompete, Dudelsack
oder Schlaginstrumenten über ein Bordun- oder Wechselbordun-Element. Ein Bordun

ist aber nur in der Volksmusik einsatzfähig, während er in der Mehrstimmigkeit

„jede Wirkung eines ausgearbeiteten und berechneten Kontrapunktes sowohl
kompositionstechnisch als auch klanglich im Keime"74 ersticken würde. Hinsichtlich

der sozialen Funktion zeigt sich, daß Hawr-Ensembles einerseits aus repräsentativem

Anlaß, sei es beim Turnier, bei Aufzügen oder bei Prozessionen, andererseits

auf dem Kriegsschauplatz begegnen. In keinem der Fälle ist eine Musik zum
„Zuhören", sondern eine solche zum „Hören" erforderlich, kurze Fanfaren oder
Signale, die Veranstaltungen gliedern, Neues ankünden oder Tapferkeit und Mut
vermitteln sollen. Nicht die Musik ist hier am Platze, die den Kenner fasziniert,
sondern diejenige, die auf direktem Wege den Zugang zum Informationsbedürfnis
bzw. der Emotionsfähigkeit der einzelnen Festteilnehmer oder Kämpfer findet.

Wenn damit Hawt-Ensembles primär für einfach strukturierte Musik disponiert
sind, so läßt sich die Gegenthese, nach der Bas-Instrumente in erster Linie für
komponierte Musik bestimmt sind, weniger eindeutig vertreten. Die Tatsache, daß diese

Instrumente gegenüber den Hauts instrumens umfangreichere spieltechnische
Voraussetzungen haben, läßt hinsichtlich unserer Fragestellung beide Möglichkeiten
offen: Sie sind zwar im Bereich der artifiziellen Musik einsatzfähig, aber eine
zwingende Beschränkung auf das umschriebene Repertoire ergibt sich daraus keineswegs.

Ebensogut sind sie im Bereich der volkstümlichen Spielmannsmusik vorstellbar.

Ein instruktives Beispiel für die Verwendbarkeit eines Bas-Instruments im volkstümlichen
sowohl wie im artifiziellen Bereich ist mit der Viella gegeben. Johannes de Grocheo rühmt an

ihr, daß sie unter allen Streichinstrumenten die einzelnen musikalischen Formen am differen-

72 „La ouist on sonner vielles / Et harpes excellentement / Et psalterions ensement / Ghisternez,
rebeblez et rotez, / Qui faisoient moult doulcez nottez, / Leus qui sont de plus grant ton, /
Orguez en main y oist on / Et citoles meismement / Qui sonnoient moult doulcement, /
Chyffonyes et monocordes / Et maint autre instrument de cordes / Telz c'on ne scevist mieulx
penser. / / Et puis aultrefois reprenoient, / Quant mendre noise demandoient, / Flasoz,
fleutez et douchaines, / Qui sont moult doulces et moult saines / Et telz autrez instrumens
bas / Dont moult est plaisans li esbas". Abert, a.a.O., 354f.

73 Es handelt sich um Quellen, die in den tabellarischen Übersichten ausgewertet sind, die den
Arbeiten Brückers und Treders angefügt sind.

74 Hickmann, Das Portativ, 204.

60



ziertesten darstellen kann und legt Wert auf die Feststellung, daß ein guter Spieler „omnem
cantum et cantilenam et omnem formam musicalem"75 auf seiner Viella einleitet. Während
Johannes damit eine nahezu universale Verwendbarkeit der Viella belegt, weist Hieronymus
de Moravia dadurch, daß er ausführlich auf die Bordunfähigkeit des Instruments eingeht, auf
dessen Einsatzfähigkeit im Bereich der Stegreif-Musik hin (vgl. Anm. 70).

Auch lassen sich die Gelegenheiten, anläßlich derer mit .Bas-Instrumenten musiziert
wird, weniger klar umreißen als im Falle der Hawt-Instrumente. Bas-Ensembles

begegnen bei Aufzügen, Hochzeits- und sonstigen festlichen Essen, bei der Toten-
wacht, aber auch bei einem Turnier.76 Aus dieser Vielfalt der Verwendungsmöglichkeiten

läßt sich wiederum nur ableiten, daß die leisen Instrumente offenbar zur
klanglichen Realisierung beider Repertoire-Schichten herangezogen wurden.

Dennoch kann auch hier eine gewisse Differenzierung vorgenommen werden. In
den Quellen erscheinen reine Bas-Ensemblesvergleichsweiseselten. In weitaus
überwiegendem Maße sind solche Ensembles überliefert, die aus Haut- und Bas-Instru-
menten zusammengesetzt sind. Hierbei begegnet auffallend häufig die Kombination

eines oder mehrerer Bas-Instrumente mit einem Hau f-Instrument, wobei
letzteres meist ein Trommel- oder Trompeten-Instrument ist, ein Klangkörper also,
der vielfach Bordun- oder Ostinato-Funktion hat. So finden sich in mittelhochdeutschen

Epen die Kombinationen tambûr—seitspil, tambûr—floite—seitspil, tam-
buire—floiten—videl und tambur—floiten—busüne—seitspil.77

Dies deckt sich mit den Ergebnissen Hans Hickmanns, die dieser hinsichtlich der Frage nach
der Rolle des Portativs im Ensemble erzielt hat.78 Hickmann stellt zunächst fest, daß das
Portativ, sofern es mit nur einem Instrument zusammen erscheint, fast ausnahmslos mit einem
Saiteninstrument kombiniert wird, und zwar meistens mit Laute, Harfe oder Fidel. Aus dieser

„Vorliebe des Portatives, sich zu einem der geläufigen Saiteninstrumente"79 zu gesellen,
leitet Hickmann seine Stammgruppentheorie ab, nach der Kombinationen wie die beschriebenen

ensemblebildende Wirkung haben. Sie bilden Stammgruppen, die dann durch das

Hinzutreten anderer Instrumente wie Flöte, Dudelsack oder Schalmei erweitert werden können.
Im einzelnen unterscheidet Hickmann drei derartige Stammgruppen: „Ensembles, bestehend
aus dem Portativ und einem anderen Instrument, Ensembles mit Portativ und zwei
Instrumenten beziehungsweise diese drei als ,Stammgruppe' eines sich darum kristallisierenden
größeren Ensembles und Portative mit drei weiteren Stamminstrumenten, die als Vierergruppe
isoliert dastehen oder wieder als Stamm für ein größeres Ensemble dienen".80 In der ersten

Gruppe — Portativ und ein Zusatzinstrument — begegnet das Portativ mit Fidel, Harfe, Laute
sowie — seltener — mit Psalterium, Mandola und Rebec. Blasinstrumente erscheinen in dieser

Gruppe fast nie. Sie können jedoch zur Stammgruppe hinzutreten, wodurch ein größeres
Ensemble entsteht. Der Kern der zweiten Stammgruppe besteht aus Portativ und zweien der

genannten Saiteninstrumente, die wiederum mit Blas- und vereinzelt auch mit Schlaginstrumenten

angereichert werden können. Die Stammgruppe der dritten Ensemblekombination
schließlich besteht aus drei Saiteninstrumenten. Ihr werden Blasinstrumente oder auch in der

Stammgruppe bereits vertretene Saiteninstrumente hinzugesellt. In allen Gruppen wird nach

75 Rohloff, Der Musiktraktat des Johannes de Grocheo, 52, 32 f.
76 Ich beziehe mich wieder auf die Aufstellungen von Brücker und Treder.
77

Vgl. Treder, Musikinstrumente 43 f.
78

Vgl. zum Folgenden Hickmann, Das Portativ, 200 ff.
79 A.a.O., 203.
80

A.a.O., 203.

61



Hickmann der bordunierende Charakter vieler der den Stammgruppen hinzugefügten Instrumente

deutlich: Neben dem sehr häufig hinzugezogenen Schlagzeug begegnen oft Dudelsack,
Trumscheit, Drehleier und Trompete. Daraus folgert der Autor zumindest für die mittels der
ersten Stammgruppe reproduzierten Musik, daß diese nur einstimmig gewesen sein kann, da
sich bordunierendes Spiel und komponierte Mehrstimmigkeit nicht miteinander vertragen.

Auf die beschriebene Problematik angewandt bedeutet dies, daß das Vorhandensein

bzw. Fehlen eines Bordun- oder Ostinato-Instruments einen Hinweis darauf
gibt, welche Art von Musik ein .Bas-Ensemble ausführt. Ist ein Borduninstrument
vorhanden, so kann auf Stegreif-Musik geschlossen werden. Ist dies nicht der Fall
und gehören die dargestellten bzw. genannten Instrumente nicht der bukolischen
Sphäre der Hauts, sondern dem ars-fähigen Bereich der Bas instrumens an, dann
deutet dies auf die Ausführung einer Musik, die für Kenner bestimmt ist. Zwingend
ist diese Schlußfolgerung allerdings auch nicht; denn wie etwa die englische Sight-
Praxis oder die mitteleuropäische Praxis des Quintierens zeigt, gab es genug
Möglichkeiten, Stegreif-Musik auch ohne Mitwirkung eines Bordun auszuführen.81

Sicherheit hinsichtlich des Repertoires bieten nur solche Quellen, die, wie das

Tacuinum Sanitatis, genau umschreiben, welche Art von Musik gemeint ist.
Dennoch kann trotz aller genannten Einschränkungen gesagt werden, daß Haut

und Bas nicht nur äußerliche Klassifikationsschemen sind, sondern in einem im
Einzelfall freilich nicht immer sicher zu bestimmenden Rahmen für ein bestimmtes
musikalisches Repertoire stehen.

Für weltliche Musik, so wie sie uns aus den beiden Darstellungen im Tacuinum
Sanitatis faßbar wird, gilt demnach: Sie erscheint in zweierlei Form und richtet
sich an zwei unterschiedliche Kreise: Zum einen begegnet sie als artifizielle,
komponierte Musik, die nur vom Kenner verstanden wird, zum anderen als improvisierte

Spielmannsmusik, die breiteren Kreisen zugänglich ist. Beide Bereiche haben
— mit gewissen Einschränkungen — auf Grund der Erfordernisse des ihnen zugehörigen

Repertoires ein spezifisches Instrumentarium. Die komponierte Musik findet
ihre Realisierungeher mit Bas-, die Volksmusik die ihre primär mit Haut-Instrumenten.

Darüber hinaus wird deutlich, daß artifizielle Mehrstimmigkeit sowohl wie aus
dem Steigreif ausgeführte Musik eng verflochten sind mit dem dritten besprochenen

Bereich realer Musikausübung, mit der Kirchenmusik. Alle genannten Elemente
weltlichen Musizierens begegnen auch im kirchlichen Rahmen. Haut- (Schalmei,
Trompete) und Bas-Instrumente (Orgel) weisen ebenso wie Motetten und
Rondeaux auf der einen, Instrumental- und Tanzmusik auf der anderen Seite auf das

Nebeneinander artifizieller und volkstümlicher weltlicher Elemente im kirchlichen
Bereich hin. Erhebt sich somit bereits hier die Frage, wieweit es für das Mittelalter
legitim ist, streng zwischen kirchlichem und weltlichem Bereich zu trennen, so

gewinnt diese Frage noch an Bedeutung angesichts eines Phänomens wie des

Kirchen- und Friedhofstanzes, der, mit der Gewalt eines Naturereignisses die kirch-

81 Vgl. etwa Bachmann, „Die Verbreitung des Quintierens" und Bukofzer, Geschichte des
Englischen Diskants.

62



lich-klösterliche Ordnung überrollend, die Kategorien von „geistlich" und „weltlich"

glänzlich fortspült.
Daß eine Trennung zwischen beiden Bereichen gesehen wurde, braucht nicht

eigens hervorgehoben zu werden. Die Konzils- und Synodalbeschlüsse legen Zeugnis

von dem Bemühen ab, diese Grenze gezogen und respektiert zu wissen. Auf der
anderen Seite ist es evident, daß diese Bemühungen stets von Neuem scheiterten.
Offensichtlich also konnte sich die Kirche in diesem Punkt den Betroffenen gegenüber

nicht verständlich machen. Warum dies so war, läßt sich freilich nicht exakt
bestimmen. Auf Grund der besprochenen Quellen scheint aber die Annahme
berechtigt, daß Kleriker, Spielleute, Vaganten und Gemeindemitglieder die genannten

Elemente weltlichen Musizierens dadurch, daß sie im kirchlichen Bereich, d.h.
in gottgefälligen Kontext erschienen, ihrerseits als gottgefällig empfanden. Wenn
dementsprechend für sie eine Abgrenzung weniger nach den Kategorien „geistlich"
und „weltlich" als nach der Unterscheidung „gott-" bzw. „teufelsbezogen" stattfand,

so war es nur konsequent, Phänomenen wie Mehrstimmigkeit, Instrumentalspiel

und Tanz einen Platz in der Kirche einzuräumen.

*

Dies führt zurück zu der hier zentralen Frage nach dem Verhältnis von Symbolik
und Realität. Ein Vergleich der im ersten Teil besprochenen Elemente der
Himmelsmusik mit denjenigen der im zweiten Teil umrissenen Realitätsebene zeigt,
daß die himmlisch-musikalischen Aktivitäten mit Choral, artifizieller und spiel-
männischer Musik sowie mit Tanz sämtlich im irdisch-musikalischen Geschehen —

und hier sowohl im kirchlichen wie im weltlichen Bereich — ihre Entsprechung
haben. Ist damit eine Bestätigung gegeben, daß die geistliche Musik von der
weltlichen hinsichtlich ihrer Verwendbarkeit im kirchlichen Rahmen nicht streng
unterschieden wird, so wird darüber hinaus deutlich, daß die Vorstellungen, durch die
die Himmelsmusik geprägt ist, ihre Wurzeln in der realen Musikerfahrung haben.

Die aufgezeigten Parallelitäten, nach denen der symbolische wie der reale
Musikbereich eine himmlische und eine teuflische Sphäre umfaßt, nach denen ferner in
beiden Bereichen die Elemente, die diese Sphäre ausfüllen, übereinstimmen und
schließlich hier wie dort ihre Zuordnung zur einen oder zur anderen Sphäre nicht
auf Grund einer immanenten Wertigkeit, sondern aus dem Zusammenhang heraus

erfolgt, erlauben den Schluß, daß es keine Trennung gibt zwischen symbolischem
und realem Musikbereich. Denn die Vorstellung, aus der heraus die beschriebene

Musikanschauung ihre Gestaltung gefunden hat, ist gewonnen aus einer Weltsicht,
nach der jedes Ding auf der Erde —und somit auch die Musik — Abbild einer
Wirklichkeit ist, die sich anders nicht fassen läßt. Entsprechend ist die irdische, alltägliche

Musik, sei sie nun geistlich oder weltlich, ein mit menschlichen Mitteln geschaffenes,

menschlichem Wahrnehmungsvermögen zugängliches Symbol für die eigentliche

Wahrheit. Und ebenso ist es mit der Himmelsmusik. Auch sie ist nicht die
Idee an sich, sondern nur ein Abbild, das gestaltet ist aus realer Musikerfahrung.
Zwar gewinnt, wenn die Engelsmusik als unvorstellbar schön, Christus als der größte
Spielmann und Tänzer geschildert wird, dies Abbild an Intensität und Tiefe. Die

63



Perspektive jedoch, aus der heraus die Transposition ins Numinose erfolgt, ist
naturgemäß die menschliche und als solche darauf beschränkt, das Unsagbare im
Symbol auszudrücken, in einer Qualität also, die der eigenen irdischen Anschauung
zugehört. So gesehen ist es nur konsequent, daß in der Himmelsmusik die eigene
irdische Praxis kopiert wird. Diese, selbst bereits transparent für die Idee, wird,
indem sie in himmelsbezogenem Kontext erscheint, zwar numinos erhöht und
rückt damit der eigentlichen Wahrheit näher. An ihrer Abbildhaftigkeit ändert sich
dadurch jedoch nichts.

Wenn sich somit Symbol und Realität als zwei Dimensionen ein und derselben
Sache darstellen, so bringt dies die Frage mit sich, ob sich daraus Aufschlüsse für
die aufführungspraktische Fragestellung ergeben. Läßt sich aus der beschriebenen
Abhängigkeit der Himmelsmusik von realen musikalischen Vorstellungen ableiten,
daß auf die außerirdische Musik bezogene Darstellungen wie z.B. Cambridge B 18

alltägliche musikalische Praxis — wenn auch symbolisch überhöht — abbilden, so
daß sie als Quellen für Fragen der Instrumentation und Ensemblebildung herangezogen

werden können?
Hier muß eine weitere Differenzierung vorgenommen werden. Die Psalterillustration

Cambridge B 18 hat den Charakter eines Demonstrationsobjektes. In
zusammenfassender Darstellung werden Elemente aus dem Gesamtbereich theoretisch
sowohl wie praktisch musikalischen Geschehens gezeigt, die zwar alle unter dem

Oberbegriff Musik vereinbar sind, die aber — je einzeln genommen — in
unterschiedlichen Traditionszusammenhängen wurzeln. Keine reale Aufführungspraxis
steht hinter diesem Bild, sondern eine reale Musikanschauung in all ihrer Vielfalt.
Demgegenüber begegnen unter den Darstellungen musizierender Engel und anderer

überirdischer Wesen zwar auch in reicher Zahl Quellen, die von vorn herein für
aufführungspraktische Fragen ausscheiden. Die 24 kitharaspielenden Alten oder
die sieben tubablasenden Engel haben ihre ikonographischen Wurzeln in den
Schilderungen der Johannes-Apokalypse. Sie sind präformiert durch den biblischen Text,
so daß für die Einbeziehung zeitgenössischer Praxis allenfalls im Bereich der
Instrumentendarstellung Raum bleibt. Anders ist es mit Darstellungen, die nur den Topos
des musizierenden Engels als ikonographischen Hintergrund haben. Wenn etwa ein
irischer Psalter aus dem späten 13. Jahrhundert durch eine Miniatur geschmückt
wird, die in ihrem oberen Teil die Krönung der Maria, im unteren vier musizierende

Engel zeigt, die Harfe, Drehleier, Psalterium und Fidel spielen82, so dürfte dies einem

zeitgenössischen JSas-Ensemble entsprechen, wie es auch in literarischen Quellen
belegt ist.83 Denn zwar hat auch diese Darstellung einen ikonographischen Hintergrund,

der mit der Forderung aus dem 150. Psalm gegeben ist, Gott mit allen
Musikinstrumenten zu loben. Dies aber legt den ausführenden Illuminator nur insoweit

fest, als er Musikanten darzustellen hat. Wie er hierbei im Einzelnen vorgeht,
welche Instrumente er wählt, ob er Instrumentalisten darstellt, die ihre Instrumente

82
Vgl. die Abbildung bei Buchner, Musikinstrumente, Tf. 79.

83
Vgl. etwa Treder, Musikinstrumente, 43, 4 und Dick, Bezeichnungen, 21 f., wo vor allem
Harfe und Viella als beliebte Kombination belegt ist.

64



als Attribut tragen oder spielen, d.h. musikalisch nicht aufeinander bezogen sind,
oder ob er Ensembles abbildet, die der Realität einer zeitgenössischen Praxis
entsprechen, ist ihm überlassen. So kann es geschehen, daß bei gleichen ikonographi-
schen Wurzeln einmal eine Miniatur wie Cambridge B 18, ein anderes Mal eine wie
die aus der genannten irischen Handschrift den Psalter einleitet.

Hierbei ist nicht auszuschließen, daß auch im Bereich des Engelskonzertes Darstellungen
begegnen, die auf einer überrealen, Vorgänge des Alltags ins Numinose erhebenden
Vorstellungsweise beruhen. Derartige Quellen lassen sich dadurch auf ihren Realitätswert hin befragen,

daß sie mit solchen Zeugnissen verglichen werden, deren Realitätsbezug außer Frage
steht, bzw. daß sie auf die Elemente hin geprüft werden, die sich als strukturbildend fürs
mittelalterliche Ensemble herausgestellt haben: Auf das Vorhandensein eines oder zweier
melodiefähiger Instrumente als Stammgruppe, um die sich eine variable Anzahl untergeordneter
Klangkörper — vor allem Schlag- und Borduninstrumente — herumgruppiert.

Damit, daß gewisse Engelsensembles realen zeitgenössischen Musiziergruppen
gleichen, ist jedoch noch nichts über die Musik ausgesagt, die von ihnen ausgeführt
wird. Wenn die These, nach der die irdische Musik aus den gleichen Quellen schöpft
wie die Himmelsmusik, stimmt, dann müßte auch eine reale Vorstellung vom
himmlischen Musizieren bestanden haben. Daß diese in der Tat vorhanden war,
soll im folgenden gezeigt werden.

65



III. DIE SYMBOLHAFTIGKEIT DER MUSIKALISCHEN REALITÄT

Im mittelalterlichen kirchlichen Leben ist mit dem geistlichen Spiel ein Bereich
gegeben, in dem Symbol und Realität für jedermann sichtbar verschmelzen. Denn
das geistliche Spiel gewinnt, soweit es der Veranschaulichung außerirdischer Räume
und Vorgänge dient, seine Lebensfähigkeit erst daraus, daß für die Darstellung des

Numinosen reale, nachvollziehbare Formen gefunden werden. So ist bereits mit
der bloßen Existenz des geistlichen Spiels ein Nachweis für das Ineinanderwirken
von Symbolik und Realität gegeben.

Für die Frage nach dem Realitätswert symbolbezogener Musikdarstellungen ist
das geistliche Spiel dadurch von Wichtigkeit, daß in den Quellen manche Hinweise
auf die musikalische Ausgestaltung der Spiele enthalten sind, so daß sich von daher
die Möglichkeit zu Einblicken in die reale Praxis von Engels- und Teufels-Musik
ergibt.

Darüber hinaus erweist sich das geistliche Spiel auch dadurch als eine gute
Ausgangsbasis für die zur Diskussion stehende Frage, daß hier eine vergleichweise
günstige Überlieferungssituation gegeben ist. Neben einigen Chronisten-Beschreibungen

liegt eine detaillierte und zudem edierte, d.h. leicht zugängliche Anweisung
für die Ausführung eines Spieles und dessen Integration in den Gottesdienst vor,
die, da sie hinsichtlich der Gewichtigkeit der musikbezogenen Aussagen singulär
ist, als Grundlage für die folgende Untersuchung dienen soll.

Es handelt sich um einen Bericht, den der französische Adelige Philippe de

Mézière (1326—1405) im späten 14.Jahrhundert über den Ablauf des Spiels von
der Darbringung der heiligen Jungfrau im Tempel verfaßt hat.1 Motiviert war diese

ausführliche Darstellung durch die Bemühungen de Mézières, dem Festum praesen-
tationis Beatae Mariae Virginis, das in der Ostkirche jeweils am 21. November gefeiert

wurde, auch in Westeuropa einen Platz im Kirchenjahr zu verschaffen.
Daß diese Bemühungen Erfolg hatten, belegt die Tatsache, daß am 21. November

1372 das Fest mit einem Spiel von der Darbringung der kleinen Maria im Tempel

und einem anschließenden liturgischen Gottesdienst in der Minoritenkirche in
Avignon gefeiert wurde.

Der Ablauf des Stückes, wie er sich aus dem Bericht de Mézières ergibt, ist durchaus
undramatisch. Zu Beginn führt eine Prozession des Klerus und der Spieler, die Maria, zwei Begleiterinnen,

Joachim, Anna, Gabriel, Raphael, Michael, neun weitere Engel, zwei Musiker, Eccle-

sia, Synagoge und Luzifer darstellen, vom Kapitelhaus durch den Kreuzgang ins Kirchenschiff
und auf die größere von zwei dort errichteten Bühnen. Das eigentliche Spiel beginnt damit,
daß, nachdem alle ihren Platz gefunden haben, jeder der neun Engel vor die kleine Maria
hintritt, sich verbeugt und mit erhobener Stimme einen Lobvers singt. Dem Lobgesang der Engel

folgt derjenige von Anna, Joachim und Ecclesia. Synagoge, die ebenfalls ihre Huldigung
darbringen möchte, wird von Gabriel und Raphael daran gehindert, die sie unter dem lauten
Gelächter der Gemeinde von der Bühne herabstoßen. Dann besteigt Michael die Bühne, gefolgt
von Luzifer, den er an einer Kette führt. Anschließend wird auch er unter lautem Geheul und

Kettengerassel die Bühnentreppe hinuntergestürzt.

1

Vgl. zum Folgenden Young, The drama of the medieval church II, 227—245.

66



Darauf folgt die eigentliche Darbietung. Die Hauptpersonen bilden nochmals eine Prozession,
die diesmal zum Hauptaltar führt. Dort wird Maria von ihren Eltern dem Bischof übergeben.
Anschließend wird sie von Gabriel und Raphael zur kleineren Bühen geleitet, von wo aus sie
die nun folgende Messe mitfeiert.

Der Bericht, mit dem Philippe deMézière diese Ereignisse festhält, ist für die umris-
sene Fragestellung deswegen von so großem Wert, weil er das Zusammenwirken
von Symbolik und Realität unter verschiedenen Aspekten belegt. So gibt er ein
Bild vom Verhalten realer und überirdischer Personen. Ferner belegt er die Verwendung

von Musikinstrumenten im Bereich der Engelsmusik und läßt Schlüsse auf
die verwendeten Instrumente zu. Schließlich enthält er Aussagen über die Form
der von den Engeln vorgetragenen Musik und wirft ein Licht auf die Rolle der
Musikinstrumente im liturgischen Gottesdienst.

Die Gestaltung außerirdischer Personen und Räume

Der Schauplatz, an dem sich das Spiel von der heiligen Jungfrau abspielt, ist der

Tempel, in den Maria als Dreijährige von ihren Eltern gebracht wird und den sie

bis zu ihrer Heirat mit Josef nicht mehr verlassen wird. Die auftretenden Personen

gehören teils der irdischen, teils der außerirdischen Sphäre an: Neben den
Erdenbürgern Maria, den beiden begleitenden Jungfrauen, Anna, Joachim, dem Klerus
und einigen auserwählten Laien erscheinen neun Engel, deren jeder einen der Engelschöre

repräsentiert, die Erzengel Gabriel, Raphael und Michael, Ecclesia, Synagoge,

zwei Musiker und Luzifer, der von Michael an einer Kette geführt wird.
Mit Sorgfalt ist beschrieben, wie die einzelnen Schauspieler kostümiert sind. Die

Auserwähltheit der kleinen Maria wird durch ein weißes Kleid, einen weißen Mantel,

der „in der Art eines Brautmantels"2 geschnitten ist, und einen Goldreif mit
einer kleinen Krone hervorgehoben. Sie trägt nichts an sich „als Weiß und Gold,
was die Keuschheit, Jungfräulichkeit und Klarheit der Liebe demonstriert".3 Die
beiden Begleiterinnen sind in blaue bzw. grüne Gewänder gehüllt, Symbole für
Treue, Hoffnung und Demut der Maria. Auch sie tragen einen Goldreif, aber keine
Krone. Joachim, Marias Vater, ist mit Alba und Stola gekleidet wie ein Priester,
während Anna, die Mutter, „nach Art einer altehrwürdigen Matrone"4 in weißes

Leinen gehüllt ist. Die Erzengel Gabriel und Raphael tragen weiße Mäntel, Stolen
und mitraartige Kopfbedeckungen aus weißer Seide. Sie haben Flügel und tragen
einen roten Stab in der Hand. Die neun weiteren Engel sind entsprechend wie der

Erzengel kostümiert. Nur haben die Seraphim als der ranghöchste der Engelschöre

rote, die drei des mittleren Engelschores blaue und die drei des niederen weiße

Kopfbedeckungen. Alle tragen Lilien in den Händen. Ecclesia wird durch einen
schönen Jüngling von etwa 20 Jahren dargestellt, der ganz in Gold gekleidet ist

2 secundum formam mantelli sponsorum ...", Young, a.a.O., 228.
3

nec aliquid aliud super se habebit nisi album et aureum, puritatem et virginitatem Marie

demonstrans et caritatis claritatem ipsius". Young, a.a.O., 229.
4 „Anna vero induetur de lino albo, tarn in corpore quam in capite ad modum antique honeste

matrone". Young, a.a.O., 229.

67



und eine lilien- und edelsteingeschmückte Krone auf dem weiblich frisierten Haar
trägt. An der Brust ist ihm ein silberner Becher befestigt, der das Neue Testament
symbolisiert. In der Linken trägt er ein großes, schmuckloses Kreuz, in der Rechten

eine vergoldete Frucht, Sinnbild für die alleinige Herrschaft der Kirche. Synagoge

gleicht einer Alten aus früheren Zeiten: Sie ist in einfache, dunkle Kleidung
gehüllt und mit einem Tuch von undefinierbarer Farbe verschleiert. In der Rechten

trägt sie eine römische Fahne, in der Linken das in Stein gehauene Gesetz
Mosis. Die beiden Musiker sind gekleidet wie die Engel. Sie tragen weiße Gewänder

und mitraartige Kopfbedeckungen. Sie haben aber weder Stola noch Flügel.
Michael ist von Kopf bis Fuß in eine strahlende Rüstung gekleidet. Er trägt „im
Zeichen des siegreichen Soldaten und des triumphierenden Christus"s über dem
Helm eine goldene Krone. In der Rechten hält er ein glänzendes Schwert, in der
Linken eine eiserne Kette, an der er Luzifer hinter sich herzieht. Dieser soll
möglichst töricht und unmenschlich aussehen. Philippe de Mézière sieht daher für ihn
Hörner, Raffzähne und eine abschreckende Fratze vor und gibt ihm einen eisernen
Schürhaken in die Hand.

Aus dieser Beschreibung wird das Bestreben deutlich, bereits durch die
Kostümierung die Himmelsbewohner von den Erdenbürgern abzusetzen. Die Engel,
Ecclesia, Maria als die zukünftige Himmelskönigin, und die Musiker sind in den
Glanz von Weiß und Gold gehüllt, während die Kleidung der anderen Personen je
nach Charakterisierung bescheiden, schmucklos oder auch abschreckend ist.

Eine Trennung zwischen den beiden Personengruppen findet jedoch auch noch
auf anderer Ebene statt. Zu keiner der zahlreichen Gelegenheiten, anläßlich derer
im Stück gesungen und gespielt wird, vereinen sich die Himmels- und Erdenbewohner

zu gemeinsamem Musizieren; entweder musiziert der irdische Klerus, oder

Engel, Musiker und Ecclesia tun dies. So beschreibt de Mézière, daß während der

Eingangsprozession einer der Engel, begleitet von den Instrumentalisten, alta voce
ein Lied anstimmt, und fährt fort: „Und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael
und den Instrumentalisten antworten. Der Klerus aber, der vorher das Salve

Regina gesungen hatte, schweigt, wenn er die Engel singen hört ...".6
Damit ist gleichzeitig die Frage nach der Identität der Musiker angesprochen.

Sollen sie Engelsmusiker oder irdische Spielleute vorstellen? Im Text werden sie

lediglich als „duo iuvenes, qui pulsabunt instrumenta" bezeichnet, als die beiden
Jünglinge, die Musikinstrumente spielen. Die beiden als Abgrenzungskriterien
benannten Phänomene, die Kostümierung und die Trennung zwischen Engels- und
Erdenmusik, machen jedoch ihre Zugehörigkeit zur Engelssphäre deutlich: Wie die

Engel tragen sie weiße Gewänder und mitraartige Kopfbedeckungen, und wie diese

musizieren sie nie mit dem Klerus; ihre Instrumente erklingen entweder allein oder
als Begleitung zum Engelsgesang.

5 et super galeam seu bachinetum seu barbutam habebit quandam coronam deauratam in

signum militis victoriosi et in Signum Christi triumphantis". Young, a.a.O., 230.
6 „Et omnes angeli cum Ecclesia, Gabrieli et Raphaeli et Pulsatoribus respondebunt. Clerus

vero qui ante cantabat Salve Regina quando audiet Angelum cantantem tacebit ...". Young,
a.a.O., 233.

68



Wenn damit im Spiel von der heiligen Jungfrau das Symbol insoweit zur Realität
wird, als außerirdische Wesen eine konkrete Gestaltung finden, so bezeugen andere
Quellen, daß auch außerirdische Räume ins Konkrete umgesetzt werden. So

berichtet der Chornist Froissart, daß beim Einzug der Königin Isabella in Paris im
Jahre 1389 ein Mysterienspiel vor den Toren von St.Denis aufgeführt wurde. Die
Szenerie war so ausgestaltet, daß Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist im Zentrum
thronten und umgeben waren von teils singenden, teils auf Musikinstrumenten
spielenden Engeln.7 Ist bereits hier eine Anordnung gegeben, die deutlich auf das

Vorbild des himmlischen Thronsaales verweist, wie er in der Johannes-Apokalypse
beschrieben ist, so werden spätere Beschreibungen diesbezüglich noch deutlicher:
Bei einem 1485 in Rouen aufgeführten Mysterienspiel thront Gott Vater auf der
obersten von drei Sitzreihen. Auf der mittleren steht das Lamm Gottes und auf
der unteren sitzen die vierundzwanzig Alten und spielen ihre Instrumente.8

Aber nicht nur die optische, auch die akustische Komponente der Vorstellungen

vom himmlischen Thronsaal erfährt ihre Realisierung. Denn entweder spielen
die Musikengel und die Presbyter ihre Instrumente selber, oder sie täuschen dies

vor, während die eigentliche Klangerzeugung durch Musiker geschieht, die hinter
den Schauspielern verborgen sind.

Die Engels- und Teufels-Instrumente

Philippe de Mézière gibt zwar jeweils genau an, zu welchem Zeitpunkt die beiden
Jünglinge ihre Instrumente spielen sollen, schreibt aber nicht, um was für Instrumente

es sich handelt. Immerhin finden sich im Text eine Reihe von Anhaltspunkten,
die auf ihre Gestalt schließen lassen. Zum einen nämlich werden die Instrumente

als „dulcia", als süß klingend, bezeichnet. Sie gehören also offenbar der

Gruppe der lieblich klingenden Bas-Instrumente an.9 Zum zweiten werden sie

„geschlagen". Es muß sich also, da diese Formulierung nur bei Zupf-, Schlag-und
Orgelinstrumenten begegnet, um eines dieser Instrumente handeln.10 Zum dritten
sind sie tragbar, da sie in der Prozession mitgeführt werden.11 Wenn eine Orgel

7 Bowles, „Musical instruments in Medieval sacred drama", 74.
8 Bowels, a.a.O., 80.
9

Vgl. hierzu die Echecs Amoureux, in denen die Bas-Instrumente ausdrücklich als „doulces"
bezeichnet werden: „Flasoz, fleutez, et douchaines, qui son moult doulces et saines, et telz
autres instrumens bas ...". Abert, „Die Musikästhetik", 354.

10 Für Psalterium und Cithara ist diese Formulierung u.a. beiJohannesGerson belegt:„Laudate
eum in psalterium et cithara. Differunt haec a tuba, vel buccina, quoniam pulsu seu tactu non
flatu sunt". Ellies du Pin III, 626.
Vgl. auch Aimeric de Peyrat: „Quidam harpam alte pulsabant, prolixas virgulas sie gerentes".
Gerbert, De Cantu II, 154. Für Orgel und Glocken findet sich ein entsprechender Beleg in
den Acta Capituli Generalis Ord. Praed, Ferrariae (1290): ,,Ne in conventibus nostris Organa
aut duae campanae simul ad horas pulsentur ...". Gerbert, De Cantu II, 101.

11
„Post Ecclesiam immediate sequuntur duo iuvenes Pulsatores, gradientes insimul et puisantes
instrumenta". Young, a.a.O., 232.

69



gespielt worden wäre, könnte es sich somit nur um ein Portativ gehandelt haben.
Schließlich werden sie primär zur Ausführung reiner Instrumentalmusik
(Prozessionsmusik, Zwischenspiele) herangezogen. Demnach dürfte zumindest eines der
beiden von den Jünglingen „geschlagenen" Instrumente melodiefähig gewesen sein,

wenn nicht gar beide. Aufgrund dieser Anhaltspunkte ergeben sich für das von de
Mézière genannte Ensemble zwei Möglichkeiten. Entweder wurde auf zwei
Instrumenten der Gruppe Cister, Orgel, Harfe, Psalterium und Lauteninstrumenten
musiziert. In diesem Fall hätte es sich also um ein reines Bas-Ensemble gehandelt.
Oder ein Bas-Melodie-Instrument wurde kombiniert mit einem Schlaginstrument
— etwa einer Handtrommel—, die, zumal bei der Prozession, deutlich einen
Schreitrhythmus hätte akzentuieren können.

Für beide Kombinationen finden sich Belege. Eine von Bas-Instrumenten begleitete Prozession

ist in der Handschrift Paris, Bibliothèque Nationale, lat. 757 dargestellt, einem Stundenbuch

aus der Zeit um 1380. Dort werden die Bußpsalmen mit einer Miniatur eingeleitet, die
den Transport der Bundeslade zeigt:12 Zwei Clericuli, die große Wachskerzen tragen, werden
gefolgt von vier erwachsenen Mönchen, die auf den Schultern die Bundeslade tragen. Ihnen
folgen mehrere Personen, darunter drei Musiker: ein harfespielender Kleriker, ein psalterion-
spielender König und ein fidelspielender Jude.
In der Bibel von König Wenzel IV — ebenfalls aus dem späten 14.Jahrhundert — wird eine
Prozession von Musikern mit Bas-Instrumenten und einem Schlaginstrument angeführt: Eine
Psalteriumharfe und ein Psalterium sind mit einer Handtrommel und — als weitere
Klangbereicherung — einer Geradtrompete kombiniert.13

Die Höllenmusik ist im Stück von der heiligen Jungfrau nur durch das schreckliche

Geheul und laute Kettenrasseln Luzifers repräsentiert, durch undifferenzierten

Lärm also, der im gegebenen Zusammenhang die ohnmächtige Wut des Teufels

gegenüber dem himmlischen Wesen der Engel ausdrückt.
Wenn es damit scheint, daß im Spiel von der heiligen Jungfrau zur Charakterie-

sierung der himmlischen Sphäre ein oder zwei .Bas-Instrumente bestimmend sind,
während die Hölle ihre akustische Gestaltung durch amorphes Getöse findet, so

spiegelt sich diese Zuordnung auch in anderen Quellen aus dem Bereich des

geistlichen Spiels. Himmelsmusik wird auch dort bevorzugt auf den lieblichen Bas-

Instrumenten gemacht: Wenn Jesus spricht, erklingen Saiteninstrumente wie
Psalterium und Cithara, was angesichts der Symbolisierung dieser Instrumente als

„forma corporis" bzw. „forma crucis Christi" nicht verwunderlich ist.14 Wenn die

Engel im Chor singen oder ein Heiliger das Wort hat, erklingt die Orgel.15 Auch
dies hat wohl seine Wurzeln in der symbolischen Ausdeutung des Instruments, nach

der die unterschiedlichen Pfeifen mit dem Leben und den Taten der verschiedenen

Heiligen in Zusammenhang gebracht werden. Denn es heißt, daß so wie jede der

Orgelpfeifen gegenüber den anderen einen unterschiedlichen Ton ergebe, so sich
auch die einzelnen Heiligen-Vitae voneinander unterschieden: Einer würde freudig

12 Leroquais, Les Livres d'Heures 1, 5.
13 Ruchnet, Musikinstrumente, 62.
14 Bowles, „The role of instruments", 76.
15 Bowles, a.a.O., 75.

70



beten, ein zweiter unermüdlich klagen, ein dritter fasten und ein vierter die Nächte
durchwachen. Und ebenso wie die Pfeifen im Zusammenspiel bei aller Verschiedenheit

einen guten Klang ergäben, so seien die Heiligen trotz ihres unterschiedlichen
Handelns in hingebender Liebe vereint.16

Daß .Bas-Musik die Tore zum Paradies öffnet, belegt — in anderem Zusammenhang

als dem bisher besprochenen — Philippe de Mézière. Im Songe du vieil pèlerin,
einem vorsichtigen Ermahnungsschreiben an Karl VI, seinen musikalischen Luxus
etwas einzudämmen, billigt er dem König ein Bas-Ensemble zur Entspannung nach
den anstrengenden Staatsgeschäften zu, bittet ihn aber, sich dabei weniger
vordergründiger Klangsinnlichkeit hinzugeben, als „die wahre Melodie der Spielleute im
Paradies"17 in der Vorstellung zu behalten.

Höllenmusik ist demgegenüber im Geistlichen Spiel stets mit Lärm verbunden,
der häufig gänzlich unartikuliert ist: Trommeln und Trompeten, mit Steinen gefüllte
Fässer18, „Erdbeben, Donner, Sturmgeheul, Kettenrasseln, Peitschenknallen,
Schmiedegedröhn, Weinen, Heulen, Zähneknirsche, Wehklagen, Hohngelächter"19
bestimmen die akustische Szene, wie dies nach dem oben beschriebenen
Kontrastcharakter zur Himmelsmusik nur folgerichtig ist.

Die Himmelsmusik

Nach Hammerstein vertritt der musizierende Engel auch im geistlichen Spiel den
,,liturgisch-sakralen Kern", der für die, überzeitliche Sphäre' '20 steht. Auf der Bühne
wird dies dadurch sinnfällig gemacht, daß die Engel stets die lateinische Sprache
verwenden. Dies steht nach den Ausführungen Hammersteins im Gegensatz zu
anderen Tendenzen des geistlichen Spiels, die darauf zielen, das Geschehen
möglichst lebensnah zu gestalten. Die Szenen und Figuren werden darauf angelegt,
daß sie „die Spiegelung im rein Menschlichen bringen und zu realistischer Ausmalung

drängen", daß „diese volkstümliche, realistische Sphäre gegenüber der
liturgischen immer dominierender" wird und daß spielmännische Elemente eindringen.21

Demgegenüber zeigt sich im Spiel von der heiligen Jungfrau einmal mehr, daß
eine Trennungslinie zwischen Symbolik und Realität, zwischen Numinosem und

16 „Sicut enim diversae fistulae vel variae chortae [sie] sunt in cantu quasi dissonae, et tarnen
omnes in convenientia consonae: ita vitae Sanctorum quasi inter se dissonant, dum hic liben-
ter orat, alter assidue plorat, ille jejunat, ille magis vigilat, sed omnes in una charitate
consonant". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1635.

17 „Encore est chose convenable que tu aies des ménestreux à bas instrumens, pour aucune
recréation, faisant digestion de ta personne royale après les conseils et travaux de la royale
majesté. Desquels doux instrumens, beau fils, tu dois prendre le son sobrement et non pas
charnellement... et aucune fois te doit souvenir de la vraie mélodie des ménestreux de paradis,
en reconnaissant ta fragilité et les grâces que Dieu t'a faites". Pirro, La musique à Paris, 14f.

18
Bowles, „The role of instruments", 78.

19
Hammerstein, Musik der Engel, 103.

20
Hammerstein, a.a.O., 76.

21 A.a.O.

71



Irdischem, in dieser Strenge nicht gezogen werden kann. Zwar erweisen sich die
musizierenden Engel auch hier als vom irdischen Dasein losgelöste Wesen. Andererseits

aber bezeugt ihr Auftreten sowohl irdisch-geistliche, als auch weltlich-spiel-
männische Praxis. Diese Nähe zum menschlichen Bereich prägt sich im eigentlichen
Vorgang des Musizierens aus. Hier bedienen sie sich derjenigen Mittel, die aus der
kirchenmusikalischen wie aus der spielmännischen Sphäre einer zeitgenössischen
Musikwirklichkeit stammen.

Irdisch-kirchenmusikalische Mittel werden eingesetzt, wenn die Engel — jeder
einzeln — „alta voce, quasi cantando", mit erhobener Stimme, gleichsam singend,
der kleinen Maria ihre Huldigung darbringen, oder wenn sie den Hymnus Verti
Creator Spiritus in der Weise musizieren, daß „zwei Engel alta voce anfangen, und
alle anderen mit dem ganzen Versus Mentes tuorum visita antworten .,.".22 Dem
Vorbild irdisch-weltlicher Praxis dagegen folgen sie, wenn sie die heilige Jungfrau
mit einem Tanzlied preisen. Dies geschieht während der Eingangsprozession, die

vom Kapitelhaus zur Bühne im Mittelschiff führt. De Mézière schildert diesen

Ablauf folgendermaßen: einer der Engel tritt im Prozessionsschritt zwischen
die beiden Instrumentalisten und beginnt alta voce ein Lied auf die heilige Jungfrau

in Form eines Rondellus zu singen, während die Instrumentalisten spielen.
Der Text des Liedes wird vulgärsprachlich (in vulgari) gesungen, damit die Gemeinde

zur Andacht angehalten wird. Und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael und
den Instrumentalisten antworten. Der Klerus aber, der vorher das Salve Regina

gesungen hatte, schweigt, sobald er den Engelsgesang hört und alle anderen schweigen

auch, mit Ausnahme der Engel, die immer weiter den besagten Rondellus
singen, indem einer anfängt und die anderen antworten; in dieser Weise schreitet die
Prozession bis zur Bühne, die in der Mitte der Kirche aufgebaut ist."23

Die Aufschlüsse, die diese Stelle bietet, lassen sich in mehrere Einzelaspekte
gliedern.

1. Die Engel singen einen Rondellus.
Das Rondeau ist die bevorzugte musikalische Form, nach der im Mittelalter

innerhalb und außerhalb der Kirche, von Klerikern sowohl wie von Laien, getanzt
wird.24 Bevorzugt wird es, weil es, wie Spanke sagt, eine „einfache Form" hat,
„die einem tanz- und sanglustigem Publikum" aktive Teilnahme abverlangt, diese

Teilnahme aber auch leicht macht. Denn das „tanzlustige Publikum" braucht sich

nur an den Händen zu fassen und die Schritte nachzutanzen, die ihm der Vortän-

22
„... subito duo de Angelis alta voce incipiunt: Veni Creator Spiritus. Et omnes Angeli respon-
debunt Mentes tuorum visita ...". Young, a.a.O., 239.

23
„... subito unus de Angelis ponet se inter duos Pulsatores eundo processionaliter et alta voce
inchoabit quandam cantilenam per modum rondelli instrumentis pulsantibus de Beatissima

Virgine, et hec in vulgari ad excitandum populum ad devotionem. Et omnes Angeli cum
Ecclesia, Gabrieli et Raphaeli et Pulsatoribus respondebunt. Clerüs vero, qui ante cantabat
Salve Regina quando audiet Angelum cantantem, tacebit, et omnes tacebunt exceptis Angelis
qui continue dictum rondellum cantabunt, uno inchoante et aliis respondentibus processio-
aliter eundo usque ad solarium in medio ecclesie constructum". Young, a.a.O., 233.

24 Zur Verbreitung des Rondeau vgl. Spanke, „Tanzmusik", 161.

72



zer vormacht. Das Singen gestaltet sich noch einfacher: Hier überläßt man den Vortrag

der Strophen dem Vortänzer und beschränkt sich aufs Refrain-Singen.25
Dieser Praxis läßt sich die Schilderung Philippes de Mézière gut integrieren: Ein

Engel schreitet mit den Instrumentalisten voran und beginnt den Rondellus zu
singen und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael und den Instrumentalisten

antworten". Vorsänger und Chor teilen sich also, wie es die Praxis des Ron-
deau-Singens verlangt, die Aufgaben; dieser singt die Textstrophen, jene den
Refrain. Das geht so lange, bis der Zug die Bühne erreicht hat.

Tanzen sie auch dazu? De Mézière macht hierüber keine Angaben. Er spricht
lediglich vom „prozessionsmäßigen Schreiten" des Vorsängers, das wohl nicht nur
für diesen, sondern für den gesamten Zug gilt. Da der Bericht sehr detailliert ist,
hätte Philippe de Mézière im Falle, daß getanzt worden wäre, dies aufführungspraktisch

wichtige Detail sicher mit erwähnt. So wird man sich vorstellen können,
daß die Prozession in langsam feierlichem Schritt unter solistisch-chorischem
Absingen des Rondellus durchs Mittelschiff zur Bühne sich bewegte.

2. Der Text des Rondellus wird vulgärsprachlich vorgetragen.
Die Engel singen den Rondellus nicht in dem nur den Gebildeten verständlichen

Latein, sondern auf Französisch. Für dies auf den ersten Blick befremdlich
wirkende Phänomen gibt de Mézière am Schluß seines Berichtes eine Begründung,
indem er empfiehlt: „Es ist anzumerken, daß die Lobgesänge auf die Jungfrau
Maria, die von den Engeln und den anderen genannten Personen gesungen oder
gesprochen werden, vor allem diejenigen Gläubigen zur Andacht anhalten, ja, vor
Gottergebenheit geradezu zu Tränen rühren, die den lateinischen Text verstehen.
Weil aber das Volk kein Latein kann, können die besagten Lieder, wenn es
förderlich erscheint und wenn dadurch unsere allerliebenswerteste Maria in den Herzen

der ihr Ergebenen durch ihre Huld wirkt, auch in die Vulgärsprache übersetzt
und auf entsprechende Weise vorgetragen werden."26

Nach Auffassung de Mézières besteht also kein Zweifel daran, daß die dem

Gegenstand und — wie wir annehmen können — den ausführenden Engeln
angemessene Äußerungsart das Lateinische ist. Insoweit finden Hammersteins Ergebnisse

hier eine Bestätigung. Da aber de Mézières Bemühungen aufs Missionarisch-
Praktische gerichtet sind, da es ihm darum geht, einer bereitwilligen aber unge-

25
Spanke nimmt an, daß der Refrain nicht nur von den Tänzern, sondern auch vom Volk, im
Kirchenraum also von der Gemeinde, gesungen wurde, „ähnlich wie überhaupt in einstimmigen

Refrainliedern. Sicher ist die Absicht, dem Volk (,plebs fidelis, concio, ecclesia') bzw.
einer großen Anzahl von Personen, die den fortlaufenden Text nicht mitsangen, die Teilnahme
am fröhlichsten Liede (fast alle Rondeaux sind auf Jubel gestimmt) zu ermöglichen, der
Grund gewesen, daß man hier durch den in allen Strophen gleichbleibenden Kehrreim die

Repetition ausführen ließ". Spanke, „Das lateinische Rondeau", 130.
26 „Et notandum quod carmina de Laudibus Virginis suprascripta, que per Angelos et personas

alias suprascriptas alta voce cantabuntur seu proferentur, devotissima sunt ac certe lacrima-
bilia pre devotionemaxime fidelibus gramaticam intelligentibus; sed quia vulgaris populus
gramaticam non intelligit, si videbitur expediens et nostra Maria dulcissima in cordibus devo-

torum suorum per gratiam inspiraverit, translatari poterunt sepetacta carmina in vulgari dic-
tamine et vulgariter simili modo dictari poterunt". Young, a.a.O., 242.

73



bildeten Gemeinde wichtige Glaubensinhalte zu vermitteln, macht es ihm nichts
aus, überkommene Traditionen zugunsten realer Gegebenheiten und Bedürfnisse
zu modifizieren. Damit wird er einmal mehr zum Zeugen dafür, daß außerirdische

Vorgänge nicht nur auf einer nur wenigen Eingeweihten zugänglichen Ebene,
sondern in realen, jedermann nachvollziehbaren Formen symbolisiert werden.

3. Der Rondellus-Text hat den Lobpreis der Jungrau Maria zum Inhalt.
Marien-Lyrik in Rondeau-Form ist auch aus anderem Zusammenhang bekannt.

Linter den Rondeaux, die im 11. Faszikel der Handschrift Florenz, Bibl. Lauren-
tiana, Plut. XXIX, 1 und im Codex Tours, Bibliothèque Universitaire, Ms. 927
zusammengestellt sind27, finden sich eine ganze Reihe Marienlieder28, einstimmige
Stücke, deren lateinische Strophen nach dem charakteristischen Formprinzip von
Anfangs-, Binnen- und Schluß-Refrain strukturiert sind.

Auch hier also findet sich eine Verbindung zur Praxis und damit ein Hinweis auf
die reale Verwurzelung der dargestellten Symbolik.

4. Der Rondellus wird instrumental begleitet.
Die Engel singen nicht nur ein Tanzlied in irdisch-weltlicher Sprache, sie werden

auch von Engelsmusikern auf Instrumenten begleitet. Das Hinzuziehen dieses Spiel-
manns-Momentes, einer jedem Gemeindemitglied vertrauten Erscheinung, wird
derselben undogmatischen Tendenz entsprechen, die auch die Vulgärsprache zuließ.
Den Gläubigen soll die wichtige Botschaft so ausgerichtet werden, daß sie sie

verstehen. Sie soll sie in einer Form erreichen, die ihnen zwar vertraut ist, sie aber
auch ihre eigenen Grenzen spüren läßt: Die Engel, die, Lilien in den Händen
haltend, in weißen Gewändern auf der Bühne im Mittelschiff Rondelli singen und
spielen, erscheinen gleichermaßen numinos entrückt und doch auch vertraut. Sie

vermenschlichen mit verständlichem, in vertrauter Form dargebrachtem Lobgesang

himmlisches Geschehen, ohne doch den Charakter des Symbolhaften zu verlieren,

genau wie jene Engel, die, die göttliche Allmacht mit Gesang und Instrumenten

preisend, auf so vielen Altären der Zeit dargestellt sind.

Hier sei noch an einen zweiten Zusammenhang erinnert, in dem die Idee vom himmlischen
Spielmannswesen irdische Greifbarkeit erfährt. Wenn die Franziskaner sich als „Spielleute
des Herrn" verstehen, wenn sie die Frage stellen, „was die Diener Gottes anderes sind, wenn
nicht gleichsam Spielleute, die die Herzen der Menschen erheben und zu geistlicher Fröhlichkeit

führen sollen"29, so stellen sie sich damit in die Nachfolge Christi als des höchsten Musikers,

nach dessen Spiel alle Gläubigen singen und tanzen. Sie rufen die Vorstellung wach von
einem Paradies voller Freude und Musik, zu dem sie die Menschen hinführen wollen und agieren

damit offensichtlich aus derselben Geisteshaltung heraus wie Philippe de Mézière.

27
Spanke, „Das lateinische Rondeau", 114—127.

28 Vgl. die Nummern 3, 47, 48, 52, 56 (F) und 1, 2, 3, 13, 25 (Tours) bei Spanke.
29 „Nos sumus ioculatores Domini Quid enim sunt servi Dei, nisi quidam ioculatores eius, qui

corda hominum erigere debent et movere ad laetitiam spiritualem?" Zit. nach Salmen, Der
fahrende Musiker, 71.

74



Musikinstrumente und Liturgie

Die iuvenes pulsatores sind maßgeblich am Spielablauf beteiligt. Von der an die
Praesentatio sich anschließende Messe sind sie aber ausgeschlossen; bevor diese

beginnt, haben sie sich schon zusammen mit Joachim, Anna, Ecclesia und Michael
,,instrumentis pulsantibus" in feierlicher Prozession zurückgezogen, nicht ohne
sich vorher nochmals tief vor Maria verneigt zu habend0

Dies stimmt gut zusammen mit den oben angeführten Quellen, deren Mehrzahl
Musikinstrumente zwar in der Kirche, nicht aber während der Messe belegt. Obwohl
das schmale Belegmaterial keine zuverlässigen Schlüsse zuläßt, ist damit ein weiterer

Hinweis gegeben, daß es nicht die Regel war, im Gottesdienst Instrumente
erklingen zu lassen. Daß es gleichwohl geschah und daß bei diesem Geschehen
nicht zwangsläufig der Teufel seine Hände im Spiel haben mußte, sollte darüber
jedoch nicht vergessen werden.

Philippe de Mézières Bericht von Spielablauf der Repraesentatio beatae Mariae
virginis zeigt, daß die Vorstellungen, die im späteren Mittelalter über die Musik der
Engel bestehen, vermittelt sind durch die zeitgenössische Musikpraxis. Nach
menschlichem Muster musizieren die Engel vokal und instrumental, wobei sie,

wenn sie auf Musikinstrumenten spielen, das „süße" Bas-Instrumentarium
bevorzugen. Das von ihnen ausgeführte Repertoire umfaßt den liturgischen wie auch
den an weltlichen Musikformert orientierten außerliturgischen Bereich. In ihrem
verbalen Ausdruck sind die Engel nicht aufs Lateinische beschränkt, sondern
verwenden auch die Volkssprache. Daß ihr überirdisches Wesen sie trotz allem von
den Menschen trennt, wird durch ihre Kleidung und die Tatsache hervorgehoben,
daß sie getrennt von den Menschen der kleinen Maria mit Gesang und Instrumentalspiel

huldigen.
Damit bestätigt sich, daß das Mittelalter keine strenge Trennungslinie zieht

zwischen geistlichem und weltlichem Bereich, sondern daß, je nachdem, in welchem
Zusammenhang und zu welchem Ziel Musik gemacht wird, diese als gottgefällig
oder als gottlos gewertet wird. Und weiter bestätigt sich, daß die Musik der Engel
trotz ihrer übermenschlichen Wesenheit kein reines Numen ist und die in ihren
Händen dargestellten Musikinstrumente nicht den Stellenwert von Attributen
haben bzw. Symbole sind für die unermeßliche Schönheit himmlischen Gesanges,
sondern daß sie eine gelebte, nachvollziehbare Realität verkörpern.

Beides ist vor dem Hintergrund einer Denkweise, die in jedem irdischen Element,
sei dies ein Mensch, ein Musikstück, eine Plastik oder ein Gemälde, das Abbild der
eigentlichen Wahrheit sieht, nur konsequent. Denn das Ziel ist es ja, die Dinge des

Alltags, gleichviel, ob sie nach äußeren Maßstäben eher dem geistlichen oder dem

30 „Et notandum quod quando Maria erit super istud solarium parvum, Joachim, Anna, Ecclesia,

Michael, IX Angeli, Pulsatoribus pulsantibus, quilibet in gradu suo Angeli primi, Ecclesia,
Pulsatoribus, Joachim et Anna et Michaele retrogradientibus inclinatis capitibus coram Epis-

copo et altari et postea profunde coram Maria, recedent processionaliter, instrumentis
pulsantibus, et ibunt ad locum ubi paraverant se et deponent vestimenta sua et ornamenta, que
omnia ornamenta sollicite custodiantur pro representatione anni futuri". Young, a.a.O., 241.

75



weltlichen Bereich angehören, so zu handhaben, daß kein Bruch entsteht zwischen
der Idee und ihrem Abbild, daß dieses vielmehr stets transparent bleibt für die hinter

ihm stehende Wahrheit.
Unter diesem Aspekt betrachtet ist die Tatsache, daß in Philippe de Mézières

Repraesentatio die Engel einen französisch textierten Rondellus mit Instrumentalbegleitung

singen, ein Beispiel für die konkreten Auswirkungen dieser Denkweise:
Egal, ob ein Musikstück seiner Struktur oder seinem Inhalt nach geistlich oder
weltlich, vokal oder instrumental ist, ob es von Menschen oder von Engeln ausgeführt

wird: Wenn es im richtigen Kontext erscheint, ist es ein gültiges Abbild
außerirdischer Wahrheit.

Wenn sich damit gezeigt hat, daß der Vorstellung von der Engelsmusik im Mittelalter

reale Anschauung zugrunde liegt, bedeutet dies dann, daß alle Quellen, die
außerirdische Musikausübung darstellen bzw. schildern, im Sinne einer realen
Aufführungspraxis zu werten sind? Wäre demnach etwa Schering zuzustimmen, der
die Darstellung Davids und seiner vier Musiker im Sinne eines Instrumentalquintetts

deutet?31
Dies ginge sicher zu weit. Wie bereits ausgeführt wurde, muß jede Quelle, bevor

sie für aufführungspraktische Fragestellungen herangezogen werden kann, zunächst
auf ihren ikonographischen Hintergrund hin befragt werden. Da z.B. der Ausbildung

des genannten David-Typus das Bestreben zugrunde lag, den König als Prae-

figura Christi in möglichst enger Anlehnung an den Bildtypus Christus und die vier
Evangelisten zu gestalten, da also die ikonographischen Wurzeln im außermusikalischen

Bereich lagen, ist die Annahme, es handle sich beim Dargestellten um
Ensemble-Musik, unwahrscheinlich. Ähnliches gilt für Szenen wie die sieben
tubablasenden Engel oder die 24 Alten mit ihren Citharae, obgleich, wie die angeführten

Quellen aus dem Bereich des Mysterienspiels zeigen, hier ein aufführungspraktischer

Hintergrund nicht generell auszuschließen ist.
Relevant für die aufführungspraktische Fragestellung sind demgegenüber

Beispiele aus dem nahezu unerschöpflichen Quellenbereich des Engelskonzertes. Denn
hier ist Raum für den Intuitions- und Erfahrungsbereich der jeweils ausführenden
Künstler.

*

Wenn im Mittelalter nicht streng zwischen geistlichem und weltlichem Musikbereich

unterschieden wird, wenn vielmehr ein „weltliches" Element wie das

Instrumentalspiel in der Kirche akzeptiert ist, sofern es dem Kontext entspricht, so liegt
die Folgerung nahe, daß „geistliche" Musikformen wie Organum, Conductus und
die lateinische Motette dann, wenn es die Verhältnisse nahelegten, nicht nur vokal,
sondern auch instrumental besetzt wurden.

Bekanntlich geben hier weder die theoretischen noch die praktischen Quellen befriedigenden
Aufschluß. Einzig hinsichtlich zweier Sonderfälle motettischer Kompositionen gibt es eine

Handhabe, die wenigstens eine Entscheidung über die Verwendung vokaler bzw. instrumentaler

Mittel bei der Ausführung der betroffenen Musik erlaubt. Im einen Fall handelt es sich

31
Schering, Aufführungspraxis alter Musik, 11.

76



um die beiden Bearbeitungen der Vitry-Motetten Tribum /Merito / Quoniam und Adesto/
Firmissime /Alleluia aus dem Robertsbridge-Codex.32 Diese gelten als früheste Beispiele einer
Orgel-Tabulatur. Während nämlich die Oberstimme in herkömmlicher Weise mensural notiert
ist, erscheint die Unterstimme — auf demselben System angeordnet — in Buchstabennotation.
Es war vor allem Leo Schrade, der auf die aufführungspraktischen Aufschlüsse hingewiesen
hat, die diese besondere Schreibweise bietet. Nach Schrade nämlich erklärt sich das Ineinan-
derverwobensein der Stimmkomplexe aus dem Bedürfnis, jene mehrstimmig vokale Musik
instrumental, und zwar auf nur einem Instrument, d. h. für einen Spieler überschaubar,
auszuführen: „Eine so gedrängte Verschmelzung der Stimmen durch die Aufzeichnung zu bekunden,

kann nur den Sinn haben, wenn man schon dem originären Schaffensbewußtsein den
Sinn zuschreibt, die Notation in uneingeschränkter Abhängigkeit von dem isolierten Klangerreger,

von der Orgel, zu konzipieren. Denn es hätten ganz andere und oft erprobte Wege
offengestanden, wenn man überhaupt nur eine Mehrstimmigkeit ausdrücken wollte. Der
nichtvokale Klangerreger spielt also hierbei die entscheidende Rolle."33
So einleuchtend Schrades Argumentation ist, so geht er doch nicht auf die Frage nach der
Funktion des Triplum-Textes ein, der in beiden Motetten-Aufzeichnungen fortlaufend und
vollständig der musikalischen Aufzeichnung unterlegt ist. Dient der Text nur der leichteren
Identifizierung der Umarbeitungen? Dann hätte auch eine kurze Textmarkierung genügt.
Wahrscheinlicher ist es, daß der vollständig unterlegte Text eher einen Hinweis auf die
Konzeption einer vokal-instrumentalen Mischpraxis gibt, wobei die Aufzeichnung zweierlei
Ausführungsmöglichkeiten zuläßt: Zum einen könnte ein Organist entsprechend Schrades
Annahme den vollständigen Satz auf dem Instrument gespielt und die Oberstimme vokal
verdoppelt haben bzw. dies durch einen Sänger haben besorgen lassen. Zum anderen wäre denkbar,

daß die spezifische Aufzeichnung im Blick auf einen Musiker erfolgte, der die
Unterstimme instrumental — vielleicht mit einem Portativ — und die Oberstimme vokal ausführte.
Der zweite Fall motettischer Überlieferung, der in diesem Zusammenhang zu nennen ist, sind
die fünf textlosen In Seculum — Motetten im Anhang des Codex Bamberg. Die Textlosigkeit
sowie der Zusatz zum zweiten der fünf Stücke In seculum viellatoris lassen ihre instrumentale
Ausführung als angebracht erscheinen. In der Literatur wird — primär im Hinblick auf das In
seculum viellatoris — offengelassen, ob dies nun originär instrumental oder vokal konzipiert
ist. Handschin sieht die Ausführung durch die „Violen" wenn schon nicht für „beglaubigt"34,
so doch auch für den Fall als wahrscheinlich an, daß sich der Hinweis nur auf die Autorschaft
eines Viella-Spielers bezieht.35 Entsprechend äußern sich Reese36 und Rokseth.37

Im Zusammenhang mit dem Versuch, die Ergebnisse dieser Untersuchung auf die

Frage der Besetzungspraxis anzuwenden, scheint die Tatsache von Bedeutung, daß
die .Bas-Instrumente — vor allem Orgel- und Saiteninstrumente (Psalterium und
Cithara) — in enger Verbindung zur Himmelsmusik stehen, einer Verbindung, die
nicht nur ikonographisch, sondern auch, wie die von Philippe de Mézière beschriebene

Aufführungspraxis des Rondellus zeigt, musikalisch-praktisch wirksam wird.
Hieraus lassen sich für das besetzungspraktische Vorgehen gewisse Hinweise

ableiten: Man kann nicht gänzlich fehlgehen, wenn man geistliche Lieder wie
Rondeaux und Hymnen, die den Lobpreis der Maria zum Inhalt haben, mit Bas-Instru-

32 London, BM Add. 28550 (1. Hälfte 14.Jahrhundert).
Vgl. Das Faksimile bei Wooldridge, Early English harmony I, London 1892, TF 43f.

33
Schrade, Die handschriftlichen Überlieferungen, 84.

34 So in „Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen Musikgeschichte", 41.
35 „Über die Laude", 29, Anm. 19.
36 Music in the Middle Ages, 325.
37 „The instrumental music in the Middle Ages and early sixteenth century", 410.

77



menten und solche Stücke, deren Texte von Jesus oder den Heiligen handeln, mit
einer Orgelbegleitung versieht oder verdoppelt.

Wie aber steht es mit den großen mehrstimmigen Formen, die nach Aussage der
Bulle Docta Sanctorum an hohen Festtagen im Gottesdienst musiziert wurden,
und die durch ihre auf perfekten Konsonanzen basierende Intervallstruktur und
ihren ternären Rhythmus ihrerseits den sinnlich wahrnehmbaren Nachweis dafür
bieten, daß Gott alles „nach Maß, Zahl und Gewicht" geordnet hat und insofern
ihrerseits als klingendes Abbild göttlicher Allmacht verstanden werden?

Unter Einbeziehung der Tatsache, daß viele der größeren Kirchen über Orgel
und Glockenspiel verfügten, über zwei derjenigen Instrumente also, die wegen ihrer
Theoriefähigkeit, d.h. wegen ihres Charakters als Demonstrationsobjekte für die

pythagoräischen Zusammenhänge, in hohem Ansehen standen, erscheint es als

naheliegend, daß man zur Ausführung eines Organums, einer Klausel oder eines

Conductus Orgel und Glocken mit heranzog. Vor dem besprochenen Hintergrund
wäre es zudem folgerichtig, daß nicht nur diese „pythagoräischen", sondern auch
.Bas-Instrumente wie Psalterium und Cithara, die in ihrer Symbolisierung als Corpus

bzw. Crux Christi dem kirchlich-liturgischen Bereich eng verbunden sind, sei

es als Sängerhilfe, sei es zur Klangbereicherung, mit hinzugezogen wurden. Denn
nichts anderes wäre dies gewesen, als die Erfüllung der biblischen Forderung
Laudate eum in psalterio et cithara, „lobt den mit Psalterium und Cithara, der die
Musikinstrumente zu seiner eigenen Ehre und zur Freude der Menschen geschaffen

hat."
Wenn die Mönche von St.Alban gemäß einem freilich erst um die Mitte des

15.Jahrhunderts datierten Beleg den Beschluß fassen, eine Orgel zu erbauen,

„damit die jungen Männer und die Mädchen und zusammen mit ihnen auch die

Alten die Möglichkeit haben, den Herrn des Himmels, wenn auch nicht mit
Tympanum und Chorus, so doch mit Saiteninstrumenten und der Orgel, mit
Orgelpfeifen und mit Glocken, zu loben"38, dann deuten die genannten Instrumente darauf

hin, daß die Aufforderung des Psalmsängers trotz aller Polemiken gegen Musik
und Musikinstrumente nicht vergessen war, sondern real gelebt wurde. Und der
Hinweis auf das gemeinsame Gotteslob aller Gemeindemitglieder, seien diese nun
jung oder alt, zeigt die Lebendigkeit eines Gedankens, den einst Augustin als den

eigentlichen, tiefen Sinn des Instrumentalspiels formuliert hatte und der wie kein
anderer die bruchlose Verbindung aufzeigt zwischen der Idee und ihrem Abbild:
daß nämlich so, wie die Glocken, um zu erklingen, einander berührten, so auch die

Menschen Gott lobten, indem jeder seinen Nächsten ehre.39

38 ut haberent tarn juvenes quam virgines, quam senes etiam, simul cum junioribus, etsi non
in tympano et choro, in chordis tarnen, et organo, in organorumque fistulis, velut in cymbalis
bene sonantibus, laudare Dominum de coelis Registrum Abbatiae Johannis Wethamstede,

43 lf.
39

Vgl. oben 27f.

78



BIBLIOGRAPHIE ZUR AUFFÜHRUNGSPRAXIS
MITTELALTERLICHER MUSIK

Abert, Heinrich: „Die Musikästhetik der Echecs Amoureux", SIMG 6 (1904/05)
346-355

Abert, Heinrich: Die Musikanschauung des Mittelalters und ihre Grundlagen, Halle
1905

Albrecht, Hans: „Die Aufführungspraxis der italienischen Musik des W.Jahrhun¬
derts" Jahrbuch der Dissertationen der phil. Fakultät der Friedrich-Wilhelms-
Universität zu Berlin, Dekanatsjahr 1924/25, Berlin 1926, 30—3 3

Anglès, Higini: „Cantors und Ministrers in den Diensten der Könige von Katalo-
nien-Aragonien im 14. Jahrhundert", Bericht über den Musikwissenschaftlichen
Kongreß in Basel 1924, Leipzig 1925, 56—66

Anglès, Higini: „Sakraler Gesang und Musik in den Schriften Gregors des Großen",
Essays presented to Egon Wellesz, hg. von J.A. Westrup, Oxford 1966, 33—42

Aubry, Pierre: „Les abus de la musique de l'eglise au XHe et au XHIe siècle",
Tribune de St. Gervais 9 (1903) 57—62

Aubry, Pierre: Cent Motets du Xllle siècle, Paris 1908

Aubry, Pierre: Estampies et danses royales, Paris 1907

Aubry, Pierre: „La musique et les musiciens de l'eglise en Normandie au Xllle
siècle", Mercure Musical 2, 1 (1906) 337-347, 455-462, 505-512, 556-568,
2,2 (1906) 17-26, 58-63

Baines, Anthony: Woodwind instruments and their history, London 21962
Bachmann, Werner: Die Anfänge des Streichinstrumentenspiels, Leipzig 1964
Bachmann, Werner: „Bilddarstellungen der Musik im Rahmen der artes liberales",

Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Flamburg
1956, Kassel etc. 1957, 46—55

Bachmann, Werner: „Die Verbreitung des Quintierens im europäischen Volksgesang

des späten Mittelalters", Festschrift Max Schneider, hg. von W. Vetter,
Leipzig 1955, 25—29

Beccherini, Bianca: „L'ars nova italiana del Trecento. Strumenti ed espressione
musicale", L'ars nova italiana. Primo Convegno Internazionale 1959, Certaldo
1962, 40-56

Bechthum, Martin: Beweggründe und Bedeutung des Vagantentums in der lateini¬
schen Kirche des Mittelalters Beiträge zur mittelalterlichen, neueren und
allgemeinen Geschichte 14, Jena 1941

Bergmann-Müller Rosemarie: Musikdarstellungen in der venezianischen Malerei
von 1350—1600 und ihre Bedeutung für die Auffassung des Bildgegenstandes,
Diss. Marburg 1951 (maschr.)

Bessaraboff, Nicholas: Ancient European musical instruments, Boston 1940
Besseler, Heinrich: „Musik des Mittelalters in der Hamburger Kunsthalle", ZfMw

7 (1924/25) 42-54
Binkley, Thomas: „Zur Aufführungspraxis der einstimmigen Musik des Mittelalters.

Ein Werkstattbericht", BJbHM 1 (1977) 19—76

79



Blades, James: „Percussion instruments of the Middle Ages and the Renaissance",

Early Music 1 (1973) 11 — 18

Bormann, Karl: Die gotische Orgel zu Halberstadt, Berlin 1966
Bowles, Edmund A.: „Haut and Bas: The grouping of musical instruments in the

Middle Ages", MD 8 (1954) 115-140
Bowles, Edmund A.: „Instruments at the court of Burgundy (1363—1467)", GS]

6 (1953) 41-48
Bowles, Edmund A.: „La hiérarchie des instruments de musique dans l'Europe

féodale", RMl 42 (1958) 155-169
Bowles, Edmund A.: „Musical instruments at the medieval banquet", RBM 12

(1958) 41-51
Bowles, Edmund A.: „Musical instruments in the medieval Corpus Christi procession",

JAMS 17 (1964) 251-260
Bowles, Edmund A.: „The role of instruments in medieval sacred drama", MQ 45

(1959) 67-84
Bowles, Edmund A.: „Were musical instruments used in the liturgical service during

the Middle Ages?", GSJ 10 (1957) 40-56
Bowles, Edmund A.: „The organ in the medieval liturgical service", RBM 16

(1962) 13-29
Bowles, Edmund A.: „The symbolism of the organ in the Middle Ages", Aspects

of medieval and Renaissance Music. A birthday offering to Gustave Reese, hg.

von J. La Rue, New York 1966, 27—39

Bowles, Edmund A.: „Unterscheidung der Instrumente Buisine, Cor, Trompe und

Trompette", AfMw 18 (1961) 52—72

Bridgman, Nanie: „La musique dans la société française au temps de l'Ars nova",
L'ars nova italiana del Trecento, Primo Convegno Internazionale 1959, Certaldo
1962, 83-96

Brücker, Fritz: Die Blasinstrumente in der altfranzösischen Literatur Gießener

Beiträge zur romanischen Philologie 19, Gießen 1926

Buchner, Alexander: Die Musikinstrumente von den Anfängen bis zur Gegenwart,
Prag 1972

Buhle, Edward: Die Blasinstrumente in den Miniaturen des frühen Mittelalters,
Leipzig 1903

Caldwell, John A.: „The organ in the medieval latin liturgy", Proceedings of the

Royal Musical Association 93 (1966—67) 11—24

Chailley, Jacques: ,,Un document nouveau sur la danse ecclésiastique", AMI 21

(1949) 18-24
Clemencic, René: „Die Verwendung von Instrumenten zur Zeit Dantes", Chigiana

22, N.S. II (1965) 171-184
Cosacchi, Stephan: „Musikinstrumente im mittelalterlichen Totentanz", Mf 8

(1955) 1-19
Crane, Frederick: Extant medieval musical instruments: A provisional catalogue

by types, Iowa City 1972
Cserba, Simon: „Über den Vortrag des gregorianischen Chorals im Mittelalter",

KmJB 29 (1934) 32-40

80



Dart, Thurston: Practica Musica. Vom Umgang mit alter Musik, Bern und München

1959
Devoto, Daniel: „La enumeracion de instrumentos musicales en la poesia medieval

castellana", Miscelànea en homenaje a M. Higinio Angles I, Barcelona 1958,
211-222

Dick, Friedrich: Bezeichnungen für Saiten- und Schlaginstrumente in der altfranzösischen

Literatur- Gießener Beiträge zurromanischen Philologie 25, Gießen 1932
Donington, Robert: „Musical instruments in the liturgical service in the Middle

Ages", GSJ 11 (1958) 85-87
Droysen, Dagmar: „Die Darstellung von Saiteninstrumenten in der mittelalterlichen

Buchmalerei und ihre Bedeutung für die Instrumentenkunde", Bericht über den
Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Kassel 1962, Kassel etc. 1963,
302-305

Droysen, Dagmar: Die Saiteninstrumente des frühen und hohen Mittelalters, Diss.

Hamburg 1959 (maschr.)
Droysen, Dagmar: „Zum Problem der Klassifizierung von Harfendarstellungen in

der Buchmalerei des frühen und hohen Mittelalters", Jahrbuch des Staatl. Instituts

für Musikforschung Preußischer Kulturbesitz 1968, 87—98

Dufourcq, Norbert: Esquisse d'une histoire de l'orgue en France du XlIIe au
XVIIIe siècle, Paris 1935

Ellinwood, Leonard: „The Conductus", MQ 27 (1941) 165—204

Ellinwood, Leonard: The works of Francesco Landini, Cambridge 1939
Erich, Oswald: Die Darstellung des Teufels in der christlichen Kunst Kunstwiss.

Studien 8, Berlin 1931
Feldmann, Fritz: „Numerorum mysteria", AfMw 14 (1957) 102—129
Feilerer, Karl Gustav: „Durands Rationale als kirchenmusikalische Quelle", Kmjb

29 (1934) 46-49
Feilerer, Karl Gustav: „Der gregorianische Gesang im deutschen Mittelalter",

CVO 67 (1936) 27-30
Feilerer, Karl Gustav: „Kirche und Musik im frühen Mittelalter", Bericht über den

Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Wien 1956, Graz und Köln
1958, 199-202

Feilerer, Karl Gustav: „Kirchenmusikalische Vorschriften im Mittelalter", Kmjb 40
(1956) 1-11

Feilerer, Karl Gustav: „Der liturgische Gesang des Mittelalters", SMZ 78 (1938)
346-351

v. Ficker, Rudolf: „Grundsätzliches zur mittelalterlichen Aufführungspraxis",
Internationale Gesellschaft für Musikwissenschaft, 5. Kongreß, Utrecht 3.-7. Juli
1952, Kongreßbericht, Amsterdam 1953, 33—43

v. Ficker, Rudolf: Perotinus, Organum Quadruplum Sederunt Principes, Wien und
Leipzig 1930

Finlay, Jan F.: „Musical instruments in Gottfrid von Straßburg's ,Tristan und
Isolde'", GSJ 5 (1952) 39-43

Flotzinger, Rudolf: Der Discantussatz im Magnus Liber und seine Nachfolge, Wien

etc. 1969

81



Frei, Walter: „Zwei wenig beachtete Grundsätze bei der Verwendung von Instrumenten

in mittelalterlicher Musik", Mf 18 (1965) 271—281
Frei, Walter: Schalmei und Pommer, Mf 14 (1961) 313—316

Frotscher, Gotthold: Geschichte des Orgelspiels und der Orgelimprovisation, Berlin

219 5 9

Galpin, Francis: Old English instruments of music, hg. von Th. Dart, London 41965

Galpin, Francis: A textbook of European musical instruments. Their history and
their character, London 1937

Geiringer, Karl: „Vorgeschichte und Geschichte der europäischen Laute bis zum
Beginn der Neuzeit", ZfMw 10 (1927—28) 560—603

Gennrich, Friedrich: Rondeaux, Virelais und Balladen aus dem Ende des XII.,
dem XIII. und dem ersten Drittel des XIV. Jahrhunderts mit den überlieferten
Melodien, 2 Bde., Dresden 1921 und 1927

Gennrich, Friedrich: „Zur Musikinstrumentenkunde der Machaut-Zeit", ZfMw 9

(1926/26) 513-517
Georgiades, Thrasyboulos: Musik und Schrift, München 1962
Georgiades, Thrasyboulos: Musik und Sprache, Berlin etc. 1954
Gerbert, Martin: De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad praesens

tempus, St. Blasien 1744
Gérold, Théodore: Histoire de la musique des origines à la fin du XlVe siècle, Paris

1936
Gérold, Théodore: La musique au moyen âge, Paris 1932
Gérold, Théodore: „Les instruments de musique au moyen âge", Revue des Cours

et Conférences 29 (1928)
Gérold, Théodore: Les pères de l'église et la musique, Paris 1931

Ghisi, Federico: „An angel concert in a Trecento Sienese fresco", Aspects of
medieval and Renaissance Music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von
J. La Rue, New York 1966, 308—313

Giese, Wilhelm: „Maurische Musikinstrumente im mittelalterlichen Spanien", Ibe-
rica 3 (1925) 55-62

Giesel, Helmut: Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der
alten und mittelalterlichen Kirche (von den Anfängen bis zum 13.Jahrhundert)

Kölner Beiträge zur Musikforschung 94, Regensburg 1978

Glasenapp, Franzgeorg von: „Die ,Drolerien' in den Musikdarstellungen des Mittelalters

unter besonderer Berücksichtigung der Blasinstrumente", Brass Bulletin 9

(1974) 19-32
Godwin, Joscelyn: „,Main divers acors': Some instrumental collections of the Ars

Nova period", Early Music 5 (1977) 148—159
Gombosi, Otto: „About dance and dance music in the late Middle Ages", MQ 27

(1941) 259-305
Gougaud, L.: „La danse dans les églises", Revue d'histoire ecclésiastique 15 (1914)

5-22 und 229-245
Grossmann, Wilhelm: Frühmittelalterliche Zeugnisse über Minstrels (ca. 1100— ca.

1400), Diss. Berlin 1906

82



Gurlitt, Wilibald: „Die Bedeutungsgeschichte von musicus und cantor bei Isidor
von Sevilla", Musikgeschichte und Gegenwart I BzAfMw I, Wiesbaden 1966,
18-30

Gutmann, Hanns: „Der Decamerone des Boccaccio als musikgeschichtliche Quelle",
ZfMw 11 (1928/29) 397-401

Haas, Robert: Aufführungspraxis der Musik Handbuch der Musikwissenschaft,
hg. von E. Bücken, Wildbad-Potsdam 1931

Haberl, Franz Xaver: „Die römische .ScholaCantorum' und die päpstlichen Kapellsänger

bis zur Mitte des 16.Jahrhunderts", VjMw 3 (1887) 189—296

Hammerstein, Reinhold: [Besprechung Hugo Steger, David rex et propheta] Mf 17

(1964) 90-92
Hammerstein, Reinhold: Diabolus in Musica. Studien zur Ikonographie des Mittelalters

Neue Heidelberger Studien zur Musikwissenschaft 6, Bern und München
1974

Hammerstein, Reinhold: „Instrumenta Hieronymi", AfMw 16 (1959) 117—134
Hammerstein, Reinhold: Die Musik der Engel, Bern und München 1962
Hammerstein, Reinhold: „Die Musik am Freiburger Münster", AfMw 9 (1952)

204-218
Hammerstein, Reinhold: „Tuba intonet salutaris", AMI 31 (1959) 109—129
Hammerstein, Reinhold: „Über das gleichzeitige Erklingen mehrerer Texte",

AfMw 27 (1970) 257-286
Handschin, Jacques: „Die mittelalterlichen Aufführungen in Zürich, Bern und

Basel", ZfMw 10 (1927/28) 8-22
Handschin, Jacques: „Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen

Musikgeschichte", Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft 5 (1931) 1—42

Handschin, Jacques: „Über die Laude ,à propos d'un livre récent'", AMI 10 (1938)
14-31

Handschin, Jacques: „Zur Geschichte von Notre Dame", AMI 4 (1932) 5—17 und
49-55

Harrison, Frank Lloyd: „Tradition and innovation in instrumental usage 1100—

1450", Aspects of medieval and Renaissance Music. A birthday offering to
Gustave Reese, hg. von J. La Rue, New York 1966, 319—335

Heyde, Herbert: „Die Musikinstrumentendarstellung auf dem Mindener Altar",
BM 1 (1964) 29-41

Heyde, Herbert: „Polyphonales Musizieren im späten europäischen Mittelalter",
BM 7 (1965) 184-196

Heyde, Herbert: Trompete und Trompetenblasen im europäischen Mittelalter,
Diss. Leipzig 1965 (maschr.)

Hibberd, Lloyd: „Estampie und Stantipes", Speculum 19 (1944) 222—249
Hibberd, Lloyd: „Musica ficta and instrumental music c. 1250— c. 1350", MQ 28

(1942) 216-226
Hibbert, Lloyd: „On instrumental Style' in early melody",MQ 32 (1946) 107—130

Hickmann, Ellen: Musica Instrumentalis. Studien zur Klassifizierung des

Musikinstrumentariums im Mittelalter, Baden-Baden 1971

83



Hickmann, Hans: Das Portativ, Kassel 1936
Husmann, Heinrich: Die drei- und vierstimmigen Notre-Dame-Organa PäM 11,

Nachdruck der Ausgabe von 1940, Hildesheim 1967

Husmann, Heinrich: „Kalenda Maya", AfMw 10 (1953) 275—279
Jammers, Ewald: „Interpretationsfragen mittelalterlicher Musik", AfMw 14 (1957)

230-252
Kinkeldey, Otto: „Kinnor, Nabel — Cithara, Psalterium", The Joshua Bloch

memorial volume, hg. von A. Berger, L.Marwick und I. Meyer, New York 1960,
40-5 3

Klotz, Hans: Über die Orgelkunst der Gotik, der Renaissance und des Barock,
Kassel 1934

Kos, Koraljka: „The reception of musical instruments in medieval Istrien novel

paintings", Arti Musicas, Musical Yearbook, Zagreb 1970, 77—95

Krüger,Walter: „Aufführungspraktische Fragen mittelalterlicherMehrstimmigkeit",
Mf 9 (1956) 419-427; 10 (1957) 279-286, 397-403, 497-505; 11 (1958)
177-189

Krüger, Walter: „Wort und Ton in den Notre-Dame-Organa", Bericht über den
Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreß Hamburg 1956, Kassel etc. 1957,
135-140

Lange, Helmut K.: „Ein Beitrag zur musikalischen Temperatur der Musikinstrumente

vom Mittelalter bis zur Gegenwart", Mf 21 (1968) 482—497
Leichtentritt, Hugo: „Was lehren uns die Bildwerke des 14.—17. Jahrhunderts über

die Instrumentalmusik ihrer Zeit?", SIMG 1 (1905/06) 314—364

Leroquais, Victor: Les Livres d'Heures manuscrits de la Bibliothèque Nationale I,
Paris 1927

Ludwig Friedrich: „Die geistlich nichtliturgische, weltliche einstimmige und die

mehrstimmige Musik des Mittelalters bis zum Anfang des 15. Jahrhunderts", in:
Handbuch der Musikgeschichte, hg. von G. Adler, Nachdruck der Ausgabe von
1929, Tutzing 1961, 157-295

Ludwig Friedrich: „Musik des Mittelalters in der badischen Kunsthalle Karlsruhe",
ZfMw 5 (1922/23) 434-460

Machabey, Armand: Guillaume de Machaut, Paris 1955

Mahling, Helmut Chr.: „Das ,Haus der Musikanten' in Reims. Versuch einer ikono-
graphischen Deutung", Festschrift für Walter Wiora, hg. von R. Finscher und
H.Chr. Mahling, Kassel etc. 1967, 250—263

McKinnon, James W.: „Musical instruments in medieval psalm commentaries and

psalters", JAMS 21 (1968) 3—20

McKinnon, James W.: „Representations of the mass in medieval and Renaissance

an", JAMS 31 (1978) 21-52
McKinnon, James W. : „The meaning of the patristic polemic against musical

instruments", Current Musicology 1 (1965) 69—82

Marquardt, Paul: Der Gesang und seine Erscheinungsformen im Mittelalter, Diss.

Berlin 1936
Menendez Pidal, Ramôn: Poesia juglaresca, Madrid 1957

84



Meyer, Ernst H.: Die Kammermusik Alt-Englands, Leipzig 1958

Meyer, Kathi: Der chorische Gesang der Frauen, Leipzig 1917

Meyer-Baer, Kathi: Music of the spheres and the dance of death. Studies in musical

iconology, Princeton 1970
Meyer-Hermann, Ernst: „Beitrag zur kirchenmusikalischen Praxis im Ausgang des

Mittelalters", ZfMw 12 (1929/30) 381-383
Montgomery, Franz: „The musical instruments in the .Canterbury Tales'", MQ 18

(1931) 439-448
Moser, Hans-Joachim: Die Musikgenossenschaften im deutschen Mittelalter, Diss.

Rostock 1910
Moser, Hans-Joachim: „Das Streichinstrumentenspiel im Mittelalter", in: Moser,

Andreas, Geschichte des Violinspiels, Berlin 1923
de la Motte-Haber, Helga: „Eine Methode zur Klassifizierung mittelalterlicher

Harfendarstellungen?" Mf 22 (1969) 202—206

Müller, Hermann: „Der Musiktraktat in dem Werke des Barholomaeus Anglicus
De proprietate rerum", Riemann-Festschrift, Leipzig 1909, 241—255

Müller-Heuser, Franz: Vox humana. Ein Beitrag zur Untersuchung der Stimmästhetik
des Mittelalters, Regensburg 1963

Müller-Minervo, Otto: „Das italienische Musiktheater im Mittelalter", SMZ 98

(1958) 277-278
Nagel, Wilibald: Geschichte der Musik in England, Straßburg 1894
Nathan, Hans: „The function of text in french 13th century motets", MQ 28

(1942) 445-462
Olson, Clair C.: „Chaucer and the music of the fourteenth century", Speculum

16 (1941) 64-91
Page, Christopher: „Machaut's ,pupil' Deschamps on the performance of music.

Voices or instruments in the 14th-century chanson", Early Music 5 (1977)
484-491

Panum, Hortense: „Harfe und Lyra im alten Nordeuropa", SIMG 7 (1905/06)
1-40

Panum, Hortense: The stringed instruments in the Middle Ages, hg. von J. Pulver,

London 1940
Perrot, Jean: The organ from its invention to the end of the thirteenth century,

London 1971
Pecman, Rudolf (Hg.): Musiqua antiqua. Colloquium Brno 1967. Zur Interpretation

der alten Musik, Brno 1968
Pietzsch, Gerhard: „Der Wandel des Klangideals in der Musik", AMI 4 (1932) 55—

67

Pietzsch, Gerhard: Die Klassifikation derMusik von Boetius bis Ugolino von Orvieto

Studien zur Geschichte der Musiktheorie im Mittelalter 1, Halle 1929

Pirro, André: Histoire de la musique de la fin du XlVe siècle à la fin du XVIe, Paris

1940
Pirro, André: La musique à Paris sous la Règne de Charles VI1380—1422, Baden-

Baden 1971

85



Pirro, André: „Remarques sur l'exécution musicale de la fin du 14e au milieu du
15e siècle", Internationale Gesellschaft für Musikwissenschaft, 1. Kongreß Lüttich

1.—6. September 1930, Kongreßbericht, o.O., o.J., 55—65

Polk, Keith: Improvisation and instrumental music of the late Middle Ages, Diss.

Berkeley 1968 (maschr.)
Puccianti, Anna: La descrizione della viella e della rubeba in Girolamo di Moravia,

Collectanea Historiae Musicae 4 Historiae Musicae Cultores 22
Pulver, Max: „Jesu Reigen und Kreuzigung nach den Johannes-Akten", Eranos-

Jahrbuch 1942, 140—177
Quasten, Johannes: „Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und

christlichen Frühzeit" Liturgische Quellen und Forschungen 25, Münster 1930
Quoika, Rudolf: Das Positiv in Geschichte und Gegenwart, Kassel etc. 1957
Quoika, Rudolf: Vom Blockwerk zur Registerorgel, Kassel etc. 1966
Rastall, Richard: „Some English consort-groupings of the late Middle Ages",ML

55 (1974) 179-202
Rastall, Richard: „The ministrels of the English royal households", Royal Musical

Association Research Chronicle 4 (1964) 1—41

Reaney, Gilbert: „The performance of medieval music", Aspects of medieval and
Renaissance music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von J. La Rue,
New York 1966, 704-722

Reaney, Gilbert: „Voices and instruments in the music of Guillaume de Machaut"
RBM 10 (1956) 3-17

Reese, Gustave: Music in the Middle Ages, London 1941
Reiss, Josef: „Pauli Paulirini de Praga Tractatus de musica", ZfMw 7 (1924) 259—

264
Remnant, Mary: „Rebec, fiddle and crowd in England", PRMA 95 (1968/69)

15-28
Remnant, Mary: „The gittern in English medieval art", GSJ 18 (1965) 104—109

Remnant, Mary: „The use of frets on rebecs and medieval fiddles", GSJ 21 (1968)
146-151

Rentsch, Rosemary: The harp, London 1969

Reuter, Evelyn: Les representations de la musique dans la sculpture romane en

France, Paris 1938
Riemann, Hugo: Handbuch der Musikgeschichte I, 2, Leipzig 1905

Riemann, Hugo: „Das Kunstlied im 14.—15.Jahrhundert", SIMG 7 (1905/06)
529-550

Rimmer, Joan: „The morphology of the Irish harp", GSJ 17 (1964) 39—49

Robbin Bittemann, Helen: „The organ in the early Middle Ages", Speculum 4
(1929) 390-410

Rokseth, Yvonne: „Du rôle de l'orgue dans l'execution de la musique polyphonique

du XlIIe siècle", in: Les amis de l'orgue. Dix années au service de l'orgue
français (1927—37), Paris 1937

Rokseth, Yvonne: ,The instrumental music of the Middle Ages and early sixteenth

century", New Oxford History of Music III: Ars Nova and the Renaissance

1300—1540, hg. von A. Hughes and G. Abraham, London 1960, 406—465

86



Rokseth, Yvonne: „Danses cléricales du XHIe siècle", Publications de la faculté
des lettres de l'Univeristé de Strasbourg, Melanges 1945 III, Etudes historiques,
Paris 1947, 93-126

Rokseth, Yvonne: „Les femmes musiciennes du Xlle au XlVe siècle", Romania
61 (1935) 464-480

Rockseth, Yvonne: Polyphonie du XHIe siècle Bd. IV, Paris 1948
Round table: „Die Musikinstrumente vom 9.—11. Jahrhundert", Bericht über den

neunten Internationalen Kongreß Salzburg 1964, Kassel etc. 1966, 176—187
Sachs, Curt: Handbuch der Musikinstrumente, Leipzig 1920
Sachs, Curt: „Die Instrumente der Minneregeln", SIMG 14 (1912/13) 484—486
Sachs, Curt: Eine Weltgeschichte des Tanzes, Berlin 1933

Sachs, Curt: Real-Lexikon der Musikinstrumente, Berlin 1913

Salmen, Walter: „Bemerkungen zum mehrstimmigen Musizieren der Spielleute im
Mittelalter", RBM 11 (1957) 17-26

Salmen, Walter: „Die Beteiligung Englands am internationalen Musikantenverkehr
des Mittelalters", Mf 11 (1958) 315-320

Salmen, Walter: Der fahrende Musiker im europäischen Mittelalter Die Musik im
alten und neuen Europa 4, Kassel 1960

Salmen, Walter: „Iberische Hofmusikanten des späten Mittelalters auf Auslandsreisen",

AM 9 (1956) 53—57

Salmen, Walter: „Die internationale Wirkungsweise fahrender Musiker im Dienste
der Herzöge von Österreich", Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen

Kongreß Wien 1956, Graz und Köln 1958, 544—547

Salmen, Walter: „Zur Geschichte der herzoglich-braunschweigischen Hofmusiker
14— Anfang 16. Jahrhundert", Niedersächsisches Jahrbuch für Landesgeschichte
30 (1958) 237-240

Salmen, Walter: „Zur Geschichte der Minstreis im Dienste geistlicher Herren des

Mittelalters", Miscelânea en homenaje a M. Higinio Anglés II, Barcelona 1961,
811-819

Schad, Gustav: Musik und Musikausdrücke in der mittelenglischen Literatur,
Frankfurt/M. 1911

Schering, Arnold: Aufführungspraxis alter Musik Musikpädagogische Bibliothek
10, Leipzig 1931

Schering, Arnold: „Das kolorierte Orgelmadrigal des Trecento", SIMG 13 (1911)
172-204

Schering, Arnold: „Musikhören im Mittelalter", JbP 28 (1921) 41—56

Schering, Arnold: Studien zur Musikgeschichte der Frührenaisance Studien zur
Musikgeschichte 2, Leipzig 1914

Schmidt, Philipp: Der Teufels- und Dämonenglaube in den Erzählungen des Caesa-

rius von Heisterbach, Basel 1926
Schönach, Ludwig: „Urkundliches über die Spielleute in Tirol I. Von der Mitte des

XIII. bis zur Mitte des XIV. Jahrhunderts", Zeitschrift für dt. Altertum und dt.

Literatur 31 (1887) 171—185
Schrade, Leo: Die ältesten Denkmäler der Orgelmusik als Beitrag zu einer

Geschichte der Toccata, Diss. Leipzig 1928

87



Schrade, Leo: Die handschriftliche Überlieferung der ältesten Instrumentalmusik,
Tutzing 21968

Schuberth, Dietrich: Die Einbeziehung von Musikinstrumenten, insbesondere der
Orgel, in den frühmittelalterlichen Gottesdienst, Göttingen 1968

Schünemann, Georg: „Die Musikinstrumente der 24 Alten", AfMf 1 (1936) 42—
58

Schuler, Ernst, A. : Die Musik der Osterfeiern, Osterspiele und Passionen des
Mittelalters, Kassel etc. 1951

Seebaß, Tilman: „Etwas über die sakrale und profane Bedeutung der Musikinstrumente

im frühen Mittelalter", Gesellschaft für Musikforschung, Bericht über
den Internationalen musikwissenschaftlichen Kongreß Bonn 1970, Kassel etc.
1971, 564-570

Seebaß, Tilman: Musikdarstellung und Psalterillustration im frühen Mittelalter,
Bern 1973

Sievers, Heinrich: „Mittelalterliche Instrumente in geistlichen Spielen", Das Musikleben

1 (1948) 254-257
Smits van Waesberghe, Joseph: Cymbala Musicological Studies and Documents 1,

Rom 1951
Smits van Waesberghe, Joseph: Musikerziehung. Lehre und Theorie der Musik im

Mittelalter Musikgeschichte in Bildern III, 3, Leipzig 1969
Smoldon, William L.: „The music of the medieval church drama", MQ 48 (1962)

476-497
Sorensen, Margot J.: Musik und Gesang im mittelhochdeutschen Epos, Diss.

Philadelphia 1939
Spanke, Hans: „Das lateinische Rondeau", Zeitschrift für französische Sprache

und Litteratur 5 3 (1930) 113—148

Spanke, Hans: „Tanzmusik in der Kirche des Mittelalters", Neuphilologische
Mitteilungen 31 (1930) 143—170

Spanke, Hans: „Zum Thema ,Mittelalterliche Tanzlieder'", Neuphilologische
Mitteilungen 33 (1932) 1—22

Springer, Hermann: „Der Anteil der Instrumentalmusik an der Literatur des 14.—

16.Jahrhunderts", ZIMG 13 (1911/12) 265-269
Stauder, Wilhelm: Alte Musikinstrumente in ihrer vieltausendjährigen Geschichte,

Braunschweig 1973

Steger, Hugo: David Rex et Propheta, Nürnberg 1961
Steger, Hugo: Philologia Musica. Sprachzeichen, Bild und Sprache im

literarischmusikalischen Leben des Mittelalters: Lire, Harfe, Rotte und Fidel Münster-
sche Mittelalterschriften 2, München 1971

von den Steinen, Wolfram: Homo Caelestis, Bern und München 1965

Stephan, Rudolf: „Lied, Tropus und Tanz im Mittelalter", Zeitschrift für dt. Altertum

und dt. Literatur 87 (1956/57) 147—162

Stevens, John: „Music in the medieval drama", PRMA 84 (1957/58) 81—95

Sutkowsky, Adam: „Das mittelalterliche Instrumentarium in den Miniaturdarstellungen

der polnischen illuminierten Handschriften", Muzyka 5 (1960)

88



Tatneil, Roland St.: „Falsetto Practice: A brief survey", The Consort 22 (1965)
31-35

Thibault, Geneviève: „L'ornamentation dans la musique profane au Moyen Age",
International Musicological Society, Report of the eighth Congress New York
1961, Kassel etc. 1961, 450—463

Tischler, Hans: „How were' Notre Dame clausulae performed?" ML 50 (1969)
273-277

Treder, Dorothea: Die Musikinstrumente in den höfischen Epen der Blütezeit,
Diss. Greifswald 193 3

Ulland, Wolfgang: Jouer d'un instrument und die altfranzösischen Bezeichnungen
des Instrumentenspiels Romanische Versuche und Vorarbeiten 35, Bonn 1970

von Ramm, Andrea: „Singing early music", Early Music 4 (1976) 12—15
Wareman, Piet: Spielmannsdichtung. Versuch einer Begriffsbestimmung, Diss.

Amsterdam 1951
White, John R.: „Performing fourteenth century music", in: College Music

Symposium 9 (1969) 85—90

Winternitz, Emanuel: Musical instruments and their symbolism in Western art,
New York 1967

Winternitz, Emanuel: „Secular musical practice in sacred art", Early Music 3

(1975) 221-226
Wiora, Walter und Salmen, Walter: „Die Tanzmusik im deutschen Mittelalter",

Zeitschrift für Volkskunde 50 (1953) 164—187
Wolf, Johannes: „Florenz in der Musikgeschichte des 14.Jahrhunderts", SIMG 3

(1901/02) 599-646
Wolf, Johannes: „Die Tänze des Mittelalters", AfMw 1 (1918/19) 10—42

Wolf, Johannes: „Über denWert der Aufführungspraxis für die historische Erkenntnis",

Bericht über den 1. Musikwissenschaftlichen Kongreß der Deutschen
Musikgesellschaft in Leipzig vom 4.-8. Juni 1925, Leipzig 1926, 199—202

Zenck, Hermann: „Die Musik im Zeitalter Dantes", Jahrbuch der deutschen Dante-
Gesellschaft 17, NF 8 (1935) 1-19

Verzeichnis der zitierten Quellen

Adam de la Hale: Le jeu de Robin et de Marion, hg. von Fr. Gennrich
Musikwissenschaftliche Studienbibliothek 20, Langen 1962

[Anon. 4]: Reckow, Fritz: Der Musiktraktat des Anonymus 4 BzAfMw 4—5,

Wiesbaden 1967
S. Augustinus: „Enarratio in psalmum CL", Opera Omnia, hg. von J.-P. Migne

Patrologiae Cursus Completus, Series Prima 37, Paris 1845, 1860—1866

Bartsch, Karl [Hg.]: Altfranzösische Romanzen und Pastourellen, Leipzig 1870

[Berthold von Regensburg] Schönbach, Anton E.: „Studien zur Geschichte der alt¬

deutschen Predigt, zweites Stück" Sitzungsberichte der philosophisch-historischen

Classe der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Bd. 142, VII, Wien

1900, 1-156

89



[Caesarius von Heisterbach] Hilka, Alfons: Die Wundergeschichten des Caesarius
von Heisterbach, Bonn 193 3

Coussemaker, Edmond de: Scriptorum de musica medii aevi nova series 1—4,
Nachdruck der Ausgabe von 1864—1876, Hildesheim 1963

[de Mézière, Philippe] Young, Karl: The drama of the medieval church II, Nachdruck

der Ausgabe von 1933, Oxford 1967, 227—242

[Deschamps, Eustache] Oeuvres complètes de Eustache Deschamps, hg. von Queux
des Saint Hilaire Société des anciens textes français I, Paris 1878

Gerbert, Martin: Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum 1—3,
Nachdruck der Ausgabe von 1784, Hildesheim 1963

Giovanni da Prato: II Paradiso degli Alberti, hg. von A. Wesselowsky Scelta di
Curiositâ litterarie inedite o rare dal secolo XIII al XVII, Bologna 1867

S. Gregorius Magnus: „In librum primum regum qui et Samuelis dicitur, variarum

expositionum libri sex", Opera Omnia, hg. von J.-P. Migne Patrologiae Cursus

Completus, Series Latina 79, Paris 1862, 18—468

Haupt, Moritz und Hoffmann, Heinrich: Altdeutsche Blätter, Leipzig 1836

Honorius Augustodunensis: „De anima exsilio et patria", Opera Omnia, hg. von
J.-P. Migne Patrologiae Cursus Compeltus, Series Latina 172 Paris 1895,
1242-1246

Honorius Augustodunensis: „Expositio in psalmos selectos", PL 172, 269—312

Honorius Augustodunensis: ,,Liber duodecim quaestionum", PL 172, 1177—1186

Isidorus Hispalensis: Etymologiarum sive originum libri XX, hg. von W.M. Lindsay,

Oxford 1971

[Johannes de Grocheo] Rohloff, Ernst: Der Musiktraktat des Johannes de Grocheo

Mediae Latinitatis Musica II, Leipzig 1943

Mansi, Johannes D.: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Florenz
1759 ff.

Pez, Bernhard: Thesaurus anecdotorum novissimus 1—5, Augsburg 1721—1729

[Philipp der Carthäuser] Rückert, Heinrich: Bruder Philipps des Garthausers Marienleben

Bibliothek der deutschen Nationalliteratur 34, Quedlinburg und Leipzig

1853

Riley, Henry Th. [Hg.]: Chronica Monasterii S. Albani. Registrum Abbatiae Johannis

Whethamstede, Abbatis Monasterii Sancti Albani, Vol. I, Rerum britanni-
carum medii aevi scriptores 28, London 1872

Riley, Henry Th. [Hg.]: Gesta Abbatum Monasterii Sancti Albani Vol. I, Rerum
britannicarum medii aevi scriptores 28, London 1867

Thomas von Aquino: Ars Musica, hg. von M. de Martino, Neapel 1933
Thomas von Aquino: „Sermo VII In festo SS. Innocentium, ex Epistola", in:

Opusculum IV. Sermones pro dominicis diebus et pro sanctorum solemnitati-
bus, Opera Omnia, Bd. 29, hg. von St.E. Fretté, Paris 1876, 290

Unterkircher, Franz [Hg.]: Tacuinum Sanitatis in Medicina. Codex Vindobonensis
Series nova 2644 der österreichischen Nationalbibliothek, Graz 1967, Kürzlich
auch erschienen als Das Hausbuch der Cerruti. Nach der Handschrift in der
Österreichischen Nationalbibliothek übertragen aus dem Lateinischen und Nachwort
von Franz Unterkircher Die bibliophilen Taschenbücher 130, Dortmund 1979

90


	Instrumentensymbolik und Aufführungspraxis : zum Verhältnis von Symbolik und Realität in der mittelalterlichen Musikanschauung
	Bibliographie zur Aufführungspraxis mittelalterlicher Musik


