Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der

Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 4 (1980)

Artikel: Instrumentensymbolik und Auffihrungspraxis : zum Verhaltnis von
Symbolik und Realitat in der mittelalterlichen Musikanschauung

Autor: Hoffmann-Axthelm, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INSTRUMENTENSYMBOLIK UND AUFFUHRUNGSPRAXIS
Zum Verhiltnis von Symbolik und Realitit
in der mittelalterlichen Musikanschauung

VvON DAGMAR HOFFMANN-A XTHELM

EINLEITUNG

Seit ihrer Wiederentdeckung durch die Musikwissenschaft wurde die Musik des
Mittelalters immer wieder nach ihrem historischen Klangbild befragt. Welche
Stiicke wurden vokal, welche instrumental ausgefiihrt? Wie sahen die zeitgendssi-
schen Instrumente aus und wie klangen sie? Welche Kombinationen waren mog-
lich oder iiblich?

Die musikalischen Primarquellen geben zwar iiber diese Dinge nur auRerordent-
lich spirlichen AufschluB; aber eine groe Zahl von Zeugnissen unterschiedlicher
Provenienz bietet eine Fiille von Information. Zeugnisse aus Malerei, Plastik und
Literatur, musikbezogene Hinweise aus dem theologischen und literarischen Schrift-
tum sowie Archivalien wie Rechnungsbiicher, Verordnungen und Beschliisse geben
ein Bild von Gestalt und Kombinationsméglichkeiten der Musikinstrumente, vom
gesellschaftlichen Rahmen, in dem sie erklangen, und den musikalischen Formen,
die durch sie ihre Realisierung fanden.

Hier freilich beginnen die Schwierigkeiten. Denn die Auswertung jener Quellen
erweist sich nur so lange als unproblematisch, wie die Besetzung weltlicher Musik
zur Diskussion steht. Geht esjedoch um das Musizieren in der Kirche, um die Frage,
welche Musik im kirchlichen Rahmen zu erklingen hat und insbesondere darum,
ob lediglich Vokalmusik zugelassen ist, oder ob auch instrumental musiziert wer-
den darf, dann ergeben sich Widerspriiche, die sich aus dem reinen Quellenmaterial
nicht schliissig erkliren lassen. Einerseits nimlich werden in Konzilsbeschliissen
und anderen kirchlichen Verordnungen sowie in Texten der Kirchenviter immer
wieder Warnungen oder Verbote ausgesprochen, die sich gegen das Instrumenten-
spiel in der Kirche richten. Andererseits aber sind neben direkten Zeugnissen, die
die Prisenz von Musikinstrumenten im sakralen Rahmen belegen, gerade jene War-
nungen und stindig wiederholten Verbote ein deutlicher Hinweis auf die MiBach-
tung des kirchlicherseits vertretenen Anspruchs auf instrumentale Abstinenz.

Wie also wurde die im engeren oder weiteren Sinne liturgisch gebundene Mehr-
stimmigkeit des 13. und 14. Jahrhunderts — Organum, Conductus, MeB-Satz und
Motette — musiziert? Rein vokal, rein instrumental, vokal-instrumental? Die Quel-
len scheinen alle Moglichkeiten zuzulassen.

Seitlangemwird diese Frage in der Literatur diskutiert,wobei die meisten der alte-
ren Autoren, die sich iiber Besetzungsfragen duferten, dies eher am Rande taten;
denn sie betrachteten als Schwerpunkt ihrer Arbeit die Edition bzw. Analyse der
musikalischen Quellen sowie die Auseinandersetzung mit Problemen der Uberlie-
ferung, der Notation und der Satztechnik. Uberlegungen zur Auffiihrungspraxis

9



fielen hierbei als Nebenprodukte gleichsam von selbst ab und hatten ihren Aus-
gangspunkt naturgemdl} in der Struktur der iberlieferten Musik sowie in ihrem
paliographischen Befund. Die langen Haltetone der Organa schienen instrumen-
tale Ausfilhrung ebenso nahezulegen wie die Textlosigkeit motettischer Tenor-
Partien. Hier und dort wurden auch auffermusikalische Quellenkreise herangezo-
gen, die jedoch nicht systematisch nach ihrer auffithrungspraktischen Relevanz
befragt wurden. So kommt es, daR sich in der Literatur zwar eine Vielfalt von oft
subjektiven, durch Einfiihlung gewonnenen Theorien, Vermutungen und Meinun-
gen zum Thema der Besetzungspraxis spiegelt, daB es aber iiber lange Zeit an einer
verbindlichen Optik fehlte, die es gestattet hitte, die einzelnen Theorien einzuord-
nen und zu beurteilen.

Was die Besetzung der kirchenmusikalischen Formen Organum, MefR-Satz,
Motette und Conductus betrifft, so sind in der Literatur alle vorhandenen Moglich-
keiten vertreten: die vokale, die instrumentale und die vokal-instrumentale Aus-
fihrung. Friedrich Ludwig spricht zwar in Bezug auf das Organum von der
,;unzweifelhaft instrumentale(n) Anlage vieler Partien, fihrt dann aber fort: ,,Da
ich aber keinerlei Grund sehen kann, die Oberstimmen der liturgischen Organa
ganz im Widerspruch zu ihrer liturgischen Bestimmung fiir instrumental gedacht
zu erachten — die blofe Melismatik ist kein geniligender Grund, da der mittelalter-
liche Kirchensinger schon durch den Gregorianischen Gesang im Vortrag hochst
ausgedehnter und verfeinerter Melismatik durchaus geschult war —, so scheint es
mir auch ohne jedes Bedenken zulissig zu sein und der Anschauung zunichst des
12.Jahrhunderts mehr zu entsprechen, auch die Conductus-Melismatik wenigstens
im Prinzip als vokal gemeint anzusehen! Aus dhnlich pragmatischen Griinden
tendiert Yvonne Rokseth zur Annahme einer vokal-instrumentalen Mischpraxis.
Fir den Halteton-Tenor des Organums nimmt sie auf Grund der sich fiir einen Ein-
zelsinger ergebenden atemtechnischen Schwierigkeiten chorische Besetzung und
gegebenenfalls die Unterstiitzung durch eine Portativ-Orgel an. Beziiglich der Ober-
stimmen hilt sie die gelegentliche Verwendung von Instrumenten als Singerhilfe
fiir moglich? René Clemencic neigt hinsichtlich der Besetzung des Conductus zur
Vokal-These, mochte aber das Mitwirken von Instrumenten nicht generell aus-
schlieRen: ,,Diese hatten vielleicht die Stimme verdoppelnd mitgespielt, oder die
Sdnger haben die Unterstimme unisono vorgetragen, die Instrumente aber die Ober-
stimme allein realisiert‘‘.? Leonard Ellinwood driickt sich dhnlich ambivalent aus.
Zwar kann er sich die instrumentale Ausfilhrung auch textierter Conductus-Par-
tien vorstellen, aber festlegen mochte er sich nicht:,,Of course, it is equally possible
that the entire work was performed by singers and players together, or that it was
all sung unaccompanied‘.*

Ludwig, ,,Die geistlich nichtliturgische, weltlich einstimmige und die mehrstimmige Musik®,
223,

Rokseth, Polyphonie du XIlle siecle 1V, 44,

Clemencic, ,,Die Verwendung von Instrumenten zur Zeit Dantes®, 176.

4 Ellinwood, ,,The Conductus*, 181.

10



Rein vokale Ausfithrung fiir Organum sowohl wie fiir Conductus nimmt dem-
gegeniiber Jacques Handschin an, der sich dabei auf einige Belege in den Rechnungs-
blichern der Kirche Notre Dame de Paris beruft, die im Zusammenhang mit der
Ausfuhrung von Organa zwar Zahlungen an Organum-Singer, nicht aber an Instru-
mentalisten aufweisen.’ Die Vokal-Ausfilhrung des Conductus versucht er durch
zwel Miniaturen in der Notre-Dame-Handschrift W2 nachzuweisen, die dort auf
f.31 den Faszikel mit dreistimmigen und auf f. 92 denjenigen mit zweistimmigen
Conductus einleiten, und die im ersten Falle drei, im zweiten vier singende Kleri-
ker darstellen.®

SchlieBlich wurde auch die These, Organum sowohl wie Conductus bediirfe rein
instrumentaler Ausfiihrung, vertreten. Walter Kriiger hat in einem ausfiihrlichen,
nur der Instrumentations-Problematik gewidmeten Aufsatz den Nachweis zu erbrin-
gen versucht, daf nicht allein die Organa-Tenores instrumental auszufithren seien —
dieser Meinung sind auch andere Autoren —, sondern daR dies auch fiir die Ober-
stimme gelte.’

> Handschin, ,,Zur Geschichte von Notre Dame‘, 8.

® Handschin geht in der Ubertragung der Bildinhalte auf die auffiihrungspraktische Situation
noch einen Schritt weiter. Aus der Tatsache, daR im ersten Fall die Zahl der ausgeschriebe-
nen Stimmen und die der dargestellten Singer iibereinstimmt, schlieft er fiir beide Fille auf
vokal-solistische Ausfiihrung. Die Diskrepanz, die sich im zweiten Fall ergibt und die nach
Handschin, nach dessen Angaben nur drei Kleriker abgebildet sind, demnach um eine Nuance
geringfiigiger ist, versucht er als ,,versehentliche Ubertragung* zu deuten, wobei sich hier frei-
lich die grundsitzliche Frage nach der Beweiskriftigkeit der Miniaturen fiir auffiihrungsprak-
tische Belange stellt.

Kriiger, ,,Auffiihrungspraxis mittelalterlicher Mehrstimmigkeit*

Zur Stiitzung dieser These bedient sich Kriiger vorwiegend theoretischer Quellen, wobei frei-
lich sein Umgang mit diesen hinsichtlich der Ergebnisse zu Skepsis Anlag gibt. So leitet er die
Ansicht, der Organum-Tenor sei instrumental auszufiihren, von daher ab, daR die einzelnen
Tenor-Halteténe in manchen Quellen organici puncti genannt werden. Dies ist nach Kriiger
ein auffithrungspraktischer Hinweis der Art, daB jene Haltetone auf der Orgel zu realisieren
sind. Zur Stiitzung dieser Auffassung zieht er u.a. eine Stelle bei Anon. 4 heran, wo der im
Organum duplum ausgehaltene Tenor-Ton mit einem Orgel-Bordun verglichen, entgegen Krii-
gers Auffassung aber keinesfalls gleichgesetzt wird: ,,cuius [sc. organi puri] tenor est G con-
tinuandi et G in fine modo stabili, ut in burdone organorum* (Reckow, Der Musiktraktat des
Anon. 4, 80, 4). Ausgangspunkt fiir Kriigers These, daR auch die Oberstimmen instrumental
auszufithren sind, ist die Tatsache, daR diese nicht eigens textiert sind. So fragt der Autor,
,,was dazu berechtigt, dem in der Handschrift textlosen Duplum und — soweit vorhanden —
Triplum und Quadruplum die Silben des Cantus prius factus zu unterlegen, ferner die textlo-
sen Partien des Conductus als Melismen zu deuten® (Mf 10, 401). Zur Beantwortung dieser
Frage zieht er das Begriffspaar cantus cum littera und cantus sine littera heran, das er im
Sinne von vokal (d.h. mit Text) bzw. instrumental (d.h. ohne Text) auszufiihrende Musik ver-
steht. Diese These konfrontiert er mit einem Zitat aus dem Traktat des Johannes Odington,
nach dem Ligaturen die Kontraktion mehrerer Einzelnotae sind, was man, wie Odington fort-
fihre, bei gewissen textlosen cantus organici sehe, bei denen um einer kiirzeren Schreibweise
willen die notae zu Ligaturen zusammengezogen seien (,,Ligatura est plurimarum notarum
contractus, ut quia quidam cantus organici sunt sine littera notis conjungunt propter brevi-
tatem ligaturarum.”“ CS I, 242a). Da fiir Kriiger organicus die Bedeutung ,,instrumental*‘ hat,

11



Waren die bisher genannten Autoren bei ihren Deutungen von der iiberlieferten
Musik ausgegangen, so wihlt Arnold Schering mittelalterliche Musikdarstellungen
als Ausgangspunkt fiir seine Theorien. Er folgt damit dem Beispiel Hugo Leichten-
tritts, der in seinem Aufsatz ,,Was lehren uns die Bildwerke des 14.—17. Jahrhun-
derts tiber die Instrumentalmusik ihrer Zeit?* Ensemble-Darstellungen auf die
vorhandenen Kombinationen hin untersucht und versucht hatte, diese mit gewis-
sen Erscheinungsformen des zeitgendssischen Musiklebens in Verbindung zu brin-
gen. Allerdings hatte er hierbei — obgleich sein Bildmaterial fast ausschliefflich
Engelskonzerte darstellte — die weltliche Instrumentalmusik im Sinn. Schering
dagegen bezieht sich auf Organum, Discantus und Motette, wenn er unter Hin-
weis auf ,,eine Reihe kostbarer Miniaturen in Psalterien und Gebetbiichern®, die
,,meist ... den Konig David im Kreise seiner Musiker** darstellen, eine ,,hochent-
wickelte Kammermusik vom 8. Jahrhundert her an‘ vermutet, die er sich, da die
Zahl der Begleiter Davids in der Regel vier betrigt, als ,,Quintettmusik* vorstellt.®
Er schlieft aus der Art der abgebildeteten Instrumente auf ein ,,stilles* Musizie-
ren, das dennoch ,nicht eines vibrierenden Reizes'* entbehrt. Als Begriindung
fihrt er an, daf} ,,der Zusammenklang dieser Instrumente, die, wenn es irgend
ging, den drei Kategorien der tensibilia, inflatibilia und percussibilia zugleich
entnommen wurden, ... nicht auf Verschmelzung zu einer Einheit abgestimmt
[war], sondern ... eine gewisse Zerspaltenheit [ergab]. Scharf und deutlich nim-
lich hoben sich Klangfarbe und Stimmzug des einen Instruments von denen der
anderen ab.* Dieser ,,Spaltklang*‘ paft Scherings Meinung nach ausgezeichnet zur
zeitgendssischen Musik, nimlich den ,,Organa, Diskanten und Motetten mit ihren

riicksichtslosen Durchgingen und heterophonen Gewagtheiten*.”

cantus organicus mithin im Sinne von ,,Instrumentalmusik* zu verstehen ist, folgt, da Musik,
die, wie die Organa, sine littera und in ligierter Form aufgeschrieben ist, instrumental auszu-
fiihren ist. Diese Ansicht liRt sich aus mehreren Griinden nicht aufrecht erhalten. Zum einen
ist der Terminus sine littera nicht auf Instrumentalmusik beschrinkt, denn er erscheint auch
in Zusammenhang mit Musik, die zwar textlos ist, aber dennoch — in Vokalisen — gesungen
wird (So schreibt Johannes de Grocheo: ,,Est autem ductia sonus illitteratus ... Dico autem
illitteratus, quia licet in voce humana fieri possit et per figuras repraesentari, non tamen per
litteras scribi potest, quia littera et dictamine caret.” Rohloff, Der Musiktrakat des Jobhannes
de Grocheo, 52, 38—41). Zum zweiten basiert die sine littera-Notierung der Oberstimmen
auf einer notationsimmanenten Notwendigkeit: diese der Modalnotation wesenseigene Schreib-
weise macht eine gezielte Zuordnung von Textsilben und Einzeltdnen aus Platzgriinden von
vornherein unméglich. Zum dritten geht die Zugehdorigkeit des unter dem Tenor angeord-
neten Textes auch zu der bzw. den Oberstimmen aus der in manchen Handschriften durchge-
fiihrten Praxis hervor, nach der die den Tenor-Text gliedernden Silbenstriche auch im Noten-
text des Duplums bzw. Triplums erscheinen (Vgl. hierzu Flotzinger, Der Diskantussatz im
Magnus Liber, 164f.).
Widersprechen diese Argumente auch nicht grundsitzlich der Mitwirkung von Instrumenten
bei der Ausfiihrung von Organum und Conductus, so machen sie doch deutlich, daR die
Annahme rein instrumentaler Ausfithrung nicht aufrecht zu erhalten ist.
Schering, Auffiibrungspraxis alter Musik, 11.

°  Auffiibrungspraxis alter Musik, 12.

12



Allerdings hatte schon im Jahre 1903 Edward Buhle davor gewarnt, gerade
Bibelillustrationen uneingeschrinkt auf auffihrungspraktische Aspekte hin auszu-
werten, indem er auf die Abhingigkeit der Darstellungen von den zu illustrierenden
Texten hinwies.!® Aber erst Reinhold Hammerstein hat sich in seinen Arbeiten —
am nachdriicklichsten in seinem 1962 erschienen Buch Die Musik der Engel — mit
der Frage auseinandergesetzt, welchen Stellenwert Musikinstrumente im Rahmen
eines fixierten ikonographischen Bezugssystems haben. Damit hat er gleichzeitig
einen Weg gewiesen, der es erlaubt, die Vielfalt der besetzungspraktischen Moglich-
keiten unter einem verbindlichen Blickwinkel zu betrachten und zu beurteilen.

Dabei geht es Hammerstein allenfalls am Rande um Fragen der Auffiihrungspra-
xis. Ihn interessieren weder die spieltechnischen Méglichkeiten der dargestellten
bzw. beschriebenen Instrumente noch auch Spekulationen iiber deren praktische
Verwendbarkeit in der tiberlieferten Musik.

Seinen Ausgangspunkt bildet die mittelalterliche Musikanschauung mit thren Wurzeln einer-
seits in der antiken, numerusbezogenen Denkweise, andererseits in der theologisch-liturgisch
bestimmten Musikauffassung des christlichen Mittelalters, ,,die bestimmt ist von den Vorstel-
lungen von der himmlischen Liturgie und ihrem Zusammenhang mit der irdischen Liturgie
der Kirche'!! Hauptsichlich diese zweite Auffassung ist es, vor deren Hintergrund Hammer-
stein seine Untersuchungen vornimmt. Zusammenfassend ergibt sich danach, daf die Engel,
wie die Bibel, die Schriften der Kirchenviter, Heiligen-Visionen und Legenden bezeugen,
Triger des himmlischen Gotteslobes sind. Sie sind es, die im himmlischen Thronsaal rund um
den Gottesthron den Gottesdienst organisieren und zelebrieren, wobei ihr Gesang so uner-
meflich schon ist, daB ersich mit keinerlei menschlichen Vorstellungen vergleichen lit. Aber
ungeachtet dieser numinosen Erhéhung sind sie es auch, die den Menschen die irdische Litur-
gie bringen, sie die christlichen Gesinge lehren, auch selbst helfend mit ihrem Gesang eingrei-
fen und damit den Menschen eine Vorstellung vom himmlischen Lobgesang geben. So sind
die Engel zentrales Bindeglied zwischen Himmel und Erde, zwischen Gott und den Menschen.
Auf der anderen Seite jedoch ist der herrschende Abstand offensichtlich: Die irdische Litur-
gie ist ein schwaches Abbild des himmlischen Gottesdienstes, diesem allenfalls im AuReren,
nicht aber in der Schonheit und Intensitit der musikalischen Gestaltung vergleichbar.
Innerhalb dieses Rahmens verfolgt Hammerstein die verschiedenen Ausdrucksmoglichkei-
ten des Engelslobes, wie es in Gesang, Tanz und Prozession greifbar wird, und seine irdischen
Spiegelungen, die sich — positiv — im Gottesdienst und — negativ — in Teufelsmusik und welt-
lichem Spielmannstum ausmachen lassen, in ihrer Kontinuitit und ihren Wandlungen durch
die Jahrhunderte.

Als Material fiir die Untersuchung der Engelsmusik dienen Hammerstein literari-
sche Quellen und Zeugnisse aus Malerei und Plastik, in denen Instrumentenengel
im Ensemble dargestellt oder beschrieben werden. Da er diesen Quellen hinsicht-
lich auffithrungspraktischer Fragen nur einen sehr begrenzten Realititswert zubil-
ligt, folgt fiir die dargestellten Musikinstrumente, daf diese nicht als Spiegel fir
zeitgenossische Instrumentationsgewohnheiten herangezogen werden konnen.

Wihrend dies Material Hugo Leichtentritt und anderen anschaulich die mittelalterliche Klang-
vorstellung zu spiegeln schien, ist es nach Hammerstein nur in sehr beschrinktem MaRe fiir
die genannte Fragestellung nutzbar zu machen. Denn zwar gewinnen die Engel — dies gilt

A Buhle, Die musikalischen Instrumente, 3.
W Musik der Engel, 10.

13



12
13
14
15
16
17
18
19

14

naturgemdf primir fiir Zeugnisse aus dem Bereich der bildenden Kunst — im Laufe des Mit-
telalters zunehmend anthropomorphe Ziige: sie erscheinen in menschlicher Gestalt und hal-
ten oder spielen Instrumente, deren Formgebung der zeitgendssischen Instrumentenwirklich-
keit entspricht. Dennoch aber ist, wie Hammerstein meint, weder der einzelne Engel als
Instrumentalist, noch eine Gruppe musizierender Engel als Ensemble zu verstehen. Denn
Engelslob ist seinem Wesen nach nicht Instrumentalspiel, sondern Gesang. Daraus ergibt sich
fiir die Instrumente, die den Engeln in die Hand gegeben sind, daR sie ,,bei aller Natiirlichkeit
und Richtigkeit der dargestellten Spielweise als anschaulich sichtbar gemachter Gesang* zu
verstehen sind. ,,Der Klang himmlischen Lobgesanges ist durch irdische Klangwerkzeuge,
durch Musikinstrumente sichtbar gemacht.*’* Indem damit nach Hammerstein die Instru-
mente in Engelshand nicht sich selbst bedeuten, sondern als Symbole fiir etwas letztlich Aus-
sermusikalisches, nimlich fiir himmlisches, menschlichem Wahrnehmen sich entziehendes
Gotteslob stehen, konnen auch Gruppen musizierender Engel nicht im Sinne eines Ensem-
bles, d.h. als Spiegel einer zeitgendssischen Besetzungspraxis aufgefalt werden, sondern sind
,als Aneinanderfiigung von Einzelgliedern“'® zu verstehen. Hammerstein spricht von ,,Als-
Ob-Ensembles‘’, denen ,,etwas Unwirkliches anhaftet. Denn: ,,Was man da auf den Bildern
sieht, ldRt sich nicht in einen bestimmten Klang umsetzen. Es handelt sich um ... eine tropie-
rende Entfaltung, eine variierende Ausschmiickung der himmlischen Liturgie, die ihrem
Wesen nach Gesang ist."*Eine Ausnahme von dieser Regel méchte Hammerstein allenfalls
hinsichtlich solcher Engelsensembles machen, die nach Art irdischen Hofzeremoniells paa-
rige Businen spielen oder Tanzmusik machen. Im zweiten Fall erscheint die Musik, wie er
meint, ,,nicht fiir etwas anderes, sondern in der ganzen Wirklichkeit ihrer Funktion, nim-
lich den dargestellten Tanz zu begleiten, bzw. auszulésen*.'®

Zu entsprechenden Ergebnissen kommt der Autor auch in seinem Buch Diabolus in Musica,
in dem er die mittelalterliche Musikanschauung aus der Gegenposition, von der Musik der
Teufel her, veranschaulicht. Auch diesem Buch liegt die Uberzeugung zugrunde, dag sich die
mittelalterliche Musikanschauung in einer ,,Kernvorstellung* spiegelt, die ,,durch das ganze
Mittelalter hindurch einen relativ invariablen Charakter“!® hat. Fiir den Gegenpol des dem
menschlichen Ohr inkommensurablen Engelsgesanges, die Hollenmusik, ist die irdisch-spiel-
minnische Tanz- und Instrumentalmusik der adiquate Ausdruck. Speziell fiir die Musikinstru-
mente gilt seit den Kirchenvitern, da sie als Erbstiicke des Heidentums teuflischen Charak-
ter haben und daher,,von Anfang an rigoros vom christlichen Gottesdienst ausgeschlossen‘!”
sind. Die allegorische Ausdeutung, die sie — ebenfalls durch die Kirchenviter — erfuhren, ist
fiir Hammerstein nichts anderes als ein Ausweg aus dem Dilemma, daR ,,in der Bibel, vor-
nehmlich in den Psalmen, sehr wohl Instrumente als Werkzeug des Gotteslobs genannt wer-
den‘“!® Denn dadurch werden sie zum ,,Zeichen oder Symbol fiir Anderes, AuBermusikali-
sches. Diese allegorischen oder symbolischen Erklirungen werden durch das ganze Mittelalter
tradiert und verwendet. Das aber bedeutet, daf ithnen nur héchst bedingt und differenziert
eine volle Realitit im Sinne zeitgendssischer Instrumentenwirklichkeit oder gar historicher
Auffiihrungspraxis zugebilligt werden kann*.'® Uber die Bedingungen und Differenzierungen,
die einen Realititsbezug zulieRen, finden sich im Verlauf des Buches einige Andeutungen.
Grundsitzlich gilt, daR es nicht im eigentlichen Sinne gute und bdse Instrumente gibt. Denn
wiewohl sich einige typische Teufelsinstrumente ausmachen lassen, wire es ein ,,falscher

Musik der Engel, 220.
A0

Aa @237,

A.a.0., 238.

Diabolus in Musica, 16.
A A@2 3

Vo e O

A.a.0,



SchluB, anzunehmen, daf bestimmte Instrumente in jedem Falle und wann immer sie auf-
treten, einen teuflischen Aspekt haben miiRten. Dasselbe Instrument kann je nach Bildzu-
sammenhang einen verschiedenen, sei es negativen, sei es wertneutralen, sei es positiven Sinn
haben.* Einen positiven Sinn hat es — seit dem 12.—13.Jahrhundert — vor allem dann,
wenn es theorie- bzw. kunstfihig ist*!, wenn es also die pythagoreischen GesetzmiRigkeiten
spiegelt und zur Ausfithrung geordneter, auf Ma und Zahl beruhender Musik imstande ist.
Aus diesen Tendenzen heraus, meint Hammerstein, sei ,,das allmihliche Miindigwerden der
[nstrumentalmusik‘‘ hervorgegangen, wobei er jedoch einschrinkend hinzufiigt, daR dies ein
langer Prozel gewesen sei, ,,der sich iiber Jahrhunderte erstreckt. Denn wie sehr die Verteu-
felung des Spielmanns im Laufe der Zeit auch eine gewisse Entschirfung erfahren mag und
die Beurteilung seiner Musik differenzierter wird, so reicht das doch nicht aus, um ihn voll
aufzuwerten. Im Raum kirchlicher Literatur und Kunst zumindest dndert sich auf weite

Strecken nichts an der alten Wertung. Hier bleibt die topische Gleichung oder zumindest die

Analogie vom Spielmann und Teufel bis zum Ende des Mittelalters voll in Geltung*‘*?

Hinsichtlich des Problems der Musikinstrumente in der Kirche ergibt sich auf der
Grundlage von Hammersteins Forschungen damit folgendes: Die irdische Liturgie
ist ein Abbild des himmlischen Gottesdienstes, der sich rein vokal, ohne Zuhilfe-
nahme von Instrumenten vollzieht. Wenn auf Abbildungen in diesem Zusammen-
hang dennoch Musikinstrumente erscheinen, so soll dies lediglich den gegeniiber
menschlichen Méglichkeiten gesteigerten Ausdruck des Engelsgesanges charakteri-
sieren. Da also die Engel ihren Gottesdienst rein vokal vollziehen, gilt dies fiir die
irdische Liturgie ebenfalls. Erfolgt die Argumentation aus der entgegengesetzten
Richtung, so fiihrt sie zum selben Ergebnis: Musikinstrumente sind, bedingt durch
den heidnischen Ursprung, von vorn herein mehr oder weniger Werkzeug des Teu-
fels. Zwar werden sie allegorisch tberhoht, stehen dann aber nicht mehr fiir sich
selbst, sondern werden zum Symbol fiir etwas AuBermusikalisches. Als reale Klang-
korper haben sie folglich — die Orgel ausgenommen — in der Kirche nichts zu
suchen.

Damit lassen sich Hammersteins Ergebnisse, bezogen auf die Auffithrungspraxis
von Kirchenmusik, in einen methodischen und einen sachbezogenen Gesichtspunkt
unterteilen. Fiir die Methode ergibt sich, daf Darstellungen, die Engelsmusik zei-
gen, fiir die Auffithrungspraxis der Zeit nur hinsichtlich instrumentenkundlicher
Fragestellungen nutzbar zu machen sind, nicht aber, oder nur ,héchst bedingt
und differenziert®, fiir Fragen der Ensemblebildung. Der sachliche Aspekt bezieht
sich auf die Besetzung der Kirchenmusik: Wenn aus den genannten Griinden Musik-
instrumente mit Ausnahme der Orgel in der Kirche nicht akzeptiert wurden, so
ergibt sich, daf Kirchenmusik rein vokal, allenfalls mit Unterstiitzung durch die
Orgel, ausgefithrt wurde.

Freilich ist damit die Rolle, die die Musikinstrumente im sakralen Raum spiel-
ten, und das damit verbundene Problem der Besetzungspraxis liturgischer Mehr-
stimmigkeit nicht gelést. Denn nach Aussagen der Quellen liflt sich weder der
methodische noch der sachliche Aspekt uneingeschrinkt aufrecht erhalten. Zum

A R0 24
% KO- 61
2 AnQ 61

.5



einen niamlich gibt es im Bereich des Geistlichen Spiels Quellen, in denen unzwei-
deutig, auf realer Ebene, instrumentale Engelsensembles belegt sind??, und zum
anderen ist bezeugt, daB® neben der Orgel auch andere Instrumente im Gottesdienst
erklangen?® Damit ergibt sich die Frage, ob es sich bei diesen Zeugnissen, die in
offenkundigem Widerspruch zu Hammersteins Theorie stehen, um die sprichwort-
lichen Ausnahmen von der Regel handelt, oder ob die umrissene Theorie zu eng
gefallt, zu streng durchkonstruiert ist, als da der ganze Reichtum der Erschei-
nungsformen mittelalterlichen Musikgeschehens in ihr aufgehen konnte.

Es gibt einige Anhaltspunkte, die fiir die zweite der genannten Moglichkeiten
sprechen. Hammersteins Ergebnisse sind nur auf der Basis der strikten Trennung
von irdisch-realer und himmlisch-symbolischer Ebene tragfihig. Nur wenn diese
beiden Bereiche streng auseinandergehalten werden, kann die Realititsnihe, die
die Engelsmusik ausstrahlt, als scheinbar klassifiziert, nur dann kann sie als Sym-
bol fiir etwas menschlichem Streben letztlich Unerreichbares verstanden werden.

Hier allerdings stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich fiir die Menschen
ergeben hitten, deren Denken und Fihlen in einem derartigen System wurzelte.
Ein Kiinstler etwa, der es im 13. oder 14.]Jahrhundert unternahm, ein Engelskon-
zert zu malen, hitte ein kompliziertes Verfahren anwenden miissen. Die Instru-
mente, die er den Engeln in die Hand gab, hitte er nach realer Anschauung gestal-
tet. Hinsichtlich ihrer Auswahl und Zusammenstellung im Ensemble hitte er jedoch
— seine eigene Erfahrung auRer acht lassend — aufermusikalische Gesichtspunkte
walten lassen. Quer durch die Darstellung wire somit ein unsichtbarer Rif verlau-
fen, der das Reale, Vordergriindige vom Gemeinten, Numinosen getrennt hitte.

Warum aber bediente sich jener Kiinstler zur Darstellung eines jenseits der eige-
nen Realitit liegenden Sachverhalts einer derart indirekten Ausdrucksweise? Warum
fiihrte er jene Dinge dem Betrachter nicht so vor Augen, daR diesem das Fremde,
Andersartige unmittelbar anschaulich wurde, indem er die Instrumente so phan-
tastisch, ersichtlich auRerreal darstellte, wie dies das ganze Mittelalter hindurch
z.B. mit den Instrumenta Hieronymi geschah, die durchgingig eine deutlich jen-
seits des alltidglichen Anschauungsbereiches liegende, das Numinose ihrer biblischen
Herkunft ins Bild setzende Ausprigung erfuhren?

Wenn in den Darstellungen von Engelsmusik auf diese Moglichkeit verzichtet
wird, wenn hier vielmehr mit im Laufe der Entwicklung stets zunehmender Per-
fektion dem instrumentenbaulichen Stand der Zeit entsprochen wird, so hei3t das
zunichst, da zumindest in diesem Punkt die Musik der Engel von den Zeitgenos-
sen nicht unter dem Blickwinkel des Irrealen, Inkommensurablen gesehen wird,
sondern jeweils den aktuellen Stand einer lebendigen Instrumentenbau-Praxis spie-
gelt. Wie aber ist dies zu verstehen? Ist hier die greifbar werdende Realitit unge-
achtet der durch die Instrumenta Hieronymi gekennzeichneten Moglichkeiten im
Sinne Hammersteins als Scheinrealitit aufzufassen, oder hat sie doch einen tiefer
in der menschlich-alltiglichen Wirklichkeit wurzelnden Sinn?

2 vgl. Kap. 111, besonders 67—71.
2 vgl. Kap. 1, 43f.

16



Im Mittelalter erscheint, und es war nicht zuletzt Hammerstein, der immer wie-
der eindringlich darauf hingewiesen hat, das Gezeigte nicht um seiner selbst willen,
sondern als Hinweis auf ein dahinterstehendes Gemeintes, nimlich auf die Idee
eines sinnvoll gelenkten Ganzen. Die Kunst ist dazu da, den ,,géttlichen Plan des
Alls** heraufzurufen. Sie liflt ,,eine Trennung von Auge und Hirn nicht gelten: sie
kennt den Menschen als geistige Natur und erwartet von ihm ein denkendes
Sehen‘.?* Dies gilt sowohl fiir das Ganze wie fiir das Einzelelement, sowohl fiir den
Gesamtbereich der Musik wie fiir das einzelne Musikinstrument. Beide, Musik und
Musikinstrument, stehen fiir eine Idee, fiir etwas, was sich realer Ausdrucksmog-
lichkeit entzieht, beide werden zum Symbol, durch das sich jene Idee abbildhaft
fassen lilt. Das heilt aber, daR im Sinne jener Einheit von Auge und Hirn die Rea-
litit gleichzeitig Symbol ist. Viella, Harfe, Orgel und all die anderen Instrumente
bieten dem Betrachter bzw. Horer in ihrer wirklichen Gestalt, ihrem realen Klang
eine Moglichkeit, etwas von der Idee zu erfahren, sind ein Abbild, durch das hin-
durch die Wahrheit zu erahnen ist. Dem gliubigen mittelalterlichen Menschen sind
Musikinstrumente so ein klingendes Zeichen fiir die Wahrhaftigkeit des christlichen
Glaubens.

Unter diesem Blickwinkel betrachtet bedeutet die Tatsache, da man im spiten
Mittelalter diese klingenden Zeichen den Engeln in die Hinde gibt, einen Hinweis
auf das Ganze der Idee, die sich bruchlos wie ein Bogen von der irdischen Abbild-
haftigkeit bis zum Zentrum jener Wahrheit spannt. Dies auszudriicken ist der
Instrumentenengel denkbar geeignet. Denn beide Sphiren, die irdische sowohl wie
die himmlische, werden in ihm sinnfillig. Der irdische Bereich driickt sich aus in
der Menschengestalt des Engels, die ja auch ein Symbol, mikrokosmische Spiege-
lung des Makrokosmos ist, sowie im Instrument, durch das — in gleicher Weise wie
durch die Menschengestalt — die Idee hindurchscheint. Die himmlische Sphire fin-
det ihren Ausdruck in der Erhebung jener Menschengestalt ins Numinose, in ihrer
Identifizierung mit einem iiberirdischen Wesen. Die Perspektive freilich, aus der
heraus diese Erhebung geschieht, bleibt naturgemiR stets die menschliche und ist
als solche untauglich, die zentrale Idee adiquat auszudriicken. Diese muR, da sie
sich verbalem und darstellerischem Ausdruck entzieht, ihrerseits ins Abbild gefalt
werden. Das Abbild aber entstammt menschlichen Vorstellungen, ist ein Teil
menschlicher, ins Ideelle transponierter Realitit. Wenn also Engel mit Musikinstru-
menten dargestellt werden, so ist dies eine Steigerung gegeniiber dem Bild musizie-
render Menschen, denn die Idee ist auf hoherer Warte abgebildet, die Symbolhaf-
tigkeit des Ganzen gewinnt an Intensitit. Ihrer Qualitit nach aber bleibt eine der-
artige Darstellung das, was sie auf irdischer Ebene auch schon war, Abbild, Symbol
und damit gleichzeitig klingende mittelalterliche Realitit.

DaR eine derartige Sichtweise andere Konsequenzen hinsichtlich des Problems
der Musikinstrumente in der Kirche hat, als sie sich fiir Hammerstein ergeben, liegt
auf der Hand. Denn sie gestattet nicht nur, Darstellungen von Himmelsmusik,
soweit sie sich jenseits ikonographisch so festgelegter Typen wie der 24 cithara-

25 Von den Steinen, Homo Caelestis, 8.

17



spielenden Alten oder der sieben tubablasenden Engel bewegen, fiir Fragen der
Ensemblebildung heranzuziehen. Sie kennzeichnet auch die vielen Zeugnisse, die
Musikinstrumente in der Kirche belegen, als Ausdruck einer Praxis, die ihre Moti-
vation daraus gewinnt, daR sie himmlisches Musizieren abbildhaft verkorpert, so
daR von hier aus aufs neue die Frage nach der Besetzung liturgisch gebundener
Mehrstimmigkeit und der Rolle der Instrumentalmusik in der Kirche gestellt wer-
den kann.

Damit ist das Ziel dieser Untersuchung umrissen. Hier soll es nicht um die Eror-
terung spezifisch auffiihrungspraktischer Probleme gehen, weder um Uberlegun-
gen zur Instrumentenkunde noch um solche zur Besetzung im engeren Sinne.
Vielmehr soll, ausgelost durch die bislang unaufgeloste Widerspriichlichkeit der
Quellen, nochmals die Frage nach der Rolle der Musikinstrumente in der Kirche
gestellt werden. Denn solange hier Unklarheiten des beschriebenen AusmaRes
bestehen, sind beziiglich der iberlieferten Kirchenmusik detaillierte besetzungs-
praktische Schliisse verfriiht.

Fir die Gliederung der folgenden Ausfithrungen war die Uberlegung mafgeblich,
daR sich die Frage nach dem Realitdtsgehalt der kosmisches Geschehen abbilden-
den Quellen am sinnvollsten in der Konfrontation mit solchen Zeugnissen bearbei-
ten ldRt, die jenseits aller Anspriiche, auferirdische Wahrheiten auszudriicken, eine
zeitgenossische Realitit ins Bild bzw. Wort setzen. Entsprechend sollen in einem
ersten Teil an Hand eines anschaulichen Beispiels aus der Buchmalerei die instru-
mentenbezogenen Elemente des himmlischen Gottesdienstes und der hollischen
Gegenwelt, nimlich Musikinstrumente und Spielmannswesen sowie Instrumental-
spiel und Tanz, zusammenfassend dargestellt werden. Dabei bin ich mir bewuRt,
dal diese Dinge vor allem durch die Forschungen Reinhold Hammersteins und
Hugo Stegers eine vorziigliche Bearbeitung gefunden haben, der ich nichts prinzi-
piell Neues hinzuzufiigen habe. Wenn ich diesen Komplex hier trotzdem nochmals
zusammenfasse, dann deshalb, weil nur so die angesprochene Konfrontation mit
den realititsbezogenen Zeugnissen vonstatten gehen kann. Diese sollen im zwei-
ten Teil dargestellt werden, wobei der Akzent auf der Frage liegt, ob und wie sich
die Elemente himmlischen Musizierens in der irdisch-kirchlichen und irdisch-welt-
lichen Instrumental- und Tanzpraxis spiegeln. Im dritten Teil schlieBlich werde
ich Quellen aus dem Bereich des geistlichen Spiels ins Zentrum stellen, die Auf-
schluf dariiber geben, wie man im spiten Mittelalter mit den Mitteln einer her-
kommlichen Auffithrungspraxis Engelsmusik realisiert hat. Diese Quellen, die
bereits durch ihr bloRes Vorhandensein den Nachweis liefern, daR himmlisches
Musizieren mit irdischen Mitteln veranschaulicht wurde, mégen dann zum Grad-
messer dienen, wieweit Darstellungen von Engelsmusik zur Klirung auffithrungs-
praktischer Fragen beitragen konnen.

18



I. MUSIK UND SYMBOL

Auf der Basis von Hammersteins Forschungen 148t sich die mittelalterliche Musik-
anschauung als ein Denken umschreiben, das die Musik mit Gesang, Instrumental-
spiel und Tanz wie alle auf Erden sich vollziehenden Ablaufe als Abbild versteht;
abgebildet werden Vorginge, die sich aulerhalb des menschlichen Wahrnehmungs-
bereiches, in der himmlischen bzw. teuflischen Hemisphire vollziehen. Irdische
Musik und irdischer Tanz gelten im Urteil der Zeit solange als gottgefillig, Musi-
ker werden solange als Diener Gottes betrachtet, wie sie ein Abbild der Himmels-
musik darstellen bzw. verwirklichen. Erklingt Musik jedoch einzig zu irdisch-welt-
licher Belustigung, dann gilt sie als Teufelswerk und die Musiker als Teufelsdiener.

Die folgenden Ausfithrungen zielen auf die Frage, welcher Mittel sich die Zeit
bediente, die beiden Bereiche von Himmels- und Hollenmusik, die sich menschli-
cher Wahrnehmung ja prinzipiell entziehen, dem Betrachter dennoch in verstind-
licher Form vor Augen zu fithren. Es soll hier also nicht nach der realen Gestalt
und dem realen Klang von Musik und Musikinstrumenten gefragt werden, sondern
danach, wie sich die benannten metaphysischen Bereiche auf realer, der Anschau-
lichkeit zuginglicher Ebene spiegeln.

DIE HIMMELSMUSIK
David als Musicus

Als Ausgangspunkt fiir die Veranschaulichung von Himmelsmusik soll die bekannte
Darstellung der ,,Sakralen und profanen Musik* aus der Handschrift Cambridge,
St.John’s College, Ms. B 18, f.1, dienen, einem wohl aus Reims, St. Remy stam-
menden Psalter.!

Das zweigeteilte Bild zeigt in seiner oberen Hilfte Konig David im Kreise seiner
Musiker: Der Konig ist, auf einem Thron sitzend und die Harfe spielend, ins Zentrum
der Darstellung geriickt. Im linken oberen Feld sitzt ein Musiker, der ein Mono-
chord auf den Knien hilt. Oberhalb seiner Linken hingt ein Glockenspiel, das er
mit einem Hammer bedient. Ebenfalls links von ihm befindet sich eine Orgel mit
einer zweireihigen Anordnung von je sieben Pfeifen, deren zwei Bilge von je einem
Kalkanten bedient werden. Rechts von David spielt ein Musiker auf einer aus sie-
ben Pfeifen bestehenden Panflote, ein weiterer ein Grifflochhorn. Ein vierter Musi-
ker hilt dem Betrachter ein Buch mit der Inschrift ,,Beatus vir qui non habiit in
consilio impiorum*, ,,Wohl dem, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen™, ent-
gegen, dem Anfang des 1. Psalms.?

Steger, David, 138ff. und Nr.38, 213; Hammerstein, [Besprechung Steger], 91f.; Smits van
Waesberghe, Musikerziebung, 52—53; Seebass, Musikdarstellung 11, 111; Hammerstein, Dia-
bolus in Musica, 58ff.

% Steger, David, 139.

19



Diese Darstellung eignet sich gut fiir den Zweck, Himmelsmusik in ihrer Bezie-
hung zum irdisch-musikalischen Geschehen zu betrachten, weil in ihr die beiden
zentralen Aspekte, die die Musikanschauung des Mittelalters bestimmen, greifbare
Gestaltung gewonnen haben: der aus antiken Traditionen tberlieferte Aspekt des
numerusbezogenen Denkens sowohl wie die christlich-liturgische Musikanschau-
ung. Beide finden ihre Spiegelung in der Gestalt Davids und den ithn umgebenden
Musikinstrumenten. Denn der eine Traditionszweig ordnet den harfespielenden
Konig den Musici zu, jenen also, die die Zahlhaftigkeit der ars musica durch-
schauen, wihrend der andere in ihm den Cantor sieht, den Singer, der jenseits
wissenschaftlicher Anspriiche fiir den geregelten und wiirdigen Ablauf der Kult-
musik sorgt.

Beide Typen, der Musicus sowohl wie der Cantor, haben im Laufe der Ent-
wicklung ihre ikonographische Festlegung erfahren. Wird David als Musicus dar-
gestellt®, so wird ihm, ebenso wie Pythagoras, Boethius und Guido als den drei
weiteren wichtigen Autorititen, denen die Erfindung bzw. Systematisierung der
Musik zugesprochen wird, als Attribut eines jener Musikinstrumente in die Hand
gegeben, die das numerusbezogene Denken in besonders deutlicher Weise sinn-
fallig machen: Monochord, Orgel oder Glockenspiel* Die Gestalt dieser Instru-
mente bietet den visuellen, ihr Klang den akustischen Nachweis dafiir, da die der
musica instrumentalis zugrundeliegenden Zahlenverhiltnisse eine Spiegelung der-
jenigen Proportionen sind, die den Makrokosmos bestimmen, und entsprechend
ist ihr Klang ein akustischer Nachweis fiir die Schénheit der Sphirenharmonie,
deren irdischer Reflex er ist’ Denn indem die kosmischen Proportionen beim
Monochord durch die Saitenlinge, bei der Orgel durch Mensur und Zahl der Pfei-
fen und bei den Glocken durch ihre Anzahl und ihr Gewicht reprisentiert sind,
legen alle drei Instrumente in besonders anschaulicher Weise von einer Wahrheit
Zeugnis ab, die in dem alttestamentlichen, hier freilich, wie Hammerstein es aus-
drickt, besonders ,,griechischen* Satz angesprochen ist: ,,Alles hast du nach Mag,
Zahl und Gewicht geordnet'* (Sap. 11.21).°

Die Darstellung Cambridge B 18 zeigt David mit keinem der drei pythagorei-
schen Instrumente, sondern bildet ihn als Cithara-Spieler ab. Insofern vertritt er
hier nicht im eigentlichen Sinne den Typus des Musicus. Indem er als zentrale
Figur, umgeben von einem vielfiltigen Instrumentarium, erscheint, erweist er sich
zunichst als Lenker der musica instrumentalis’, denn diese findet, wie es in zeitge-
nossischen Definitionen heilt, ,,auf dreierlei Art, nimlich durch Gesang, Blasen

Nachweise bei Hammerstein, ,,Die Musik am Freiburger Miinster®, 213, Anm. 1-3.

Vgl. dazu die Abbildungen David mit Monochord: Seebass, Musikdarstellung 11, Tf. 80 und
Steger, David, Tf.16. David mit Orgel: Perrot, The Organ, Pl. XXVII und XXVIII. David mit
Glocken: Smits van Waesberghe, Cymbala, Pl. 6.

Vgl. hierzu Gurlitt, ,,Zur Bedeutungsgeschichte von musicus und cantor‘; Hammerstein,
Musik der Engel, Kap. V; Meyer-Baer, Music of the Spheres.

6 Musik der Engel 124.

Hammerstein, [ Besprechung H. Steger], 91.

20



4
i
&

A ARDNL SNSRI N

Tafel 1: Cambridge, St.John's College, Ms.B 18, f.1 (verdffentlicht mit freundlicher Genehmi-

gung der ,,Masters and Fellows of St.John’s College, Cambridge**).

21



und Schlagen® ihre Realisierung. Dieser Aussage entspricht das Instrumentarium
der Psalter-Darstellung genau: Die menschliche Stimme ist durch jenen Musiker
vertreten, der das Psalmbuch in den Hinden hilt, die Blasinstrumente durch Pan-
flote und Grifflochhorn® und diejenigen Instrumente, die nach mittelalterlicher
Formulierung durch ,,Schlagen* zum Schwingen gebracht werden, durch Mono-
chord, Harfe, Glocken und Orgel.

Der Typus David Musicus findet freilich dennoch seine Ausprigung, indem zur
Rechten des Kénigs mit Monochord, Glocken und Orgel das Instrumentarium des
spekulativen Denkers angeordnet ist. Hierbei ist durch die Siebenzahl der Orgel-
pfeifen und der Glocken ein weiterer Akzent auf diesen Aspekt mittelalterlicher
Musikanschauung gelegt; denn nach der Lehre des Pythagoras besteht die Oktave
aus sieben aufeinanderfolgenden Ténen, die wiederum den sieben Planeten (Mond,
Merkur, Venus, Mars, Jupiter, Saturn und Sonne) entsprechen, die im Kreisen um
die Erde Sphirenharmonien erklingen lassen.'” So gesehen sind Orgel, Monochord
und Glocken das klingende Abbild der den Kosmos durchklingenden musica mun-
dana, und David ist es, der die Zusammenhénge gleichsam in den Hinden hilt.

Dawvid als Cantor

Nach christlich-liturgischer Auffassung ist die musica instrumentalis weniger ein
Abbild des Makrokosmos; vielmehr dient sie — wie Honorius von Autun es for-
muliert — dazu, die Trinitit zu preisen.!! David als dem biblischen Psalmensinger
ist es vorbehalten, fiir Musik und Gotteslob zu sorgen. Er ist der ,,Stifter und Ord-
ner von Kult und Liturgie*."? Nicht der spekulative Denker steht hier also im Vor-
dergrund, sondern der Praktiker.

Dies prigt auch seine ikonographische Fixierung: Erscheint David in der Rolle
des Cantors, so ist er mit der biblischen Cithara dargestellt, die meist in der Form
einer Harfe, mitunter jedoch auch als Rotte, Drehleier, Lira oder Laute® wieder-
gegeben ist. Ferner ist er umgeben von ,,seinen’* Musikern, von vier Instrumentali-
sten, die mit vier der insgesamt sieben in der Bibel genannten Psalmendichtern
identisch sind: mit Asaph, Eman, Ethan und Idithun. Deren Instrumentarium ist
ikonographisch nicht festgelegt. Sie streichen, schlagen, zupfen oder blasen ein
Instrument oder werden als Singer dargestellt.

Honorius von Autun: ,,Notandum quod musica fit tribus modis, voce, flatu, pulsu.“ ,,Expo-
sitiones in psalmos selectos, PL 172, 307. Vgl. auch Hugo von St. Victor, in: Hickmann,
Musica instrumentalis 71, Anm. 13,

DaR das dargestellte Horn iiber eine Bohrung verfiigt, liRt sich aus der Fingerhaltung des Spie-
lers schlieRen.

Smits van Waesberghe, Musikerziebung, 31.

,,Notandum quod musica fit tribus modis, voce, flatu, pulsu ... Quae tria genera in istis nup-
tiis resonant; vox in choro, flatus in tuba, pulsus in cithara: quae mentem, spiritum, corpus
significant, quae Trinitatem semper laudibus concelebrant.” PL 172, 307.

Hammerstein, [Besprechung Steger], 91.

Vgl. den Bildanhang bei Steger, David.

10
11

12
13

22



Ebensowenig wie der das Monochord teilende Musicus David um seiner selbst,
sondern um des Verweises auf die kosmischen Proportionen willen erscheint, ebenso
deutet der christliche Cantor und mit ihm die vier Musiker auf einen hoheren
Zusammenhang hin. Bereits der Typus der von vier Begleitern umgebenen zentra-
len Davidsgestalt weist eine ikonographische Verwandtschaft zu dem von den vier
Evangelisten umgebenen Christus auf. Diese Verwandtschaft ist aus der Bibel her-
aus begriindet, denn ,,David gehort der gens Jesse an, ist mit Christus verwandt: Er
wird als Prifigura Christi gesehen. Von seinem Psalmenwerk wird gesagt ,Psalmi
omnes qui inscribuntur ipsi David ad Christi pertinent sacramentum quia David
dictus est Christus "

Neben der Verbindung durch die Wurzel Jesse besteht auch dadurch eine Bezie-
hung zwischen David und Jesus, daf beide Musiker sind. David ist als Psalmensin-
ger, als citharaspielender Spielmann und als Tinzer bezeugt; es heit von ihm, daf
er zu seinem eigenen Gesang und zum Klang von Cithara, Cymbala, Tuba und
Orgel einen Tanz ausfithrt.® Christus aber ist der summus musicus'®, der alle diese
Fihigkeiten in ihrer hochstmoglichen Steigerung beherrscht. Er ist der Spielmann,
dessen wunderbar schones Fidelspiel ,,die Seinen** mit himmlischer Freude erfillt!”
und er ist der Tédnzer, der den Reigen der Seligen anfithrt und nach dessen Schrit-
ten sich alle zu richten haben.®

Wenn also David singend, tanzend oder spielend dargestellt wird, so verweist er
iiber sich selbst hinaus auf den ,,hochsten Musiker, von dessen Tanz und Spiel er
den Menschen eine Ahnung vermittelt. Dies tut er auch in der Miniatur aus der
Cambridger Psalterhandschrift. Denn obwohl hier die Komponente des Musicus in

14 All diejenigen Psalmen, die David zugeschrieben werden, beziehen sich auf das Sakrament

Christi, weil der genannte David Christus ist.“ Bruno Herbipolensis, zitiert nach Steger, David,
116 und Anm. 17.

So heift es auf einer von Steger publizierten Umschrift um eine Psalterillustration des
beschriebenen David-Typus mit seinen Musikern: ,,Quattuor hos proceres psalinos dictare
scientes rex David elegit. Vir s(an)c(tu)s strenuus armis: Histrio fit David sub causa religionis.
[psem et ad cantu(m) saltabat more ciclopum: ad David cantum cytharae non cymbala
desunt: — His armoniis non organa non tuba desit ...*". Steger, David, 199.

So freilich erst im 15.Jahrhundert belegt bei Tinctoris, ,,Proportionale musices*, CS 1V,
154a.

In einem althochdeutschen Gedicht aus dem 14.Jahrhundert heit es: ,,Jesus den sinen chan
machen / Vil manich suzez lachen. / Hefa wi suzze er videlet / Swenne er in gesidelet. / Mit
inguz sinen genaden trov. / Solich wunne gehord nie or. / Di saitten chan er ruren / Auz
vreude in vraeudefuren / ... Haupt und Hoffmann, Altdeutsche Blitter 11, 362, 105 ff.
Philipp der Carthduser schreibt:,,Marja geddht an daz gesanc/und an des suezen ddnes klanc, /
daz die heiligen engel singent / di die séle mit in springent / di Jésus Christus vilert den tanz /
und treit von bluomen einen kranz.‘ Zit. nach Riickert, Bruder Philipps des Carthdusers
Marienleben 235, 8674ff. Mechthild von Magdeburg hat eine Vision von einem ,,schénen Lob-
tanzen'’, wihrend dessen Verlauf sie Jesus bittet: ,,Ich mag nicht tanzen, Herre, du leitest
mich denn. Willst du, daB ich sehre springe, so muft du selber vorsingen. So springe ich in
die Minne ...** Zit. nach Pulver, ,,Jesu Reigen und Kreuzigung*, 151.

Das genannte altdeutsche Gedicht besingt Jesus als ,,der tanzer maister*, nach dessen Lehre
alle tanzen. Altdeutsche Blatter 11, 362, 115 ff.

15

16

17

18

23



aller Deutlichkeit reprisentiert ist, ist es doch die Sphire des Cantors, die das
Ganze letztlich bestimmt. Nicht der antike Denker, sondern der christliche Spiel-
mann ist ins Zentrum der Darstellung geriickt, kein pythagoreisches Instrument ist
ihm in die Hand gegeben, sondern die biblische Cithara. So kann die Darstellung
als ein Zeugnis fir die Verschmelzung der beiden Musikanschauungen betrachtet
werden, eine Verschmelzung freilich, in der dem christlichen Gedankengut sicht-
lich die Prioritit tiber die antike Tradition eingerdumt ist.

Die Instrumentensymbolik

Mit dem Hinweis auf den Typus David Cantor ist jedoch der christlich-liturgisch
begriindete Gehalt der Darstellung noch nicht ausgeschopft. Dieser erschlieft sich
erst voll, wenn nicht nur David und seine Begleiter, sondern auch die Musikinstru-
mente auf ihre ikonographische Bedeutung hin befragt werden.

In der Bibel ist David zu verschiedenen Malen als Citharaspieler oder auch als
»,Erfinder des Saitenspiels*'” bezeugt. Die ihn begleitenden Musiker dagegen sind
auf kein bestimmtes Instrument festgelegt. Von ihnen heit es, daR sie Gott mit
,,Cymbala, Bucina, Psalterium, Cithara, Tuba‘ oder auch ,,mit allen Musikinstru-
menten‘*° loben. Sie entsprechen damit der im 150. Psalem erhobenen, den gesam-
ten Psalter abschlieRenden Forderung: ,,Lobt den Herrn mit dem Klang der Tuba,
lobt ihn mit Psalterium und Cithara, lobt ihn mit Tympanum und Chorus, lobt
ihn mit Chordae und Organum. Alles, was atmet, soll den Herrn loben‘.

*

Die Musikinstrumente sind also nach dem Zeugnis der Bibel ein Mittel zum Got-
teslob, so daR es nicht verwunderlich ist, daR sie in den Uberlegungen der Kirchen-
viter eine wichtige Rolle spielen. In den Kommentaren zum 150. Psalm kommt
immer wieder das Phinomen zur Sprache, daR Musikinstrumente gleichsam als
verdinglichtes Gotteslob iiber die eigene reale Erscheinungsform hinaus auf etwas
Hoheres verweisen.

So steht fiir Augustin alle Musik, die ,,voce, flatu vel pulsu‘‘ hervorgebracht wird,
fir die Macht und Freundlichkeit Gottes, die sich dem Menschen offenbart — dies
allerdings nicht ,,per proprietatem*, durch ihre eigentliche Beschaffenheit, sondern
,,per similitudinem®, durch Ahnlichkeit: ,,Wir wollen das nicht auSer Acht lassen,
was die Musiker sagen und was unbestreitbar ist, daf es nimlich drei verschiedene
Arten von Klangerzeugung gibt: Diejenige mit der Stimme, die mit dem Blasen
und die mit dem Schlagen. Mit der Stimme geschieht die Klangerzeugung durch
Hals und Luftrohre des Singers, ohne Zuhilfenahme eines Musikinstruments, mit
dem Blasen durch die Flote und Ahnliches und mit dem Schlagen durch die Cithara
und verwandte Instrumente. Keine Moglichkeit ist hier [d.h. im 150. Psalm] ausge-

2 Vgl. die Nachweise bei Steger, David, 41, Anm. 3.
20 1.cChr. 16, 5 und 42; 2. Chr. 5, 12,

24



lassen: Denn die Stimme wird im Chor erhoben, das Blasen vollzieht sich auf der
Tuba und das Schlagen auf der Cithara. Stimme, Blasen und Schlagen entspricht
Verstand, Atem und Kérper, jedoch nicht im eigentlichen, sondern im analogen
Sinne. Wenn es also heift: ,Laudate Dominum in sanctis eius’, wem gilt das,
wenn nicht den Heiligen des Herrn? Und wen sonst sollen sie wie Gott loben, wenn
nicht sich selbst? Denn er sagt, daf ihr Menschen seine Heiligen seid, seine Herr-
lichkeit, die er in euch geschaffen hat, und daR ihr seine Macht und das MaR und
die Fiille seiner GroRe seid, die er in euch hineingelegt hat und in euch zum Aus-
druck bringt. Ihr seid Tuba, Psalterium, Cithara, Tympanum, Chorus, Chordae,
Organum und die Cymbala des Jubels, die so schon klingen, weil sie zusammen-
klingen. Das alles seid ihr*‘.?!

Aber nicht nur die musica instrumentalis als Ganzes wird als Abbild gottlicher
Herrlichkeit verstanden, die sich im Menschen offenbart. Auch ihre Einzelelemente,
allem voran die Musikinstrumente, erfahren ihre je eigene Symbolisierung.*? Hier-
bei ist es hdufig die duBere Form, die den Ansatz fiir eine Versinnbildlichung bie-
tet. So wird das Psalterium, da sein Resonanzkorper im oberen Teil des Instru-
ments umfangreicher ist als im unteren, der himmlischen Sphire zugeordnet. Sein
Klang soll dazu ermahnen, daf ,wir den oberen Dingen nachstreben und nicht
durch die sinnliche Freude am Gesang in die Leidenschaften des Fleisches hinab-
gezogen werden‘.?® Der Resonator der Cithara befindet sich demgegeniiber am
unteren Teil des Instruments; folgerichtig symbolisiert die Cithara den irdischen
Bereich?* So kommt es, daf der Psalmvers ,,Laudate eum in psalterio et cithara“
folgendermaBen interpretiert wird: ,,Lobt den Herrn mit dem von oben klingen-
den Psalterium und der von unten klingenden Cithara, lobt gleichsam vom Himmel
und der Erde her jenen, der Himmel und Erde gemacht hat“.?* Eine Erweiterung

21 Nec praetereundum existimo quod musici dicunt, et res ipsa manifesta est, tria esse genera

sonorum, voce, flatu, pulsu: voce ut est per fauces et arterias, sine organo aliquo cantantis
hominis; flatu, sicut per tibiam, vel quid ejusmodi; pulsu, sicut per citharam, vel quid ejus-
modi. Nullum itaque genus hic praetermissum est: nam vox est in choro, flatus in tuba, pul-
sus in cithara; tanquam mens, spiritus, corpus; sed per similitudines, non per proprietates.
Quod ergo proposuit, Laudate Dominum in sanctis ejus, quibus hoc dixit, nisi eis ipsis? Et in
quibus ut Deum laudent, nisi in seipsis? Vos enim sancti ejus, inquit, virtus ejus estis, sed
quam fecit in vobis; et potentatus ejus, et multitudo magnitudinis eius quam fecit et ostendit
in vobis. Vos estis tuba, psalterium, cithara, tympanum, chorus, chordae, et organum, et
cymbala jubilationis bene sonantia, quia consonantia. Vos estis haec omnia, nihil hic vile, nihil
hic transitorium, nihil ludicrum cogitetur.* PL 37, 1965f.

Vgl. zum Folgenden auch die ausfiihrlichen Darstellungen bei Abert, Musikanschauung, 212 ff.
Steger, Philologia Musica, 32, 60, 98, 111, 115. Hammerstein, ,,Instrumenta Hieronymi*"
Abert, Musikanschauung, 215.

Zur duleren Form des Instruments vgl. Abert, Musikanschauung, 216.

»Laudate eum in psalterio desuper sonante er in cithara de infra sonante, de caelibus et ter-
restribus utpote illum, qui fecit caelum et terram*’. Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 2146.
Notker der Deutsche: ,,Psalterium ... hibet 6benin nider bfih. uuanda ouh corpus ... ist de
terra ... bediu singo ih dir in cythara. diu habet nider-ligenten bth ...*. Zit. nach Steger,
Philologia Musica, 111.

Honorius von Autun: ,Per psalterium, quod a superioribus sonat, superna praecepta [acci-
piuntur]." Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1634.

22
23

24
25

25



erfihrt diese Symbolisierung dadurch, daf das den ,,coelestibus* angehdrende
Psalterium mit dem Leib und die den ,,terrestribus‘* zugeordnete Cithara mit dem
Kreuz Christi verbunden wird*® SchlieBlich wird die himmlische Zugehorigkeit
des Psalteriums an seiner Zehnsaitigkeit aufgezeigt, denn die Zehnzahl der Saiten
entspricht derjenigen der Gebote. So heift es bei Augustin: ,,Wir sind dazu aufge-
fordert, mit dem zehnsaitigen Psalterium Psalmen zu singen ... denn die Zahl der
Gebote betrigt zehn*?” Freilich sind Psalterium und Cithara nicht durchgingig
so streng dem himmlischen bzw. irdischen Bereich zugeordnet. Honorius von
Autun sieht in der Cithara ein Abbild des gesamten Universums, wenn er sagt:
,,Denn der grofte Kinstler hat das Universum gleichsam wie eine grofRe Cithara
angelegt, die er mit verschiedenen Saiten bespannt hat, damit sie in unterschied-
lichen Tonhohen erklingt. So hat er ja auch sein allumfassendes Werk in zwei ein-
ander gegensitzliche Elemente unterteilt. Der Geist und der Korper geben nim-
lich wie ein Knaben- und ein Minnerchor einen hohen und einen tiefen Klang.*®
Von den anderen in der Bibel genannten Instrumenten steht die Tuba, die von
alters her im Krieg und bei festlichen Anldssen gebraucht wurde?, fiir den Sieg,
den der Gliubige iiber den Teufel*® oder Christus tiber die Welt errungen hat.*!
Die Klangstirke des Instruments fithrt dazu, daR in der Tuba das ,,Sinnbild des
gottlichen Wortes, das die Seele der Horer aufweckt*®?, gesehen wird. Das Tympa-
num, ein Paukeninstrument??, steht fiir die Unanfechtbarkeit des Fleisches, denn:
,,Das Tympanum wird aus getrocknetem und gestirktem Fell gemacht, was das

28 Vgl. hierzu Abert, Musikanschauung, 216f. und Steger, David, 681.

Gl ,,[iubemur] psallere in psalterio decem chordarum ... praecepta enim legis decem sunt‘‘. Abert,
Musikanschauung 219, Anm. 1. Arnobius fiigt den zehn Geboten die zehn dgyptischen Plagen
hinzu: ,,In psalterio decem chordarum psallam tibi, decem praecepta legis suscipiens et decem
plagis Aegyptum percussum fugiens®. Abert, a.2.0., 219, Anm. 3.

In einem anonymen Psalmenkommentar heift es: ,, ... decem vero chordae psalterii decem
praecepta legis significant ... ‘. PL 21, 644.
28 Liber duodecim quaestionum et libellus octo quaestionum®: ,,Summus namque opifex

universitatem quasi magnam citharam condidit, in qua veluti varias chordas ad multiplices
sonos reddendos posuit: dum universum suum opus in duo, vel duo sibi contraria distinxit.

Spiritus enim et corpus quasi virilis et puerilis chorus gravem et acutum sonum reddunt ...".
PLST 2 451770

Isidor von Sevilla:

,,Adhibebatur autem non solum in proeliis sed in omnibus festis diebus propter laudis vel
gaudii claritatem®. Etym. 111, XXI, 3.

Honorius von Autun: ,,Laudate eum in sono tubae: per tubam victoria accipitur, quia finito
bello et fugatis hostibus solent victores tuba canere. Laudate ergo eum pro victoria, quia
diabolum vicistis*. PL 172, 306.

In diesem Sinne zieht Caesarius von Heisterbach eine Verbindung zwischen Laudes und Tuba:
,,Laudes de mane cantamus Deo, quia ... mane Christus a mortuis victor surrexit ... Tuba per-
tinet ad laudes ... Hilka, Wundergeschichten, 13.

Abert, Musikanschauung, 221.

Weitere Symbolisierungen bei Abert, Musikanschauung, 221.

Isidor von Sevilla: ,,Tympanum est pellis vel corium ligno ex una parte extentum ...“". Etym.
I, XXII, 9.

29

30

31

32
33

26



unverinderliche, vor jeder Verderbnis sichere Fleisch symbolisiert. Lobt also Gott,
dal er euer Fleisch, das frither unsicher und zerbrechlich war, mit solcher Festig-
keit versehen hat, daf ihm keine Verpestung etwas anhaben kann‘‘*3Chorus wird
meist im Sinne der,,consensio cantantium‘, der Eintracht der Singer, verstanden®®
und versinnbildlicht die Einmiitigkeit der Gldubigen. Augustin fiihrt aus, daR so,
wie ein Chor nicht durch eine unreine Stimme gestort werden darf, auch in der
christlichen Gemeinde jeder durch Hiresie aufkommende MiRklang vermieden wer-
den muB.*” Die Chordae, die Saiten, gelten als Abbild der durch Fasten und Beten
gelauterten Gedanken der Gliubigen.*® Bei der Orgel wird die Eigenschaft hervor-
gehoben, daR ihre Pfeifen trotz unterschiedlicher GroRe in konsonierendem
Zusammenklang ertonen. Aus dieser Vorstellung heraus wird sie zum Sinnbild fiir
die gesamte Kirche. ,,Man muR wissen‘’, schreibt Honorius von Autun, ,,daf wir
aufgefordert sind, Gott mit Musikinstrumenten zu loben. Die Alten hielten sich in
ihren Gottesdiensten daran, und auch wir haben von daher die Legitimation, im
Gottesdienst die Orgel erklingen zu lassen. Die ganze Kirche ist eine Orgel Gottes,
und die schén klingenden Pfeifen sind Gottes Auserwihlte.’* Die Cymbala
schlieBlich gelten als Sinnbild fir den Gott lobenden Menschen, denn sie beriihren
nach Aussagen Augustins einander, ,,um zu erklingen. Daher sind sie von manchen
Leuten mit unseren Lippen verglichen worden. Ich aber meine, da wir den Sinn-

35 Honorius von Autun: ,,Laudate eum in tympano et choro. Tympanum fit ex corio exsiccato
et firmato, quod significat carnem immutatam, ab omni corruptione firmatam. Inde laudate
Deum, quod carnem vestram, prius fragilem, tanta firmitate immutavit, quod ultra nulli
corruptioni subjacebit*. PL 37, 1953.

Bei Pseudo-Hieronymus ist das Tympanum als kleines Blasinstrument ,,wie eine Tuba“
beschrieben. Seine Kleinheit wird als die geringe Weisheit des alten gegeniiber dem neuen
Bund ausgelegt; vgl. Hammerstein, ,, Instrumenta Hieronymi*, 130.

Augustinus: ,,Laudent nomen ejus in choro. Et chorus quid significat? ... Chorus est consensio
cantantium‘’. PL 37, 1953.

Augustinus: ,,Si in choro cantamus, concorditer cantemus. In choro cantantium quisquis
voce discrepuerit, offendit auditum, et perturbat chorum. Si vox inconvenienter cantantis
disturbat concentum cantantium, quomodo disturbat haeresis dissonans concentum laudan-
tium? Chorus Christi iam totus mundus est. Chorus Christi ab oriente in occidentem conso-
natt . PL 37, 1953,

Unter den Instrumenta Hieronymi erscheint der Chorus demgegeniiber als dudelsackihnliches
Instrument, dhnlich wie das Tympanum. Es symbolisiert ,,das Volk des alten Bundes, das das
Gesetz mit engem Sinn empfing und durch kleinliche Auslegung nur unvollkommen verkiin-
dete‘. Hammerstein, ,,Instrumenta Hieronymi®, 132.

Honorius von Autun: ,,Chordae sunt intestina animalium exsiccata et attenuata, dulciter
resonantia; et designant internas cogitationes justorum, virgiliis et jejuniis exsiccatas ..., dulcis-
simum melos purae conscientiae resonantes ... Laudate Dominum in chordis, i.e. pro sanctis
cogitationibus, quae ut chordae dulciter resonant®. PL 172, 307.

,Notandum quod musicis instrumentis iubemur Deum laudare. Antiqui enim solebant in
sacrificiis his uti artibus: unde et nos in Divinis Officiis utimur organis. Tota Ecclesia est orga-
num Dei, electi sunt fistulae dulcisonae ...‘". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1635.
Pseudo-Hieronymus sieht in der Orgel ein Sinnbild fiir ,,das Evangelium, das iiber die ganze
Erde hallt*. Hammerstein, ,,Instrumenta Hieronymi‘, 122,

36

37

38

39

27



gehalt der Cymbala besser verstehen, wenn wir in ihnen gleichsam Gott loben,
indem wir unseren Nichsten ehren. Denn wenn sich die Menschen gegenseitig
ehren, dann loben sie Gott*‘.*°

*

Auf der Psalterminiatur Cambridge B 18 scheinen einige der vom Psalmisten genann-
ten Instrumente ins Bild gesetzt zu sein: Das Grifflochhorn konnte eine reale Ent-
sprechung der Tuba, die Harfe eine solche der Cithara sein; die Chordae sind als
Monochord, das Organum als Orgel und die Cymbala als Glocken dargestellt. Dies
liRt, verbunden mit der Tatsache, daR das Bild als erstes Blatt einer Psalterhand-
schrift ohnehin eng mit der beschriebenen Thematik verbunden ist, folgende
zusammenfassende Deutung zu: Indem David und seine Begleiter umgeben sind
von den Elementen der musica instrumentalis, verweisen sie nicht nur auf die kos-
mische Harmonie, nicht nur auf den Erloser Christus, sondern stehen mit allen
Instrumenten ,,per similitudinem* fiir die Wahrheit, da der Mensch ein Musik-
instrument ist, das Gott sich als Ausdruck seiner Macht und Herrlichkeit geschaf-
fen hat, und daR der Umgang des Menschen mit dem Mitmenschen nichts anderes
ist als jene musica instrumentalis, die, in ,,voce, flatu vel pulsu* sich vollziehend,
durch keinen MiRklang gestort werden soll.

DIE HOLLENMUSIK

Die Tatsache, daR die Handschrift Cambridge B 18 ein Psalter ist, bildet auch die
Briicke zu der im unteren Teil von f.1 ausgefithrten Darstellung. Diese zeigt — als
Antipoden zur zentralen Davidsgestalt im oberen Bildteil — ein aufrecht stehen-
des Tier, das mit seiner den gesamten Bildspiegel einnehmenden GréRe, seinem
Zottelfell und seinen gefletschten Zihnen sichtlich abschreckend wirken soll.
Um den Hals hingt ihm, an zwei dicken Seilen befestigt, eine grobe Faftrommel,
die es mit beiden Tatzen schligt. Ebenso wie David wird auch diese Tiergestalt von
mehreren Begleitern umgeben. Wirkten Davids Begleiter jedoch still und in sich
gekehrt, so scheinen diese voller ausgelassener Beweglichkeit zu sein. Zur rechten
des Tieres erproben zwei auf dem Kopf stehende Gaukler und zwei Fidel bzw.
Horn spielende Musiker ihr Konnen. Hinter ihm und zu seiner Linken fiihren vier
Minner einen Tanz aus. Das Ganze verweist in den Bereich der Jongleur-Musik,
konnte ,,durchaus ein Bild historischer Spielmannspraxis sein*.*!

Der Bildinhalt beider Darstellungen ist damit durchaus gegensitzlich. Das ,,gei-

stige Band*, das sie verbindet, ist, wie Hugo Steger gezeigt hat*?, mit dem Text
& Augustinus: ,,Laudate eum in cymbalis bene sonantibus, laudate eum in cymbalis iubilatio-
nis. Cymbala invicem tangunt ut sonent; ideo a quibusdam labiis nostris comparata sunt. Sed
melius intelligi puto in cymbalis quodammodo laudare Deum, dum quisque honoratur a pro-
Ximo suo, non a seipso; et invicem honorantes dant laudem Deo*. PL 37, 1964f.
Hammerstein, Diabolus in Musica, 60.

e Steger, David, 139f.

41

28



gegeben, den der Psalmsinger der oberen Bildhilfte dem Betrachter entgegenhilt:
,,Wohl dem, der nicht wandelt im Rat der Gottlosen. Die Gegensitzlichkeit der
Darstellung beruht auf dem Gegensatz, den die Verszeile ausdriickt: Der Weg des
Frommen, des beatus vir, fithrt von der Welt zu Gott, derjenige der Gottlosen
dagegen ins Nichts, in die Holle. Die Gottlosen sind, wie es im Psalm weiter heif3t,
,,wie Spreu, die der Wind verstreut. Darum bestehen die Gottlosen nicht im Gericht,
noch die Siinder in der Gemeinde der Gerechten, aber der Gottlosen Weg vergeht*.

Ubertragen auf unsere Darstellung heift das: Der Weg Davids, des beatus vir,
fihrt von der musica instrumentalis zur musica mundana, von der Welt zu Gott,
derjenige der Jongleure, des consilium impiorum, dagegen von der Welt zu Holle
und Héllenmusik. Davids Weg lieR sich dadurch veranschaulichen, da die darge-
stellten Personen und Instrumente, tiber ihr konkretes Erscheinungsbild hinaus-
weisend, jeweils die Zielrichtung auf die himmlische Hemisphire ausdriickten.
Das comsilium impiorum, nimlich Tiergestalt, Spieler, Tinzer und Instrumente
weisen demgegeniiber mit entsprechender Symbolisierung auf das entgegengesetzte
Ziel: auf Holle und Hollenmusik.

Teufel und Tier

Die Deutung der Tiergestalt hat in der Literatur zu unterschiedlichen Ergebnissen
gefiihrt. Zwar sind sich alle Autoren, die sich mit der Psalterillustration beschéftigt
haben, dariiber einig, daB kein reales Tier, sondern ein in eine Tiermaske gehiillter
Spielmann gemeint ist. Uber die Identitit des vorgetiuschten Tieres jedoch gehen
die Meinungen auseinander. Nach Sachs handelt es sich um einen Tiger*?, Smits
van Waesberghe sieht in thm einen Biren*’, Hammerstein und Steger einen Wolf,
eine Theorie, fiir die letzterer sogar einen Zoologen als Gewihrsmann anfithren
kann.*® Die Frage, was fiir ein Tier der Illuminator vor Augen hatte, ist jedoch zur
Herstellung des Bezugs von der dargestellten Jongleur-Musik zur Hollenhemisphire
von sekundirer Bedeutung. Der ist bereits dadurch gegeben, daR iiberhaupt ein
derart fratzenhaftes Tier das Ganze beherrscht. Denn zwischen Tier und Teufel
bestehen hinsichtlich des durch sie wachgerufenen Vorstellungshintergrundes enge
Beziehungen. So ist einer der Ahnen des christlichen Teufels der Satyr, jener Tier-
mensch, der der Antike als Inbegriff der Ausgelassenheit, Unzucht und Ausschwei-
fung galt. Von ihm erbt der Teufel die Ziegenbock-Elemente: Hoérner, Klauen und
Zottelfell?” AuRer vom Bock holt sich das Mittelalter ,,auch noch von anderen
Tieren ikonographische Anregungen fiir Satans Bild®, da es glaubt, ,,daR dem Teu-
fel niedere, grobsinnliche Tierheit zukommt“.*® Da nach der Vorstellung der Zeit

i Vgl. zum Folgenden auch Steger, David, 139f.; Seebass, Musikdarstellung, 139f.; Hammer-
stein, [Besprechung Steger], 91f.; ders., Diabolus in Musica, 59f.

* Handbuch, 1930, 96.

¥ Musikerziebung, 52.

% David, 214.

i Erich, Darstellungen, 63.

8 Erich, a.a.0., 64.

29



mit wenigen Ausnahmen (Taube, Lamm) allen Tieren etwas Bosartiges anhaftet,
ist es folgerichtig, daf der Teufel in allen moglichen Tiergestalten erscheint: als
Wolf, Hund, Fuchs, Affe oder Bir** Wenn damit in der Handschrift Cambridge
B 18 ein groRes, abschreckendes Tier antipodisch zum Kénig David, dem Lenker
der musica instrumentalis, ins Zentrum geriickt ist, so scheint dies auf den Beherr-
scher des ,,Rates der Gottlosen‘’, auf den Teufel zu verweisen.

Teufel und Spielleute

Der Teufel ist im Gegensatz zu David und Christus nicht im eigentlichen Sinne
Musiker. Tanz und Musik sind ihm nur Mittel zum Zweck, die Menschen vom Pfad
der Tugend abzubringen und sie zur Siinde zu verleiten, ein Mittel im tbrigen, das
sich als auerordentlich wirksam erweist; denn mit fast unausweichlicher Konse-
quenz zieht Instrumentenspiel und Tanz den Gliubigen in den Abgrund. Da nun
der Teufel einerseits nicht selbst musiziert, andererseits aber die Musik unentbehr-
lich ist zum Gelingen des zentralen Vorhabens, méglichst viele Seelen in die Holle
zu befordern, ist er auf dienstbare Geister angewiesen, die dies durch ihr Musizie-
ren ermoglichen. Diese findet er in den Spielleuten, die folgerichtig von den Kir-
chenvitern als ministri Satanae, als Diener des Teufels®® beschimpft und verfehmt
werden.

Die ablehnende Haltung der Kirche gegeniiber den Spielleuten hat alte Wurzeln.
Schon seit den Anfingen des Christentums richten sich Angriffe kirchlicher Auto-
rititen gegen Floten- und Cithara-Spieler, die nach heidnischer Sitte in den Hiu-
sern der Christen zum Gastmahl aufspielen. Instrumentalspiel wird als Goétzenkult
verstanden und die Spielleute als Verbiindete vorchristlicher Gotter oder auch
christlicher Teufel angesehen. So spricht Hieronymus von Psalterium- und fidicina-
Spielerinnen als vom ,,Teufelschor, der wie die ,,todbringenden Sirenengesinge*’
aus dem Hause zu vertreiben ist.’! Diese Einschitzung der Spielleute 148t sich von
frihchristlicher Zeit bis zum Ende des Mittelalters verfolgen. Fiir Berthold von
Regensburg sind die Musiker ,,des tiuvels bldsbelge**** und fiir den Verfasser einer
Predigt aus dem 15.Jahrhundert allesamt Priesterinnen und Pfarrer des Teufels,
vor denen sich der Christ zu hiiten hat.*’

Solche Warnungen werden nicht nur in der Literatur laut. Auch mit den Mitteln
der bildenden Kunst werden sie ausgesprochen: Kapitell-, Archivolten- und Tym-
pana-Plastiken zeigen als mahnendes Exempel immer wieder den Teufel, der in

49 S0 heilt es bei Augustin: ,,Lupus enim diabolus est*’. Schmidt, Teufels- und Dimonenglaube,

50. Caesarius von Heisterbach sagt, daf der Teufel neben vielen Tiergestalten auch diejenige
des Biren annehmen kann. Schmidt, a.a.0., 58.

So Honorius von Autun; vgl. Hammerstein, Diabolus in Musica, 50.

Quasten, Musik und Gesang, 169.

Hammerstein, Diabolus in Musica, 51.

Hammerstein, a.a. 0.

50
51
52
53

30



Gestalt eines Spielmanns oder eines Monsters die Menschen zur Siinde verfiihrt®?,
und auch die Psalterillustration Cambridge B 18 bringt dieses Thema zum Aus-
druck: Indem der Teufel in Tiergestalt, umgeben von seiner aus Gauklern und
Musikern bestehenden Hausmacht, voll dem Betrachter zugewandt ist, dient er die-
sem zur Mahnung, sein Leben so einzurichten, daR ihm das consilium impiorum
erspart bleibt.

Teufel und Musikinstrumente

Weder in der Bibel noch in anderen Quellen findet sich ein Anhaltspunkt dafiir,
dal der beschriebenen Symbolisierung der Musikinstrumente auf die musica mun-
dana hin eine solche auf Holle und Hoéllenmusik entspricht. Dies ist durch das
genannte Phinomen begriindet, da der Teufel — anders als Christus und David —
kein Musiker ist, sondern ein Taktiker, der sich der Musikinstrumente nur leihweise
bedient. Unter diesem Aspekt betrachtet sind Musikinstrumente Werkzeuge Satans
und als solche zu bekampfen.

Damit sind die Musikinstrumente sowohl einer positiven wie auch einer negati-
ven Wertung unterworfen. Heilt das, daB, je nachdem, in welchem Kontext sie
erscheinen, Musikinstrumente als Abbild himmlischen Wirkens zu begrii@en oder
als Vorboten der Hélle zu verteufeln sind? Oder gibt es nach mittelalterlicher Auf-
fassung spezifisch ,,gute’ und spezifisch ,,bose’ Instrumente, solche, die den
Engeln, und solche, die dem Teufel bzw. den Spielleuten zugehoren?

Die spiegelbildliche Anlage unserer Psalter-Miniatur, in deren oberen Feld die
himmlischen und in deren unteren Feld die teuflischen Musiker agieren, spricht
cher fiir die zweite Annahme. Hammerstein, dem sich bei seiner Interpretation des
Bildes diese Frage ebenfalls stellt, nimmt ihr gegeniiber eine etwas ambivalente
Stellung ein. Einerseits beantwortet er sie auf der Basis der pythagoreischen Musik-
anschauung im zweitgenannten Sinn, indem er bei den im oberen Teil abgebilde-
ten Instrumenten ,,Theorie- und Ars-Fihigkeit**® und damit Nihe zur Himmels-
sphiare ausmacht, wihrend ihm die Instrumente im unteren Teil fiir volkstimlich
improvisierte Musik stehen: Das Rebec ist bundlos, das Horn hat keine Grifflocher
und die FaBtrommel ist primitiv. Keines dieser Instrumente kann ,,Ars, Theorie
und Reguliertheit*‘*® ausdriicken, ihre Zuordnung zum Bereich des Bosen ist dem-
gemdR folgerichtig. Auf der anderen Seite warnt der Autor — in anderem Zusam-
menhang — vor der Annahme, ,,daf bestimmte Instrumente in jedem Falle und
wann immer sie auftreten einen teuflischen Aspekt haben miiRten'**” und weist

% Vgl. z.B. Meyer-Baer, Music of the speres, 285: Auf einem romanischen Kapitell aus St. Made-
leine in Vezelay ist ein Teufel dargestellt, der eine ihre Bl6Be nur diirftig verdeckende Frau
hinter sich herzieht.

5% Diabolus in Musica, 60.

* K30

7 A.2.0.,24.

31



darauf hin, dal ,,dasselbe Instrument ... je nach Bildzusammenhang einen verschie-
denen, sei es negativen, sei es wertneutralen oder sei es positiven Sinn haben kann®
und daR ,,entscheidend ... der Kontext ist, in dem es steht*‘.%8

Diese Position wird gestiitzt durch die Quellen, die eine strikte Einteilung, nach
der die ,,ars-fihigen* Instrumente der himmlischen, die Spielmannsinstrumente
der teuflischen Hemisphire angehoéren, nicht zulassen. Denn es begegnen nicht nur
differenzierte Instrumente in Hinden von Teufeln und Dimonen, sondern umge-
kehrt auch anspruchslose Instrumente in denjenigen von Himmelsmusikanten. So
spielt eine Sirene Grifflochhorn und ein Dimon die Harfe.®® Das bundlose Rebec
andererseits ist als Instrument Davids und seiner Begleiter®' oder auch als Engels-
oder Presbyter-Instrument belegt.

Dennoch ist Hammerstein darin zuzustimmen, daf} ,,immer dann, wenn Teufels-
instrumente gemeint sind, bestimmte Klangwerkzeuge bevorzugt werden*.%® Es
sind dies vor allem solche Instrumente, deren Bau und Handhabung gréoRtmogli-
che Lirmentfaltung gestattet. Betrachtet man die Teufelsmusik der Cambridger
Miniatur auf diesen Aspekt hin, so ergibt sich die Teufelsnihe von Fidel und Horn
und ihre daraus resultierende Verwerflichkeit nur aus dem Kontext, wihrend die
von der Tierfratze geschlagene Trommel auch aus sich heraus Nihe zu diesem
Bereich zeigt. Denn zwar ist das Tympanum ein biblisches Instrument, das im
150.Psalm als Werkzeug zum Gotteslob bezeugt ist; bei den Kirchenvitern aber
erfihrt es eine Symbolisierung, die es gleichwohl in engen Zusammenhang mit Tod
und Holle bringt: Das iiber den Holzrahmen gespannte Tierfell ist ein Bild fiir die
Verginglichkeit des Daseins und die Abtotung des Fleisches. Fiir Gregor den
GroRen versinnbildlicht das Trommelschlagen die Aufforderung, die einst Paulus
an die Kolosser gerichtet hatte: ,,So tdtet nun eure Glieder, die auf Erden sind,
Hurerei, Unreinigkeit, schindliche Brunst, bése Lust und den Geiz, welcher ist
Abgotterei, um welches willen kommt der Zorn Gottes {iber die Kinder des Unglau-
bens*.** Ist fir Gregor damit die Trommel eher ein Mittel, das den teuflischen
Bestrebungen entgegenwirken soll, ist also die Beziehung zwischen Teufel und
Trommel hier anithetisch, so lassen sich auch direkte Beziige zwischen Trommel
und Jenseits ausmachen. Diese sind mit den Mdéglichkeiten des Instruments zu
betrichtlicher Lirmentfaltung gegeben. In Quellen, die, wie Geistliche Spiele,
Visionen und Legenden, Schilderungen von Holle und Hollenmusik enthalten, wird
als dominierendes Klangphinomen, das dem Siinder beim Eintritt in die Hoélle ent-
gegenschligt, ein ohrenbetiubender Lirm hervorgehoben. Es kreischt, dréhnt,
rasselt und bebt, Peitschen werden geknallt, Tépfe aneinandergeschlagen und Kuh-

SEUA 20

59 A.a.0., Abb. 133a.

9K 30525

1 Steger, David, Tf, 11, 13, 14, 19, 22; Seebass, Musikdarstellung 11, Tf. 23, 28.
52 Hammerstein, Musik der Engel, Abb. 26, 31, 39, 40 et passim.

83 Diabolus in Musica, 24.

6 Kolosser 3, 5—6; PL 79, 291.

32



schellen geliutet. In ein solches Inferno paft das dumpfe Drohnen einer FaBtrom-
mel, dieses groben, kunstlosen Stiickes Holz, dessen Handhabung weder musikali-
sche Vorbildung noch manuelles Geschickt erfordert, recht gut.

Vielleicht hat der Illuminator von Cambridge B 18 die FaRform des Instruments auch noch
aus einem anderen Grunde gewihlt. Das FaR nidmlich ist ebenfalls als teuflisches Requisit
belegt. So thront Luzifer, wenn in der Holle ein Fest gefeiert wird, auf einem groRen FaR,
das von der Meute subordinierter Teufel in ausgelassenem Reigen umtanzt wird.®> Moglicher-
weise palt in diesen Traditionszusammenhang auch, daR Luzifer im Fronleichnamsspiel von
Eger seinen Teufeln das Kompliment macht, ihr Gesang habe so wohl geklungen wie in einem
alten Badekiibel.®® Unter Einbezug dieser freilich vagen Anhaltspunkte ist es nicht ausge-
schlossen, daB es sich bei der FaBtrommel aus dem Cambridger Psalter doch um einen typi-
schen, vom Illuminator bewuRt als Teufelsinstrument eingesetzten Klangkorper handelt. Frei-
lich sind alle Autoren, die sich mit dieser FaBtrommel beschiftigt haben, der Meinung, es
handle sich um ein reales Instrument. Sachs sieht in ihr einen Nachfahren der rémischen
Symphonia, die bei Isidor beschrieben ist®’, die allerdings im 12.Jahrhundert, der Entste-
hungszeit von Cambridge B 18, ,lingst veraltet und aus dem tiglichen Leben geschieden
war.® DaR dieses Instrument in gegebenen Fall dennoch, und zudem an so exponierter
Stelle, erscheint, erklirt sich Sachs damit, daR es sich bei unserer Darstellung um eine ,,Mum-
merei' handelt und ,,allen Mummereien ... ein gewisses Archaisieren eigen'‘®® ist. Stauder
geht in seiner Interpretation gar auf die alten Agypter zuriick, indem er angibt, daf derartige
Instrumente ,,schon seit dem Mittleren Reich in Agypten als Negertrommeln dargestellt*™
werden. Weitere mittelalterliche Beispiele scheinen ihm jedoch nicht bekannt zu sein. Blades
wiederum sieht in dem Instrument einen Archetypus des 12.Jahrhunderts, ohne auf das Feh-
len weiterer iiberlieferter Beispiele einzugehen.”!

Musikinstrumente sind also aus sich heraus weder ,,gut noch ,,bése”. Um zu
erkennen, welcher Sphire sie zugehorig sind, bedarf es des entsprechenden Kon-
textes. Ungeachtet dessen gibt es eine Reihe von Instrumenten, die eher der einen
oder der anderen Sphire zugehoren. Ubertragen auf die Psalterminiatur Cambridge

B

18 bedeutet dies, daf die im unteren Bildteil dargestellte Fidel und das Horn

nicht per se schlecht sind, sondern diese Wertung nur dadurch erfahren, daR sie
den ministri Satanae in die Hand gegeben sind. Wihrend sie ebenso in den Hinden
Davids und seiner Begleiter vorstellbar wiren, scheint es, dag es sich bei der Trom-
mel um ein spezifisches Hollenwerkzeug handelt, das die negative Wertung bereits
in sich trigt und infolgedessen auch nur in teuflischem Kontext vorstellbar ist.

65
66
67

68
69
70
71

Hammerstein, Musik der Engel, 109.

Musik der Engel, 104.

,,Symphonia vulgo appellatur lignum cavum ex utraque parte pelle extenta, quam virgulis
hinc et inde musici feriunt, fitque in ea ex concordia gravis et acuti suavissimus cantus‘’
Etym, 111, XXII, 14.

Handbuch, *1930, 96.

Az 2/0;

Alte Musikinstrumente, 155 und MGG XIII, Artikel ,,Trommeln und Pauken*, 744.
,,Percussion Instruments*, 12.

33



Teufel und Tanz

Neben der Musik ist der Tanz ein Mittel, dessen sich der Teufel bedient, um die
Seelen der Sterblichen zur Siinde anzustiften. Mehr noch als der rein rezeptive
MusikgenuB eignet sich der Tanz dazu, die Menschen zu Unzucht und Laster zu
verfilhren und sie damit dem Teufel in die Arme zu treiben. So ist es nicht verwun-
derlich, daB der Tanz zu den kirchlicherseits am heftigsten befehdeten Elementen
weltlicher Lustbarkeit gehort. Bei Chrysostomos heit es: ,,Wo Tanz ist, da ist der
Teufel*”?, und Ephrem sagt: ,,Wo Zitherspiel und Tinze und Hindegeklatsch statt-
finden, dort ist Verblendung der Minner und Verderbnis der Weiber und Trauer
der Engel und ein Fest des Teufels. O des tiickischen Sinnes des Teufels! Wie bertickt
er jeden!*.”™ Wenn noch im 13. Jahrhundert Jacques de Vitry ganz in diesem
Sinne formuliert: ,,Der Tanz ist ein Kreis, dessen Zentrum der Teufel ist*” und im
15.Jahrhundert ein deutscher Geistlicher predigt: ,,Der ummegende tantz ist ein
ring oder circkel, des mittel der teufel ist*“”, so scheint dies exakt die Vorstellung
zu sein, die auch in der Psalterillustration ins Bild geriickt ist: Die antipodisch zum
Konig David ins Zentrum gesetzte Tiergestalt ist umgeben von einem Kreis musi-
zierender, tanzender und kopfstehender Gaukler: ,,Chorea enim circulus est, cuius
centrum est diabolus®.

Damit weist die obere Bildhélfte der Psalterminiatur Cambridge, St. John's Col-
lege Ms. B 18 sowohl dem Gesamttypus wie den Einzelelementen nach auf ein
Hoheres, die musica mundana, die untere Bildhilfte auf ein Niederes, auf Teufel
und Hoéllenmusik. Dabei sind die Phinomene, die die beiden Sphiaren musikalisch
bestimmen, durchaus identisch: Hier wie dort gibt es Musikinstrumente, Spiel-
leute und Tanz. Wihrend diese jedoch im ersten Fall dem Gotteslob dienen, geho-
ren sie im zweiten dem ,,Rat der Gottlosen* an, sie sind Teufelswerkzeug, das,
wenn man es nicht meidet, unweigerlich ins Verderben fiihrt.

Hier nun riickt wieder jene Frage ins Zentrum, die den Ausgangspunkt dieser
Untersuchung bildete: Erschopfen sich die Aufschliisse, die sich an Hand einer Dar-
stellung wie Cambridge B 18 gewinnen lassen, mit dem Aufzeigen der genannten
symbolischen Hintergriinde, oder lassen sich aus ihr auch Folgerungen fiir die musi-
kalische Auffihrungspraxis der Zeit gewinnen? Mit anderen Worten: LiRt sich eine
solche Darstellung nur aus der Vorstellung zweier streng gegeneinander abgegrenz-
ter Ebenen — einer symbolischen und einer realen — deuten, oder unterliegt sie
einer Konzeption, die eine derartige Trennung nicht kennt, die vielmehr in der
realen Anschauung das Symbol mitsieht und mitbegreift?

2 Quasten, Musik und Gesang, 184.

 Quasten, a.a.0., 184f.

7  Chorea enim circulus est, cuius centrum est diabolus‘; zit. nach Hammerstein, Musik der
Engel, 113.

75 Hammerstein, Diabolus in Musica, 47.

34



II. MUSIK UND REALITAT

In der besprochenen Psalterillustration sind drei Bereiche realer Musikausibung
ins Bild gefalt: im oberen Teil — reprisentiert durch den Psalmsinger — derjenige
der Kirchenmusik, des Chorals und, vertreten durch die arsfihigen Instrumente,
derjenige der artifiziellen Musik; im unteren Teil — dargestellt durch die Tierge-
stalt, die Tanzer und die Spielleute — der Bereich der improvisierten Instrumental-
musik.

Diese drei Bereiche sollen nun in Zeugnissen gespiegelt werden, die die Realitit
unmittelbar, ohne metaphysischen Hintergrund abbilden bzw. beschreiben, so daR
eine Basis entstehen kann, auf der ein Vergleich zwischen der im ersten Teil in ihren
Einzelelementen dargestellten Symbolebene und der auffithrungspraktischen Reali-
tit jener Zeit moglich wird.

Als Grundlage fiir die folgende Untersuchung dient das Tacuinum Sanitatis in
Medicina, ein idrztliches Hausbuch, das um 1390 im Auftrage einer Veroneser
Familie hergestellt wurde.! Diese Quelle eignet sich gut als Basis fiir den benannten
Vergleich, weil an ihrem Realititswert nicht zu zweifeln ist. Denn es liegt in der
Natur der drztlichen Hausbiicher, dafl diese nicht tber sich selbst hinausweisen,
sondern nur reale Gegebenheiten abbilden und vermitteln.

Die drztlichen Hausbiicher haben sich aus den arabischen Taquim (Tacuinum ist lediglich die
Latinisierung dieses arabischen Wortes) entwickelt, tabellarischen Ubersichten, die angeben,
welchen gesundheitsfordernden Wert gewisse Naturprodukte wie Blumen, Friichte und
Getreide, aber auch Geniisse, die jenseits der reinen Korperlichkeit liegen, wie Wohlgeriiche,
Sport und Musik, haben. Damit ist das Taquim ,,ein umfassendes Werk fiir alle Fragen der
Gesundheit und einer gesunden Lebensfithrung*.? Dies kennzeichnet auch das christliche
Tacuinum. Wihrend aber das arabische Vorbild ausschlieRlich aus Text besteht, verlagert sich
das Gewicht in den christlichen Fassungen auf bildliche Darstellung, die mit kurzen textli-
lichen Extrakten erliutert wird. Diese Extrakte sind nach einem festliegenden Schema geglie-
dert, das im Falle unserer Quelle den behandelten Gegenstand auf sieben Fragen hin unter-
sucht:

1. Gehort der Gegenstand dem Bereich von trocken, feucht oder warm an? (Complexion oder

Natur)

2. Welches Einzelelement des behandelten Ganzen ist fiir den Gebrauch am geeignetsten?
(Electio)

3. Welcher Nutzen ergibt sich fiir die Gesundheit? (Iuvamentum)

4. Welcher Schaden kann ihr daraus entstehen? (Nocumentum)

5. Durch welche Gegenmittel kann der Schaden verhiitet werden? (Remotio nocumenti)

6. Wie reagiert der Kérper des Menschen auf den besprochenen Gegenstand? (Quid generat?)

7. Wie zutriglich ist der besprochene Gegenstand dem Menschen unter Einbeziehung seiner

Complexionen, seines Alters, der jeweils herrschenden Jahreszeit und der Ortlichkeit, in
der er sich zur Zeit des Gebrauches befindet?

Entsprechend dem weitgestreuten Themenkreis der drtzlichen Hausbiicher enthilt
auch das Hausbuch der Veroneser Familie Cerruti,,nicht nur praktische Ratschlige

! Vgl. zum Folgenden Tacuinum Sanitatis in Medicina. Codex Vindobonensis Series Nova 2644
der Osterreichischen Nationalbibliothek, Faksimile und Kommentar, hg. von Fr. Unterkircher.

Unterkircher, Kommentar, 5.

35



fir die Gesundheit der Familie, sondern es ist auch ein Buch, in dem alle gern blit-
tern, da sich so viele kurzweilige Szenen darin finden*.* Diese Szenen sind anspruchs-
los und unpritentios, sie spiegeln tégliches Leben und vertraute Vorginge, in denen
der Rat oder Unterhaltung suchende Birger sich selbst wiedererkennt: Man sieht
Bauern, Krimer, Fleischer und Bicker bei der Arbeit, Familien bei der Mahlzeit,
Migde beim Kochen, Brautpaare beim Flirt. Das ganze ist ein buntes Bilderbuch,
in dem sich tberall ein ,,frischer, kecker Realismus bemerkbar‘‘* macht.

Von diesem Realismus sind auch die drei Szenen bestimmt, die Wert und Wir-
kung der Musik auf Gesundheit und Wohlergehen der Menschen untersuchen und
illustrieren. Sie sind dem Bereich der Kirchenmusik, der weltlichen Mehrstimmig-
keit und der instrumentalen Tanzmusik entnommen, stellen also ein realititsbezo-
genes Gegenstiick zur Psalterillustration Cambridge B 18 dar.

Allerdings kénnte die Tatsache, daR zwischen den beiden Quellen ein Zeitraum von etwa
200 Jahren liegt, Zweifel an der Zulissigkeit eines solchen Vergleiches wecken. In der Tat
wire es giinstiger, wenn zwei Zeugnisse miteinander konfrontiert werden kénnten, die zeitlich
niher beieinander liegen. Mir sind jedoch sonst keine Quellen bekannt, die wie diese beiden
das geistliche und weltliche Element in einem Zusammenhang reprisentieren und sich
zudem derart eindeutig der symbolischen bzw. der realen Ebene zuordnen lassen.
Unabhingig davon findet ein Vergleich dieser zeitlich so weit auseinanderliegenden Quellen
dadurch seine Rechtfertigung, daR sich die Nachwirkungen der am Beispiel von Cambridge
B 18 aufgezeigten Symbolik bis ins 15.Jahrhundert verfolgen lassen: Zwar hatte schon um
1300 Johannes de Grocheo die Irrelevanz der Sphirenharmonie fiir die musiktheoretische
Betrachtungsweise konstatiert, indem er sagte: ,,Es ist nicht Sache des Musicus, iiber den
Gesang der Engel zu handeln, wenn dieser nicht zufillig Theologe oder Prophet ist‘.> Aber
noch an der Schwelle zum 16.Jahrhundert malt der Theoretiker Adam von Fulda unter
Berufung auf die Johannes-Apokalypse seinen Lesern aus, wie die Cherubim und Seraphim
zum Lobe Gottes Sanctus, Sanctus, Sanctus singen® und wird damit zum spiten Zeugen fiir
die Prisenz der Idee von himmlischer und irdischer Liturgie, von musizierenden Engeln und
kosmischem Lobgesang.

MUSIK IN DER KIRCHE

Auf f.103 des Tacuinum Sanitatis ist unter der Uberschrift ,,Cantus‘‘ eine Szene
abgebildet, wie sie sich tiglich im Altarraum einer Veroneser Kirche abgespielt
haben mag. Das Bild zeigt einen Kirchenaltar, vor dem zwei erwachsene Kleriker
und zwei pueri stehen. Alle vier singen aus einem groen Chorbuch, das auf einem
schweren Notenpult aufliegt. Fiirsorglich liegt die Hand der Erwachsenen auf den
Schultern der Kinder; offensichtlich wollen sie ihre Schutzbefohlenen sicher durch
die Schwierigkeiten der Chormelodie begleiten.

3 Unterkircher, Kommentar, 14.

Y A8 1

5 Nec etiam pertinet ad musicum de cantu angelorum tractare, nisi forte cum hic fuerit theo-
logus aut propheta‘’. Rohloff, Der Musiktraktat des Jobannes de Grocheo, 47, 6—8.
,,Canticum enim est numerosa vox ad Dei gloriam ordinata, et offert quisque sua gratus
munera regi, psallentisque dolor vertitur in meritum. Ideoque hanc extollere nos convenit,
quae sola ante thronum Dei habitat, in quo sancti et electi Deo laudem decantant, ut testatur
Johannes in Apocalypsi, ubi Cherubim et Seraphim incessabili voce proclamant Sanctus,
Sanctus, Sanctus ... GS III, 339b.

36



g

< A_ans.

~ o - - -~ -
C anmg 1. coordart ueees ptra, fos quot nd funt ning. Clecro qun atliete aL0s Udic -

. i abegaonub; 7 cmiam ginatuelar ip acleeata. Remo nectt cu
WREE - wnanmam e Conuett ommbs splomibs cranbia p2iby 7 iegLotbs.

Tafel 2: Tacuinum Sanitatis in Medicina, Cantus.

3ié



Der Text gibt hierzu folgende Erklirung: ,,Cantus. Seine Natur besteht darin,
daf man die Stimme den Klingen von Instrumenten angleicht, die aber nicht
benutzt werden.Vorzuziehen: Gesang, der die Aufmerksamkeit der Zuhorer anlockt.
Nutzen: heilt von Erkrankungen. Schaden: wenn man sich wegen seines Wohlklangs
zu sehr an ihn gewohnt. Verhiitung des Schadens: wenn man ihn meidet, um die
nutzbringende Wirkung des Cantus nicht zu gefihrden. Zutriglich fiir alle Com-
plexionen, Lebensalter, Jahreszeiten und Gegenden®.”

,,Cantus® meint hier nicht jedes beliebige Singen, sondern speziell den liturgi-
schen Gesang. Dies geht aus dem im Bild festgehaltenen sakralen Ambiente mit
Altar und Chorbuch wie auch aus zwei Texthinweisen hervor, die besagen, daR
der Cantus sich auf dem Niveau von Musikinstrumenten bewegen solle, ohne daR
diese mit herangezogen werden, und dartiber hinaus schon vorzutragen sei, damit
die Gemeinde auch zuhort, aber wiederum nicht so schon, daR sie dadurch von
der Andacht abgehalten werde.

Damit sind in dem textlich-bildlichen Zeugnis die beiden zentralen Forderun-
gen zum Ausdruck gebracht, die hinsichtlich des Choralgesanges von kirchlicher
Seite ber Jahrhunderte hinweg stets aufs Neue erhoben wurden und die sich fol-
gendermafen prazisieren lassen: Reinheit und Schénheit des Choralgesanges sowie
Vermeidung verweltlichender Tendenzen durch Mehrstimmigkeit, Musikinstru-
mente und Tanz.

Das Bild aus dem Tacuinum Sanitatis ist ein Nachweis dafiir, daR diese Forde-
rungen auch erfillt wurden. Auf der anderen Seite belegen jedoch zahlreiche Quel-
len, daB man es nicht immer und iiberall so genau nahm mit den kirchlichen Vor-
stellungen vom musikalischen Gottesdienst; nicht nur das Niveau des Choralgesan-
ges widersprach hidufig den kirchlichen Vorschriften, sondern auch die Tatsache,
daf der Kirchenraum Schauplatz fiir Mehrstimmigkeit, Instrumentalspiel und Tanz
war. Kirchlicher Anspruch und gelebte Realitdt hielten sich also offenbar nicht
durchweg die Waage.

Die Reinbeit und Schonbeit des Choralgesanges

Als Vorbild fiir die musikalische Gestaltung des Gottesdienstes wird der Gesang der
Engel angesehen, den diese zum Lobe Gottes unablissig im himmlischen Thron-
saal ausfithren. Ist dieser in seiner Intensitit und Schoénheit menschlichem Ver-
stindnis auch inkommensurabel, so gilt doch das Bestreben, dem so weit nachzu-
eifern, wie es die beschrinkten Moglichkeiten zulassen.

,,Cantus: natura concordari ystromentorum sonis, quorum non sunt usus. Electio: qui allicit
animos audientium. iuvamentum: ab egritudinibus. Nocumentum: quando assuescit propter
delectationem. Remotio nocumenti: cum vitetur propter iuvamentum cantus. Convenit omni-
bus complexionibus, etatibus et temporibus et regionibus‘. Unterkircher, a.a.0., 135.

38



Dies gilt fiir den formalen sowohl wie fiir den dsthetischen Bereich. Wie einst in der Weih-
nachtsnacht ein einzelner Engel das Gloria anstimmte und dann erst der Chor der himmli-
schen Heerscharen einfiel, so intoniert auch im irdischen Gottesdienst zunichst nur ein Prie-
ster, dem dann der Chor der Gliubigen folgt.® Und wie einst im Sanctus Himmel und Erde
eins wurden, indem die Menschen aufgefordert waren, ,,mit allen Engeln und Erzengeln und
dem ganzen himmlischen Heer einen gemeinsamen Lobeshymnus zu singen**’, so wird auf
der Erde das Sanctus ,,mit lauter, erhohter und schoner Stimme*‘'® gesungen: Die, wenn auch
unsichtbare, Prisenz der Engel verlangt, daf die Menschen ihrem Gesang das ihnen Mégliche
an Feierlichkeit und Schonheit verleihen.

Die singenden Gliubigen befinden sich also in der Nachfolge der Engel. Indem sie,
so gut sie konnen, Gott mit Gesang loben, deuten sie auf den in seiner Schonheit
unbeschreiblichen Gesang hin, den die Menschen im Paradies werden horen diirfen.
So wird die ,,irdisch-liturgische Musik ... VerheiBung und Vorfreude auf die Engels-
musik im Jenseits*‘!"

Freilich ist das Bewuf3tsein, dem Vorbild der Engel zu folgen, mit der Verpflich-
tung gekoppelt,den Gesang so schon und wiirdig wie moglich zu gestalten, woraus
sich im Laufe der Jahrhunderte offenkundig stets von Neuem Schwierigkeiten
ergeben haben. Denn die doppelte Forderung nach Schénheit und Wirde konnte
es mit sich bringen, daf’ das eine zugunsten des anderen vernachlissigt wurde. Leicht
konnte iiber das Bestreben, die Herzen der Gldubigen durch Schonheit des Gesan-
ges zuginglicher zu machen, dieser zum Tummelplatz singerischer Eitelkeit wer-
den und dariiber die Wiirde seiner Aussage verlieren. Umgekehrt niitzte das BewuRt-
sein der Wiirde wenig, wenn der Gesang durch schlechtes Stimmaterial und falsche
Tone entstellt wurde. Entsprechend lag es im Interesse der Kirche, zwischen diesen
beiden Extremen einen befriedigenden Mittelweg zu finden und diesen den Verant-
wortlichen durch die Fixierung von Regeln, die das rechte MaR an Wiirde sowohl
wie an Schonheit bestimmten, ans Herz zu legen. So gilt einerseits die Grund-
regel: ,,Deo non voce sed corde cantandum est* — ,,Wir sollen Gott nicht mit dem
Munde sondern mit dem Herzen loben‘’?, wir sollen also weniger auf eine schone
Stimme achten, als auf den Gehalt dessen, was wir singen. Auf der anderen Seite
werden, da die schone Stimme ein wesentliches Element des Choralgesanges ist,
padagogische MaBnahmen getroffen, um einen den isthetischen Anforderungen
genligenden singerischen Nachwuchs zu erziehen.

Nach Thomas von Aquin sind fiir einen bonus cantor drei Dinge von Wichtig-
keit:

1. Gutes Stimmaterial, verbunden mit einem schleimfreien Rachen, freiem Brust-
korb und feinen Ohren.

2. Eine Ausbildung in der ars, die den Singer befihigt, die Stimme sowohl zu
erheben wie auch zu senken und die jeweilige Tonhohe zu halten (concordare).

®  Musik der Engel, 38.

? Aa.0.,.301,

%20, 36

LR e S

12 Miiller-Heuser, Vox bumana, 13.

39



3. Ubung in der praktischen Ausfithrung, wozu hiufiges, sorgfiltiges und kriftiges

Singen gehort.

Wenn Thomas damit neben den im ersten Punkt genannten anlagebedingten
Voraussetzungen vor allem solche Fihigkeiten nennt, die nur durch Unterricht
und Praxis zu erwerben sind, so ist dies vor dem Hintergrund des mittelalterlichen
Kloster- und Kathedralschul-Systems zu sehen, in dem der Choralgesang eines der
Haupt-Unterrichtsficher war. Hier lernten die puer: unter Anleitung des Kantors
freilich nicht nur, ihre Stimme den kirchlichen Vorstellungen von Schénheit und
Wirde anzupassen; ein wesentlicher Teil des Unterrichts galt dem Kennen- und
Auswendiglernen des gesamten Choral-Repertoires.

Vielleicht hatte der Illustrator des Tacuinum Samitatis eine derartige Choral-
Unterrichtsstunde vor Augen, in deren Verlauf die beiden bon: cantores ihre Schii-
ler sicher durch das Labyrinth einer schwierig zu lesenden und schwierig zu singen-
den Choralmelodie fithren. Daf die freundliche Atmosphire, die die Darstellung
ausstrahlt, jedoch nicht unbedingt die Regel war, dal8 sich der Unterricht teils
auch in einer der Wiirde des Gegenstandes nicht angemessenen Weise vollzog, geht
aus anderen Quellen hervor. So gab es Kantoren, die aus Wut tiber die mangelnde
Auffassungsgabe ihrer Zoglinge diese zu Kriippeln schlugen oder sie so miRhandel-
ten, daB sie ihre Stimme verloren.*

Aber nicht nur im Bereich des Unterrichts lassen sich Verstof3e gegen das Gebot
ausmachen, den Choral in wiirdiger Weise zu handhaben. Auch im Gottesdienst
kam es nach Aussage der Quellen vor, da die Grundsitze von Schoénheit und
Wiirde auBer Acht gelassen wurden. Hier gibt das Regestrum wvisitationum des
Odon Rigaud, der um die Mitte des 13.Jahrhunderts Erzbischof von Rouen war,
reichhaltigen AufschluB. Dies Protokoll, das der Bischof iiber die Inspektionsrei-
sen, die er in die Kloster seiner Didzese machte, ist voller Hinweise auf die Ver-
wahrlosung des musikalischen Gottesdienstes bzw. die Unfihigkeit der Monche
und Nonnen, ihn angemessen auszufithren. Ein gewisser Gaufridus erweist sich
anldBlich einer Prifung als auBerstande, Noten zu lesen oder zu solmisieren.'®
Von einem Guilelmus Presbyter heit es, daR er iiberhaupt nicht singen konne',
und auch Nicholaus Quesnel ,,konnte nicht singen und sagte, daf er nichts iiber

den Cantus wisse‘‘.1”

13 Sermo VII in festo SS. Innocentium: Circa primum notandum, quod bonos cantores faciunt

tria: scilicet bonae vocis instrumentum, artis documentum, usus exercitamentum. Bonae
vocis instrumentum tria faciunt: reumatis expurgatio, pectoris dilatatio, oris apertio ... Ad
artis documentum sunt tria necessaria. Primo, ut scias vocem levare; secundo, deprimere; ter-
tio, concordare ... Ad usus exercitium sunt tria necessaria, ut cantet frequenter, diligenter et
fortiter. Fretté 29, 290.

Smits von Waesberghe, Musikerziebung, 29.

Aubry, ,,La musique*’, 344.

15 Aubry, a.a.0., 455.

L Aubry, a.a.0., 456.

14
15

40



Kirche und Mebrstimmigkeit

Lassen sich damit im Choralgesang Diskrepanzen feststellen zwischen Idee und
Praxis, zwischen dem Anspruch auf Schonheit und Wiirde und der realen Ausfiih-
rung, so sprengte offenkundig auch die Rolle, die die Mehrstimmigkeit im Gottes-
dienst einnahm, gelegentlich die kirchlich gesetzte Norm.

Ein klares Bild der kirchlichen Normvorstellungen bietet die beriihmte Bulle
Docta Sanctorum Patrum, mit der Papst Johannes XXII im Jahre 1324 versuchte,
Ordnung in den offensichtlich verwilderten Ablauf des réomischen Gottesdienstes
zu bringen. Danach ist es oberstes Gebot, da Messe und Offizium gemiR den Leh-
ren der Kirchenviter, d.h. ,,non ore sed chorde* gesungen werden sollen. Hierbei
ist es der Geistlichkeit durchaus gestattet, mehrstimmige Musik in den Gottesdienst
aufzunehmen, wenn zwei Voraussetzungen beachtet werden. Zum einen soll in der
mehrstimmigen Musik die integritas cantus, die Reinheit der liturgischen Melodie,
gewahrt werden, indem diese weder durch fremde T6ne verunreinigt, noch — etwa
durch Hoquetus- oder Discantus-Techniken — in kleine Notenwerte aufgesplittert,
noch durch weltliche Triplum- und Quadruplum-Partien tberlagert wird. Denn
dadurch, fihrt der Verfasser aus, wiirde das Ganze nicht nur seiner urspriinglichen
Sinngliederung beraubt, sondern auch in allzu grof3e Nahe der lascivitas weltlichen
Musizierens geraten, was wiederum der devotio abtriglich sei.'® Zum anderen soll
Mehrstimmigkeit nur an Festtagen zur Erhohung der Feierlichkeit des Gottesdien-
stes zugelassen sein.

Aus der Tatsache, dal es einer pipstlichen Bulle bedurfte, um die genannten
weltlichen Elemente aus dem Gottesdienst zu verbannen, ist ersichtlich, daf sie im
zeitgenossischen Gottesdienst eine nicht unerhebliche Rolle spielten. Dies geht im
ibrigen auch aus anderen Quellen hervor. So protokolliert Odon Rigaud in seinem
Regestrum visitationum, die Nonnen des Klosters Montivilliers wiirden an Johanni,
am Stephanstag und am Fest der unschuldigen Kindlein allzu lustige Lieder wie
Conductus und Motetten singen”, und Guilelmus Durandus vermerkt: ,,Es ist eine
Sache der Ehrenhaftigkeit, daR gottlose, unordentliche Gesinge wie Motetten
und Ahnliches in der Kirche nicht gesungen werden*.?° Im Jahre 1366 sieht sich
die Prager Synode veranla3t, das Singen von runteli und ausgelassenen Liedern mit
Orgel- und sonstiger Instrumentalbegleitung in der Messe zu verbieten.?!

8 Vgl. hierzu Fellerer, ,,Kirchenmusikalische Vorschriften®, 5f.

»Intravimus capitulum monialium dicti loci [sc. monasterii Villare] et ibidem cum Dei adiu-
torio proposuimus verbum Dei ... Item in festo Sancti Johannis, Stephani et Innocentium
nimia iocositate et scurillibus cantibus utebantur, utpote farsis, conductis, motulis: Precepi-
mus quod honestius et cum maiori devotione alias se haberent. Aubry, ,,La musique®, 507.
,,Videtur valde honestum esse, quod cantus indevoti et inordinati motetorum et similium
non fierent in Ecclesia‘‘. Gerbert, De Cantu 11, 96f.

,s-- item quod runteli vel cantilene dissolute in missis et trophi in jubilis per clericos in orga-
nis minime vel etiam in alliis instrumentis decantentur*. Zit. nach Spanke, ,,Tanzmusik"’,
160.

20

21

41



Vereinzelt erheben sich auch Stimmen, wenn schon nicht zur Verteidigung, dann
doch wenigstens zur Duldung der Mehrstimmigkeit. So ist nach den Worten des hl.
Antonius der Cantus von den Kirchenvitern zur Feier des Gottesdienstes eingerich-
tet worden, wihrend er — Antonius — nicht wisse, wer den Discantus erfunden
habe. Dieser scheine ihm im {ibrigen eher Ohrenkitzel als Andacht auszulésen.
Dennoch wolle er nicht in Abrede stellen, dal einer frommen Seele auch daraus
noch Gewinn erwachsen konne

Kirche und Spielleute

Eine weit drgere Gefihrdung christlicher Andacht wird jedoch von Seiten der
Kirche aus den Reihen der Spielleute befiirchtet. Da diese als Diener des Teufels
angesehen werden, die nichts anderes im Sinn haben, als die Menschen ins Verder-
ben zu stlirzen, werden immer wieder Verbote formuliert, die das Eindringen von
Instrumentalspiel und spielmidnnischem Wesen in Kirchen- und Klostermauern
verhindern sollen.

Einzig die Orgel ist von diesem strengen Verbot ausgenommen. Sie, die in ihrer Schwerfillig-
keit und Behibigkeit fiir spielminnischen Gebrauch ohnehin nicht konzipiert ist, spielt eine
nicht unumstrittene, im ganzen aber wohl akzeptierte Rolle in der mittelalterlichen Kirche.
Im 12.Jahrhundert riigt zwar der Zisterzienserabt Aelred von Rievaulx ,,die vielen Orgeln
und die vielen Glocken in der Kirche* und fragt: ,,Wozu dieser scheckliche Wind der Blase-
bilge, der eher dem Krachen eines Donners gleicht, als daf er die Siife einer Stimme aus-
driicken wiirde?*.?®> Um die gleiche Zeit aber fiihrt Honorius von Autun aus, daB, entspre-
chend der von den Alten iiberlieferten Tradition, den Gottesdienst mit Instrumentalspiel
zu schmiicken, auch heute zur ErhShung der Festlichkeit die Orgel erklinge, ein Phinomen,
daR er dariiber hinaus auch noch durch den Symbolcharakter der Orgel rechtfertigt: ,,Die
ganze Kirche ist eine Orgel, auf der der Herr spielt*.** Da® die Orgel als Kircheninstrument
nicht unumstritten war, letztlich aber — wohl auf Grund ihres von Honorius angesprochenen
Symbolcharakters — akzeptiert wurde, wird auch aus einer Stelle in den Annales Ordinis S.
Benedicti deutlich. Dort bekennt der Autor, da ihm selbst nicht viel am Orgelspiel liege. Er
liRt aber keinen Zweifel daran, daB es in diesem Punkt nicht um persénliche Vorlieben gehen
kénne. Denn das entscheidende Motiv fiir die Prisenz der Orgel in der Kirche sei ihre Vorbild-
haftigkeit, die aus ihrem Symbolgehalt hervorgehe: So wie die Pfeifen der Orgel, wiewohl
nach Gewicht und GréRe unterschiedlich, sich zu einer Melodie vereinten, so sollten auch
die Menschen, inspiriert vom Heiligen Geist, in einer Gesinnung zusammenkommen.*®

2 Cantus quidem firmus in divinis officiis a sanctis Doctoribus institutus est, ut Gregorio
Magno, Ambrosio et aliis. Biscantus autem in officiis ecclesiasticis quis adinvenerit, ignoro;
pruritui aurium videtur magis deservire, quam devotioni, quamvis pia mens etiam in his
fructum referat audiendo*’. Gerbert, De Cantu 11, 97.

2 Fellerer, ,,Kirchenmusikalische Vorschriften‘‘, 4, Anm. 31.

2% Antiqui enim solebant in sacrificiis his uti artibus: unde et nos in Divinis officiis utimur
organis. Tota ecclesia est organum Dei ..."". Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1635.

25

,,Non igitur aberramus, si tantorum patrum vestigia, ut possumus, imitamur ... Ego siquidem
in modulationibus organicis non multum delector: sed per hoc ad intelligendum excitor,
quod sicut multimodae fistulae varii ponderis et diversae magnitudinis in unam agitae con-
veniunt cantilenam: ita homines in unam debent convenire sententiam, a spirito sancto inspi-
rati, et in unum convenire voluntatem‘. Gerbert, De Cantu 11, 144.

42



Allerdings erklangen neben der Orgel auch andere Musikinstrumente in der Kirche.
Denn wiederum sind die vielen Verordnungen und Verbote hinsichtlich des
Gebrauchs von Instrumenten ein deutlicher Hinweis fiir die Uberschreitung des-
sen, was sie beinhalteten. So betitigten sich nach Aussage der Quellen manche Kleri-
ker gern auch als zoculatores*®, die tanzten und Instrumentalmusik machten?®? und
die sich am Hauptaltar mit Wiirfelspiel vergniigten*® Andere Klagen gehen dahin,
dal sich Ménche wihrend der Mahlzeit, statt der Lectio zuzuhoren, von Spielleu-
ten Tafelmusik machen lassen oder ihren Schauspielereien zuschauen?® Vom Abt
von Jumieges heillt es, daB er eine Reihe von Spielleuten in seinen Diensten habe
und sich zudem mit allen moglichen Frauen umgebe.*® Wie wenig willkommen die
Spielleute der offiziellen Kirche waren, wie sehr diese ihren schlechten EinfluR
firchtete, geht schlieflich daraus hervor, da® man ihnen das Abendmahl verwei-
gerte X!

Neben diesen Quellen, die dem Spielmannswesen gegeniiber eine feindliche Hal-
tung belegen, begegnen wir vereinzelt auch Zeugnissen, die emotionslos von Spiel-
leuten in der Kirche als von etwas Selbstverstindlichem sprechen. So ist in einem
Vermerk, der ins 23. Jahr der Regierung Eduards I. von England (1272—1307)
datiert ist, von Spielleuten die Rede, die am Altarbild der heiligen Jungfrau in der
Kirche menestralciam suam ausgefithrt hitten** Aus der Chronik der Ménche der
Abteil St.Alban in der Nihe von London geht hervor, daR man im 13. Jahrhundert
bei Abtswahlen den Charakter des Gottesdienstes dadurch feierlicher gestaltete,
dall man Musikinstrumente erklingen lie@3.

Die Quelle gibt eine recht detaillierte Beschreibung dieser Zeremonie. Der zum Abt Erwihlte
schreitet mit den anderen kirchlichen Wiirdentrigern in feierlicher Prozession zum Hochaltar,
um dort dem heiligen Alban, dem Namenspatron der Kirche, vorgestellt zu werden. Wihrend-
dessen erklingen Trompeten und Schalmeien, die Kerzen am Altar sind entziindet, der Heili-
genschrein ist enthiillt. Der zukiinftige Abt streckt sich lang vor den Altar hin und bittet, sei-

% Synod. Cahors, Rodez und Toul: ,,Item praecipimus, quod clerici non sint ioculatores, goliardi

seu bufones etc. ...“". Bechthum, Beweggrinde, 176.

Synod. Arezzo: ,,De poena Clericorum coherizantium vel sonantium Instrumenta‘’. Mansi,
Collectio nova XXVI, 214.

,,Et quod est dictu horribile factoque nefandius, in ipsis ecclesiis, dum divina celebrare deberent
officia, etiam super sacris altaribus, ubi corpus et sanguis redemptoris nostri per sacerdotum
mysterium consecratur, non sine nota haereticae pravitatis ad taxillos ludere non verentur,
nomen creatoris ipsius et virginis gloriosae et aliorum Sanctorum domini ... blasphemantes®.
Bechthum, Beweggrinde, 173, Anm. 455.

Synod. Paris: ,,Ut in mensa eorum fiat sacra lectio. Statuimus etiam, ut in mensa, saltem in
principio et in fine, coram eis sacra lectio recitetur; et ne in mensa histriones vel mimos vel
eorum audiant instrumenta‘‘. Salmen, Der fabrende Musiker, 64, Anm. 92.

Odon Rigaud: ,,Monuimus eum ... quod historiones ab officio suo arceret ... item quod con-
sortia mulierum quarumgque penitus evitaret''. Aubry, ,,La musique*, 508.

Corpus iuris canonici: ,,Ystrionibus sacra non committantur mysteria‘".

,,Johanni simphonistae seniori et Johanni simphonistae juniori menestrallis cantuar. facienti-
bus menestralciam suam coram ymagine beate marie in ... (unleserlich)*. Nagel, Geschichte
der Musik, 107.

27

28

29

30

33
32

43



nes Amtes fiir wiirdig befunden zu werden. AnschlieRend beten alle das Pater noster, dann
folgt Oratio, Segen und schlieRlich das Benedicamus Domino >

Aus der Tatsache aber, daf Spielleute in Kirchen und Kléstern ein- und ausgingen,
dal sie am Altar sowohl wie im Refektorium ihre Dienste verrichteten und daR sie
bei besonderen Anlissen sogar einen Platz im Gottesdienst einnahmen, wird deut-
lich, daf sie nicht gleichzeitig durchweg als ministri Satanae verteufelt werden
konnten. Es muR also gewisse Unterschiede in der Bewertung dieses Berufsstandes
gegeben haben. Neben jenen, die als Teufelsdiener angesehen wurden, gab es offen-
sichtlich Musiker, die sich nach kirchlicher Beurteilung stets ihrer Abhingigkeit
von der Gnade des Himmels bewuf3t blieben, so dafl ihr Spiel im Dienste dieser
Uberzeugung gesehen und akzeptiert werden konnte.

Auch aus einem anderen Grunde ist es unwahrscheinlich, daf die Spielleute
generell verteufelt wurden. Denn dieser Stand setzte sich aus Angehorigen unter-
schiedlicher sozialer Schichten zusammen, die — sei es aus Vergniigen, sei es aus
Not — musizierend und vagierend durchs Land zogen.

Die recht- und ehrlosen Gaukler, die, von Stadt zu Stadt ziehend, ihr Publikum
mit Kopfstand, Messerwerfen und dem Vortrag lasziver Liedchen unterhielten,
waren nur ein Element im Erscheinungsbild mittelalterlichen Spielmannswesens.
Daneben gab es Biirger, die mit ithren Gesingen darauf abzielten, ihre Zuhorer
moralisch zu stiitzen. Thomas von Chabham (ca. 1220) teilt in diesem Sinne die
Spielleute in drei Kategorien ein: ,,Einige verbiegen und verindern ihre Korperfor-
men durch torichte Spriinge und Bewegungen, oder sie entblofen sich auf die
albernste Weise, oder sie verkleiden sich mit abschreckenden Masken ... Andere,
die diese Direktheiten zwar unterlassen, benehmen sich dennoch verbrecherisch,
indem sie Beschimendes und Schindliches iiber Abwesende sagen, nur um irgend-
welchen Leuten zu gefallen ... Eine dritte Kategorie von Spielleuten hat Musik-
instrumente, um den Menschen Freude zu machen. Von denen gibt es wiederum
zwel Arten: Manche singen ihre Lieder nur, um die Leute zum Leichtsinn zu ver-
fihren. Andere dagegen besingen Taten von Herrschern und Heiligen und bereiten
den Menschen auf diese Weise Vergniigen*'.** Noch 1417 belegt Nikolaus von Cosel

3 ... et ducatur modeste et ordinate (assistente Priore ei in uno latere, Suppriori in alio, cum

aliis dignioribus ecclesiae personis propinquius) in ecclesiam; et praesentetur Deo et Sancto
Martyri Albano, ad majus altare, pulsato classico, sonantibus chalamis (quos ,burdones’
appellamus) cum horologio, accensisque cereis circa altare, et discooperto feretro. Et toto
corpore prostratus, electus oret breviter, sed praecordialiter, ut dignus tanto honore habea-
tur. Et tacta nola, cui ,muta‘ vel ,scilla‘ est nomen, terminetur sonitus ille, et totus tumul-
tus, dicaturque ab omnibus ,Pater noster‘. Et Prior ,Et ne nos® Versiculus ,Salvum fac servum
tuum, Deus meus. Mitte ei, Domine, auxilium de sancto, et de Spiritu tuere eum. Dominus
vobiscum et caetera. Oratio ,omnipotens sempiterne Deus, dirige hunc famulum tuum in viam
salutis aeternae, ut, te donante, tibi placita cupiat, et tota virtute perficiat, per Dominum
nostrum Jhesum Christum, Filium tuum, qui tecum vivit‘. Et respondeat inv. ss. d. per ,Domi-
nus vobiscum® et ,Benedicamus Domino Deo‘‘‘. Gesta Abbatum, 520f.

,,Quidam transformant et transfigurant corpora sua per turpes saltus et per turpes gestus, vel
denudando se turpiter, vel induendo horribiles larvas ... alii qui nihil operantur sed criminose
agunt, ... dicunt opprobria et ignominias de absentibus ut placeant aliis ... tertium genus

44



eine entsprechende Klassifizierung, auf deren Basis er entscheidet, welchen Spiel-
leuten das Abendmahl zu gewihren bzw. zu verweigern ist: ,,Hierzu ist zu sagen,
daB manche Spielleute stindig dummes Zeug reden und sich ihren Herren gegen-
iber boshaft und schlecht benehmen. Die sollen vom Abendmahl ausgeschlossen
werden. Von den anderen, die Musikinstrumente spielen, gibt es zwei Sorten: Die
einen treiben sich in Wirtschaften herum, und es ist ihnen ginzlich gleichgiiltig, ob
sie Gutes oder Schlechtes bewirken. Die sind ebenfalls auszuschlieBen. Die anderen
sind an Konigs- oder Fiirstenhofen angestellt und dienen jenen zur Entspannung
und zu ihrem Ansehen. Die sollen sowohl das Abendmahl als auch Lohn fir ihre
Arbeit bekommen*.**

Damit ist eine Unterscheidung in ,,gute’‘ und ,,bose’ Musiker bereits bei den
Spielleuten im engeren Sinne belegt, bei Menschen also, deren ureigenes Tun das
Musizieren ist. Eine solche Differenzierung mufl aber auch fiir diejenigen Musikan-
ten gegolten haben, die zwar nicht im strengen Sinne dem Spielmannsstand ange-
horten, die aber gleichwohl in offenbar hellen Scharen die Szene belebten, die
vagierenden Kleriker.

Ein vornehmer Vertreter dieser Gruppe diirfte der Liitticher Bischof Albrecht
gewesen sein, der, als er sich Ende des 12. Jahrhunderts auf einer Romreise befand,
als Spielmann verkleidet, mit seinem Harfenspiel eine Hochzeitsgesellschaft unter-
hielt** Was ihm zur Unterhaltung gedient haben mag, entsprang fiir viele seiner
Standesgenossen wirtschaftlicher Notwendigkeit. Studenten oder Theologen, die
nach abgeschlossenem Studium keine Pfriinde gefunden hatten und die sich ihren Le-
bensunterhalt auch nicht durch den Eintritt in ein Kloster sichern mochten, zogen
singend und musizierend von Kloster zu Kloster, von Stadtkirche zu Stadtkirche,
boten ihre Dienste an und erhielten dafiir Nahrung und Unterkunft. Worin im Ein-
zelnen ihre Dienstmoglichkeit bzw. -willigkeit bestand, wissen wir nicht. Da es
sich aber um mehr oder weniger gebildete Leute handelte, die nicht nur lesen und
schreiben, sondern auch Latein konnten und die Liturgie beherrschten, werden sie
in vielen Bereichen Aufgaben ibernommen haben. Vielleicht waren sie es, die mit
ithrer Vagantenpoesie den Mdnchen musikalische Tafelfreuden vermittelten. Viel-
leicht halfen sie im musikalischen Gottesdienst, sei es mit Gesang, sei es mit Instru-
mentalspiel. Vielleicht auch sorgten sie bei Prozessionen und geistlichen Spielen
fiir die musikalische Ausgestaltung. Da sie abhingig waren vom Wohlwollen ihrer

histrionum qui habent instrumenta musica ad delectandum et talium sunt duo genera: Qui-
dam ... cantant ... diversas cantilenas ut moveant homines ad lasciviam ... alii ... qui cantant
gesta principum et vitam sanctorum et faciunt solatia hominibus*. Wareman, Spielmanns-
dichtung, 73.

,,Dicendum est, quod quidam sunt histriones, qui semper loquuntur turpia verba et vicia
dominorum et malicias exercent. Illi sunt deponentes et illis denegandum est corpus Christi.
Alii histriones, qui ludunt in musicis instrumentis, et illi sunt duplices. Quidam sunt, qui
currunt per thabernas non curantes, utrum bene vel male faciunt et talibus eciam est dene-
gandum corpus Christi. Alii sunt circa curias regum vel principum et honestorum civium et
serviunt eis ad refrigerium capitis et facierum eorum, et illis est dandum corpus Christi et
labor illorum est solvendus.‘‘ Salmen, Der fabrende Musiker, 69.

%% Bechthum, Beweggriinde, 97.

35

45



jeweiligen Brotgeber, werden sie diese Dienste in der Regel auch in angemessener
Weise ausgefiihrt haben. Wenn dennoch in den Konzilsbeschliissen, von denen die
oben zitierten nur eine kleine Auswahl bilden, von allen moglichen Ausschreitun-
gen der clerict vagantes bis hin zum Wiirfelspiel auf dem Altar die Rede ist, so ist
darin wohl weniger ein charakteristisches Element spielméinnischen Wesens in der
Kirche zu sehen; vielmehr scheint es sich hier um Auswiichse eines ehedem wenn
nicht akzeptierten, so doch offensichtlich geduldeten Phinomens zu handeln, um
ein Zeugnis fiir eine der kirchlichen Kontrolle entglittene Entwicklung. Eine Besta-
tigung dieser Sichtweise ist mit einer Bemerkung des Aegidius von Zamora gegeben,
nach der alle Musikinstrumente wegen des Milfbrauches, den die Spielleute mit
ihnen betrieben hitten, vom Gebrauch in der Kirche ausgeschlossen worden seien,
und nur noch die Orgel zur Ausfithrung von ,,diversis cantibus, et in prosis, in
sequentiis et in hymnis‘‘*7 herangezogen werde. Und auch eine Textstelle bei Bert-
hold von Regensburg deutet in diese Richtung. Dort heit es, da der Herr alle
Musikinstrumente zu seiner eigenen Ehre und zur Erholung der Menschen geschaf-
fen habe, und daR es die Kirche gewesen sei, die sie zum Lobe Gottes im Rahmen
der scientia theatrica eingerichtet habe. Nun aber wiirden sie die Spielleute zum
Teufelsdienst miRbrauchen.*®

Nicht das Instrumentalspiel schlechthin also erregte Anstof3, sondern der MiR-
brauch, der mit ihm getrieben wurde; und die Spielleute galten nicht schlechthin
als ministri Satanae, sondern nur dann, wenn sie aus einer dem christlichen Gedan-
kengut widersprechenden Gesinnung heraus musizierten.

Wenn ihnen damit trotz aller Einschrinkungen eine gewisse Bedeutung im Rah-
men des kirchlichen Lebens zukam, so ist zu fragen, wie diese sich konkret aus-
wirkte. Hiertiber geben die Quellen nur kiimmerliche Aufschliisse. Aegidius Zamo-
rensis nennt Prosen, Sequenzen und Hymnen als diejenigen Formen, die nach dem
Ausschluf der tbrigen Musikinstrumente nun auf der Orgel gespielt wiirden und
legt damit die Vermutung nahe, daR sie vorher auch auf anderen Instrumenten aus-
gefithrt wurden. In dem genannten Prager SynodalbeschluR ist von instrumental
begleiteten ,,runteli* die Rede, wohl ein- oder mehrstimmigen Reigenliedern in
Rondeau-Form?® Auch der Beleg aus den Gesta Abbatum Monastern St. Albani
liRt, obgleich Angaben tber das ausgefiihrte Repertoire fehlen, diesbeziiglich einige
Schliisse zu. Wenn es dort heilt, der Abt ,,praesentetur Deo et Sancto Martyri
Albano, ad majus altare, pulsato classico, sonantibus chalamis (quos ,burdones’
appellamus) ...“ dann iRt das fiir die Musik drei Moglichkeiten zu:

37 Et hoc solo musico instrumento [sc.organo] utitur ecclesia in diversis cantibus, et in prosis,

in sequentiis, et in hymnis, propter abusionem histrionum eiectis aliis communiter instru-
mentis‘‘. GS 11, 388b.

,,Septima theatrica .i. sciencia representans ludos musicorum instrumentorum, que omnia
instituit ecclesia, primum ad laudem Dei, sed nunc convertuntur ad sevicium dyaboli ... cum
tamen omnia Dominus instrumenta musica, .i. fiellas, cytharas, tympanum, fistulam, tybiam
et hujusmodi excogitavit ad hominum recreationem et suum honorem*. Schénbach, ,,Stu-
dien‘’, 56.

3% Vgl. Spanke, ,, Tanzmusik*, 160.

38

46



1. Die Schalmei konnte eine Melodie gespielt haben, zu der die Trompete eine
Bordun- oder Ostinato-Begleitung ausgefithrt hitte.

Beide Instrumente gehéren den Haut instruments an®’, die hauptsichlich im Rahmen repri-
sentativer Veranstaltungen Verwendung finden. Thre Einsatzméglichkeiten sind aber unter-
schiedlich. Wihrend die Schalmei ein melodiefihiges Instrument ist, dessen Tonvorrat etwa
eine Oktave betrigt, liegt die Leistungsfihigkeit einer mittelalterlichen Geradtrompete nicht
in ihrem Tonumfang, — dieser umfaft nur 3 bis 5 Téne — sondern in ihrer Lautstirke. Ihre
Verwendbarkeit ist dementsprechend eingeschrinkt. Zum einen kann sie als Soloinstrument
zum Schmettern einfach strukturierter Fanfaren dienen, zum anderen im Ensemble eine Bor-
dun- oder Ostinato-Begleitung ausfiihren.

2. Schalmei und Trompete konnten unisono eine einfache, fanfarenartige Melodie
geblasen haben.

3. Die Instrumente konnten nicht simultan, sondern in unmittelbarer Aufeinan-
derfolge erklungen sein.

Damit kann tiber die Rolle von Spielleuten und Instrumentalmusik in der Kirche
zusammenfassend gesagt werden, dal Spielleute nicht generell vom kirchlich-got-
tesdienstlichen Bereich ausgeschlossen waren, und daf auch Instrumentalmusik
einen Anteil am gottesdienstlichen Geschehen haben konnte. Wie allerdings im
Detail diese Instrumentalmusik aussah, liflt sich nur vermuten. Und ginzlich
unklar bleibt, ob Instrumente in der uns tberlieferten kirchlich-mehrstimmigen
Musik eine Rolle gespielt haben, da die Quellen hieriiber keine Auskunft geben.

Kirche und Tanz

SchlieBlich ist neben Mehrstimmigkeit und Instrumentalspiel als drittes Phinomen,
das geeignet war, die kirchlichen Normen zu sprengen, der Tanz zu nennen. Hier
liegen die Dinge entsprechend wie im Falle der Spielleute und ihrer Musikinstru-
mente. Nicht der Tanz schlechthin kollidiert mit den kirchlichen Vorstellungen,
sondern nur gewisse Auspriagungen und Auswiichse.

Das ganze Mittelalter hindurch versucht die Kirche mittels Ermahnungen und
Verboten, die Tanzlust von Klerikern und Gemeindemitgliedern zu bindigen, offen-
sichtlich jedoch ohne nachhaltigen Erfolg. Immer wieder ist in den Konzils- und
Synodal-Akten die Rede vom Tanz auf Friedhofen und im Kircheninnern, immer
wieder werden die Verantwortlichen aufgefordert, die Tinzer zu bestrafen, wobei
als Strafmal einmal eine einfache Ermahnung, ein anderes mal die Exkommuni-
kation angegeben wird *!

%" Auf die Kategorien Haut und Bas werde ich im Zusammenhang mit der weltlichen Instrumen-
talmusik eingehen. Vgl. Kapitel II, 59—63.

Conc. Budense: ,,Prohibeant etiam sacerdotes sub poena excommunicationis chorae in coe-
meteriis vel in ecclesiis duci, quia, ut ait Augustinus, melius est festivis diebus fodere vel
arare, quam choreas ducere‘. Vgl. hierzu auch die bei Gougaud, ,,La Danse dans les Eglises™
und bei Fellerer, ,,Kirchenmusikalische Vorschriften® angefiihrten Quellen.

41

47



Was sich hinter dieser aus heutiger Sicht eher undurchsichtigen Tanzlust verbirgt, hat Curt
Sachs deutlich gemacht. Beschreibungen wie diejenige des Giraldus Cambrensis, nach der
»Midnner und Frauen bald in der Kirche, bald auf dem Kirchhof, bald im Singereigen um den
Kirchhof herum plétzlich zu Boden stiirzen und zuerst gleichsam in Ekstase hingerissen und
ruhig, dann aber wie in Raserei aufspringen und Handwerke, die an Festtagen nicht erlaubt
sind, mit Hinden und FiiRen darstellen ...**? sind ihm nicht Zeugnisse fiir die Existenz eines
,,heidnischen Restes* im christianisierten Mittelalter; vielmehr sieht er darin ,,ein Stiick eksta-
tischen Seclenlebens, das seit der Steinzeit durch unzihlige Rassenzustrome und Kulturbil-
dungen verstellt und zugedeckt, aber nicht erstickt werden konnte und im giinstigen Moment
iiber alle Hemmungen hinweg ausbrechen muBte*.* Der Tanz als unmittelbarer Gefiihlsaus-
druck wird zum Ventil, wann immer der Druck durch persénliches (Krankheit, Tod, Armut
etc.) oder kollektives Ungliick (Pestseuchen, Kriege, Ausbeutung) so grof wird, daR er sich
anderweitig keinen Raum mehr schaffen kann.

Jedoch unterlagen nicht alle Erscheinungsformen des Tanzes einer strikten Verur-
teilung durch die Kirche. Manchen Maglichkeiten tinzerischen Ausdrucks gegen-
iber, die nicht nur von Laien, sondern auch von Geistlichen ausgeiibt wurden,
nahm diese offenbar eine ambivalente, wenn nicht positive Haltung ein. Die Quel-
len spiegeln Ablehnung sowohl wie emotionsloses Akzeptieren und Férderung. So
klagt 1263 Odon Rigaud in seinem Visitations-Protokoll, die Ménche des Klosters
St.Yldevert wiirden sich ziigellos benehmen, indem sie durch die Dorfer tanzten
und dabei /e vireli auffihrten** Demgegeniiber werden gegen die Gewohnheit der
Ménche von Chalon-sur-Sadne, zu Pfingsten nach dem Completorium einen Tanz
auf der Wiese zu tanzen, keine Bedenken erhoben. Es wird lediglich ausgefiihrt,
der Dekan solle das Ven: Sancte Spiritus anstimmen, und auch die anderen soll-
ten, wenn es ihnen danach wire, ,,cantilenas suas singen — dies freilich auf latei-
nisch*® Johannes Decanus, ein deutscher Kleriker des 14.Jahrhunderts, dichtete
fir das Fest der Unschuldigen Kindlein eigens passende Tanzlieder.*®

DaR gerade dies Fest, an dem die im Kloster aufwachsenden Kinder aus ihren Reihen einen
Bischof wihlen durften, der mit unumschrinkter Vollmacht einen Tag lang das Geschehen
bestimmte, bisweilen den kirchlichen Toleranzrahmen sprengte, zeigt eine andere Quelle. Das
Konzil von Cognac bedroht diejenigen, die am Festum Innocentium Tinze und die Wahl eines
Kinderbischofs zulassen, mit dem Kirchenbann, wobei sich der Zorn aber nicht gegen den
Tanz an sich, sondern die Unsitte zu richten scheint, den Gottesdienst an diesem Tage durch

lautes Geldchter, Streitereien und allgemeine Unordnung zu storent’

42 Sachs, Weltgeschichte des Tanzes, 171.

4 Sachs, a.2.0.

,,Jtem clerici vicarii ac etiam capellani in festivitatibus quibusdam ... dissolute et scurriliter se
habebant, ducendo choreas per vicos et faciendo le vireli*. Aubry, ,,La Musique®, 507.

,,Post completorium fit chorus in prato. Decanus cantionem primam Veni Sancte Spiritus,
caeteri suas dicant, qui voluerint, latine tamen®’. Gerbert, De Cantu 11, 104.

Spanke, ,,Tanzmusik*, 148.

,,Rursus cum in balleatione, quae in festo sanctorum Innocentium in quibusdam ecclesiis
fieri inolevit multae rixae, contentiones et turbationes, tam in divinis officiis quam aliis con-
sueverint provenire, praedictas balleationes ulterius sub intimatione anathematis fieri pro-
hibemus necnon et episcopos in praedicto festo creari, cum hoc in ecclesia Dei ridiculum
existat, et hoc dignitatis episcopalis ludibrio fiat*’. Gougaud, ,,La Danse dans les Eglises®, 13.

45

46
47

48



Damit laft sich zusammenfassen, daf Musik in der Kirche primir die wiirdige und
schone Ausfiihrung des Chorals, das Singen non voce sed corde ist. Dies geht aus
den AuRerungen kirchlicher Autorititen hervor, und dies ist auch die Vorstellung,
die der Cantus berschriebenen Darstellung im Tacuinum Sanitatis zugrunde liegt,
die — als ein Beleg fiir reale, alltigliche Auffiihrungspraxis — unseren Ausgangs-
punkt bildete.

Jenseits dessen gibt es in der mittelalterlichen Kirche mit Mehrstimmigkeit,
Instrumentalspiel und Tanz jedoch musikalische Erscheinungen, die das Ideal des
,,Aus dem Herzen Singens*‘ gefihrden konnen. Zwar sind die drei genannten Pha-
nomene nicht aus sich heraus schlecht und verdammenswert. Mehrstimmigkeit ist
willkommen, wenn die Integritit des Cantus gewahrt bleibt, die Spielleute sind
solange keine munistri Satanae, wie sie ihre Instrumente zum Lobe Gottes einset-
zen, und Tanz wird als Ausdruck frommer Gefithle gewertet, wenn sich die dabei
frei werdenden Emotionen im Rahmen halten. Auf der anderen Seite aber ist jenen
drei Erscheinungen die Tendenz zum verweltlichenden Auswuchs immanent, zu
einer Entwicklung, die leicht aus den Fugen geraten kann, und die infolgedessen
von Zeit zu Zeit einer energischen Korrektur bedarf. So gesehen richten sich die
zitierten Verbotszeugnisse nicht gegen Mehrstimmigkeit, Spielmannswesen und
Tanz an sich, sondern, wie Aegidius Zamorensis sagt, gegen die abusio dieser musi-
kalischen Aktivitéten.

49



DIE WELTLICHE MUSIK

Neben der Kirchenmusik wird im Tacuinum Sanitatis auch die weltliche Musik in
ithrer fiir die Menschen wohltitigen Funktion dargestellt. Zwei Abbildungen zei-
gen je eine Erscheinungsform weltlich-musikalischen Geschehens: Die artifizielle,
vokal-instrumentale Mehrstimmigkeit einerseits und die rein instrumentale, aus
dem Stegreif ausgeflihrte Tanzmusik andererseits.

Die artifizielle Mebrstimmigkeit

Auf £.103" der Handschrift findet sich unter der Uberschrift ,,Organare cantum
vel sonare'‘ die Darstellung einer aus einem Sidnger, einem Portativ- und einem
Fidel-Spieler bestehenden Musiker-Gruppe. Der Singer ist deutlich ins Zentrum
geriickt, wihrend die beiden Instrumentalisten, rechts und links von ithm plaziert
und in der Haltung auf ihn bezogen, leicht in den Hintergrund verwiesen sind.
Offenbar soll der Sdnger als zentrale Figur des musikalischen Geschehens erkenn-
bar sein.

Der unter dem Bild angeordnete Text gibt gemiR der oben erlduterten Struktur
der drztlichen Hausbiicher Auskunft iber Natur, Nutzen und Schaden der Musik
fir die Gesundheit sowie iiber die Vermeidung des Schadens und iber ihre
Bekommlichkeit: ,,Einen Cantus proportionsgerecht singen bzw. spielen: Die Natur
des Gesanges ist irgendwie rauh und der Gesang gewaltsam. Vorzuziehen: wenn
das Spiel die Stimme in konsonierenden Verhiltnissen begleitet. Nutzen: verur-
sacht Wohlgefallen, wenn man angenehm singt. Schaden: verursacht Abscheu,
wenn man verborgen und miténend singt. Verhiitung des Schadens: Wenn der
Gesang mit der Melodie wieder in Einklang gebracht wird. Zutriglich fiir alle Lebens-
alter, Complexionen, Jahreszeiten und Gegenden.”**®

Die Frage, wie die Uberschrift ,,Organare cantum vel sonare‘ zu iibersetzen ist, bedarf einer

ausfiihrlicheren Erorterung. Unterkirchers Vorschlag ,,Gesang mit Orgelbegleitung oder Sai-

tenspiel* scheint mir den gegebenen Sachverhalt nicht genau zu treffen.

Grundsitzlich erlaubt die Vokabel organare mehrere Ubersetzungen:

1. Orgel spielen

2. Die vox organalis zum Cantus musizieren

3. Nach den pythagoreischen Intervallproportionen musizieren

Die unter 3. genannte Bedeutung begegnet wiederum in zweierlei Zusammenhang: Zum einen

erscheint sie in Verbindung mit instrumentum. In diesem Fall ist das Wort solchen Instru-

menten als kennzeichnendes Adjektiv beigegeben, deren Bauweise die Demonstration der
pythagoreischen Proportionen zuldRt, wie Orgel, Monochord und Glocken. Zum anderen
begegnet das Wort in Zusammenhang mit vox. Vox organica zielt — entsprechend wie instru-

mentum organicum — auf das Singen in sauberen Proportionen, kann daneben aber auch den
Aspekt des stimmlichen Wohlklangs meinen.*’

48 Organare cantum vel sonare: Natura est quaedam rauca et cantus violentus. Electio: Quod

est proportionatus concorditer voci. iuvamentum: inducit delectationem, quando cantat sua-
viter. Nocumentum: inducit fastidium quando oculte et discorditer cantant. Remotio nocu-
menti: si reducatur ad concordiam melodie. convenit omnibus etatibus, complexionibus,
temporibus et regionibus*‘. Unterkircher, a.a.0., 136.

4 Vgl. hierzu Reckow, Artikel ,,Organum*‘ in HmT.

50



Organye ammmul fonare-£13 ¢ qoam vaucha 7ememotent”Cleetd ¢ ¢ goinonatronit
Lot W, ipuar dteca tone gn canae fuame (acuni. monae fatho g qi aclie 7
oufcozdic cmear Remo nacti i reducafao cdordiay melodie Seouene oib; ecanbiraploiby
tp1bs 7 ivgiotb;.

Tafel 3: Tacuinum Sanitatis in Medicina, Organare cantum vel sonare.

51



Im gegebenen Zusammenhang ist die Formulierung organare cantum wohl im letztgenannten
Sinn zu verstehen. Die unter 1. genannte Bedeutung hitte die Ubersetzung ,,Einen Cantus
auf der Orgel spielen oder erklingen lassen* zur Folge. Sie wiirde also nur einen der drei Musi-
ker beriicksichtigen, was fiir eine Uberschrift, die ja ein Ganzes in eine Kurzform bringen
soll, unbefriedigend wire. Die zweitgenannte Bedeutung wiirde die Vorstellung wachrufen, es
handle sich um die Ausfithrung eines Organums, womit sich der weltliche Rahmen des Gan-
zen schlecht vertrigt. Einzig die dritte Bedeutung, nach der ein wohlklingendes, in reinen
Intervallproportionen sich vollziehendes Musizieren gemeint wire, stimmt mit den Erliute-
rungen im Textabschnitt zusammen. Denn dort wird ebenfalls — in der Electio — der Aspekt
des proportionsgerechten Singens angesprochen, indem darauf hingewiesen wird, daR Stimme
und Instrumente in konsonierenden Verhiltnissen verlaufen sollen. Und der Aspekt des stimm-
lichen Wohlklanges bzw. seiner Negation, des Mifklangs, wird ebenfalls — im Juvamentum
und Nocumentum — als Folge des Vorhandenseins bzw. Ausbleibens der concordantia aufge-
fiihrt. Aus der Gegeniiberstellung von organare und sonare scheint schlieRlich hervorzugehen,
daR mit organare im gegebenen Fall nicht die instrumentale, sondern die vokale Bedeutungs-
komponente des Wortes angesprochen wird und damit die Aktivitit des Singers gemeint ist,
wihrend sich sonare auf die beiden Instrumentalisten bezieht.

Damit geht es in der beschriebenen Darstellung um die Ausfithrung einer Musik,
bei der es sowohl auf die Beachtung der Regeln der ars musica, als auch auf klang-
liche Schonheit ankommt. Der erliuternde Text prizisiert dies vor allem hinsicht-
licht des Gesanges. Was hier gezeigt und gemeint ist, ist nicht die natura cantus,
die ja rauh und grob ist, sondern eine arsgerechte und wohlklingende Selektion
aus dem Gesamtmaterial stimmlicher Erscheinungsmoglichkeiten.

Die doppelte Forderung nach proportionsgerechtem und wohlklingendem Musi-

zieren — ein primdr theoretisches und ein primir praktisches Postulat — spiegelt
sich auch in den dargestellten Instrumenten. Denn Portativ sowohl wie Fidel wer-
den diesem Anspruch gerecht.

S0

32

Das Portativ ist nicht nur ein beliebtes Demonstrationsobjekt fiir die pythagoreischen Inter-
vallproportionen; auch im Bereich der musikalischen Praxis gehort es zu den angesehensten
und kostbarsten Instrumenten. Anschaulich belegt dies Filippo Villani, der in seinem Nach-
ruf auf Francesco Landini folgende Beschreibung des Portativs als des von Landini bevorzug-
ten Instruments gibt: ,,Die Orgel ist aus ziemlich vielen Pfeifen zusammengesetzt, innen mit
groRer Kunst gebaut und den mannigfachsten Zwecken angepaflt infolge aufrecht gestellter,
auBerordentlich zarter Rohren, die schon bei allerleisester Berithrung verletzt werden kon-
nen; ferner infolge der hohlen Eingeweide des Korpers, dessen aufrecht stehender Teil, wenn
man ihn auch nur um Haaresbreite verriickt, sofort verdorben wird und dann — nachdem
man durch die Blasebilge Wind hineingeschickt hat — die brausenden Stimmen in Dissonan-
zen zusammentreibt. Wird aber alles, was zum Gefiige und zur Ordnung gehdrt, an seinen
richtigen Ort gestellt, so klingt das Instrument gemiRigt, und der Ton bleibt zufolge der vom
Spieler erzeugten Konsonanzen einwandfrei, weil alles vermieden ist, was vorher dissonanten
Lirm verursachte.*®°

,,Musicum instrumentum organum tantis compositum fistulis, tantis interius contextum
artificiis, tamque dissimilibus proportionatum servitiis, expositis tenuissimis cannulis, quae
facile etiam contactu perminimo laeduntur; et extenteratis visceribus instrumenti, quorum
stilus, si locis dimovetur suis per lineae spatium, corrumpitur, et intromissum follibus spiri-
tum stridulis compellit vocibus dissonare; omnibus remotis, quae ad compagem eius et ordi-
nem pertinerent, temperatum et consonantiis modulantium restituat in integrum, emendatis
quae dissonantiam obstrepebant®. Text und Ubersetzung bei Schering, Studien, 57.



51

52

53

Wenn Villani damit die Orgel als ein anfilliges Instrument mit einem komplizierten Mecha-
nismus bezeugt, so lilt dies auch Schliisse auf ihren gesellschaftlichen Ort zu. Wihrend die
Herstellung und Pflege anderer Instrumente, wie Fidel, Fléte und Schalmeti, keine allzu groRen
Anforderungen stellte und esdaher zum Metier des Spielmanns gehérte, sein Instrument selbst
zu bauen, war der Orgelbau mit der Herstellung der metallenen Orgelpfeifen, des komplizier-
ten Mechanismus und des schwierigen Einstimmverfahrens Sache des Fachmannes. Der aber
wollte bezahlt sein, was wiederum iiber die Méglichkeiten armer, bei Tanzereien und sonsti-
gen Lustbarkeiten spielender Musiker hinausgegangen sein diirfte. So ist es wahrscheinlich,
dal die Portativorgel ihren Platz bei den Mitgliedern des Biirgertums und des Adels hatte, bei
den litterati, die sowohl das Geld wie auch den Geschmack hatten, sich an der subtilitas des
Instruments erfreuen zu kénnen.

Dies wird durch weitere Quellen bestitigt. Wenn Villani in seinem zitierten Nachruf berich-
tet, daB der blinde Landini es vermochte, ,,die Orgel mit gréRerer Kunst und SiiRe zu spielen,
und zwar mit so iiberaus schneller Hand — wobei er jedoch immer den Takt einhielt —, daB
er alle Organisten, deren man sich hitte erinnern kénnen, ohne Zweifel bei weitem iiber-
traf“’! so geht aus einer anderen Quelle hervor, daR er dies mit Vorliebe in der Gesellschaft
der besagten litterati tat. Bei dieser Quelle handelt es sich um das 1389 von Giovanni da Prato
verfate Paradiso degli Alberti, eine Beschreibung abendlicher Zusammenkiinfte im Paradiso,
einer florentiner Villa, die von der Familie Alberti bewohnt wurde. Dort heiRt es, daR ein hiu-
figer Gast dieser Soireen, zu denen sich im iibrigen vornehmlich Philosophen und sonstige
Gelehrte einfanden und die weitgehend mit der Diskussion philosophischer Themen ausge-
fullt waren, Francesco Landini war. Von ihm wird berichtet, daf er sich nicht nur an den
Gesprichen beteiligte, sondern zu gegebener Zeit den Gisten auch auf seinem Organetto vor-
spielte. Hier nun kann sich Giovanni da Prato — dhnlich wie Villani — nicht genug tun, Lan-
dinis Kénnen und die Schonheit seines Spiels zu loben: seine lieblichen Gesinge seien von
einer StiRe gewesen, wie sie keiner der Anwesenden je zuvor gehdrt habe; alle hdtten gemeint,
das Herz miisse ihnen in der Brust zerspringen.®* So gro sei die Schénheit seines Gesanges,
daR er damit nicht nur seine menschlichen Zuhorer zu Trinen rithre; auch die Végel stimm-
ten, nachdem sie zunichst schweigend zugehort hitten, ein und singen ,,s0 laut wie nie
zuvor".

Da die Orgel ein auBergewthnliches, hochsten kiinstlerischen Anspriichen geniigendes Instru-
ment ist, it sich auch dem Roman de la Rose entnehmen, wo es an einer Stelle heit, daR
Orgel und Gesang zur Ausfithrung von Motetus, Triplum und Tenor herangezogen werden:

Orgues 1 n’a bien maniables

a une sole main portables

ou il meisme soufle et touche.
Et chante avec a pleine bouche
motets ou trebles ou teneures.

Motetten aber gehorten zu denjenigen Kunstgeniissen, die nicht fiirs breite Volk bestimmt
waren. Nach einem berihmten Wort des Johannes de Grocheo ist es unsinnig, den vulgares,
den einfachen Leuten, eine Motette vorzuspielen. Dies sei den litterati vorbehalten, Men-

»».. manuque adeo velocissima, quae tamen mensurate tempora observaret, organa tangere
coepit, arte tanta tantaque dulcedine, ut incomparabiliter organistas omnes, quorum memo-
ria haberi posset, sine dubio superaret*. Text und Ubersetzung bei Schering, a.a.0.

,,Posto a sedere: valenti nomini, Francesco, che lietissimo era, chiese il suo organetto e
comincio si dolcimente a sonare suoi amorosi canti, che nessuno quivi si era che per dolcezza
della ermonia nolli paresse 'l cuore per soprabondante letizia del petto uscire gli volesse*.
Wesselowsky, Scelta 111, 11.

Zit. nach Briicker, Blasinstrumente, 60.

53



schen, die die Regeln der ars kennten und somit imstande seien, die Feinheiten der Faktur
wahrzunehmen und sich daran zu erfreuen.*

Wenn damit die Orgel gut geeignet ist zur Ausfiihrung anspruchsvoller Musik, so gilt dasselbe
auch fiir die Fidel. Wiederum ist es Johannes de Grocheo, der dies eindriicklich belegt. Johan-
nes beschreibt die Viella als dasjenige Instrument, das seinen technischen Méglichkeiten nach
alle anderen Saiteninstrumente in sich enthilt und fiigt hinzu, daR manche Instrumente die
Gemiiter der Menschen zwar mehr zu bewegen vermdgen, daR aber kein anderes Instrument
die einzelnen musikalischen Formen so differenziert weitergeben kann wie die Fidel*® Elias
Salomo bestitigt die subtilen Mdglichkeiten des Instruments, wenn er sagt, daR ein unausge-
bildeter Singer nicht in der Lage sei, mit einem Viellaspieler zusammen zu musizieren.*® Damit
gibt er gleichzeitig den Hinweis dafiir, wie die Qualitit des Singers auf unserer Darstellung zu
bewerten ist. Dessen stille, in sich gekehrte Haltung lit auf ein konzentriertes, auf ein
Zusammenstimmen mit Viella und Portativ gerichtetes Musizieren schlieBen und damit auf
einen im Sinne des Elias Salomo ausgebildeten Musiker.

Mit der Darstellung ,,Organare cantum vel sonare* ist also die Ausfithrung einer
differenzierten mehrstimmigen Musik angesprochen, wie sie von den Kennern ver-
standen und dstimiert wird. Konkret konnte es sich dabei um einen Motettensatz
oder, was auf Grund der italienischen Provenienz des Tacuinum Sanitatis wahr-
scheinlicher ist, um einen Trecento-Liedsatz, sei es eine Ballata oder ein Madrigal,

handeln.

Die instrumentale Tanzmusik

Auf £.104 des Tacuinum Sanmitatis findet sich, direkt im Anschlu@ an das bespro-
chene Bild, unter der Uberschrift ,,Sonare et Balare* die dritte musikbezogene
Darstellung der Handschrift. Im linken Bildfeld sind drei Musiker in einer Reihe
angeordnet, von denen die beiden vorderen auf einer Schalmei blasen, wihrend
der hintere auf einem Dudelsack musiziert. Das Zentrum des Bildes wird von einem
tanzenden Paar ausgefiillt.

Der Text kommentiert die Szene folgendermafen: ,,Musizieren und Tanzen.
Seine Natur besteht darin, die Fiie und die ganze Person im richtigen Verhiltnis
zur Musik zu bewegen. Vorzuziehen: im rechten Verhiltnis zur Musik und zur

5% ,,Cantus autem iste sc. motetus non debet coram vulgaribus propinari, eo quod eius subtili-

tatem non animadvertunt nec in eius auditu delectantur, sed coram litteratis et illis, qui sub-
tilitates artium sunt quaerentes'. Rohloff, Der Musiktraktat des Jobannes de Grocheo, 56,
31-34.

,»»Et adhuc inter omnia instrumenta chordosa, visa a nobis, viella videtur praevalere. Quemad-
modum enim anima intellectiva alias formas naturales in se virtualiter includit et tetragonum
trigonum et maior numerus minorem, ita viella in se virtualiter alia continet instrumenta.
Licet enim aliqua instrumenta suo sono magis moveant animos hominum, puta in festis,
hastiludiis et torneamentis tympanum et tuba, in viella tamen omnes formae musicales sub-
tilius discernuntur‘‘. Rohloff, a.a.0., 52, 24—30.

,,Et hoc contingit in pluribus, quia ignorans cantor ignorat scientiae naturam, quam potest
videre in palma, et habilitare vocem suam ad cantandum cantum, qui cum instrumento lig-
neo, cum viella optime cantaretur®. GS 111, 61b.

55

56

54



N
&\'ﬁvmmn balarc.

B =

g g T oyt s g g W T W W

e O s P San e b Y = Seort

L

4 7
DD RN Y DI EENE D)
i .L_\
< . S
o e s 1
+ g :“-A & ‘ f‘, W
“ : ] ~ s
4 q ;
L .;&_:;-‘ o ™,
L 4 / aen B
" ;‘ ?:.P__j i | % .
:) ] ':E? ;E
\
o
%

£honare 1 ballave. 3 mont peaes. 1 pfond goinoatiaz omum. Slectd poraoale 20 catw gploé
MOE WA, priepane wosdtranoddt. oeleceand - fondae Tlauniow: fattdui faar.ci |
reeedituracdonata nomul R emd neett weditue Ao cofonantiy /Connett plib; onmube ecanh-
1 pilie omvmbs epribra reguotbs -

Tafel 4: Tacuinum Sanitatis in Medicina, Sonare et balare.

55



Bewegung der Person. Nutzen: Die Teilnahme des Sehens und Hérens am Vergnii-
gen des Wohlklanges. Schaden: er verursacht Abscheu, wenn man vom Zusammen-
klingen der Noten abweicht. Verhiitung des Schadens: die Rickkehr zum Wohl-
klang. Zutriglich fiir die meisten Complexionen, fiir alle Lebensalter auer fiir
Kinder, zu allen Jahreszeiten und in allen Gegenden*‘*’

Lag das Gewicht im Falle der Darstellung ,,Organare cantum vel sonare** auf
dem konsonierenden Zusammenklang der drei Stimmen, so wird hier die Uber-
einstimmung von Koérperbewegung und Musik akzentuiert. Wihrend also im ersten
Fall ,,concordantia‘ innerhalb nur eines Mediums gefordert wird, sind es hier zwei
selbstindige Einheiten, deren Verbindung angestrebt wird. Bereits von daher liRt
sich schliefen, daR die im zweiten Falle gemeinte Tanzmusik weniger kompliziert,
weniger differenziert ist, als der mit Orgel, Portativ und Gesang ausgefithrte Cantus.
Deutlicher noch wird dies durch die Beschaffenheit der dargestellten Instrumente.
Denn das Dudelsack-Schalmei-Ensemble weist auf den lindlich-volkstiimlichen
Bereich, auf Spielmanns-Musik, die nicht nach den Regeln der ars musica, sondern
nach eigenen Gesetzen aus dem Stegreif ausgefiihrt wurde.

Das entscheidende klangliche Charakteristikum des Dudelsacks ist seine Bordunharmonik, die
die musikalische Aktivitidt des Instruments in spezifischer Weise einschrinkt. Nicht die nach
den Regeln der ars verlaufende Mehrstimmigkeit ist sein Feld, sondern die im Prinzip ein-
stimmige Instrumentalmusik, der er mittels seiner tiefklingenden Bordunpfeife ein klanglich
statisches Fundament zu unterlegen vermag.

Entsprechend begegnet der Dudelsack nach Aussagen der Quellen vorwiegend in lindlichem
Milieu. In der altfranzdsischen Romanzen- und Pastourellen-Dichtung wird er als Instrument
genannt, das bei Dorffesten und sonstigem lindlichen Zeitvertreib erklingt. Oft wird dabei das
stereotype BaR-Gebrumm mit sprachlichen Mitteln nachgeahmt:

s’ont le museour mande.
et Thieris son bordon a destoupé,

ke disoit bon, bon, bon, bon, bon.%®

Chascuns chante de Thieris et de son bordon

(-]

bon bon bon va burelidon.>®

car aveuc aus estoit Guis

qui leur cante et kalemele
en la muse au grant bourdon
endure endure enduron
endure, suer Marion.%°

57 ,Sonare et ballare: Natura: movere pedes et personam proportionabiliter ad sonum. Electio:

proportionale ad cantum et persone motus. iuvamentum: participatio videndi et audiendi in
delectatione consonantie. Nocumentum: fastidium facit, cum receditur a consonantia nota-
rum. Remotio nocumenti: reditus ad consonantiam. Convenit pluribus, omnibus etatibus nisi
pueris, omnibus temporibus et regionibus*. Unterkircher, a.a.0., 136.

Bartsch, Romanzen und Pastourellen 11, 41, 8.

Gennrich, Rondeaux, Virelais und Balladen, 153.

% Bartsch, a.a.0. 111, 27, 7.

58
59

56



Die Schalmei erklingt ebenfalls hiufig im lindlichen Rahmen. Froissart berichtet, dag man
wihrend eines lindlichen Festes nach dem Spiel einer Schalmei tanzte:

La avoit en la compagnie
mainte faitice pastourelle,
dont au son d’'une canemelle
cascuns et cascune dansoit.®!

Als Instrument der Tanzmusik wird die Schalmei zusammen mit dem Dudelsack und anderen
baulz instrumens in den Echecs Amoureux genannt:

On sonoit les haulz instrumens,

que mieulx au dansez plaisoient

le peuist on oir briefment

sonner moult de renoisement

pour la grande noise qu’ilz faisient.
Trompez, tabours, tymbrez, naquaires,
cymballes (dont il n’est mes guaires)
Cornemusez et chalemelles

et cornes de fachon moult belles.®?

Die Kombination von Dudelsack und Schalmei begegnet auch auf einer Miniatur aus einer
italienischen Boethius-Handschrift des 14.Jahrhunderts, die eine von einer K&nig-David-
Vignette gekronte und von Spielleuten eingerahmte Frau Musica zeigt. Zwei der Spielleute,
die, eng aneinandergen‘ickt, offensichtlich eine musikalische Einheit darstellen, spielen Schal-
mei und Dudelsack.”

Warum Schalmei und Dudelsack gern kombiniert wurden, 1dBt sich allerdings nur vermuten.
Beides sind Rohrblattinstrumente, beide entsprechen einander auch hinsichtlich des Ambitus.
Da durch den grant bourdon auch fiir ein Ba-Fundament gesorgt ist, mégen sie als in sich
geschlossenes, Melodie und Begleitung vereinendes Ensemble gegolten und als solches Ver-
wendung gefunden haben.

Hier freilich ergibt sich das alte Problem: Da diese Musik auf Grund ihres kunstlo-
sen Charakters fiir das spekulative Interesse der Kenner gegenstandslos war, fand
sie keine schriftliche Fixierung, so daf das Bild, das wir von der mittelalterlichen
Tanzmusik haben, auBerordentlich lickenhaft ist. Da@ wir iberhaupt eine Vorstel-
lung von dieser Musik haben, ist den wenigen Stiicken zu verdanken, die ungeach-
tet dieser Situation eine Niederschrift erfuhren, sowie Bildzeugnissen wie demje-
nigen aus dem Tacuinum Sanitatis und literarischen Quellen.**

Die drei genannten Quellenkreise fithren zu der Einsicht, daf meist drei bis
finf, in vielen Fillen auch mehr Musiker an der Ausfiihrung von Tanzmusik betei-
ligt sind. Das verwendete Instrumentarium verrit, so unterschiedlich es im Einzel-
fall auch sein kann, die ,,stindige Wiederholung desselben latenten Aufbauprin-
zips*.%® Ein oder zwei melodiefihige Instrumente werden mit einem oder mehre-
ren Instrumenten kombiniert, die einen Bordun oder Wechselbordun ausfithren
konnen, oder deren Tonskala wenige Tone umfalt, wie etwa Trompete oder

Zit. nach Briicker, Blasinstrumente, 46.

2 Bowles, ,,Haut and Bas“, 120.

Vgl. Buchner, Musikinstrumente von den Anfingen bis zur Gegenwart, Abb. 78.

Vgl. zum Folgenden Heyde, ,,Polyphonales Musizieren im spiten europdischen Mittelalter®.
g Heyde, a.a.0., 186.

57



Glockenspiel. Diese Kombinationen lassen hinsichtlich der Struktur der ausgefiihr-
ten Tanzmusik folgende Schliisse zu: Da das Ganze aus dem Stegreif ausgefiihrt
wird, kann nur eines der beteiligten Instrumente vollig selbstindig die tragende
Melodie spielen. Alle anderen wirken mehr oder weniger, — je nachdem, wieweit
es ihre technischen Moglichkeiten erlauben — als Begleitstimmen, deren Verlauf
von der Hauptstimme abhingig ist. Das bedeutet, daR jeder Stimme ,,ein besonde-
rer Funktionsbereich zugewiesen wird®, der in der Regel durch die spieltechnischen
Voraussetzungen der beteiligten Instrumente schon zu einem Teil vorgegeben ist.
Voraussetzung fiir ein erfolgreiches Musizieren ist hierbei, daf ,,die einzelnen Mit-
spieler ... die Spielbereiche, die spieltechnischen Besonderheiten, instrumentenge-
bundenen Spielfiguren und dergleichen der anderen Instrumente genau kennen. Je
mehr Stimmen beteiligt sind, um so priziser muf jeder einzelne Spielbereich abge-
grenzt sein.“®® Praktisch liuft das auf eine Instrumentenhierarchie hinaus: Je mehr
spieltechnische Moglichkeiten ein Instrument hat, desto enger kann es auf die
Hauptstimme bezogen werden und diese mit Umspielungen, gegenldufigen Bewe-
gungen oder Verdoppelung ausschmiicken. Instrumenten wie Geradtrompete,
Glocken oder Schlagzeug, die vergleichsweise nur geringfiigige Bewegungsfreiheit
haben, bleibt demgegeniiber nur der ,,sekundire Funktionsbereich*®’, die Ausfiih-
rung von Bordun-, Wechselbordun- oder Ostinato-Begleitung.

Soweit Herbert Heydes Theorie das Umspielen des Cantus mit einem zweiten, gegebenenfalls
auch dritten melodiefihigen Instrument betrifft, ist sie rein hypothetisch. Denn jene dem
,,primiren Funktionsbereich** zugehdrigen Begleitstimmen sind ,,unbekannte GréRen®, deren
,,Funktionsbereiche zwar in abstrakter Form umrissen, aber nicht in threm konkreten forma-
len Ablauf erfa@t" werden kénnen®® Soweit sie aber die Verbindung des Cantus mit dem
,,sekundiren Funktionsbereich* betrifft, vermag Heyde sie auch an Hand praktischer Denk-
miler zu stiitzen. Indem er einstimmigen Instrumentalsitzen des 13. und 14. Jahrhunderts
einen Bordun unterlegt, kommt er zu folgendem Ergebnis: ,,Nach entsprechender Priifung
der erhaltenen Spielmannsstiicke, deren Zahl kaum 25 iibersteigt, kann festgestellt werden,
daR bei einem Teil ein das ganze Stiick hindurch ténender Bordun véllig zwanglos unterlegt
werden kann, wihrend bei einem anderen Teil eine Bordunwechseltechnik zwischen zwei
Tonen erforderlich ist*.%° Bei einem dritten Teil des Repertoires it sich weder Bordun noch
Wechselbordun unterlegen, was Heyde zum einen auf méglicherweise falsche Uberlieferung,
zum anderen auf die Moglichkeit zuriickfilhrt, daR man im Bereich der Volksmusik weniger
auf die Vermeidung von Dissonanzen sensibilisiert gewesen sein mag, als indem der ars.™® Wie
auch immer die Technik gewesen sein mag, ob nicht auch mehrere Moglichkeiten nebeneinan-
der Bestand hatten, eines scheint deutlich: Das bordun- bzw. wechselbordunbegleitete Musi-
zieren war ein Hauptbestandteil mittelalterlicher volksnaher Tanzmusik.

% Heyde, a.2.0., 186.

i Heyde, a.a.0., 187.

e Heyde, a.2.0:, 191.

o Heyde, a.2. 0., 191.

™ Eine weitere Moglichkeit wire damit gegeben, da® der Bordun nur dann zum Klingen gebracht
wird, wenn der melodische Ablauf der Oberstimme einen konsonierenden Zusammenklang
gestattet, im iibrigen aber pausiert. Hieronymus de Moravia belegt diese Praxis, wenn er als
besonders kunstvolle und wohlklingende Variante des bordunbegleitenden Viella-Spiels die
Technik beschreibt, den Bordun nur dann erklingen zu lassen, wenn dadurch mit der Melodie
eine der drei Primir-Konsonanzen entsteht: ,,Finaliter tamen est notandum hoc quod in hac

58



Angewandt auf die Instrumente im Tacuinum Sanitatis, die zum einen der lindli-
chen Sphire angehéren und zum zweiten Melodie- und Bordunelemente miteinan-
der vereinen, heit das, dal’ hier eine Musik den Vorstellungshintergrund bietet,
die dem besprochenen Bereich zuzuordnen ist. Zwar lassen sich aus den angefiihr-
ten Griinden tber den Stimmverlauf im Einzelnen keine exakten Angaben machen.
Aus der Beschaffenheit der drei abgebildeten Instrumente kann jedoch geschlos-
sen werden, daB die Tanzmusik, die dem Illuminator wihrend der Arbeit an jenem
Bild im Ohr klang, derart strukturiert war, da auf der klanglichen Basis des Sack-
pfeifen-Borduns eines der drei Instrumente den Cantus ausfiihrte, und die beiden
anderen ihn umspielend begleiteten.

Haut und Bas

Fir die Darstellungen weltlicher Musik 1m Tacuinum Samitatis 1iflt sich damit
zusammenfassend sagen: Sie markieren, indem sie im einen Fall ars-fihige, im
anderen volkstiimliche Instrumente zeigen, zwei unterschiedliche Bereiche mittel-
alterlicher Musikausiibung und belegen damit einen Zusammenhang zwischen
Repertoire und Instrumentation. Daraus ergibt sich die Frage, ob diesem Zusam-
menhang tber den engen Bereich des Tacuinum Samitatis hinaus grundsitzliche
Bedeutung zukommt, ob also dort, wo die Quellen ars-fihige Instrumente belegen,
von vorn herein auf die Ausfithrung artifizieller Mehrstimmigkeit geschlossen wer-
den kann, wihrend im Falle volkstiimlicher Instrumente weniger anpruchsvolle
Stegreif-Musik der beschriebenen Struktur anzunehmen ist.

Ein Hinweis, der eine in diese Richtung gehende Deutung zuldft, ist mit eini-
gen Verszeilen aus den Echecs Amoureux gegeben, in denen es heil3t, daf bei Tanz
und ,,groBer Belustigung laute Instrumente, die groBen Lirm machen®, erklangen,
wihrend dann, ,,wenn weniger Lirm erwiinscht war®, leise Instrumente benutzt
wurden. Aus der anschlieBenden Aufzihlung der hauts bzw. bas instruments
ergibt sich, daB keines der ,lauten‘* Instrumente, nimlich Trompete, Trommel,
Schellen, Dudelsack, Schalmei und Horn ars-fihig im genannten Sinne ist.”" Umge-
kehrt sind alle genannten Bas-Instrumente, nimlich Viella, Harfe, Psalterium,
Gitarre, Rebec, Rotte, Orgel, Citole, Drehleier, Monochord und verschiedene Flo-
tenformen ihren spieltechnischen Méglichkeiten nach in der artifiziellen Mehrstim-

facultate est difficilius et solemnius meliusque ut scilicet sciatur, unicuique sono ex quibus
unaquaeque melodia contexitur, cum bordunis primis consonantiis respondere ... Eine Glosse
fiigt hinzu: ,,Quod bordunus non debet tangi pollice vel arcu, nisi cum cetere corde arcu vel
tactu faciunt sonos cum quibus bordunus facit aliquam predictarum consonantiarum.* CS I,
1:53b.

. Et quand il vouloient danser / Et faire grans esbattemens / On sonnoit lez haulz instrumens /
Qui mieulx aux dansez plaisoient. / Pour la grant noise qu’ilz faisoient / La peuist on oir
briefment / Sonner moult de renuoisement / Trompez, tabours, tymbrez, naquaires / Cym-
balles (dont il n’est mes guaires) / Cornemusez et chalemelles / Et cornes de fachon moult
belles‘‘. Abert, ,,Die Musikisthetik, 355.

n

59



migkeit einsatzfihig.”” Dieser Befund deckt sich mit demjenigen im Tacuinum
Sanitatis, wo ja auch volkstimliche Musik auf Haut-, artifizielle Musik auf Bas-
Instrumenten ausgefiihrt wird.

Sind demnach die Kategorien von Haut und Bas nicht nur im Sinne einer Instru-
menten-Klassifizierung zu verstehen, sondern implizieren sie bereits die Vorstel-
lung eines bestimmten musikalischen Repertoires? Die Einbeziehung weiterer
Quellen™ zeigt, daf dies in der Tat insoweit zutrifft, als Haut-Ensembles fir die
Ausfithrung einfach strukturierter Musik disponiert sind. Dies geht zum einen aus
der instrumentalen Zusammensetzung der Haut-Ensembles und zum anderen aus
dem Aufgabenbereich hervor, der ithnen zugewiesen wird. Was die Instrumenten-
Kombination betrifft, so verfiigen alle Haut-Ensembles mit Trompete, Dudelsack
oder Schlaginstrumenten iiber ein Bordun- oder Wechselbordun-Element. Ein Bor-
dun ist aber nur in der Volksmusik einsatzfihig, wihrend er in der Mehrstimmig-
keit ,,jede Wirkung eines ausgearbeiteten und berechneten Kontrapunktes sowohl
kompositionstechnisch als auch klanglich im Keime*?* ersticken wiirde. Hinsicht-
lich der sozialen Funktion zeigt sich, daf Haut-Ensembles einerseits aus reprasen-
tativem AnlaB, sei es beim Turnier, bei Aufziigen oder bei Prozessionen, anderer-
seits auf dem Kriegsschauplatz begegnen. In keinem der Fille ist eine Musik zum
,,Zuhoren', sondern eine solche zum ,,Horen erforderlich, kurze Fanfaren oder
Signale, die Veranstaltungen gliedern, Neues ankiinden oder Tapferkeit und Mut
vermitteln sollen. Nicht die Musik ist hier am Platze, die den Kenner fasziniert,
sondern diejenige, die auf direktem Wege den Zugang zum Informationsbediirfnis
bzw. der Emotionsfihigkeit der einzelnen Festteilnehmer oder Kimpfer findet.

Wenn damit Haut-Ensembles primdr fiir einfach strukturierte Musik disponiert
sind, so 1aRt sich die Gegenthese, nach der Bas-Instrumente in erster Linie fiir kom-
ponierte Musik bestimmt sind, weniger eindeutig vertreten. Die Tatsache, daR diese
Instrumente gegeniiber den Hauts instrumens umfangreichere spieltechnische Vor-
aussetzungen haben, li3t hinsichtlich unserer Fragestellung beide Moglichkeiten
offen: Sie sind zwar im Bereich der artifiziellen Musik einsatzfihig, aber eine zwin-
gende Beschrinkung auf das umschriebene Repertoire ergibt sich daraus keineswegs.
Ebensogut sind sie im Bereich der volkstiimlichen Spielmannsmusik vorstellbar.

Ein instruktives Beispiel fiir die Verwendbarkeit eines Bas-Instruments im volkstimlichen
sowohl wie im artifiziellen Bereich ist mit der Viella gegeben. Johannes de Grocheo riithmt an
ihr, daR sie unter allen Streichinstrumenten die einzelnen musikalischen Formen am differen-

7> |,La ouist on sonner vielles / Et harpes excellentement / Et psalterions ensement / Ghisternez,

rebeblez et rotez, / Qui faisoient moult doulcez nottez, / Leus qui sont de plus grant ton, /
Orguez en main y oist on / Et citoles meismement / Qui sonnoient moult doulcement, /
Chyffonyes et monocordes/ Et maint autre instrument de cordes/ Telz ¢’on ne scevist mieulx
penser. / ... / Et puis aultrefois reprenoient, / Quant mendre noise demandoient, / Flasoz,
fleutez et douchaines, / Qui sont moult doulces et moult saines / Et telz autrez instrumens
bas / Dont moult est plaisans li esbas®. Abert, a.a.0., 354f.

Es handelt sich um Quellen, die in den tabellarischen Ubersichten ausgewertet sind, die den
Arbeiten Briickers und Treders angefiigt sind.

™ Hickmann, Das Portativ, 204.

73

60



ziertesten darstellen kann und legt Wert auf die Feststellung, daR ein guter Spieler ,,omnem
cantum et cantilenam et omnem formam musicalem*” auf seiner Viella einleitet. Wihrend
Johannes damit eine nahezu universale Verwendbarkeit der Viella belegt, weist Hieronymus
de Moravia dadurch, daR er ausfiihrlich auf die Bordunfihigkeit des Instruments eingeht, auf
dessen Einsatzfihigkeit im Bereich der Stegreif-Musik hin (vgl. Anm. 70).

Auch lassensich die Gelegenheiten, anliflich derer mit Bas-Instrumenten musiziert
wird, weniger klar umreien als im Falle der Haut-Instrumente. Bas-Ensembles
begegnen bei Aufziigen, Hochzeits- und sonstigen festlichen Essen, bei der Toten-
wacht, aber auch bei einem Turnier.”® Aus dieser Vielfalt der Verwendungsmoglich-
keiten 1iRt sich wiederum nur ableiten, daf die leisen Instrumente offenbar zur
klanglichen Realisierung beider Repertoire-Schichten herangezogen wurden.

Dennoch kann auch hier eine gewisse Differenzierung vorgenommen werden. In
den Quellen erscheinen reine Bas-Ensembles vergleichsweise selten. In weitaus iiber-
wiegendem MaRe sind solche Ensembles tiberliefert, die aus Haut- und Bas-Instru-
menten zusammengesetzt sind. Hierbei begegnet auffallend hiufig die Kombina-
tion eines oder mehrerer Bas-Instrumente mit einem Haut-Instrument, wobei letz-
teres meist ein Trommel- oder Trompeten-Instrument ist, ein Klangkérper also,
der vielfach Bordun- oder Ostinato-Funktion hat. So finden sich in mittelhoch-
deutschen Epen die Kombinationen tambtir—seitspil, tambfir—floite—seitspil, tam-
buire—floiten—videl und tambur—floiten—bustne—seitspil.”’

Dies deckt sich mit den Ergebnissen Hans Hickmanns, die dieser hinsichtlich der Frage nach
der Rolle des Portativs im Ensemble erzielt hat.”® Hickmann stellt zunichst fest, daR das Por-
tativ, sofern es mit nur einem Instrument zusammen erscheint, fast ausnahmslos mit einem
Saiteninstrument kombiniert wird, und zwar meistens mit Laute, Harfe oder Fidel. Aus die-
ser ,,Vorliebe des Portatives, sich zu einem der geliufigen Saiteninstrumente” zu gesellen,
leitet Hickmann seine Stammgruppentheorie ab, nach der Kombinationen wie die beschrie-
benen ensemblebildende Wirkung haben. Sie bilden Stammgruppen, die dann durch das Hin-
zutreten anderer Instrumente wie Flote, Dudelsack oder Schalmei erweitert werden konnen.
Im einzelnen unterscheidet Hickmann drei derartige Stammgruppen: ,,Ensembles, bestehend
aus dem Portativ und einem anderen Instrument, Ensembles mit Portativ und zwei Instru-
menten beziehungsweise diese drei als ,Stammgruppe’ eines sich darum kristallisierenden
groeren Ensembles und Portative mit drei weiteren Stamminstrumenten, die als Vierergruppe
isoliert dastehen oder wieder als Stamm fiir ein groReres Ensemble dienen.® In der ersten
Gruppe — Portativ und ein Zusatzinstrument — begegnet das Portativ mit Fidel, Harfe, Laute
sowie — seltener — mit Psalterium, Mandola und Rebec. Blasinstrumente erscheinen in dieser
Gruppe fast nie. Sie konnen jedoch zur Stammgruppe hinzutreten, wodurch ein groBeres
Ensemble entsteht. Der Kern der zweiten Stammgruppe besteht aus Portativ und zweien der
genannten Saiteninstrumente, die wiederum mit Blas- und vereinzelt auch mit Schlaginstru-
menten angereichert werden kénnen. Die Stammgruppe der dritten Ensemblekombination
schlieRlich besteht aus drei Saiteninstrumenten. Ihr werden Blasinstrumente oder auch in der
Stammgruppe bereits vertretene Saiteninstrumente hinzugesellt. In allen Gruppen wird nach

5 Rohloff, Der Musiktraktat des Jobannes de Grocheo, 52, 321,

Ich beziehe mich wieder auf die Aufstellungen von Briicker und Treder.
Vgl. Treder, Musikinstrumente 43 f.

Vgl. zum Folgenden Hickmann, Das Portativ, 200ff.

® A.0.0.,203.

WA %0, 209

61



Hickmann der bordunierende Charakter vieler der den Stammgruppen hinzugefiigten Instru-
mente deutlich: Neben dem sehr haufig hinzugezogenen Schlagzeug begegnen oft Dudelsack,
Trumscheit, Drehleier und Trompete. Daraus folgert der Autor zumindest fiir die mittels der
ersten Stammgruppe reproduzierten Musik, dal diese nur einstimmig gewesen sein kann, da
sich bordunierendes Spiel und komponierte Mehrstimmigkeit nicht miteinander vertragen.

Auf die beschriebene Problematik angewandt bedeutet dies, daR das Vorhanden-
sein bzw. Fehlen eines Bordun- oder Ostinato-Instruments einen Hinweis darauf
gibt, welche Art von Musik ein Bas-Ensemble ausfiihrt. Ist ein Borduninstrument
vorhanden, so kann auf Stegreif-Musik geschlossen werden. Ist dies nicht der Fall
und gehoren die dargestellten bzw. genannten Instrumente nicht der bukolischen
Sphare der Hauts, sondern dem ars-fihigen Bereich der Bas instrumens an, dann
deutet dies auf die Ausfithrung einer Musik, die fiir Kenner bestimmt ist. Zwingend
ist diese SchluRfolgerung allerdings auch nicht; denn wie etwa die englische Sight-
Praxis oder die mitteleuropdische Praxis des Quintierens zeigt, gab es genug Mog-
lichkeiten, Stegreif-Musik auch ohne Mitwirkung eines Bordun auszufiihren®'
Sicherheit hinsichtlich des Repertoires bieten nur solche Quellen, die, wie das
Tacuinum Sanitatis, genau umschreiben, welche Art von Musik gemeint ist.

Dennoch kann trotz aller genannten Einschrinkungen gesagt werden, dal3 Haut
und Bas nicht nur duRerliche Klassifikationsschemen sind, sondern in einem im
Einzelfall freilich nicht immer sicher zu bestimmenden Rahmen fiir ein bestimmtes
musikalisches Repertoire stehen.

Fir weltliche Musik, so wie sie uns aus den beiden Darstellungen im Tacuinum
Sanitatis faBbar wird, gilt demnach: Sie erscheint in zweierlei Form und richtet
sich an zwei unterschiedliche Kreise: Zum einen begegnet sie als artifizielle, kom-
ponierte Musik, die nur vom Kenner verstanden wird, zum anderen als improvi-
sierte Spielmannsmusik, die breiteren Kreisen zuginglich ist. Beide Bereiche haben
— mit gewissen Einschrinkungen — auf Grund der Erfordernisse des ihnen zugeho-
rigen Repertoires ein spezifisches Instrumentarium. Die komponierte Musik findet
ihre Realisierung eher mit Bas-, die Volksmusik die ihre primar mit Haut-Instrumen-
ten.

Dariiber hinaus wird deutlich, dag artifizielle Mehrstimmigkeit sowohl wie aus
dem Steigreif ausgefithrte Musik eng verflochten sind mit dem dritten besproche-
nen Bereich realer Musikausiibung, mit der Kirchenmusik. Alle genannten Elemente
weltlichen Musizierens begegnen auch im kirchlichen Rahmen. Hawut- (Schalmer,
Trompete) und Bas-Instrumente (Orgel) weisen ebenso wie Motetten und Ron-
deaux auf der einen, Instrumental- und Tanzmusik auf der anderen Seite auf das
Nebeneinander artifizieller und volkstimlicher weltlicher Elemente im kirchlichen
Bereich hin. Erhebt sich somit bereits hier die Frage, wieweit es fiir das Mittelalter
legitim ist, streng zwischen kirchlichem und weltlichem Bereich zu trennen, so
gewinnt diese Frage noch an Bedeutung angesichts eines Phinomens wie des Kir-
chen- und Friedhofstanzes, der, mit der Gewalt eines Naturereignisses die kirch-

8 vgl. etwa Bachmann, ,,Die Verbreitung des Quintierens* und Bukofzer, Geschichte des Eng-
lischen Diskants.

62



lich-klésterliche Ordnung iberrollend, die Kategorien von ,,geistlich® und ,,welt-
lich* glinzlich fortspiilt.

DaB8 eine Trennung zwischen beiden Bereichen gesehen wurde, braucht nicht
eigens hervorgehoben zu werden. Die Konzils- und Synodalbeschliisse legen Zeug-
nis von dem Bemiihen ab, diese Grenze gezogen und respektiert zu wissen. Auf der
anderen Seite 1st es evident, daB diese Bemiihungen stets von Neuem scheiterten.
Offensichtlich also konnte sich die Kirche in diesem Punkt den Betroffenen gegen-
tiber nicht verstindlich machen. Warum dies so war, lif3t sich freilich nicht exakt
bestimmen. Auf Grund der besprochenen Quellen scheint aber die Annahme
berechtigt, daf Kleriker, Spielleute, Vaganten und Gemeindemitglieder die genann-
ten Elemente weltlichen Musizierens dadurch, daR sie im kirchlichen Bereich, d.h.
in gottgefilligen Kontext erschienen, ihrerseits als gottgefillig empfanden. Wenn
dementsprechend fiir sie eine Abgrenzung weniger nach den Kategorien ,,geistlich
und ,,weltlich* als nach der Unterscheidung ,,gott-** bzw. ,,teufelsbezogen* statt-
fand, so war es nur konsequent, Phinomenen wie Mehrstimmigkeit, Instrumental-
spiel und Tanz einen Platz in der Kirche einzurdumen.

*

Dies fiihrt zuriick zu der hier zentralen Frage nach dem Verhiltnis von Symbolik
und Realitit. Ein Vergleich der im ersten Teil besprochenen Elemente der Him-
melsmusik mit denjenigen der im zweiten Teil umrissenen Realitidtsebene zeigt,
daR die himmlisch-musikalischen Aktivititen mit Choral, artifizieller und spiel-
mannischer Musik sowie mit Tanz simtlich im irdisch-musikalischen Geschehen —
und hier sowohl im kirchlichen wie im weltlichen Bereich — ihre Entsprechung
haben. Ist damit eine Bestitigung gegeben, daB die geistliche Musik von der welt-
lichen hinsichtlich ihrer Verwendbarkeit im kirchlichen Rahmen nicht streng unter-
schieden wird, so wird dartiber hinaus deutlich, da@ die Vorstellungen, durch die
die Himmelsmusik geprigt ist, ihre Wurzeln in der realen Musikerfahrung haben.
Die aufgezeigten Parallelititen, nach denen der symbolische wie der reale Musik-
bereich eine himmlische und eine teuflische Sphire umfalt, nach denen ferner in
beiden Bereichen die Elemente, die diese Sphire ausfiillen, ibereinstimmen und
schlieflich hier wie dort ihre Zuordnung zur einen oder zur anderen Sphire nicht
auf Grund einer immanenten Wertigkeit, sondern aus dem Zusammenhang heraus
erfolgt, erlauben den SchluR, dal es keine Trennung gibt zwischen symbolischem
und realem Musikbereich. Denn die Vorstellung, aus der heraus die beschriebene
Musikanschauung ihre Gestaltung gefunden hat, ist gewonnen aus einer Weltsicht,
nach der jedes Ding auf der Erde — und somit auch die Musik — Abbild einer Wirk-
lichkeit ist, die sich anders nicht fassen ldQt. Entsprechend ist die irdische, alltigli-
che Musik, sei sie nun geistlich oder weltlich, ein mit menschlichen Mitteln geschaf-
fenes, menschlichem Wahrnehmungsvermogen zugingliches Symbol fiir die eigent-
liche Wahrheit. Und ebenso ist es mit der Himmelsmusik. Auch sie ist nicht die
Idee an sich, sondern nur ein Abbild, das gestaltet ist aus realer Musikerfahrung.
Zwar gewinnt, wenn die Engelsmusik als unvorstellbar schon, Christus als der grof3te
Spielmann und Tinzer geschildert wird, dies Abbild an Intensitit und Tiefe. Die

63



Perspektive jedoch, aus der heraus die Transposition ins Numinose erfolgt, ist
naturgemall die menschliche und als solche darauf beschrinkt, das Unsagbare im
Symbol auszudriicken, in einer Qualitit also, die der eigenen irdischen Anschauung
zugehort. So gesehen ist es nur konsequent, daf in der Himmelsmusik die eigene
irdische Praxis kopiert wird. Diese, selbst bereits transparent fiir die Idee, wird,
indem sie in himmelsbezogenem Kontext erscheint, zwar numinos erhéht und
riickt damit der eigentlichen Wahrheit niher. An ihrer Abbildhaftigkeit dndert sich
dadurch jedoch nichts.

Wenn sich somit Symbol und Realitit als zwei Dimensionen ein und derselben
Sache darstellen, so bringt dies die Frage mit sich, ob sich daraus Aufschlisse fiir
die auffiihrungspraktische Fragestellung ergeben. LiRt sich aus der beschriebenen
Abhingigkeit der Himmelsmusik von realen musikalischen Vorstellungen ableiten,
daR auf die auferirdische Musik bezogene Darstellungen wie z. B. Cambridge B 18
alltigliche musikalische Praxis — wenn auch symbolisch iiberhéht — abbilden, so
daf sie als Quellen fir Fragen der Instrumentation und Ensemblebildung herange-
zogen werden konnen?

Hier muB eine weitere Differenzierung vorgenommen werden. Die Psalterillustra-
tion Cambridge B 18 hat den Charakter eines Demonstrationsobjektes. In zusam-
menfassender Darstellung werden Elemente aus dem Gesamtbereich theoretisch
sowohl wie praktisch musikalischen Geschehens gezeigt, die zwar alle unter dem
Oberbegriff Musik vereinbar sind, die aber — je einzeln genommen — in unter-
schiedlichen Traditionszusammenhidngen wurzeln. Keine reale Auffithrungspraxis
steht hinter diesem Bild, sondern eine reale Musikanschauung in all ihrer Vielfalt.
Demgegeniiber begegnen unter den Darstellungen musizierender Engel und ande-
rer uberirdischer Wesen zwar auch in reicher Zahl Quellen, die von vorn herein fiir
auffihrungspraktische Fragen ausscheiden. Die 24 kitharaspielenden Alten oder
die sieben tubablasenden Engel haben ihre ikonographischen Wurzeln in den Schil-
derungen der Johannes-Apokalypse. Sie sind priformiert durch den biblischen Text,
so daR fiir die Einbeziehung zeitgenossischer Praxis allenfalls im Bereich der Instru-
mentendarstellung Raum bleibt. Anders ist es mit Darstellungen, die nur den Topos
des musizierenden Engels als ikonographischen Hintergrund haben. Wenn etwa ein
irischer Psalter aus dem spidten 13.Jahrhundert durch eine Miniatur geschmiickt
wird, die in ihrem oberen Teil die Kronung der Maria, im unteren vier musizierende
Engel zeigt, die Harfe, Drehleier, Psalterium und Fidel spielen®?, so diirfte dies einem
zeitgenossischen Bas-Ensemble entsprechen, wie es auch in literarischen Quellen
belegt ist®* Denn zwar hat auch diese Darstellung einen ikonographischen Hinter-
grund, der mit der Forderung aus dem 150. Psalm gegeben ist, Gott mit allen
Musikinstrumenten zu loben. Dies aber legt den ausfiihrenden Illuminator nur inso-
weit fest, als er Musikanten darzustellen hat. Wie er hierbei im Einzelnen vorgeht,
welche Instrumente er withlt, ob er Instrumentalisten darstellt, die ihre Instrumente

£ Vgl. die Abbildung bei Buchner, Musikinstrumente, Tf. 79.
L Vgl. etwa Treder, Musikinstrumente, 43, 4 und Dick, Bezeichnungen, 21f., wo vor allem
Harfe und Viella als beliebte Kombination belegt ist.

64



als Attribut tragen oder spielen, d.h. musikalisch nicht aufeinander bezogen sind,
oder ob er Ensembles abbildet, die der Realitit einer zeitgendssischen Praxis ent-
sprechen, ist ihm dberlassen. So kann es geschehen, daf bei gleichen ikonographi-
schen Wurzeln einmal eine Miniatur wie Cambridge B 18, ein anderes Mal eine wie
die aus der genannten irischen Handschrift den Psalter einleitet.

Hierbei ist nicht auszuschliefen, daf auch im Bereich des Engelskonzertes Darstellungen
begegnen, die auf einer iiberrealen, Vorginge des Alltags ins Numinose erhebenden Vorstel-
lungsweise beruhen. Derartige Quellen lassen sich dadurch auf ihren Realititswert hin befra-
gen, dal sie mit solchen Zeugnissen verglichen werden, deren Realititsbezug auBer Frage
steht, bzw. daR sie auf die Elemente hin gepriift werden, die sich als strukturbildend fiirs mit-
telalterliche Ensemble herausgestellt haben: Auf das Vorhandensein eines oder zweier melo-
diefihiger Instrumente als Stammgruppe, um die sich eine variable Anzahl untergeordneter
Klangkdrper — vor allem Schlag- und Borduninstrumente — herumgruppiert.

Damit, daf gewisse Engelsensembles realen zeitgenossischen Musiziergruppen glei-
chen, ist jedoch noch nichts iiber die Musik ausgesagt, die von ihnen ausgefiihrt
wird. Wenn die These, nach der die irdische Musik aus den gleichen Quellen schopft
wie die Himmelsmusik, stimmt, dann miite auch eine reale Vorstellung vom
himmlischen Musizieren bestanden haben. DaR diese in der Tat vorhanden war,
soll im folgenden gezeigt werden.

65



[1I. DIE SYMBOLHAFTIGKEIT DER MUSIKALISCHEN REALITAT

Im mittelalterlichen kirchlichen Leben ist mit dem geistlichen Spiel ein Bereich
gegeben, in dem Symbol und Realitit fiir jedermann sichtbar verschmelzen. Denn
das geistliche Spiel gewinnt, soweit es der Veranschaulichung auRerirdischer Riume
und Vorginge dient, seine Lebensfihigkeit erst daraus, daR fiir die Darstellung des
Numinosen reale, nachvollziehbare Formen gefunden werden. So ist bereits mit
der bloBen Existenz des geistlichen Spiels ein Nachweis fiir das Ineinanderwirken
von Symbolik und Realitit gegeben.

Fiir die Frage nach dem Realititswert symbolbezogener Musikdarstellungen ist
das geistliche Spiel dadurch von Wichtigkeit, daf in den Quellen manche Hinweise
auf die musikalische Ausgestaltung der Spiele enthalten sind, so daf sich von daher
die Moglichkeit zu Einblicken in die reale Praxis von Engels- und Teufels-Musik
ergibt.

Dariiber hinaus erweist sich das geistliche Spiel auch dadurch als eine gute Aus-
gangsbasis fiir die zur Diskussion stehende Frage, daf hier eine vergleichweise giin-
stige Uberlieferungssituation gegeben ist. Neben einigen Chronisten-Beschreibun-
gen liegt eine detaillierte und zudem edierte, d.h. leicht zugingliche Anweisung
fir die Ausfithrung eines Spieles und dessen Integration in den Gottesdienst vor,
die, da sie hinsichtlich der Gewichtigkeit der musikbezogenen Aussagen singulir
ist, als Grundlage fiir die folgende Untersuchung dienen soll.

Es handelt sich um einen Bericht, den der franzosische Adelige Philippe de
Méziere (1326—1405) im spiten 14.Jahrhundert iiber den Ablauf des Spiels von
der Darbringung der beiligen Jungfrau im Tempel verfalt hat! Motiviert war diese
ausfithrliche Darstellung durch die Bemithungen de Mézicres, dem Festum praesen-
tationis Beatae Mariae Virginis, das in der Ostkirche jeweils am 21. November gefei-
ert wurde, auch in Westeuropa einen Platz im Kirchenjahr zu verschaffen.

DaR diese Bemithungen Erfolg hatten, belegt die Tatsache, daR am 21. Novem-
ber 1372 das Fest mit einem Spiel von der Darbringung der kleinen Maria im Tem-
pel und einem anschlieRenden liturgischen Gottesdienst in der Minoritenkirche in
Avignon gefeiert wurde.

Der Ablauf des Stiickes, wie er sich aus dem Bericht de Mézieres ergibt, ist durchaus undra-
matisch. Zu Beginn fiihrt eine Prozession des Klerus und der Spieler, die Maria, zwei Begleite-
rinnen, Joachim, Anna, Gabriel, Raphael, Michael, neun weitere Engel, zwei Musiker, Eccle-
sia, Synagoge und Luzifer darstellen, vom Kapitelhaus durch den Kreuzgang ins Kirchenschiff
und auf die groBere von zwei dort errichteten Biihnen. Das eigentliche Spiel beginnt damit,
daB, nachdem alle ihren Platz gefunden haben, jeder der neun Engel vor die kleine Maria hin-
tritt, sich verbeugt und mit erhobener Stimme einen Lobvers singt. Dem Lobgesang der Engel
folgt derjenige von Anna, Joachim und Ecclesia. Synagoge, die ebenfalls ihre Huldigung dar-
bringen méchte, wird von Gabriel und Raphael daran gehindert, die sie unter dem lauten
Gelichter der Gemeinde von der Biihne herabstofen. Dann besteigt Michael die Biihne, gefolgt
von Luzifer, den er an einer Kette fiihrt. AnschlieRend wird auch er unter lautem Geheul und
Kettengerassel die Bithnentreppe hinuntergestiirzt.

' vgl. zum Folgenden Young, The drama of the medieval church 11, 227—245.

66



Darauf folgt die eigentliche Darbietung. Die Hauptpersonen bilden nochmals eine Prozession,
die diesmal zum Hauptaltar fiihrt. Dort wird Maria von ihren Eltern dem Bischof iibergeben.
AnschlieBend wird sie von Gabriel und Raphael zur kleineren Biithen geleitet, von wo aus sie
die nun folgende Messe mitfeiert.

Der Bericht, mit dem Philippe de Méziere diese Ereignisse festhilt, ist fir die umris-
sene Fragestellung deswegen von so grofem Wert, weil er das Zusammenwirken
von Symbolik und Realitit unter verschiedenen Aspekten belegt. So gibt er ein
Bild vom Verhalten realer und tiberirdischer Personen. Ferner belegt er die Verwen-
dung von Musikinstrumenten im Bereich der Engelsmusik und 1dGt Schlisse auf
die verwendeten Instrumente zu. Schlieflich enthilt er Aussagen iiber die Form
der von den Engeln vorgetragenen Musik und wirft ein Licht auf die Rolle der
Musikinstrumente im liturgischen Gottesdienst.

Die Gestaltung aufSerirdischer Personen und Raume

Der Schauplatz, an dem sich das Spiel von der heiligen Jungfrau abspielt, ist der
Tempel, in den Maria als Dreijihrige von ihren Eltern gebracht wird und den sie
bis zu ihrer Heirat mit Josef nicht mehr verlassen wird. Die auftretenden Personen
gehoren teils der irdischen, teils der auRerirdischen Sphire an: Neben den Erden-
biirgern Maria, den beiden begleitenden Jungfrauen, Anna, Joachim, dem Klerus
und einigen auserwihlten Laien erscheinen neun Engel, deren jeder einen der Engels-
chore reprisentiert, die Erzengel Gabriel, Raphael und Michael, Ecclesia, Syna-
goge, zwei Musiker und Luzifer, der von Michael an einer Kette gefiihrt wird.

Mit Sorgfalt ist beschrieben, wie die einzelnen Schauspieler kostiimiert sind. Die
Auserwihltheit der kleinen Maria wird durch ein weies Kleid, einen weiRen Man-
tel, der ,,in der Art eines Brautmantels‘? geschnitten ist, und einen Goldreif mit
einer kleinen Krone hervorgehoben. Sie trigt nichts an sich ,,als Weil und Gold,
was die Keuschheit, Jungfriulichkeit und Klarheit der Liebe demonstriert.> Die
beiden Begleiterinnen sind in blaue bzw. griine Gewinder gehiillt, Symbole fiir
Treue, Hoffnung und Demut der Maria. Auch sie tragen einen Goldreif, aber keine
Krone. Joachim, Marias Vater, ist mit Alba und Stola gekleidet wie ein Priester,
wihrend Anna, die Mutter, ,,nach Art einer altehrwiirdigen Matrone*** in weiRes
Leinen gehiillt ist. Die Erzengel Gabriel und Raphael tragen weile Mintel, Stolen
und mitraartige Kopfbedeckungen aus weier Seide. Sie haben Fligel und tragen
einen roten Stab in der Hand. Die neun weiteren Engel sind entsprechend wie der
Erzengel kostiimiert. Nur haben die Seraphim als der ranghochste der Engelschore
rote, die drei des mittleren Engelschores blaue und die drei des niederen weile
Kopfbedeckungen. Alle tragen Lilien in den Hinden. Ecclesia wird durch einen
schénen Jingling von etwa 20 Jahren dargestellt, der ganz in Gold gekleidet ist

2

yse.. Secundum formam mantelli sponsorum ..., Young, a.a.0., 228.
3

,»... nec aliquid aliud super se habebit nisi album et aureum, puritatem et virginitatem Marie
demonstrans et caritatis claritatem ipsius‘’. Young, a.a.0., 229.

,»Anna vero induetur de lino albo, tam in corpore quam in capite ad modum antique honeste
matrone‘‘. Young, a.a.0., 229.

67



und eine lilien- und edelsteingeschmiickte Krone auf dem weiblich frisierten Haar
tragt. An der Brust ist ihm ein silberner Becher befestigt, der das Neue Testament
symbolisiert. In der Linken trigt er ein groRes, schmuckloses Kreuz, in der Rech-
ten eine vergoldete Frucht, Sinnbild fiir die alleinige Herrschaft der Kirche. Syna-
goge gleicht einer Alten aus friiheren Zeiten: Sie ist in einfache, dunkle Kleidung
gehiillt und mit einem Tuch von undefinierbarer Farbe verschleiert. In der Rech-
ten tragt sie eine romische Fahne, in der Linken das in Stein gehauene Gesetz
Mosis. Die beiden Musiker sind gekleidet wie die Engel. Sie tragen weille Gewin-
der und mitraartige Kopfbedeckungen. Sie haben aber weder Stola noch Fligel.
Michael ist von Kopf bis Fu} in eine strahlende Ristung gekleidet. Er trigt ,,im
Zeichen des siegreichen Soldaten und des triumphierenden Christus*® {iber dem
Helm eine goldene Krone. In der Rechten hilt er ein glinzendes Schwert, in der
Linken eine eiserne Kette, an der er Luzifer hinter sich herzieht. Dieser soll mog-
lichst toricht und unmenschlich aussehen. Philippe de Méziere sieht daher fiir ihn
Horner, Raffzihne und eine abschreckende Fratze vor und gibt ihm einen eisernen
Schiirhaken in die Hand.

Aus dieser Beschreibung wird das Bestreben deutlich, bereits durch die Kostii-
mierung die Himmelsbewohner von den Erdenbiirgern abzusetzen. Die Engel,
Ecclesia, Maria als die zukiinftige Himmelskonigin, und die Musiker sind in den
Glanz von Weiff und Gold gehiillt, wihrend die Kleidung der anderen Personen je
nach Charakterisierung bescheiden, schmucklos oder auch abschreckend ist.

Eine Trennung zwischen den beiden Personengruppen findet jedoch auch noch
auf anderer Ebene statt. Zu keiner der zahlreichen Gelegenheiten, anliflich derer
im Stiick gesungen und gespielt wird, vereinen sich die Himmels- und Erdenbewoh-
ner zu gemeinsamem Musizieren; entweder musiziert der irdische Klerus, oder
Engel, Musiker und Ecclesia tun dies. So beschreibt de Méziere, dal wihrend der
Eingangsprozession einer der Engel, begleitet von den Instrumentalisten, alta voce
ein Lied anstimmt, und fihrt fort:,,Und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael
und den Instrumentalisten antworten. Der Klerus aber, der vorher das Salve
Regina gesungen hatte, schweigt, wenn er die Engel singen hort ...*“.°

Damit ist gleichzeitig die Frage nach der Identitit der Musiker angesprochen.
Sollen sie Engelsmusiker oder irdische Spielleute vorstellen? Im Text werden sie
lediglich als ,,duo iuvenes, qui pulsabunt instrumenta“ bezeichnet, als die beiden
Jinglinge, die Musikinstrumente spielen. Die beiden als Abgrenzungskriterien
benannten Phinomene, die Kostiimierung und die Trennung zwischen Engels- und
Erdenmusik, machen jedoch ihre Zugehorigkeit zur Engelssphire deutlich: Wie die
Engel tragen sie weile Gewidnder und mitraartige Kopfbedeckungen, und wie diese
musizieren sie nie mit dem Klerus;ihre Instrumente erklingen entweder allein oder

als Begleitung zum Engelsgesang.
® ,,... et super galeam seu bachinetum seu barbutam habebit quandam coronam deauratam in
signum militis victoriosi et in signum Christi triumphantis®. Young, a.a.0., 230.

,,Et omnes angeli cum Ecclesia, Gabrieli et Raphaeli et Pulsatoribus respondebunt. Clerus

vero qui ante cantabat Salve Regina quando audiet Angelum cantantem tacebit ...*“. Young,
2.0 233,

68



Wenn damit im Spiel von der heiligen Jungfrau das Symbol insoweit zur Realitit
wird, als auBerirdische Wesen eine konkrete Gestaltung finden, so bezeugen andere
Quellen, daB auch auferirdische Riume ins Konkrete umgesetzt werden. So
berichtet der Chornist Froissart, da beim Einzug der Koénigin Isabella in Paris im
Jahre 1389 ein Mysterienspiel vor den Toren von St.Denis aufgefithrt wurde. Die
Szenerie war so ausgestaltet, dal Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist im Zentrum
thronten und umgeben waren von teils singenden, teils auf Musikinstrumenten
spielenden Engeln.” Ist bereits hier eine Anordnung gegeben, die deutlich auf das
Vorbild des himmlischen Thronsaales verweist, wie er in der Johannes-Apokalypse
beschrieben ist, so werden spitere Beschreibungen diesbeziiglich noch deutlicher:
Bei einem 1485 in Rouen aufgefithrten Mysterienspiel thront Gott Vater auf der
obersten von drei Sitzreihen. Auf der mittleren steht das Lamm Gottes und auf
der unteren sitzen die vierundzwanzig Alten und spielen ihre Instrumente ®

Aber nicht nur die optische, auch die akustische Komponente der Vorstellun-
gen vom himmlischen Thronsaal erfihrt ihre Realisierung. Denn entweder spielen
die Musikengel und die Presbyter ihre Instrumente selber, oder sie tduschen dies
vor, wihrend die eigentliche Klangerzeugung durch Musiker geschieht, die hinter
den Schauspielern verborgen sind.

Die Engels- und Teufels-Instrumente

Philippe de Méziere gibt zwar jeweils genau an, zu welchem Zeitpunkt die beiden
Jinglinge ihre Instrumente spielen sollen, schreibt aber nicht, um was fiir Instru-
mente es sich handelt. Immerhin finden sich im Text eine Reihe von Anhaltspunk-
ten, die auf ihre Gestalt schlieRen lassen. Zum einen nimlich werden die Instru-
mente als ,,dulcia®, als si klingend, bezeichnet. Sie gehoren also offenbar der
Gruppe der lieblich klingenden Bas-Instrumente an.’ Zum zweiten werden sie
,,geschlagen®. Es mul sich also, da diese Formulierung nur bei Zupf-, Schlag- und
Orgelinstrumenten begegnet, um eines dieser Instrumente handeln.” Zum dritten
sind sie tragbar, da sie in der Prozession mitgefithrt werden.! Wenn eine Orgel

" Bowles, ,,Musical instruments in Medieval sacred drama*, 74.

8 Bowels, a.a.0., 80.

? Vgl. hierzu die Echecs Amoureux, in denen die Bas-Instrumente ausdriicklich als ,,doulces*"
bezeichnet werden: ,,Flasoz, fleutez, et douchaines, qui son moult doulces et saines, et telz
autres instrumens bas ..., Abert, ,,Die Musikisthetik®, 354.

Fiir Psalterium und Cithara ist diese Formulierung u.a. bei Johannes Gerson belegt:,,Laudate
eum in psalterium et cithara. Differunt haec a tuba, vel buccina, quoniam pulsu seu tactu non
flatu sunt*‘. Ellies du Pin 111, 626.

Vgl. auch Aimeric de Peyrat: ,,Quidam harpam alte pulsabant, prolixas virgulas sic gerentes*.
Gerbert, De Cantu 11, 154. Fiir Orgel und Glocken findet sich ein entsprechender Beleg in
den Acta Capituli Generalis Ord. Praed. Ferrariae (1290): ,,Ne in conventibus nostris organa
aut duae campanae simul ad horas pulsentur ...“. Gerbert, De Cantu 11, 101.

.,Post Ecclesiam immediate sequuntur duo iuvenes Pulsatores, gradientes insimul et pulsantes
instrumenta‘’. Young, a.a.0., 232.

10

11

69



gespielt worden wire, konnte es sich somit nur um ein Portativ gehandelt haben.
SchlieBlich werden sie primir zur Ausfilhrung reiner Instrumentalmusik (Prozes-
sionsmusik, Zwischenspiele) herangezogen. Demnach diirfte zumindest eines der
beiden von den Jiinglingen,,geschlagenen® Instrumente melodiefihig gewesen sein,
wenn nicht gar beide. Aufgrund dieser Anhaltspunkte ergeben sich fiir das von de
Méziere genannte Ensemble zwei Moglichkeiten. Entweder wurde auf zwei Instru-
menten der Gruppe Cister, Orgel, Harfe, Psalterium und Lauteninstrumenten
musiziert. In diesem Fall hitte es sich also um ein reines Bas-Ensemble gehandelt.
Oder ein Bas-Melodie-Instrument wurde kombiniert mit einem Schlaginstrument
— etwa einer Handtrommel —, die, zumal bei der Prozession, deutlich einen Schreit-
rhythmus hitte akzentuieren kénnen.

Fiir beide Kombinationen finden sich Belege. Eine von Bas-Instrumenten begleitete Prozes-
sion ist in der Handschrift Paris, Bibliotheque Nationale, lat. 757 dargestellt, einem Stunden-
buch aus der Zeit um 1380. Dort werden die BuBpsalmen mit einer Miniatur eingeleitet, die
den Transport der Bundeslade zeigt:12 Zwei Clericuli, die groRe Wachskerzen tragen, werden
gefolgt von vier erwachsenen Monchen, die auf den Schultern die Bundeslade tragen. Thnen
folgen mehrere Personen, darunter drei Musiker: ein harfespielender Kleriker, ein psalterion-
spielender Konig und ein fidelspielender Jude.

In der Bibel von Konig Wenzel IV — ebenfalls aus dem spiten 14.Jahrhundert — wird eine
Prozession von Musikern mit Bas-Instrumenten und einem Schlaginstrument angefiihrt: Eine
Psalteriumharfe und ein Psalterium sind mit einer Handtrommel und — als weitere Klangbe-
reicherung — einer Geradtrompete kombiniert."?

Die Hollenmusik ist im Stiick von der heiligen Jungfrau nur durch das schreck-
liche Geheul und laute Kettenrasseln Luzifers reprisentiert, durch undifferenzier-
ten Lirm also, der im gegebenen Zusammenhang die ohnmichtige Wut des Teufels
gegeniiber dem himmlischen Wesen der Engel ausdriickt.

Wenn es damit scheint, daR im Spiel von der heiligen Jungfrau zur Charakterie-
sierung der himmlischen Sphire ein oder zwei Bas-Instrumente bestimmend sind,
wihrend die Holle ihre akustische Gestaltung durch amorphes Getdse findet, so
spiegelt sich diese Zuordnung auch in anderen Quellen aus dem Bereich des geist-
lichen Spiels. Himmelsmusik wird auch dort bevorzugt auf den lieblichen Bas-
Instrumenten gemacht: Wenn Jesus spricht, erklingen Saiteninstrumente wie Psal-
terium und Cithara, was angesichts der Symbolisierung dieser Instrumente als
,,forma corporis*‘ bzw. ,,forma crucis Christi“ nicht verwunderlich ist."* Wenn die
Engel im Chor singen oder ein Heiliger das Wort hat, erklingt die Orgel."® Auch
dies hat wohl seine Wurzeln in der symbolischen Ausdeutung des Instruments, nach
der die unterschiedlichen Pfeifen mit dem Leben und den Taten der verschiedenen
Heiligen in Zusammenhang gebracht werden. Denn es heit, dak so wie jede der
Orgelpfeifen gegeniiber den anderen einen unterschiedlichen Ton ergebe, so sich
auch die einzelnen Heiligen-Vitae voneinander unterschieden: Einer wiirde freudig

Leroquais, Les Livres d Heures I, 5.
Buchner, Musikinstrumente, 62.
Bowles, ,,The role of instruments, 76.
15 Bowles, a.2.0., 75.

70



beten, ein zweiter unermiidlich klagen, ein dritter fasten und einvierter die Nichte
durchwachen. Und ebenso wie die Pfeifen im Zusammenspiel bei aller Verschieden-
heit einen guten Klang ergiben, so seien die Heiligen trotz ihres unterschiedlichen
Handelns in hingebender Liebe vereint.'

Dall Bas-Musik die Tore zum Paradies 6ffnet, belegt — in anderem Zusammen-
hang als dem bisher besprochenen — Philippe de Méziere. Im Songe du vieil pelerin,
einem vorsichtigen Ermahnungsschreiben an Karl VI, seinen musikalischen Luxus
etwas einzudimmen, billigt er dem Ko6nig ein Bas-Ensemble zur Entspannung nach
den anstrengenden Staatsgeschiften zu, bittet ihn aber, sich dabei weniger vorder-
grindiger Klangsinnlichkeit hinzugeben, als ,,die wahre Melodie der Spielleute im
Paradies*!” in der Vorstellung zu behalten.

Hollenmusik ist demgegeniiber im Geistlichen Spiel stets mit Lirm verbunden,
der hiufig ginzlich unartikuliert ist: Trommeln und Trompeten, mit Steinen gefillte
Fisser'®, ,,Erdbeben, Donner, Sturmgeheul, Kettenrasseln, Peitschenknallen,
Schmiedegedrohn, Weinen, Heulen, Zihneknirsche, Wehklagen, Hohngeldchter*"
bestimmen die akustische Szene, wie dies nach dem oben beschriebenen Kontrast-
charakter zur Himmelsmusik nur folgerichtig ist.

Die Himmelsmusik

Nach Hammerstein vertritt der musizierende Engel auch im geistlichen Spiel den
,,liturgisch-sakralen Kern®, der fiir die , iiberzeitliche Sphire*?® steht. Auf der Biihne
wird dies dadurch sinnfillig gemacht, daf die Engel stets die lateinische Sprache
verwenden. Dies steht nach den Ausfiihrungen Hammersteins im Gegensatz zu
anderen Tendenzen des geistlichen Spiels, die darauf zielen, das Geschehen mog-
lichst lebensnah zu gestalten. Die Szenen und Figuren werden darauf angelegt,
daB sie ,,die Spiegelung im rein Menschlichen bringen und zu realistischer Ausma-
lung dringen®, daB ,,diese volkstimliche, realistische Sphire ... gegeniiber der litur-
gischen immer dominierender wird und daR spielminnische Elemente eindrin-
gen?l

Demgegeniiber zeigt sich im Spiel von der heiligen Jungfrau einmal mehr, daR

eine Trennungslinie zwischen Symbolik und Realitit, zwischen Numinosem und
16 Sicut enim diversae fistulae vel variae chortae [sic] sunt in cantu quasi dissonae, et tamen
omnes in convenientia consonae: ita vitae Sanctorum quasi inter se dissonant, dum hic liben-
ter orat, alter assidue plorat, ille jejunat, ille magis vigilat, sed omnes in una charitate conso-
nant‘‘. Pez, Thesaurus Anecdotorum V, 1635.

,,Encore est chose convenable que tu aies des ménestreux a bas instrumens, pour aucune
recréation, faisant digestion de ta personne royale apres les conseils et travaux de la royale
majesté. Desquels doux instrumens, beau fils, tu dois prendre le son sobrement et non pas
charnellement ... et aucune fois te doit souvenir de la vraie mélodie des ménestreux de paradis,
en reconnaissant ta fragilité et les grices que Dieu t'a faites'’ Pirro, La musique a Paris, 14f.
Bowles, ,,The role of instruments‘‘, 78.

Hammerstein, Musik der Engel, 103.

Hammerstein, a.a. 0., 76.

e,

17

18
19
20

7.



Irdischem, in dieser Strenge nicht gezogen werden kann. Zwar erweisen sich die
musizierenden Engel auch hier als vom irdischen Dasein losgeloste Wesen. Anderer-
seits aber bezeugt ihr Auftreten sowohl irdisch-geistliche, als auch weltlich-spiel-
ménnische Praxis. Diese Nihe zum menschlichen Bereich prigt sich im eigentlichen
Vorgang des Musizierens aus. Hier bedienen sie sich derjenigen Mittel, die aus der
kirchenmusikalischen wie aus der spielmidnnischen Sphire einer zeitgendssischen
Musikwirklichkeit stammen.

Irdisch-kirchenmusikalische Mittel werden eingesetzt, wenn die Engel — jeder
einzeln — ,,alta voce, quasi cantando®, mit erhobener Stimme, gleichsam singend,
der kleinen Maria ihre Huldigung darbringen, oder wenn sie den Hymnus Ven:
Creator Spiritus in der Weise musizieren, dafk ,,zwei Engel alta voce anfangen, und
alle anderen mit dem ganzen Versus Mentes tuorum visita antworten ...“.** Dem
Vorbild irdisch-weltlicher Praxis dagegen folgen sie, wenn sie die heilige Jungfrau
mit einem Tanzlied preisen. Dies geschieht wihrend der Eingangsprozession, die
vom Kapitelhaus zur Bithne im Mittelschiff fiihrt. De Meéziere schildert diesen
Ablauf folgendermaBen: ,,... einer der Engel tritt im Prozessionsschritt zwischen
die beiden Instrumentalisten und beginnt al/ta voce ein Lied auf die heilige Jung-
frau in Form eines Rondellus zu singen, wihrend die Instrumentalisten spielen.
Der Text des Liedes wird vulgirsprachlich (in vulgari) gesungen, damit die Gemeinde
zur Andacht angehalten wird. Und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael und
den Instrumentalisten antworten. Der Klerus aber, der vorher das Salve Regina
gesungen hatte, schweigt, sobald er den Engelsgesang hort und alle anderen schwer-
gen auch, mit Ausnahme der Engel, die immer weiter den besagten Rondellus sin-
gen, indem einer anfingt und die anderen antworten; in dieser Weise schreitet die
Prozession bis zur Bithne, die in der Mitte der Kirche aufgebaut ist.”***

Die Aufschliisse, die diese Stelle bietet, lassen sich in mehrere Einzelaspekte glie-
dern.

1. Die Engel singen einen Rondellus.

Das Rondeau ist die bevorzugte musikalische Form, nach der im Mittelalter
innerhalb und auRerhalb der Kirche, von Klerikern sowohl wie von Laien, getanzt
wird>* Bevorzugt wird es, weil es, wie Spanke sagt, eine ,,einfache Form® hat,
,,die einem tanz- und sanglustigem Publikum® aktive Teilnahme abverlangt, diese
Teilnahme aber auch leicht macht. Denn das ,,tanzlustige Publikum® braucht sich
nur an den Hinden zu fassen und die Schritte nachzutanzen, die ihm der Vortin-

2% ... subito duo de Angelis alta voce incipiunt: Veni Creator Spiritus. Et omnes Angeli respon-

debunt Mentes tuorum visita ..."“. Young, a.a.0., 239.

»».-. subito unus de Angelis ponet se inter duos Pulsatores eundo processionaliter et alta voce
inchoabit quandam cantilenam per modum rondelli instrumentis pulsantibus de Beatissima
Virgine, et hec in vulgari ad excitandum populum ad devotionem. Et omnes Angeli cum
Ecclesia, Gabrieli et Raphaeli et Pulsatoribus respondebunt. Clerus vero, qui ante cantabat
Salve Regina quando audiet Angelum cantantem, tacebit, et omnes tacebunt exceptis Angelis
qui continue dictum rondellum cantabunt, uno inchoante et aliis respondentibus processio-
aliter eundo usque ad solarium in medio ecclesie constructum‘. Young, a.a.0., 233.

M Zur Verbreitung des Rondeau vgl. Spanke, ,,Tanzmusik®, 161.

23

72



zer vormacht. Das Singen gestaltet sich noch einfacher: Hier tberliBt man den Vor-
trag der Strophen dem Vortinzer und beschrinkt sich aufs Refrain-Singen.>®

Dieser Praxis lift sich die Schilderung Philippes de Méziere gut integrieren: Ein
Engel schreitet mit den Instrumentalisten voran und beginnt den Rondellus zu
singen ,,... und alle Engel mit Ecclesia, Gabriel, Raphael und den Instrumentali-
sten antworten‘’. Vorsinger und Chor teilen sich also, wie es die Praxis des Ron-
deau-Singens verlangt, die Aufgaben; dieser singt die Textstrophen, jene den Ref-
rain. Das geht so lange, bis der Zug die Biithne erreicht hat.

Tanzen sie auch dazu? De Méziere macht hieriiber keine Angaben. Er spricht
lediglich vom ,,prozessionsmiRigen Schreiten*‘ des Vorsingers, das wohl nicht nur
fir diesen, sondern fiir den gesamten Zug gilt. Da der Bericht sehr detailliert ist,
hitte Philippe de Méziere im Falle, daf getanzt worden wire, dies auffiihrungs-
praktisch wichtige Detail sicher mit erwihnt. So wird man sich vorstellen konnen,
dal} die Prozession in langsam feierlichem Schritt unter solistisch-chorischem
Absingen des Rondellus durchs Mittelschiff zur Bithne sich bewegte.

2. Der Text des Rondellus wird vulgirsprachlich vorgetragen.

Die Engel singen den Rondellus nicht in dem nur den Gebildeten verstindlichen
Latein, sondern auf Franzosisch. Fir dies auf den ersten Blick befremdlich wir-
kende Phinomen gibt de Méziere am Schluf seines Berichtes eine Begriindung,
indem er empfiehlt: ,Es ist anzumerken, daf die Lobgesinge auf die Jungfrau
Maria, die von den Engeln und den anderen genannten Personen gesungen oder
gesprochen werden, vor allem diejenigen Gliubigen zur Andacht anhalten, ja, vor
Gottergebenheit geradezu zu Trinen rithren, die den lateinischen Text verstehen.
Weil aber das Volk kein Latein kann, kénnen die besagten Lieder, wenn es for-
derlich erscheint und wenn dadurch unsere allerliebenswerteste Maria in den Her-
zen der ihr Ergebenen durch ihre Huld wirkt, auch in die Vulgirsprache iibersetzt
und auf entsprechende Weise vorgetragen werden.

Nach Auffassung de Mézieres besteht also kein Zweifel daran, daf die dem
Gegenstand und — wie wir annehmen kénnen — den ausfithrenden Engeln ange-
messene Auflerungsart das Lateinische ist. Insoweit finden Hammersteins Ergeb-
nisse hier eine Bestitigung. Da aber de Mézieres Bemithungen aufs Missionarisch-
Praktische gerichtet sind, da es ihm darum geht, einer bereitwilligen aber unge-

2 Spanke nimmt an, da der Refrain nicht nur von den Tinzern, sondern auch vom Volk, im
Kirchenraum also von der Gemeinde, gesungen wurde, ,,dhnlich wie iiberhaupt in einstim-
migen Refrainliedern. Sicher ist die Absicht, dem Volk (,plebs fidelis, concio, ecclesia‘) bzw.
einer grofen Anzahl von Personen, die den fortlaufenden Text nicht mitsangen, die Teilnahme
am fréhlichsten Liede (fast alle Rondeaux sind auf Jubel gestimmt) zu erméglichen, der
Grund gewesen, daf man hier ... durch den in allen Strophen gleichbleibenden Kehrreim die
Repetition ausfiihren lieR*‘. Spanke, ,,Das lateinische Rondeau®, 130.

»»Et notandum quod carmina de Laudibus Virginis suprascripta, que per Angelos et personas
alias suprascriptas alta voce cantabuntur seu proferentur, devotissima sunt ac certe lacrima-
bilia pre devotionemaxime fidelibus gramaticam intelligentibus; sed quia vulgaris populus
gramaticam non intelligit, si videbitur expediens et nostra Maria dulcissima in cordibus devo-
torum suorum per gratiam inspiraverit, translatari poterunt sepetacta carmina in vulgari dic-
tamine et vulgariter simili modo dictari poterunt. Young, a.a.0., 242,

26

73



bildeten Gemeinde wichtige Glaubensinhalte zu vermitteln, macht es ihm nichts
aus, iberkommene Traditionen zugunsten realer Gegebenheiten und Bediirfnisse
zu modifizieren. Damit wird er einmal mehr zum Zeugen dafiir, daf auerirdische
Vorginge nicht nur auf einer nur wenigen Eingeweihten zuginglichen Ebene, son-
dern in realen, jedermann nachvollziehbaren Formen symbolisiert werden.

3. Der Rondellus-Text hat den Lobpreis der Jungrau Maria zum Inhalt.

Marien-Lyrik in Rondeau-Form ist auch aus anderem Zusammenhang bekannt.
Unter den Rondeaux, die im 11. Faszikel der Handschrift Florenz, Bibl. Lauren-
tiana, Plut. XXIX, 1 und im Codex Tours, Bibliotheque Universitaire, Ms. 927
zusammengestellt sind?’, finden sich eine ganze Reihe Marienlieder®®, einstimmige
Stiicke, deren lateinische Strophen nach dem charakteristischen Formprinzip von
Anfangs-, Binnen- und SchluB-Refrain strukturiert sind.

Auch hier also findet sich eine Verbindung zur Praxis und damit ein Hinweis auf
die reale Verwurzelung der dargestellten Symbolik.

4. Der Rondellus wird instrumental begleitet.

Die Engel singen nicht nur ein Tanzlied in irdisch-weltlicher Sprache, sie werden
auch von Engelsmusikern auf Instrumenten begleitet. Das Hinzuziehen dieses Spiel-
manns-Momentes, einer jedem Gemeindemitglied vertrauten Erscheinung, wird
derselben undogmatischen Tendenz entsprechen, die auch die Vulgirsprache zuliel3.
Den Glaubigen soll die wichtige Botschaft so ausgerichtet werden, daR sie sie ver-
stehen. Sie soll sie in einer Form erreichen, die ihnen zwar vertraut ist, sie aber
auch ihre eigenen Grenzen spiiren lift: Die Engel, die, Lilien in den Hinden hal-
tend, in weifen Gewindern auf der Bithne im Mittelschiff Rondelli singen und
spielen, erscheinen gleichermafen numinos entriickt und doch auch vertraut. Sie
vermenschlichen mit verstindlichem, in vertrauter Form dargebrachtem Lobge-
sang himmlisches Geschehen, ohne doch den Charakter des Symbolhaften zu verlie-
ren, genau wie jene Engel, die, die gottliche Allmacht mit Gesang und Instrumen-
ten preisend, auf so vielen Altiren der Zeit dargestellt sind.

Hier sei noch an einen zweiten Zusammenhang erinnert, in dem die Idee vom himmlischen
Spielmannswesen irdische Greifbarkeit erfihrt. Wenn die Franziskaner sich als ,,Spielleute
des Herrn‘* verstehen, wenn sie die Frage stellen, ,,was ... die Diener Gottes anderes sind, wenn
nicht gleichsam Spielleute, die die Herzen der Menschen erheben und zu geistlicher Frohlich-
keit fiihren sollen**’, so stellen sie sich damit in die Nachfolge Christi als des héchsten Musi-
kers, nach dessen Spiel alle Gliubigen singen und tanzen. Sie rufen die Vorstellung wach von
einem Paradies voller Freude und Musik, zu dem sie die Menschen hinfiihren wollen und agie-

ren damit offensichtlich aus derselben Geisteshaltung heraus wie Philippe de Méziere.

A Spanke, ,,Das lateinische Rondeau®, 114—127.

28 Vgl. die Nummern 3, 47, 48, 52, 56 (F)und 1, 2, 3, 13, 25 (Tours) bei Spanke.

29 Nos sumus ioculatores Domini ... Quid enim sunt servi Dei, nisi quidam ioculatores eius, qui
corda hominum erigere debent et movere ad laetitiam spiritualem?** Zit. nach Salmen, Der
fabrende Musiker, 71.

74



Musikinstrumente und Liturgie

Die iuvenes pulsatores sind maBgeblich am Spielablauf beteiligt. Von der an die
Praesentatio sich anschlieRende Messe sind sie aber ausgeschlossen; bevor diese
beginnt, haben sie sich schon zusammen mit Joachim, Anna, Ecclesia und Michael
,instrumentis pulsantibus*‘ in feierlicher Prozession zuriickgezogen, nicht ohne
sich vorher nochmals tief vor Maria verneigt zu haben.>

Dies stimmt gut zusammen mit den oben angefiihrten Quellen, deren Mehrzahl
Musikinstrumente zwar in der Kirche, nicht aber wihrend der Messe belegt. Obwohl
das schmale Belegmaterial keine zuverldssigen Schliisse zuldRt, ist damit ein weite-
rer Hinweis gegeben, dal es nicht die Regel war, im Gottesdienst Instrumente
erklingen zu lassen. Da} es gleichwohl geschah und daf bei diesem Geschehen
nicht zwangsliufig der Teufel seine Hidnde im Spiel haben muRte, sollte dariiber
jedoch nicht vergessen werden.

Philippe de Mézicres Bericht von Spielablauf der Repraesentatio beatae Mariae
virginis zeigt, daf die Vorstellungen, die im spiteren Mittelalter iiber die Musik der
Engel bestehen, vermittelt sind durch die zeitgenossische Musikpraxis. Nach
menschlichem Muster musizieren die Engel vokal und instrumental, wobei sie,
wenn sie auf Musikinstrumenten spielen, das ,,sii8e Bas-Instrumentarium bevor-
zugen. Das von ihnen ausgefiihrte Repertoire umfat den liturgischen wie auch
den an weltlichen Musikformen orientierten auferliturgischen Bereich. In ihrem
verbalen Ausdruck sind die Engel nicht aufs Lateinische beschrinkt, sondern ver-
wenden auch die Volkssprache. DaR ihr iiberirdisches Wesen sie trotz allem von
den Menschen trennt, wird durch ihre Kleidung und die Tatsache hervorgehoben,
daB sie getrennt von den Menschen der kleinen Maria mit Gesang und Instrumen-
talspiel huldigen.

Damit bestitigt sich, daf das Mittelalter keine strenge Trennungslinie zieht zwi-
schen geistlichem und weltlichem Bereich, sondern daf, je nachdem, in welchem
Zusammenhang und zu welchem Ziel Musik gemacht wird, diese als gottgefillig
oder als gottlos gewertet wird. Und weiter bestitigt sich, daR die Musik der Engel
trotz ihrer ibermenschlichen Wesenheit kein reines Numen ist und die in ihren
Hinden dargestellten Musikinstrumente nicht den Stellenwert von Attributen
haben bzw. Symbole sind fiir die unermeRliche Schonheit himmlischen Gesanges,
sondern daR sie eine gelebte, nachvollziehbare Realitit verkorpern.

Beides ist vor dem Hintergrund einer Denkweise, die in jedem irdischen Element,
sei dies ein Mensch, ein Musikstiick, eine Plastik oder ein Gemilde, das Abbild der
eigentlichen Wahrheit sieht, nur konsequent. Denn das Ziel ist es ja, die Dinge des

Alltags, gleichviel, ob sie nach duferen MaRstiben eher dem geistlichen oder dem
% | Et notandum quod quando Maria erit super istud solarium parvum, Joachim, Anna, Eccle-
sia, Michael, IX Angeli, Pulsatoribus pulsantibus, quilibet in gradu suo Angeli primi, Ecclesia,
Pulsatoribus, Joachim et Anna et Michaele retrogradientibus inclinatis capitibus coram Epis-
copo et altari et postea profunde coram Maria, recedent processionaliter, instrumentis pul-
santibus, et ibunt ad locum ubi paraverant se et deponent vestimenta sua et ornamenta, que
omnia ornamenta sollicite custodiantur pro representatione anni futuri‘. Young, a.a.0., 241.

i



weltlichen Bereich angehdren, so zu handhaben, da® kein Bruch entsteht zwischen
der Idee und ihrem Abbild, dag dieses vielmehr stets transparent bleibt fir die hin-
ter thm stehende Wahrheit.

Unter diesem Aspekt betrachtet ist die Tatsache, daR in Philippe de Mézieres
Repraesentatio die Engel einen franzosisch textierten Rondellus mit Instrumental-
begleitung singen, ein Beispiel fiir die konkreten Auswirkungen dieser Denkweise:
Egal, ob ein Musikstiick seiner Struktur oder seinem Inhalt nach geistlich oder
weltlich, vokal oder instrumental ist, ob es von Menschen oder von Engeln ausge-
fiihrt wird: Wenn es im richtigen Kontext erscheint, ist es ein giiltiges Abbild aufer-
irdischer Wahrheit.

Wenn sich damit gezeigt hat, daR der Vorstellung von der Engelsmusik im Mittel-
alter reale Anschauung zugrunde liegt, bedeutet dies dann, dal} alle Quellen, die
aullerirdische Musikausiibung darstellen bzw. schildern, im Sinne einer realen Auf-
fithrungspraxis zu werten sind? Wire demnach etwa Schering zuzustimmen, der
die Darstellung Davids und seiner vier Musiker im Sinne eines Instrumentalquin-
tetts deutet?>!

Dies ginge sicher zu weit. Wie bereits ausgefithrt wurde, muf} jede Quelle, bevor
sie flir auffihrungspraktische Fragestellungen herangezogen werden kann, zunichst
auf ihren ikonographischen Hintergrund hin befragt werden. Da z.B. der Ausbil-
dung des genannten David-Typus das Bestreben zugrunde lag, den Konig als Prae-
figura Christi in moglichst enger Anlehnung an den Bildtypus Christus und die vier
Evangelisten zu gestalten, da also die ikonographischen Wurzeln im auermusikali-
schen Bereich lagen, ist die Annahme, es handle sich beim Dargestellten um
Ensemble-Musik, unwahrscheinlich. Ahnliches gilt fiir Szenen wie die sieben tuba-
blasenden Engel oder die 24 Alten mit ihren Citharae, obgleich, wie die angefiihr-
ten Quellen aus dem Bereich des Mysterienspiels zeigen, hier ein auffithrungsprakti-
scher Hintergrund nicht generell auszuschlieen ist.

Relevant fir die auffihrungspraktische Fragestellung sind demgegeniiber Bei-
spiele aus dem nahezu unerschopflichen Quellenbereich des Engelskonzertes. Denn
hier ist Raum fiir den Intuitions- und Erfahrungsbereich der jeweils ausfiihrenden
Kinstler.

*

Wenn im Mittelalter nicht streng zwischen geistlichem und weltlichem Musikbe-
reich unterschieden wird, wenn vielmehr ein ,,weltliches'* Element wie das Instru-
mentalspiel in der Kirche akzeptiert ist, sofern es dem Kontext entspricht, so liegt
die Folgerung nahe, daR ,,geistliche’ Musikformen wie Organum, Conductus und
die lateinische Motette dann, wenn es die Verhiltnisse nahelegten, nicht nur vokal,
sondern auch instrumental besetzt wurden.

Bekanntlich geben hier weder die theoretischen noch die praktischen Quellen befriedigenden
AufschluR. Einzig hinsichtlich zweier Sonderfille motettischer Kompositionen gibt es eine
Handhabe, die wenigstens eine Entscheidung iiber die Verwendung vokaler bzw. instrumen-
taler Mittel bei der Ausfiihrung der betroffenen Musik erlaubt. Im einen Fall handelt es sich

! Schering, Auffiibrungspraxis alter Musik, 11.

76



um die beiden Bearbeitungen der Vitry-Motetten Tribum /Merito / Quoniam und Adesto /
Firmissime / Alleluia aus dem Robertsbridge-Codex.” Diese gelten als fritheste Beispiele einer
Orgel-Tabulatur. Wihrend nimlich die Oberstimme in herkémmlicher Weise mensural notiert
ist, erscheint die Unterstimme — auf demselben System angeordnet — in Buchstabennotation.
Es war vor allem Leo Schrade, der auf die auffiihrungspraktischen Aufschlisse hingewiesen
hat, die diese besondere Schreibweise bietet. Nach Schrade nimlich erklirt sich das Ineinan-
derverwobensein der Stimmkomplexe aus dem Bediirfnis, jene mehrstimmig vokale Musik
instrumental, und zwar auf nur einem Instrument, d.h. fiir einen Spieler iiberschaubar, auszu-
fiihren: ,,Eine so gedringte Verschmelzung der Stimmen durch die Aufzeichnung zu bekun-
den, kann nur den Sinn haben, wenn man schon dem originiren SchaffensbewuRtsein den
Sinn zuschreibt, die Notation in uneingeschrinkter Abhingigkeit von dem isolierten Klanger-
reger, von der Orgel, zu konzipieren. Denn es hitten ganz andere und oft erprobte Wege
offengestanden, wenn man {iberhaupt nur eine Mehrstimmigkeit ausdriicken wollte. Der nicht-
vokale Klangerreger spielt also hierbei die entscheidende Rolle “%3

So einleuchtend Schrades Argumentation ist, so geht er doch nicht auf die Frage nach der
Funktion des Triplum-Textes ein, der in beiden Motetten-Aufzeichnungen fortlaufend und
vollstindig der musikalischen Aufzeichnung unterlegt ist. Dient der Text nur der leichteren
Identifizierung der Umarbeitungen? Dann hidtte auch eine kurze Textmarkierung geniigt.
Wahrscheinlicher ist es, daR der vollstindig unterlegte Text eher einen Hinweis auf die Kon-
zeption einer vokal-instrumentalen Mischpraxis gibt, wobei die Aufzeichnung zweierlei Aus-
fiihrungsmoglichkeiten zuliBt: Zum einen konnte ein Organist entsprechend Schrades
Annahme den vollstindigen Satz auf dem Instrument gespielt und die Oberstimme vokal ver-
doppelt haben bzw. dies durch einen Singer haben besorgen lassen. Zum anderen wire denk-
bar, daR die spezifische Aufzeichnung im Blick auf einen Musiker erfolgte, der die Unter-
stimme instrumental — vielleicht mit einem Portativ — und die Oberstimme vokal ausfiihrte.
Der zweite Fall motettischer Uberlieferung, der in diesem Zusammenhang zu nennen ist, sind
die fiinf textlosen In Seculum — Motetten im Anhang des Codex Bamberg. Die Textlosigkeit
sowie der Zusatz zum zweiten der fiinf Stiicke In seculum viellatoris lassen ihre instrumentale
Ausfiihrung als angebracht erscheinen. In der Literatur wird — primir im Hinblick auf das In
seculum viellatoris — offengelassen, ob dies nun originir instrumental oder vokal konzipiert
ist. Handschin sieht die Ausfiihrung durch die ,,Violen* wenn schon nicht fiir ,,beglaubigt”“,
so doch auch fiir den Fall als wahrscheinlich an, da sich der Hinweis nur auf die Autorschaft
eines Viella-Spielers bezieht.>* Entsprechend dufern sich Reese®® und Rokseth.?’

Im Zusammenhang mit dem Versuch, die Ergebnisse dieser Untersuchung auf die
Frage der Besetzungspraxis anzuwenden, scheint die Tatsache von Bedeutung, da3
die Bas-Instrumente — vor allem Orgel- und Saiteninstrumente (Psalterium und
Cithara) — in enger Verbindung zur Himmelsmusik stehen, einer Verbindung, die
nicht nur ikonographisch, sondern auch, wie die von Philippe de Mézicre beschrie-
bene Auffithrungspraxis des Rondellus zeigt, musikalisch-praktisch wirksam wird.
Hieraus lassen sich fir das besetzungspraktische Vorgehen gewisse Hinweise
ableiten: Man kann nicht ginzlich fehlgehen, wenn man geistliche Lieder wie Ron-
deaux und Hymnen, die den Lobpreis der Maria zum Inhalt haben, mit Bas-Instru-

2 London, BM Add. 28550 (1. Hilfte 14.Jahrhundert).

Vgl. Das Faksimile bei Wooldridge, Early English barmony 1, London 1892, TF 43f.
¥ Schrade, Die handschriftlichen Uberlieferungen, 84.
* Soin ,,Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen Musikgeschichte, 41.

35 Uber die Laude*, 29, Anm. 19.

% Music in the Middle Ages, 325.
37 The instrumental music in the Middle Ages and early sixteenth century®, 410.

Tt



menten und solche Stiicke, deren Texte von Jesus oder den Heiligen handeln, mit
einer Orgelbegleitung versieht oder verdoppelt.

Wie aber steht es mit den groen mehrstimmigen Formen, die nach Aussage der
Bulle Docta Sanctorum an hohen Festtagen im Gottesdienst musiziert wurden,
und die durch ihre auf perfekten Konsonanzen basierende Intervallstruktur und
ihren terniren Rhythmus ihrerseits den sinnlich wahrnehmbaren Nachweis dafiir
bieten, daf Gott alles ,,nach MaR, Zahl und Gewicht* geordnet hat und insofern
ihrerseits als klingendes Abbild gottlicher Allmacht verstanden werden?

Unter Einbeziehung der Tatsache, daR viele der groReren Kirchen tiber Orgel
und Glockenspiel verfligten, iber zwei derjenigen Instrumente also, die wegen ihrer
Theoriefihigkeit, d.h. wegen ihres Charakters als Demonstrationsobjekte fiir die
pythagoriischen Zusammenhinge, in hohem Ansehen standen, erscheint es als
naheliegend, daf man zur Ausfihrung eines Organums, einer Klausel oder eines
Conductus Orgel und Glocken mit heranzog. Vor dem besprochenen Hintergrund
wire es zudem folgerichtig, da nicht nur diese ,,pythagordischen®, sondern auch
Bas-Instrumente wie Psalterium und Cithara, die in ithrer Symbolisierung als Cor-
pus bzw. Crux Christi dem kirchlich-liturgischen Bereich eng verbunden sind, sei
es als Singerhilfe, sei es zur Klangbereicherung, mit hinzugezogen wurden. Denn
nichts anderes wire dies gewesen, als die Erfiillung der biblischen Forderung
Laudate eum in psalterio et cithara, ,lobt den mit Psalterium und Cithara, der die
Musikinstrumente zu seiner eigenen Ehre und zur Freude der Menschen geschaf-
fen hat.*

Wenn die Monche von St.Alban gemiR einem freilich erst um die Mitte des
15.Jahrhunderts datierten Beleg den BeschluB fassen, eine Orgel zu erbauen,
,,damit die jungen Minner und die Midchen und zusammen mit ihnen auch die
Alten die Moglichkeit haben, den Herrn des Himmels, wenn auch nicht mit
Tympanum und Chorus, so doch mit Saiteninstrumenten und der Orgel, mit Orgel-
pfeifen und mit Glocken, zu loben‘**%, dann deuten die genannten Instrumente dar-
auf hin, daR die Aufforderung des Psalmsingers trotz aller Polemiken gegen Musik
und Musikinstrumente nicht vergessen war, sondern real gelebt wurde. Und der
Hinweis auf das gemeinsame Gotteslob aller Gemeindemitglieder, seien diese nun
jung oder alt, zeigt die Lebendigkeit eines Gedankens, den einst Augustin als den
eigentlichen, tiefen Sinn des Instrumentalspiels formuliert hatte und der wie kein
anderer die bruchlose Verbindung aufzeigt zwischen der Idee und ihrem Abbild:
daR nimlich so, wie die Glocken, um zu erklingen, einander berithrten, so auch die
Menschen Gott lobten, indem jeder seinen Nichsten ehre.*

3 . ut haberent tam juvenes quam virgines, quam senes etiam, simul cum junioribus, etsi non

in tympano et choro, in chordis tamen, et organo, in organorumque fistulis, velut in cymbalis
bene sonantibus, laudare Dominum de coelis . .. Registrum Abbatiae Jobannis Wethamstede,
431f.

3 Vgl. oben 27f.

78



BIBLIOGRAPHIE ZUR AUFFUHRUNGSPRAXIS
MITTELALTERLICHER MUSIK

Abert, Heinrich: ,,Die Musikisthetik der Echecs Amoureux‘, SIMG 6 (1904/05)
346—355

Abert, Heinrich: Die Musikanschauung des Mittelalters und ibre Grundlagen, Halle
1905

Albrecht, Hans: ,,Die Auffiihrungspraxis der italienischen Musik des 14.Jahrhun-
derts'* = Jabrbuch der Dissertationen der phil. Fakultit der Friedrich-Wilbelms-
Unuversitat zu Berlin, Dekanatsjabr 1924/25, Berlin 1926, 30—33

Angles, Higini: ,,Cantors und Ministrers in den Diensten der Konige von Katalo-
nien-Aragonien im 14.Jahrhundert®, Bericht iiber den Musikwissenschaftlichen
Kongrefs in Basel 1924, Leipzig 1925, 56—66

Angles, Higini: ,,Sakraler Gesang und Musik in den Schriften Gregors des GroRen*,
Essays presented to Egon Wellesz, hg. von J.A. Westrup, Oxford 1966, 33—42

Aubry, Pierre: ,,Les abus de la musique de l'eglise au Xlle et au Xllle siecle®,
Tribune de St. Gervais 9 (1903) 57—62

Aubry, Pierre: Cent Motets du XIlle siecle, Paris 1908

Aubry, Pierre: Estampies et danses royales, Paris 1907

Aubry, Pierre: ,,La musique et les musiciens de l'eglise en Normandie au XIIle
siecle*‘, Mercure Musical 2, 1 (1906) 337—347, 455—462, 505—512, 556—568,
2,2 (1906) 17—26, 58—63

Baines, Anthony: Woodwind instruments and their history, London *1962

Bachmann, Werner: Die Anfinge des Streichinstrumentenspiels, Leipzig 1964

Bachmann, Werner: ,,Bilddarstellungen der Musik im Rahmen der artes liberales,
Bericht iiber den Internationalen Musikwissenschaftlichen KongrefS Hamburg
1956, Kassel etc. 1957, 46—55

Bachmann, Werner: ,,Die Verbreitung des Quintierens im europdischen Volksge-
sang des spaten Mittelalters”, Festschrift Max Schneider, hg. von W. Vetter,
Leipzig 1955, 25—29

Beccherini, Bianca: ,,L’ars nova italiana del Trecento. Strumenti ed espressione
musicale*, L'ars nova italiana. Primo Convegno Internazionale 1959, Certaldo
1962, 40—56

Bechthum, Martin: Beweggriinde und Bedeutung des Vagantentums in der lateini-
schen Kirche des Mittelalters = Beitrdge zur mittelalterlichen, neueren und all-
gemeinen Geschichte 14, Jena 1941

Bergmann-Miiller Rosemarie: Musikdarstellungen in der venezianischen Malerer
von 1350—1600 und ibre Bedeutung fir die Auffassung des Bildgegenstandes,
Diss. Marburg 1951 (maschr.)

Bessaraboff, Nicholas: Ancient European musical instruments, Boston 1940

Besseler, Heinrich: ,,Musik des Mittelalters in der Hamburger Kunsthalle*, ZfMw
7 (1924/25) 42—54

Binkley, Thomas: ,,Zur Auffihrungspraxis der einstimmigen Musik des Mittelal-
ters. Ein Werkstattbericht*‘, BJpHM 1 (1977) 19—76

T,



Blades, James: ,,Percussion instruments of the Middle Ages and the Renaissance®,
Early Music 1 (1973) 11-18

Bormann, Karl: Die gotische Orgel zu Halberstadt, Berlin 1966

Bowles, Edmund A.: ,,Haut and Bas: The grouping of musical instruments in the
Middle Ages*, MD 8 (1954) 115—140

Bowles, Edmund A.: ,,Instruments at the court of Burgundy (1363—1467)%, GS]
6 (1953) 41—48

Bowles, Edmund A.: ,,La hiérarchie des instruments de musique dans I'Europe
féodale*, RMI[ 42 (1958) 155—169

Bowles, Edmund A.: ,,Musical instruments at the medieval banquet®, RBM 12
(1958) 41—51

Bowles, Edmund A.: ,,Musical instruments in the medieval Corpus Christi proces-
sion‘‘, JAMS 17 (1964) 251—260

Bowles, Edmund A.: ,,The role of instruments in medieval sacred drama*, MQ 45
(1959) 67—84

Bowles, Edmund A.:, Were musical instruments used in the liturgical service during
the Middle Ages?*‘, GSJ 10 (1957) 40—56

Bowles, Edmund A.: ,,The organ in the medieval liturgical service*, RBM 16
(1962) 13—29

Bowles, Edmund A.: ,, The symbolism of the organ in the Middle Ages", Aspects
of medieval and Renaissance Music. A birthday offering to Gustave Reese, hg.
von J. La Rue, New York 1966, 27—39

Bowles, Edmund A.: ,,Unterscheidung der Instrumente Buisine, Cor, Trompe und
Trompette*‘, AfMw 18 (1961) 52—72

Bridgman, Nanie: ,,La musique dans la société frangaise au temps de I’Ars nova®,
L ars nova italiana del Trecento, Primo Convegno Internazionale 1959, Certaldo
1962, 83—96

Briicker, Fritz: Die Blasinstrumente in der altfranz osischen Literatur = GieRener Bei-
trige zur romanischen Philologie 19, GieRen 1926

Buchner, Alexander: Die Musikinstrumente von den Anfiangen bis zur Gegenwart,
Prag 1972

Buhle, Edward: Die Blasinstrumente in den Miniaturen des friben Mittelalters,
Leipzig 1903

Caldwell, John A.: ,The organ in the medieval latin liturgy*, Proceedings of the
Royal Musical Association 93 (1966—67) 11—24

Chailley, Jacques: ,,Un document nouveau sur la danse ecclesiastique’’, AMI 21
(1949) 18—24

Clemencic, René: , Die Verwendung von Instrumenten zur Zeit Dantes*, Chigiana
22, N.S. I1(1965) 171—184

Cosacchi, Stephan: ,Musikinstrumente im mittelalterlichen Totentanz®, Mf 8
(o551 1—19

Crane, Frederick: Extant medieval musical instruments: A provisional catalogue
by types, lowa City 1972

Cserba, Simon: ,,Uber den Vortrag des gregorianischen Chorals im Mittelalter™,
KmJB 29 (1934) 32—40

80



Dart, Thurston: Practica Musica. Vom Umgang mit alter Musik, Bern und Miin-
chen 1959

Devoto, Daniel:,,La enumeracion de instrumentos musicales en la poesia medieval
castellana®, Miscelanea en homenaje a M. Higinio Anglés I, Barcelona 1958,
2112722

Dick, Friedrich: Bezeichnungen fiir Saiten- und Schlaginstrumente in der altfranzo-
sischen Literatur= Gielener Beitrage zur romanischen Philologie 25, Giefen 1932

Donington, Robert: ,,Musical instruments in the liturgical service in the Middle
Ages*, GSJ 11 (1958) 85—87

Droysen, Dagmar: ,,Die Darstellung von Saiteninstrumenten in der mittelalterlichen
Buchmalerei und ihre Bedeutung fiir die Instrumentenkunde*, Bericht éiber den
Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongref§ Kassel 1962, Kassel etc. 1963,
302—-305

Droysen, Dagmar: Die Saiteminstrumente des friihen und hobhen Mittelalters, Diss.
Hamburg 1959 (maschr.)

Droysen, Dagmar: ,,Zum Problem der Klassifizierung von Harfendarstellungen in
der Buchmalerei des frithen und hohen Mittelalters*‘, Jabrbuch des Staatl. Insti-
tuts fur Musikforschung PreufSischer Kulturbesitz 1968, 87—98

Dufourcq, Norbert: Esquisse d’une histoire de I'orgue en France du Xllle au
XVIlle siecle, Paris 1935

Ellinwood, Leonard: ,,The Conductus*, MQ 27 (1941) 165—204

Ellinwood, Leonard: The works of Francesco Landini, Cambridge 1939

Erich, Oswald: Die Darstellung des Teufels in der christlichen Kunst = Kunstwiss.
Studien 8, Berlin 1931

Feldmann, Fritz: ,,Numerorum mysteria®, AfMw 14 (1957) 102—129

Fellerer, Karl Gustav: ,,Durantis Rationale als kirchenmusikalische Quelle*, Km Jb
29 (1934) 46—49

Fellerer, Karl Gustav: ,Der gregorianische Gesang im deutschen Mittelalter®,
CVO 67 (1936) 27—30

Fellerer, Karl Gustav: ,,Kirche und Musik im frithen Mittelalter*’, Bericht iber den
Internationalen Musikwissenschaftlichen Kongreff Wien 1956, Graz und Koln
1958, 199—202

Fellerer, Karl Gustav: ,, Kirchenmusikalische Vorschriften im Mittelalter*, KmJb 40
(1956) 1—-11

Fellerer, Karl Gustav: ,,Der liturgische Gesang des Mittelalters”, SMZ 78 (1938)
346—351

v. Ficker, Rudolf: ,Grundsitzliches zur mittelalterlichen Auffithrungspraxis®,
Internationale Gesellschaft fiir Musikwissenschaft, 5. Kongrefs, Utrecht 3.—7. Jul
1952, KongrefSbericht, Amsterdam 1953, 33—43

v. Ficker, Rudolf: Perotinus, Organum Quadruplum Sederunt Principes, Wien und
Leipzig 1930

Finlay, Jan F.: ,,Musical instruments in Gottfrid von Strafburg’s ,Tristan und
Isolde*“, GSJ 5 (1952) 39—43

Flotzinger, Rudolf: Der Discantussatz im Magnus Liber und seine Nachfolge, Wien
cte. 1969

81



Frei, Walter: ,,Zwei wenig beachtete Grundsitze bei der Verwendung von Instrumen-
ten in mittelalterlicher Musik*‘, Mf 18 (1965) 271281

Frei, Walter: Schalmei und Pommer, Mf 14 (1961) 313—-316

Frotscher, Gotthold: Geschichte des Orgelspiels und der Orgelimprovisation, Bet-
lin 21959

Galpin, Francis: Old English instruments of music, hg. von Th. Dart, London #1965

Galpin, Francis: A textbook of European musical instruments. Their bistory and
their character, London 1937

Geiringer, Karl: ,,Vorgeschichte und Geschichte der européischen Laute bis zum
Beginn der Neuzeit*, ZfMw 10 (1927—28) 560—603

Gennrich, Friedrich: Rondeaux, Virelais und Balladen aus dem Ende des XII.,
dem XIII. und dem ersten Drittel des XIV. Jabrbunderts mit den tiberlieferten
Melodien, 2 Bde., Dresden 1921 und 1927

Gennrich, Friedrich: ,,Zur Musikinstrumentenkunde der Machaut-Zeit", ZfMw 9
(1926/26) 513—517

Georgiades, Thrasyboulos: Musik und Schrift, Miinchen 1962

Georgiades, Thrasyboulos: Musik und Sprache, Berlin etc. 1954

Gerbert, Martin: De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad prae-
sens tempus, St.Blasien 1744

Gérold, Théodore: Histoire de la musique des origines a la fin du XIVe siecle, Paris
1936

Gérold, Théodore: La musique au moyen dge, Paris 1932

Gérold, Théodore: ,,Les instruments de musique au moyen age*‘, Revue des Cours
et Conférences 29 (1928)

Gérold, Théodore: Les peres de [’église et la musique, Paris 1931

Ghisi, Federico: ,,An angel concert in a Trecento Sienese fresco, Aspects of
medieval and Renaissance Music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von
J.La Rue, New York 1966, 308—313

Giese, Wilhelm: ,,Maurische Musikinstrumente im mittelalterlichen Spanien®, Ibe-
rica 3 (1925) 55—62 '

Giesel, Helmut: Studien zur Symbolik der Musikinstrumente im Schrifttum der
alten und mittelalterlichen Kirche (von den Anfingen bis sum 13. Jabrbundert)
= Kolner Beitrige zur Musikforschung 94, Regensburg 1978

Glasenapp, Franzgeorg von:,,Die ,Drolerien‘ in den Musikdarstellungen des Mittel-
alters unter besonderer Beriicksichtigung der Blasinstrumente*‘, Brass Bulletin 9
(1974) 19—-32

Godwin, Joscelyn: ,,,Main divers acors': Some instrumental collections of the Ars
Nova period*’, Early Music 5 (1977) 148—159

Gombosi, Otto: ,,About dance and dance music in the late Middle Ages*‘, MQ 27
(1941) 259-305

Gougaud, L.: ,,La danse dans les églises*’, Revue d histoire ecclesiastique 15 (1914)
5—22 und 229245

Grossmann, Wilhelm: Fribmittelalterliche Zeugnisse iiber Minstrels (ca. 1100— ca.
1400), Diss. Berlin 1906

82



Gurlitt, Wilibald: ,,Die Bedeutungsgeschichte von musicus und cantor bei Isidor
von Sevilla®, Musikgeschichte und Gegenwart I = BzAfMw 1, Wiesbaden 1966,
18—30

Gutmann, Hanns: ,,Der Decamerone des Boccaccio als musikgeschichtliche Quelle,
ZfMw 11 (1928/29) 397—401

Haas, Robert: Auffibrungspraxis der Musik = Handbuch der Musikwissenschaft,
hg. von E. Biicken, Wildbad-Potsdam 1931

Haberl, Franz Xaver: ,,Die romische ,Schola Cantorum‘ und die pipstlichen Kapell-
singer bis zur Mitte des 16.Jahrhunderts, V/Mw 3 (1887) 189—-296

Hammerstein, Reinhold: [Besprechung Hugo Steger, David rex et propheta] Mf 17
(1964) 90—92

Hammerstein, Reinhold: Diabolus in Musica. Studien zur Ikonographie des Mittel-
alters = Neue Heidelberger Studien zur Musikwissenschaft 6, Bern und Miinchen
1974

Hammerstein, Reinhold: ,,Instrumenta Hieronymi*, AfMw 16 (1959) 117—134

Hammerstein, Reinhold: Die Musik der Engel, Bern und Miinchen 1962

Hammerstein, Reinhold: ,,Die Musik am Freiburger Minster*, AfMw 9 (1952)
204—218

Hammerstein, Reinhold: ,,Tuba intonet salutaris‘‘, AM/ 31 (1959) 109—129

Hammerstein, Reinhold: ,,Uber das gleichzeitige Erklingen mehrerer Texte",
AfMw 27 (1970) 257—286

Handschin, Jacques: ,,Die mittelalterlichen Auffilhrungen in Zirich, Bern und
Basel”, ZfMw 10 (1927/28) 8—22

Handschin, Jacques: ,,Die Rolle der Nationen in der mittelalterlichen Musikge-
schichte®, Schweizerisches Jahrbuch fiir Musikwissenschaft 5 (1931) 1—42

Handschin, Jacques:,,Uber die Laude ,a propos d’un livre récent'*, AMI/ 10 (1938)
14—31

Handschin, Jacques: ,,Zur Geschichte von Notre Dame*, AM/ 4 (1932) 5—17 und
49—55

Harrison, Frank Lloyd: ,,Tradition and innovation in instrumental usage 1100—
1450, Aspects of medieval and Renaissance Music. A birthday offering to
Gustave Reese, hg. von J. La Rue, New York 1966, 319—335

Heyde, Herbert: ,,Die Musikinstrumentendarstellung auf dem Mindener Altar®,
BM 1 (1964) 29—41

Heyde, Herbert: ,,Polyphonales Musizieren im spiten europdischen Mittelalter®,
BM 7 (1965) 184—196

Heyde, Herbert: Trompete und Trompetenblasen im europdischen Mittelalter,
Diss. Leipzig 1965 (maschr.)

Hibberd, Lloyd: ,,Estampie und Stantipes*, Speculum 19 (1944) 222—249

Hibberd, Lloyd: ,,Musica ficta and instrumental music ¢. 1250— c. 1350%, MQ 28
(1942) 216—226

Hibbert, Lloyd: ,,On ,Instrumental Style‘ in early melody*, MQ 32 (1946) 107—130

Hickmann, Ellen: Musica instrumentalis. Studien zur Klassifizierung des Musik-
instrumentariums im Mittelalter, Baden-Baden 1971

83



Hickmann, Hans: Das Portativ, Kassel 1936

Husmann, Heinrich: Die drei- und werstimmigen Notre-Dame-Organa = PiM 11,
Nachdruck der Ausgabe von 1940, Hildesheim 1967

Husmann, Heinrich: ,,Kalenda Maya“, AfMw 10 (1953) 275-279

Jammers, Ewald: ,,Interpretationsfragen mittelalterlicher Musik*, AfMw 14 (1957)
230—252

Kinkeldey, Otto: ,Kinnor, Nabel — Cithara, Psalterium®, The Joshua Bloch
memorial volume, hg. von A. Berger, L. Marwick und I. Meyer, New York 1960,
40—-53

Klotz, Hans: Uber die Orgelkunst der Gotik, der Renaissance und des Barock,
Kassel 1934

Kos, Koraljka: ,,The reception of musical instruments in medieval Istrien novel
paintings*‘, Arti Musicas, Musical Yearbook, Zagreb 1970, 77—95

Kriger, Walter: ,,Auffihrungspraktische Fragen mittelalterlicher Mehrstimmigkeit*,
Mf9 (1956) 419-427; 10 (1957) 279—286, 397—403,497—505; 11 (1958)
177—189

Kriiger, Walter: ,,Wort und Ton in den Notre-Dame-Organa®, Bericht uber den Inter-
nationalen Musikwissenschaftlichen Kongref§ Hamburg 1956, Kassel etc. 1957,
135—140

Lange, Helmut K.: , Ein Beitrag zur musikalischen Temperatur der Musikinstru-
mente vom Mittelalter bis zur Gegenwart®, Mf 21 (1968) 482497

Leichtentritt, Hugo: ,,Was lehren uns die Bildwerke des 14.—17. Jahrhunderts tiber
die Instrumentalmusik ihrer Zeit?*‘, SIMG 7 (1905/06) 314—364

Leroquais, Victor: Les Livres d 'Heures manuscrits de la Bibliotheque Nationale I,
Paris 1927

Ludwig Friedrich: ,,Die geistlich nichtliturgische, weltliche einstimmige und die
mehrstimmige Musik des Mittelalters bis zum Anfang des 15. Jahrhunderts®, in:
Handbuch der Musikgeschichte, hg. von G. Adler, Nachdruck der Ausgabe von
1929 Tutzing 1961, 137295

Ludwig Friedrich: ,,Musik des Mittelalters in der badischen Kunsthalle Karlsruhe®,
ZfMw 5 (1922/23) 434—460

Machabey, Armand: Guillaume de Machaut, Paris 1955

Mahling, Helmut Chr.: ,,Das ,Haus der Musikanten® in Reims. Versuch einer ikono-
graphischen Deutung®, Festschrift fiir Walter Wiora, hg. von R. Finscher und
H.Chr. Mahling, Kassel etc. 1967, 250—263

McKinnon, James W.: ,, Musical instruments in medieval psalm commentaries and
psalters®, JAMS 21 (1968) 3—20

McKinnon, James W.: , Representations of the mass in medieval and Renaissance
art*‘, JAMS 31 (1978) 21—52

McKinnon, James W.: ,,The meaning of the patristic polemic against musical instru-
ments‘‘, Current Musicology 1 (1965) 69—82

Marquardt, Paul: Der Gesang und seine Erscheinungsformen im Mittelalter, Diss.
Berlin 1936

Menendez Pidal, Ramén: Poesia juglaresca, Madrid 1957

84



Meyer, Ernst H.: Die Kammermusik Alt-Englands, Leipzig 1958

Meyer, Kathi: Der chorische Gesang der Frauen, Leipzig 1917

Meyer-Baer, Kathi: Music of the spheres and the dance of death. Studies in musi-
cal iconology, Princeton 1970

Meyer-Hermann, Ernst: ,,Beitrag zur kirchenmusikalischen Praxis im Ausgang des
Mittelalters®, ZfMw 12 (1929/30) 381—383

Montgomery, Franz: , The musical instruments in the ,Canterbury Tales'*, MQ 18
(1931) 439448

Moser, Hans-Joachim: Die Musikgenossenschaften im deutschen Mittelalter, Diss.
Rostock 1910

Moser, Hans-Joachim: ,,Das Streichinstrumentenspiel im Mittelalter*!, in: Moser,
Andreas, Geschichte des Violinspiels, Berlin 1923

de la Motte-Haber, Helga: ,,Eine Methode zur Klassifizierung mittelalterlicher
Harfendarstellungen?“ Mf 22 (1969) 202—206

Miller, Hermann: ,,Der Musiktraktat in dem Werke des Barholomaeus Anglicus
De proprietate rerum®, Riemann-Festschrift, Leipzig 1909, 241255

Miiller-Heuser, Franz: Vox humana. Ein Beitrag zur Untersuchung der Stimmasthe-
tik des Mittelalters, Regensburg 1963

Miiller-Minervo, Otto: ,,Das italienische Musiktheater im Mittelalter, SMZ 98
(1958) 277278

Nagel, Wilibald: Geschichte der Musik in England, StraBburg 1894

Nathan, Hans: ,,The function of text in french 13th century motets*, MQ 28
(1942) 445—462

Olson, Clair C.: ,,Chaucer and the music of the fourteenth century*, Speculum
16 (1941) 64—91

Page, Christopher: ,,Machaut’s ,pupil® Deschamps on the performance of music.
Voices or instruments in the 14th-century chanson®, Early Music 5 (1977)
484—491

Panum, Hortense: ,,Harfe und Lyra im alten Nordeuropa“, SIMG 7 (1905/06)
1—-40

Panum, Hortense: The stringed instruments in the Middle Ages, hg. von J. Pul-
ver, London 1940

Perrot, Jean: The organ from its invention to the end of the thirteenth century,
London 1971

Pec¢man, Rudolf (Hg.): Musiqua antiqua. Colloquium Brno 1967. Zur Interpreta-
tion der alten Musik, Brno 1968

Pietzsch, Gerhard: ,,Der Wandel des Klangideals in der Musik*, AM/ 4 (1932) 55—
67

Pietzsch, Gerhard: Die Klassifikation der Musik von Boetius bis Ugolino von Orvieto
= Studien zur Geschichte der Musiktheorie im Mittelalter 1, Halle 1929

Pirro, André: Histoire de la musique de la fin du XIVe siécle a la fin du X Vle, Paris
1940

Pirro, André: La musique a Paris sous la Regne de Charles VI 1380—1422, Baden-
Baden 1971

85



Pirro, André: ,,Remarques sur ’exécution musicale de la fin du 14e au milieu du
15e siecle”, Internationale Gesellschaft fir Musikwissenschaft, 1. Kongref Liit-
tich 1.—6. September 1930, KongrefSbericht, 0.0., 0.]., 55—65

Polk, Keith: Improvisation and instrumental music of the late Middle Ages, Diss.
Berkeley 1968 (maschr.)

Puccianti, Anna: La descrizione della viella e della rubeba in Girolamo di Moravia,
Collectanea Historiae Musicae 4 = Historiae Musicae Cultores 22

Pulver, Max: ,,Jesu Reigen und Kreuzigung nach den Johannes-Akten“, Eranos-
Jabrbuch 1942, 140—177

Quasten, Johannes: ,,Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und
christlichen Friihzeit" = Liturgische Quellen und Forschungen 25, Miinster 1930

Quoika, Rudolf: Das Positiv in Geschichte und Gegenwart, Kassel etc. 1957

Quoika, Rudolf: Vom Blockwerk zur Registerorgel, Kassel etc. 1966

Rastall, Richard: ,,Some English consort-groupings of the late Middle Ages*, ML
55 (1974) 179—-202

Rastall, Richard: ,, The ministrels of the English royal households*, Royal Musical
Association Research Chronicle 4 (1964) 1—41

Reaney, Gilbert: ,,The performance of medieval music*, Aspects of medieval and
Renaissance music. A birthday offering to Gustave Reese, hg. von J. La Rue,
New York 1966, 704—722

Reaney, Gilbert: ,,Voices and instruments in the music of Guillaume de Machaut*
RBM 10 (1956) 3—17

Reese, Gustave: Music in the Middle Ages, London 1941

Reiss, Josef: ,,Pauli Paulirini de Praga Tractatus de musica®, ZfMw 7 (1924) 259—
264

Remnant, Mary: ,,Rebec, fiddle and crowd in England*, PRMA 95 (1968/69)
15—28

Remnant, Mary: ,, The gittern in English medieval art*, GSJ 18 (1965) 104—109

Remnant, Mary: ,,The use of frets on rebecs and medieval fiddles*, GSJ 21 (1968)
146—151

Rentsch, Rosemary: The harp, London 1969

Reuter, Evelyn: Les representations de la musique dans la sculpture romane en
France, Paris 1938

Riemann, Hugo: Handbuch der Musikgeschichte I, 2, Leipzig 1905

Riemann, Hugo: ,,Das Kunstlied im 14.—15. Jahrhundert, SIMG 7 (1905/06)
529—550

Rimmer, Joan: ,,The morphology of the Irish harp*, GSJ 17 (1964) 39—49

Robbin Bittemann, Helen: ,,The organ in the early Middle Ages*, Speculum 4
(1929) 390—410

Rokseth, Yvonne: ,,Du rdle de 'orgue dans I’execution de la musique polyphoni-
que du XIlle siecle*, in: Les amis de ['orgue. Dix années au service de l'orgue
frangais (1927—37), Paris 1937

Rokseth, Yvonne: ,,The instrumental music of the Middle Ages and early sixteenth
century‘, New Oxford History of Music IlI: Ars Nova and the Renmaissance
1300—1540, hg. von A. Hughes and G. Abraham, London 1960, 406—465

86



Rokseth, Yvonne: ,,Danses cléricales du Xllle siecle*, Publications de la faculté
des lettres de ['Univeristé de Strasbourg, Melanges 1945 111, Etudes historiques,
Paris 1947, 93—126

Rokseth, Yvonne: ,,Les femmes musiciennes du Xlle au XIVe siecle*’, Romania
61 (1935) 464—480

Rockseth, Yvonne: Polyphonie du XIlle siécle Bd. IV, Paris 1948

Round table: ,,Die Musikinstrumente vom 9.—11.Jahrhundert®, Bericht iiber den
neunten Internationalen Kongrefs Salzburg 1964, Kassel etc. 1966, 176—187

Sachs, Curt: Handbuch der Musikinstrumente, Leipzig 1920

Sachs, Curt: ,,Die Instrumente der Minneregeln®, SIMG 14 (1912/13) 484—486

Sachs, Curt: Eine Weltgeschichte des Tanzes, Berlin 1933

Sachs, Curt: Real-Lexikon der Musikinstrumente, Berlin 1913

Salmen, Walter: ,,Bemerkungen zum mehrstimmigen Musizieren der Spielleute im
Mittelalter, RBM 11 (1957) 17—26

Salmen, Walter: ,,Die Beteiligung Englands am internationalen Musikantenverkehr
des Mittelalters*, Mf 11 (1958) 315—320

Salmen, Walter: Der fabrende Musiker im europdischen Mittelalter = Die Musik im
alten und neuen Europa 4, Kassel 1960

Salmen, Walter: ,,Iberische Hofmusikanten des spiten Mittelalters auf Auslands-
reisen, AM 9 (1956) 53—57

Salmen, Walter: ,,Die internationale Wirkungsweise fahrender Musiker im Dienste
der Herzoge von Osterreich®, Bericht uber den Internationalen Musikwissen-
schaftlichen Kongrefs Wien 1956, Graz und Koln 1958, 544—547

Salmen, Walter: ,,Zur Geschichte der herzoglich-braunschweigischen Hofmusiker
14 — Anfang 16.Jahrhundert*, Niedersichsisches Jabrbuch fiir Landesgeschichte
30 (1958) 237—240

Salmen, Walter: ,,Zur Geschichte der Minstrels im Dienste geistlicher Herren des
Mittelalters", Miscelanea en homenaje a M. Higinio Anglés II, Barcelona 1961,
811—-819

Schad, Gustav: Musik und Musikausdriicke in der mittelenglischen Literatur, Frank-
furt/M. 1911

Schering, Arnold: Auffibrungspraxis alter Musik = Musikpadagogische Bibliothek
10, Leipzig 1931

Schering, Arnold: ,,Das kolorierte Orgelmadrigal des Trecento®, SIMG 13 (1911)
172—204

Schering, Arnold: ,,Musikhoren im Mittelalter, JbP 28 (1921) 41—56

Schering, Arnold: Studien zur Musikgeschichte der Frithrenaisance = Studien zur
Musikgeschichte 2, Leipzig 1914

Schmidt, Philipp: Der Teufels- und Dimonenglaube in den Erzablungen des Caesa-
rius von Heisterbach, Basel 1926

Schonach, Ludwig: ,,Urkundliches tiber die Spielleute in Tirol I. Von der Mitte des
XIII. bis zur Mitte des XIV. Jahrhunderts*, Zeitschrift fiir dt. Altertum und dt.
Literatur 31 (1887) 171—185

Schrade, Leo: Die dltesten Denkmiler der Orgelmusik als Beitrag zu einer Ge-
schichte der Toccata, Diss. Leipzig 1928

87



Schrade, Leo: Die handschriftliche Uberlieferung der dltesten Instrumentalmusik,
Tutzing *1968

Schuberth, Dietrich: Die Einbeziebung von Musikinstrumenten, insbesondere der
Orgel, in den frubmittelalterlichen Gottesdienst, Gottingen 1968

Schiinemann, Georg: ,,Die Musikinstrumente der 24 Alten, AfMf 1 (1936) 42—
58

Schuler, Ernst, A.: Die Musik der Osterfeiern, Osterspiele und Passionen des Mit-
telalters, Kassel etc. 1951

SeebaR, Tilman: ,,Etwas iiber die sakrale und profane Bedeutung der Musikinstru-
mente im frihen Mittelalter, Gesellschaft fir Musikforschung, Bericht iiber
den Internationalen musikwissenschaftlichen Kongref§ Bonn 1970, Kassel etc.
1971, 564—570

Seebal, Tilman: Musikdarstellung und Psalterillustration im friben Mittelalter,
Bern 1973

Sievers, Heinrich: , Mittelalterliche Instrumente in geistlichen Spielen*, Das Musik-
leben 1 (1948) 254—257

Smits van Waesberghe, Joseph: Cymbala = Musicological Studies and Documents 1,
Rom 1951

Smits van Waesberghe, Joseph: Musikerziebung. Lebre und Theorie der Musik im
Mittelalter = Musikgeschichte in Bildern III, 3, Leipzig 1969

Smoldon, William L.: ,,The music of the medieval church drama‘‘, MQ 48 (1962)
476 —497

Sorensen, Margot J.: Mustk und Gesang im mittelbochdeutschen Epos, Diss. Phila-
delphia 1939

Spanke, Hans: ,,Das lateinische Rondeau®, Zeitschrift fir franzosische Sprache
und Litteratur 53 (1930) 113—1438

Spanke, Hans: ,,Tanzmusik in der Kirche des Mittelalters*, Neuphilologische Mit-
teilungen 31 (1930) 143—170

Spanke, Hans: ,,Zum Thema ,Mittelalterliche Tanzlieder“, Neuphilologische Mit-
teilungen 33 (1932) 1-22

Springer, Hermann: ,,Der Anteil der Instrumentalmusik an der Literatur des 14.—
16.Jahrhunderts, ZIMG 13 (1911/12) 265—269

Stauder, Wilhelm: Alte Musikinstrumente in ibrer vieltausendjibrigen Geschichte,
Braunschweig 1973

Steger, Hugo: David Rex et Propheta, Niirnberg 1961

Steger, Hugo: Philologia Musica. Sprachzeichen, Bild und Sprache im literarisch-
musikalischen Leben des Mittelalters: Lire, Harfe, Rotte und Fidel = Minster-
sche Mittelalterschriften 2, Miinchen 1971

von den Steinen, Wolfram: Homo Caelestis, Bern und Miinchen 1965

Stephan, Rudolf: ,,Lied, Tropus und Tanz im Mittelalter*, Zeitschrift fur dt. Alter-
tum und dt. Literatur 87 (1956/57) 147—162

Stevens, John: ,,Music in the medieval drama®, PRMA 84 (1957/58) 81—95

Sutkowsky, Adam: ,,Das mittelalterliche Instrumentarium in den Miniaturdarstel-
lungen der polnischen illuminierten Handschriften*, Muzyka 5 (1960)

88



Tatnell, Roland St.: ,,Falsetto Practice: A brief survey*, The Consort 22 (1965)
31-35

Thibault, Genevieve: , L’ornamentation dans la musique profane au Moyen Age*,
International Musicological Society, Report of the eighth Congress New York
1961, Kassel etc. 1961, 450—463

Tischler, Hans: ,,How were Notre Dame clausulae performed?* ML 50 (1969)
273277

Treder, Dorothea: Die Musikinstrumente in den hofischen Epen der Blitezeit,
Diss. Greifswald 1933

Ulland, Wolfgang: Jouer d un instrument und die altfranzésischen Bezeichnungen
des Instrumentenspiels = Romanische Versuche und Vorarbeiten 35, Bonn 1970

von Ramm, Andrea: ,,Singing early music*, Early Music 4 (1976) 12—15

Wareman, Piet: Spielmannsdichtung. Versuch einer Begriffsbestimmung, Diss.
Amsterdam 1951

White, John R.: ,,Performing fourteenth century music*, in: College Music Sym-
posium 9 (1969) 85—90

Winternitz, Emanuel: Musical instruments and their symbolism in Western art,
New York 1967

Winternitz, Emanuel: ,,Secular musical practice in sacred art®, Early Music 3
(1975) 221226

Wiora, Walter und Salmen, Walter: ,,Die Tanzmusik im deutschen Mittelalter*,
Zeitschrift fur Volkskunde 50 (1953) 164—187

Wolf, Johannes: ,,Florenz in der Musikgeschichte des 14.Jahrhunderts, SIMG 3
(1901/02) 599—646

Wolf, Johannes: ,,Die Tinze des Mittelalters, AfMw 1 (1918/19) 10—42

Wolf, Johannes:,,Uber den Wert der Auffithrungspraxis fiir die historische Erkennt-
nis*, Bericht uber den 1. Musikwissenschaftlichen KongrefS der Deutschen Musik-
gesellschaft in Leipzig vom 4.—8. Juni 1925, Leipzig 1926, 199—202

Zenck, Hermann: ,,Die Musik im Zeitalter Dantes‘‘, Jabhrbuch der deutschen Dante-
Gesellschaft 17, NF 8 (1935) 1-19

Verzeichnis der zitierten Quellen

Adam de la Hale: Le jeu de Robin et de Marion, hg. von Fr. Gennrich = Musikwis-
senschaftliche Studienbibliothek 20, Langen 1962

[Anon. 4]: Reckow, Fritz: Der Musiktraktat des Anonymus 4 = BzAfMw 4-—35,
Wiesbaden 1967

S. Augustinus: ,,Enarratio in psalmum CL*, Opera Omnia, hg. von ].-P. Migne =
Patrologiae Cursus Completus, Series Prima 37, Paris 1845, 1860—1866

Bartsch, Karl [Hg.]: Altfranzdsische Romanzen und Pastourellen, Leipzig 1870

[Berthold von Regensburg] Schonbach, Anton E.:,,Studien zur Geschichte der alt-
deutschen Predigt, zweites Stiick** = Sitzungsberichte der philosophisch-hbistori-
schen Classe der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, Bd. 142, VII, Wien
1900, 1—156

89



[Caesarius von Heisterbach] Hilka, Alfons: Die Wundergeschichten des Caesarius
von Heisterbach, Bonn 1933

Coussemaker, Edmond de: Scriptorum de musica medii aevi nova series 1—4,
Nachdruck der Ausgabe von 1864—1876, Hildesheim 1963

[de Méziere, Philippe] Young, Karl: The drama of the medieval church 1I, Nach-
druck der Ausgabe von 1933, Oxford 1967, 227—242

[Deschamps, Eustache] Oeuvres completes de Eustache Deschamps, hg. von Queux
des Saint Hilaire = Société des anciens textes francais I, Paris 1878

Gerbert, Martin: Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum 1—3, Nach-
druck der Ausgabe von 1784, Hildesheim 1963

Giovanni da Prato: Il Paradiso degli Alberti, hg. von A. Wesselowsky = Scelta di
Curiositd litterarie inedite o rare dal secolo XIII al XVII, Bologna 1867

S. Gregorius Magnus: ,,In librum primum regum qui et Samuelis dicitur, variarum
expositionum libri sex*, Opera Ommnia, hg. von J.-P. Migne = Patrologiae Cursus
Completus, Series Latina 79, Paris 1862, 18—468

Haupt, Moritz und Hoffmann, Heinrich: Altdeutsche Blitter, Leipzig 1836

Honorius Augustodunensis: ,,De anima exsilio et patria“, Opera Ommia, hg. von
J.-P. Migne = Patrologiae Cursus Compeltus, Series Latina 172 Paris 1895,
1242—1246

Honorius Augustodunensis: ,,Expositio in psalmos selectos*, PL 172, 269—312

Honorius Augustodunensis: ,,Liber duodecim quaestionum*’, PL 172, 1177—1186

Isidorus Hispalensis: Etymologiarum sive originum libri XX, hg. von W.M. Lind-
say, Oxford 1971

[Johannes de Grocheo] Rohloff, Ernst: Der Musiktraktat des Jobannes de Grocheo
= Mediae Latinitatis Musica 11, Leipzig 1943

Mansi, Johannes D.: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Florenz
1759 ff.

Pez, Bernhard: Thesaurus anecdotorum novissimus 1—5, Augsburg 1721—1729

[Philipp der Carthiuser] Riickert, Heinrich: Bruder Philipps des Carthausers Marien-
leben = Bibliothek der deutschen Nationalliteratur 34, Quedlinburg und Leip-
zig 1853

Riley, Henry Th. [Hg.]: Chronica Monasterii S. Albani. Registrum Abbatiae Joban-
nis Whethamstede, Abbatis Monasterii Sancti Albani, Vol. I, = Rerum britanni-
carum medii aevi scriptores 28, London 1872

Riley, Henry Th. [Hg.]: Gesta Abbatum Monasterii Sancti Albani Vol. 1, = Rerum
britannicarum medii aevi scriptores 28, London 1867

Thomas von Aquino: Ars Musica, hg. von M. de Martino, Neapel 1933

Thomas von Aquino: ,,Sermo VII In festo SS. Innocentium, ex Epistola®, in:
Opusculum [V. Sermones pro dominicis diebus et pro sanctorum solemnitati-
bus, Opera Omnia, Bd. 29, hg. von St.E. Fretté, Paris 1876, 290

Unterkircher, Franz [Hg.]: Tacuinum Sanitatis in Medicina. Codex Vindobonensis
Series nova 2644 der Osterreichischen Nationalbibliothek, Graz 1967, Kiirzlich
auch erschienen als Das Hausbuch der Cerruti. Nach der Handschrift in der Oster-
reichischen Nationalbibliothek ibertragen aus dem Lateinischen und Nachwort
von Franz Unterkircher = Die bibliophilen Taschenbiicher 130, Dortmund 1979

90



	Instrumentensymbolik und Aufführungspraxis : zum Verhältnis von Symbolik und Realität in der mittelalterlichen Musikanschauung
	Bibliographie zur Aufführungspraxis mittelalterlicher Musik


