Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 1 (1977)

Artikel: Begegnung mit "andalusischer" Praxis
Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868842

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEGEGNUNG MIT ,,ANDALUSISCHER‘‘ PRAXIS

VON ERNST LICHTENHAHN

Es war zunichst die Absicht des vorliegenden Beitrags, vom dritten Nachmittag der
Basler ,,Woche der Begegnung®, an welchem zwei Mittelalter-Spezialisten mit zwei
marokkanischen Musikern der ,,andalusischen Tradition musikalischen Kontakt
suchten und auch fanden, erste Eindriicke festzuhalten und dazu ein paar vorliufige
Uberlegungen anzustellen. Dies auch noch nachtriglich, anhand der Tonbandauf-
zeichnung, mit einer gewissen naiven Unmittelbarkeit tun zu kénnen, schien umso
eher moglich, als der Nachmittag selber mehr auf das unmittelbare Musizieren als
auf irgendwelche Uberpriifungen und Bestitigungen von Theorien oder auf Beweis-
fihrungen zum Zusammenhang von mittelalterlichem Lied und ,,andalusischer*
Praxis hin angelegt war. Die Griinde, aus denen tiberhaupt ,,andalusische‘* Musiker
an einer Veranstaltung mitwirkten, die der kritischen Durchleuchtung der Arbeit
des ,,Studios der frithen Musik* galt, schienen hier offen dazuliegen. Denn Thomas
Binkley hatte sich, wie es auch sein Beitrag zu diesem Bande zeigt, zwar auf der
Grundlage historisch wahrscheinlicher Zusammenhéinge mit,,andalusischer*‘ Praxis
auseinandergesetzt, dabei aber der Auffindung iiberzeugender Gestaltungsmoglich-
keiten mittelalterlicher Musik groflere Bedeutung zugemessen als der Beweisbarkeit
der gemachten Anleihen.

Wenn es sich bei der Sichtung des Materials und den dabei angestellten Uber-
legungen in der Folge aber zeigte, daR sich die Eindriicke nicht mehr mit der beab-
sichtigten Unmittelbarkeit festhalten lieRen, so sind daran vor allem zwei Umstinde
schuld. Einmal zeigte sich immer deutlicher, daf die Vorginge des Nachmittags
durch die Konstellation der ganzen Woche, besonders durch die vorausgegangenen
Diskussionen, das heit durch einen Kontext verschiedenartiger Problematisierun-
gen bedingt, um nicht zu sagen: verstellt waren. Im Raum stand — so jedenfalls
empfand es der Berichtende —, selbst wenn primdr Musik gemacht wurde, zwar
unausgesprochen, aber unausweichlich die Frage nach den ,wirklichen® oder
,,urspringlichen‘ Zusammenhingen zwischen mittelalterlicher und ,,andalusischer*
Musik; die Musiker schienen unwillkiirlich — und wohl auch im Gegensatz zu ihrer
Absicht — zu , Vertretern* von etwas, zu einer Art ,,Beweisstiicken‘‘ in einer Kette
von Theorien und Argumenten zu werden. Zum andern dringte sich dem Ethno-
musikologen mehr und mehr die Frage auf, in welcher Weise das Musikmachen
zweier ,,andalusischer* Musiker in Basel, in einem Raum voller barocker Instru-
mente, Gegenstand seiner Untersuchungen sei oder tiberhaupt sein konne. Die For-
derung Alan P. Merriams, der Ethnomusikologe habe ,,music in culture® zu erfor-
schen, schien sich hier, bei vollig aus ihrem Lebensbereich herausgelosten Musikern,
kaum erfiillen zu lassen, und ebensowenig war die Voraussetzung der ,,Theorie-
losigkeit** gegeben, die nach Max P. Baumann den ethnomusikologischen For-

schungsgegenstand vom musikwissenschaftlichen abgrenzen soll.!
L' AlanP. Merriam, ,,Ethnomusicology. Discussion and definition of the field", Ethnomusicology

4 (1960),107—114; M. P. Baumann, Musikfolklore und Musikfolklorismus, Winterthur 1976, 20.
137



So erschien es als unerliBlich, wenigstens in groben Umrissen zunichst diejeni-
gen Momente der vorausgegangenen Gespriche und im vorliegenden Band zusam-
mengefalBten Statements zu skizzieren, die mit der Bedingtheit der Eindriicke und
der Frage nach dem Standort des Beobachters etwas zu tun haben.

*

So wenig sich bezweifeln lit, daf zwischen der ,,andalusischen* Musik Nordafrikas
und dem mittelalterlichen Lied aus dem Siidwesten Europas Zusammenhange beste-
hen, so schwierig scheint es doch zu sein, die Zusammenhinge genau zu bestimmen,
ja, nur schon zu einem Einverstindnis dartiber zu gelangen, welche Gegenstinde fiir
eine vergleichende Untersuchung heranzuziehen und welche Methoden dabei anzu-
wenden wiren. Ein Grund fiir diese Schwierigkeiten ist zunéchst sicher darin zu
sehen, daf die Realitit einer einstigen Begegnung oder Einheit der beiden Bereiche
als tonendes Ereignis verloren ist. Obwohl diese Feststellung fiir jede Musik der
Vergangenheit gilt, hat sie fiir den vorliegenden Fall besonderes Gewicht, da die
unmittelbaren Zeugnisse duferst spirlich sind und da auch dort, wo es musikalische
Aufzeichnung gibt, im Bereich des mittelalterlichen Liedes, die Uberlieferung hin-
ter jeder anzunehmenden Klangwirklichkeit weiter zuriickbleibt als in andern Fil-
len.? Dafiir existiert heute in Nordafrika in verschiedener, namentlich marokkani-
scher, tunesischer und algerischer Ausprigung eine Musik, die sich selber als ,,anda-
lusisch* bezeichnet und auf das Wirken des Ziryab in Cérdoba zuriickfihrt.? Gesteht
man dieser ,,andalusischen* Musik einen Quellenwert in bezug auf Musik und
Musizierpraxis im mittelalterlichen Spanien zu, was sicher nicht vollig verfehlt ist,
im einzelnen aber wohl noch diskutiert werden mug, so liegen mit der musikalischen
Aufzeichnung des mittelalterlichen Liedes und der aktuellen ,,andalusischen‘‘ Pra-
xis zwei Quellenbereiche vor, die grundsitzlich voneinander verschieden sind: hier
reales Erklingen, aber in grofem zeitlichem Abstand, dort zeitgenossische Aufzeich-
nung, aber in weitgehender Abstraktion.

Entsprechend verschiedenartig sind die wissenschaftlichen Auseinandersetzungen
mit den beiden Quellenbereichen, steht doch der historisch orientierten Erforschung
des mittelalterlichen Liedes eine Beschiftigung mit ,,andalusischer’* Musik gegen-
iber, die weitgehend dadurch gekennzeichnet ist; dag sie sich auf Repertorisierung
des Materials und Transkription einzelner Stiicke konzentriert*, ohne der zeitlichen
Dimension, das heilt den mit Bestimmtheit anzunehmenden Verinderungen im
Laufe der Jahrhunderte, etwa spiteren arabischen und europdischen Beeinflussun-
gen grofBes Gewicht beizumessen.® Als Gemeinsamkeit der wissenschaftlichen Hal-
tungen konnte der hier wie dort vorhandene musiktheoretische Ansatz erscheinen:
vergleichbare Fragen und Untersuchungen, die fiir das konkrete oder zu konkreti-

2 Vgl. den Beitrag von Wulf Arlt, oben 11ff.

3 Vgl. den Beitrag von Habib Hassan Touma, oben 77.

* Als iiberzeugendes Beispiel der Aufzeichnung und Diskussion einer einzelnen (tunesischen)
Nuba sei erwihnt: Marius Schneider u. a., Die tunesische Nuba ed Dhil, Regensburg 1970
(Studien zur Mittelmeermusik 1).

138



sierende Material — eine erklingende ,,andalusische* Nuba oder ein aufgezeichnetes
mittelalterliches Lied — aus jeweils sich anbietenden Systemen Aufschliisse und
Zuordnungen zu gewinnen suchen. Dies gilt etwa fir die Bezugnahme auf Modus
und Maqam und auf Kodifizierungen rhythmischer Formeln. Es ist jedoch fraglich,
ob die Orientierung an solchen Theorien mehr als eine Gemeinsamkeit im methodi-
schen Ansatz ist, ob das scheinbar erzielte Einverstindnis nicht vielmehr zu Mig-
verstindnissen fihrt, sowohl im gemeinsamen Gesprich als auch dem jeweiligen
Gegenstand gegeniiber. Denn selbst wenn man sich beispielsweise dariiber im klaren
ist — und das war in Basel durchaus der Fall —, daR der in beiden Bereichen ver-
wendete Begriff des Modus hier und dort nicht dasselbe bedeutet, so ist es doch
offenbar sehr schwierig, die Bedeutungsfelder genau zu bestimmen und folglich
strikt genug auseinanderzuhalten.® Und die Fragwirdigkeit der Anwendung einer
Theorie auf ein bestimmtes Repertoire, wie sie sich etwa hinsichtlich der Interpre-
tation mittelalterlicher weltlicher Einstimmigkeit von der Theorie der rhythmi-
schen Modi her zeigt’, ist vermutlich ber dieses Beispiel hinaus auch fiir andere
Klassifizierungen in Betracht zu ziehen, etwa dort, wo Kategorien der klassischen
arabischen Musik an die ,,andalusische® Praxis herangetragen werden. — Noch
schwerer wiegt in diesem Zusammenhang freilich das Problem, wie weit sich Theo-
rien iiberhaupt, also auch dann, wenn sie zu einer bestimmten Praxis in Beziehung
stehen und sich etwa aus ihr oder an ihr entwickelt haben, an jedes Musikmachen
im Bereich dieser Praxis herantragen lassen. Baumanns Abgrenzungsversuch des
ethnomusikologischen Forschungsgegenstandes fordert zu dieser Frage heraus:
Obwohl — um an das hier gegebene Beispiel anzukniipfen — die ,,andalusischen*
Musiker Stiicke singen und spielen, die einem ,,theoriehaften* Repertoire angeho-
ren, scheint es nicht ausgeschlossen, daf sie sich dabei im allgemeinen vielmehr so
verhalten, als ob ihre Musik — in Baumanns Sinne — ,,theorielos‘ wire, da® sie sich
namlich in ihrer Praxis viel eher am handwerklich Erlernten und an selbstverstind-
lich in ihrem Lebensbereich verwurzelten Traditionen orientieren als an irgendwel-
chen ,,rational erarbeiteten Kriterien‘.®

5 Vgl. dazu die Beitriige von Joseph Kuckertz und H. H. Touma, oben 77ff. und 95ff. Bezeich-

nend ist wohl auch, daR Touma in einem der Sachlage im 19. Jahrhundert gewidmeten Auf-
satz die Elemente der ,,andalusischen‘ Musik so beschreibt, wie sie sich heute darstellen: , Die
Musik der Araber im 19. Jahrhundert‘‘, Musikkulturen Asiens, Afrikas und Ozeaniens im
19. Jabrbundert, Regensburg 1973, 54 f. (Studien zur Musikgeschichte des 19. Jabrbunderts
31). Vielleicht wiire zu fragen, wie weit es der historischen ErschlieBung zuwiderliuft, dag die
Gestalt des Ziryab bis in neueste Literatur gleichsam mythische Ziige eines Kulturstifters trigt,
so bei Salah E1Mahdi, La musique arabe, Paris 1972, 9 f.: | Ziriab avait appris avant son départ
de Bagdad 10000 poémes dans des différents modes; il étudia a Kairouan la musique tuni-
sienne, puis il prit contact avec la musique populaire espagnole. Ses connaissances contribué-
rent a faire de lui le grand compositeur que I'on connait, dont les mélodies sont chantées
jusqu’a nos jours dans la musique traditionnelle de I’Afrique du Nord. Il fut un artiste accom-
pli, créa une mode de coiffure pour dames et pour hommes, de nouveaux parfums, une mode

: vestimentaire et aborda méme ’art culinaire ...
Vgl. Touma, oben 89, 93f.

7 Vgl. Arlt, oben 117.

® Baumann, op. cit., 52.

139



Gerade unter diesem Aspekt scheint bei der theoriebezogenen Diskussion die
Gefahr einer Einengung zu bestehen, so wenn — vielleicht um der leichteren Ver-
stindigung willen — das Maqam-Phinomen gleichsam auf das Rationalisierbare der
melodischen Gestaltungen und sogar Skalen reduziert wird, dasjenige aber, was das
Wesentliche daran sei, ndmlich die Vermittlung eines ,,bestimmten Gefiihlsgehaltes®,
zwar geheimnisvoll angedeutet, nicht aber wirklich ins Gesprich miteinbezogen
wird.? Das Argument, solches lasse sich nicht zur Sprache bringen, gilt aber wohl
nur so lange, als das Gesprich sich weitgehend auf verabsolutierte oder mittels
Theorien aufeinander bezogene musikalische Sachverhalte beschrinkt, die Kontext-
fragen, das heillt die Fragen nach geistigen und gesellschaftlichen Grundlagen,
Funktionen und Wirkungsweisen der Musik jedoch ausklammert.

Freilich gibt hier die Tatsache zu denken, daR auch der in Basel anwesende
marokkanische Experte der ,,andalusischen* Musik, Haj Driss Bengelloun, in seinen
Erorterungen an demselben Punkte haltmachte und jede Frage nach dem bestimm-
ten Gefiihlsgehalt einer Niba mit der Bemerkung abschnitt, Musik zu héren sei
besser, als tber sie zu sprechen. In dieser Haltung den Beweis zu sechen, da die
irrationale Seite eben wirklich nicht zur Sprache gebracht werden konne, ist aber
wohl nur eine der moglichen Erklirungen. Eine andere Erklirung konnte darin lie-
gen, daB selbst marokkanische Theoretiker des Nuba-Repertoires sich heute so weit-
gehend an europiische Denkweisen angeschlossen haben, dal3 sie — wie es bei
Bengelloun der Fall zu sein scheint — nur diejenigen Dinge fiir erwihnenswert erach-
ten, die sie sich mit europdischen Methoden, oft auch mit einer Ausbildung an euro-
piischen Konservatorien erarbeitet haben. In zunehmendem MaRe scheint die Auf-
zeichnung dasjenige Element der ,,andalusischen‘ Musik zu werden, das sich wissen-
schaftlich erfassen und vermitteln lit. So berichtet Salah El Mahdivon Bengelloun:
,,]1 a eu 'avantage d’enregistrer huit des onze noubas connues au Maroc; il poursuit
ses efforts pour terminer les trois autres et pour transcrire le tout en solfege.“!°
Nach Bengellouns eigener Aussage liegt die vollbrachte Arbeit darin, dag er fir jeden
Vers der elf Nuba’s Anfangs- und Schluf3ton in europdischer Notation oder Benen-
nung aufgezeichnet habe. Salah Cherki, der Qantin-Spieler des ,,Basler Ensembles,
vertritt in einem seiner Biicher die Auffassung, die marokkanische und besonders
die ,,andalusische* Musik, die tibrigens hier reiner erhalten sei als in Tunesien oder
Algerien, miisse zwar ihre nationale Eigenart bewahren, zugleich aber abendlindi-
sche Lernmethoden zu ihrer Vervollkommnung heranziehen: ,,C’est ainsi que la
musique s’engage dans une orientation artistique moderne basée sur des données
scientifiques et artistiques rationellement étudiées. L’expérience a €tabli que la

Vom bestimmten ,,Gefiihlsgehalt* spricht Touma, oben 78f. Nicht zur Sprache kam in Basel
die in gleiche Richtung weisende Zuordnung bestimmter Nuba’s zu bestimmten Tages- und
Nachtzeiten, wie sie etwa Jules Rouanet festhilt (,,La musique arabe dans le Maghreb*‘, Ency-
clopedie de la musique, ed. Lavignac, Paris 1922, 1/V, 2883): , La maia n’est chanté que la
nuit; le stiblal apres le coucher du soleil;le ressed dil au milieu du jour;le euch-chag, le matin;
le ghribt de trois a cinq heures de 'aprés-midi.*

10 Salah El Mahdi, op. cit., 73.

140



méthode del'apprentissage par I'ouie est devenue primitive de sorte qu’elle ne peut
plus convenir a une génération autre que la ndtre.*!!

Fir die Frage nach dem bestimmten Gefiihlsgehalt muR sich diese ,,wissenschaft-
liche* und ,rationale® Neuorientierung als Erschwernis auswirken. Jedenfalls ist
hier ein Punkt erreicht, iiber den zumindest eine ,,exterritoriale*, isolierte Begeg-
nung mit ,,andalusischen* Musikern nicht hinausfiihrt. Die eigentlich ethnomusiko-
logische Fragestellung, wie weit der bestimmte Gefihlsgehalt als Zentrum des
Musikmachens und als kollektive Erlebnisweise Realitit besitzt und wie er sich am
musikalischen Sachverhalt festmachen liRt, kann hochstens an Ort und Stelle und
im gesamten Kontext dieser Musizierpraxis zu Ergebnissen fithren.

*

Zum Musizieren an dem Nachmittag, Giber den nun in einigen Ausschnitten berich-
tet werden soll, setzten sich die Singerin Andrea von Ramm und Thomas Binkley
als Lautenspieler mit dem Singer Muhammad Bajdub und dem ‘Ud-Spieler Haj
Mohammad Buzuba zusammen. Buzuba ist Berufsmusiker mittleren Alters, Bajdub
ein jingerer Angestellter einer 6ffentlichen Verwaltung. Beide wirkten in Basel und
wirken auch sonst im Ensemble des Haj Abdelkarim Rais mit, der als bester Schiiler
von El Brihi gilt, welcher seinerseits als ,,derniere personnalité qui ait transmis le
patrimoine 4 la nouvelle génération* bezeichnet wird.'* Nach der gleichen Quelle
gilt das Ensemble des Rabab-Spielers Rais als das zur Zeit wichtigste Orchester in
Fez. Ublicherweise besteht die Aufgabe des Ensembles darin, bei Feierlichkeiten
und Einladungen, besonders bei Hochzeitsfesten, vor der Mahlzeit und nachher bis
in die Nacht hinein die Géste zu unterhalten, damit aber zugleich das Traditions-
bewuRtsein und den Reichtum des Gastgebers zu dokumentieren. Obwohl bei einer
solchen Gelegenheit lingst nicht alle Giste der Musik wirklich zuhoren, sondern
nur diejenigen, die sich nahe zum Ensemble setzen und dann auch mit Bemerkun-
gen — Lob, Kritik, Vergleich mit andern Ensembles — nicht sparen, ist die Prisenz
yandalusischer Musiker duferst wichtig. Ob ein Gast einer Einladung folgt, kann
davon abhingen, ob und was fiir ein Ensemble angekiindigt wird. Die ,,andalusische*
Musik soll derzeit so sehr in Mode stehen, daR zum Beispiel die Tochter einer
Familie, die ein Fest vorbereitet, auf diesen AnlaR hin wihrend einiger Wochen
oder Monate bei ,,andalusischen* Musikern Ausschnitte aus einer Niba erlernen.”

'! Salah Cherki, Al-Moustadraf dans les regles de l'art et de la musique, Rabat 1972, 10. Man
konnte sich hier fragen, wie weit die oben gegeniiber Baumann vertretene Auffassung eines
nicht-theoriebezogenen praktischen Musizierens von Ansichten aus, wie sie Cherki dulert, zu
korrigieren wire. Es scheint jedoch, daR sich das Postulat der ., Wissenschaftlichkeit** und
,Rationalitit** weitgehend auf das Lehren und Theoretisieren, und besonders die schriftliche
Fixierung bezieht, das praktische Musikmachen aber wenig beeinfluBt. Bezeichnend diirfte
hierbei sein, daR derselbe Salah Cherki, der in seinem Buch die abstrakten Skalen verschiede-
ner Modi mitteilt, in Basel, auf eine entsprechende Bitte hin, nicht in der Lage war, eine solche
abstrakte Skala vorzuspielen, sondern trotz Insistierens nur die melodisch gestaltete Exposi-

3 tion einer Tonreihe zu realisieren wufte.

n Sa:lah El Mahdi, op. cit., 73. : ;

Diese Schilderung resiimiert ein franzésisch gefithrtes Gesprich mit Muhammad Bajdub.

141



In dem vollig anders gearteten Kontext des Basler Nachmittags schien sich ins-
besondere der Singer nicht recht wohl zu fiihlen. Nach seiner eigenen Aussage
wirkte die Anwesenheit so vieler ,,professeurs hemmend auf ihn, und es irritierte
ihn begreiflicherweise auch, wenn das Auditorium in einer ithm nicht einsichtigen
Weise in gewissen Momenten mit Lachen reagierte. Was bei den Zuhorern Ausdruck
der Uberraschung war — etwa wenn die ,,andalusischen‘‘ Musiker plotzlich, als sei
es fir sie selbstverstindlich, eine leichte Briicke von ihrer Musik zum vorgegebenen
Troubadourlied fanden —, konnte vom Singer begreiflicherweise als Mokerie miR-
verstanden werden. Dies flihrte dazu, daR er iiber weite Strecken — mindestens nach
seiner Auffassung — nicht ,richtig®, das hei’t, nicht in der hohen Lage sang, son-
dern in die Unteroktav auswich. Der ‘Ud-Spieler in seiner professionelleren, selbst-
sicheren Haltung schien sich weniger beeinflussen zu lassen und war dem Singer
wohl auch in dieser Beziehung eine Stiitze.

Andrea von Ramm und Thomas Binkley fithrten zunichst ein Troubadourlied
vor, das danach von den marokkanischen Musikern iibernommen und auf eigene
Weise dargestellt werden sollte. Die Einblicke, die sich dabei eréffneten, betrafen
zundchst einmal die Auffassungsschwierigkeiten gegeniiber bestimmten melodi-
schen Abldufen, sowie den musikalischen AneignungsprozeR. Im folgenden Beispiel
sind die von Andrea von Ramm gesungene Melodie, die von Bajdub und Buzuba
beim Uben gemachten hauptsichlichsten Abweichungen, schlieflich die Fassung,
auf die sich das Lied bei den Marokkanern einpendelte, iibereinandergestellt.'*

pol i A~ 2 , ~ B s
o 1 T 1 T 1
=

Die Abweichungen vom vorgegebenen Modell, die sich den marokkanischen
Musikern im Verlauf der Aneignung ergaben, waren zahlreicher, als hier dargestellt
wird, lassen sich aber im wesentlichen auf das Wiedergegebene zuriickfithren. Von

¥ Das Troubadourlied mit dem Textincipit ,,A penas sai*, P.-C. 406.7, steht in den Handschrif-
ten G und R, hier in g, dort in a. Die im vorliegenden Beispiel gewihlte Transposition nach d

entspricht dem realen Erklingen des Liedes an dem Nachmittag. Grundlage war dabei die
Handschrift G.

142



verschiedenen Abweichungen an derselben Stelle sind die weniger hiufigen in
Klammern gesetzt. Auffillig ist zundchst, daR — wohl unter dem Gesamteindruck
der Melodiestruktur — die Quinte d—a schon in der ersten Melodiezeile gesucht
wurde. Hier schien sich, wie es auch spitere Beispiele nahelegen, den Musikern ein
Zusammenhang zwischen der fremden Melodie und einem ihnen vertrauten Modus,
beziehungsweise dessen melodischen Erscheinungsformen aufzudringen, denen
zufolge der Aufstieg vom Grundton d sogleich bis in den konstituierenden Ton a
zu fithren wire. Eine solche Vorstellung der Exposition eines Tonraums und seiner
Strukturierung war wohl auch der Grund dafir, daf die Musiker mit dem ouvert-
clos-Verhiltnis der beiden ersten Zeilen anfinglich Miihe hatten. Mehrfach feststell-
bar war dabei nimlich die Tendenz, die Zeilenschliisse auf ¢ und d zu vertauschen,
eine Abwandlung, die sich mit dem besseren Kennenlernen der Melodie verlor,
immerhin aber in der Dehnung des d in der SchluBwendung der ersten Zeile beste-
hen blieb. Durch diese Vertauschung aber, wie durch die Hinzufligung des 4, niherte
sich die Melodie dem ,,Expositions‘-Charakter einer Improvisation oder eines Vor-
spiels, etwa einer Bugyah, in welcher oft gleichfalls stufenweise von einem Grund-
ton zu einem nédchsten konstituierenden Ton fortgeschritten, dann aber zum Grund-
ton zuriickgekehrt wird, ehe in einem neuen Abschnitt oder ,,Anlauf* der Tonraum
Erweiterungen erfihrt. Das stufenweise Fortschreiten ist aber nicht nur ein Cha-
rakteristikum des exponierenden Vorspiels ,,andalusischer Musik, sondern prigt
diese gesamte Praxis, woraus sich leicht erklirt, daf die hauptsichlichsten Verin-
derungen der Melodie, die auch in der ,,SchluBfassung* der Marokkaner beibehal-
ten wurden, dort entstanden, wo das Modell Intervallspriinge aufweist. Zwar gilt
dies nicht fiir die Quinte der dritten Zeile, die sich wohl als markantester Sprung,
der offenbar auch fiir die ,,andalusischen‘‘ Musiker konstitutiven Charakter hatte,
leicht einprigen lieR, wohl aber fiir die Terzen der vierten Zeile. Insbesondere die
Folge von zwei Spriingen mufte dem Singer als eine in seiner Musik kaum vorhan-
dene Tonkonstellation fremd vorkommen.

Obwohl sich der marokkanische Singer besonders beim Erlernen der Trouba-
dour-Melodie nicht sehr wohl fihlte, zeigt doch der geschilderte Vorgang — dessen
hier im einzelnen versuchte Interpretation an jenem Nachmittag freilich nicht zur
Sprache kam —, daR die beiden Musiker nicht nur mit grofer Aufmerksamkeit bei
der Sache waren, sondern bereits bis zu diesem Punkt tiber die bloBe Nachahmung
hinaus sich das Fremde durch Eigenes zu vermitteln und dadurch anzueignen such-
ten. Vor allem das Umsingen der vierten Zeile kann kaum als Unfihigkeit, ,richtig*
nachzusingen verstanden werden; vielmehr ist anzunehmen, dag es gerade die eigene,
verinderte Fassung war, die den ,,andalusischen* Musikern als besser und , richti-
ger* erschien.

Einen Schritt niher zur ,,andalusischen® Praxis fithrte Thomas Binkleys Frage
an den ‘Ud-Spieler, der bisher meist tongetreu der Melodie gefolgt war, ob er das
Stiick auch anders begleiten kénne. Die musikalische Antwort ging —wohl bezeich-
nenderweise, da freie Begleitungen nicht iiblich sind — an der Frage vorbei, indem
der Befragte zwar bejahte, daraufhin aber ein — jedenfalls fiir europdische Ohren —
anderes Stiick spielte. Dieses Stiick nahm der Singer dann in der Weise auf, da sich

143



aus Vorspiel, erster Strophe, als Zwischenspiel wiederholtem Vorspiel und einer
etwas verinderten zweiten Strophe ein zyklischer Ablauf ergab, an dessen Ende
— wiederum fiir européische Ohren unvermutet und unvermittelt — von neuem das
Troubadourlied stand. Die folgende Aufzeichnung des Vorspiels, dem sich die erste
Strophe eng anschloR, hat als Skizze zu gelten; ohne Hilse geschriebene Noten
geben lediglich die Haupttone von Abschnitten an, die durch kurze und zahlreiche
Neben- und Durchgangstone ausgeziert waren.

Bei niherem Hinhoren zeigt es sich freilich, da durchaus Beziehungen zwischen
dieser Melodie und dem Troubadourlied bestehen, so besonders in der Zentrierung
der beiden ersten Phrasen auf a—d und a—c, wobei die Vertauschung wohl wie-
derum in der vorher geschilderten Weise bezeichnend ist. Daf} in der Folge der Ton-
raum bis zur Oktav ausgeweitet wurde, konnte als eine Weiterfithrung der Auswei-
tung der Troubadour-Melodie zum b angesehen werden. Zudem erwies sich das b
hier als ausgesprochen variable, in den verschiedenen Wiederholungen des Stiicks
auch verschieden intonierte Stufe, was tbrigens gelegentlich auch fir das b der
Troubadour-Melodie in der ,,andalusischen* Version galt.!®

Was sich bereits an diesem Punkte vermuten lieR, da nimlich eine Melodiever-
wandtschaft — vielleicht auch die Identitit einer Melodie — fiir den ,,andalusischen®
Musiker weniger in feststehenden Intervallfolgen zu liegen scheint als vielmehr in
einer bestimmten, aber variabel gestaltbaren Auswahl und Rangordnung von Ténen
und zudem vielleicht in einem ungefihren Verlaufsschema, das zeigte sich noch
deutlicher an dem folgenden Stiick, das die Musiker auf die Bitte hin vortrugen,
eine dem Troubadourlied dhnliche Melodie aus ihrem Repertoire zu wihlen.

h I o [ P

T et '#%id— 2

Mit diesem Stiick war nach den bisher vorgefihrten rhythmisch freien Stiicken
ein erstes Beispiel fiir eine Melodie gegeben, der ein feststehendes rhythmisches
Modell zu Grunde liegt. Angesichts der priméren Bedeutung, die der rhythmischen
Formel auch im LernprozeR des ,,andalusischen‘ Musikers zukommt, ergab es sich
an dieser Stelle, auf Fragen des musikalischen Lernens, insbesondere aus der Sicht
des Singers, einzugehen. Zunichst sei, so fihrte dieser aus, der Text zu lernen. Die-

'S Ohne daB irgend ein Zusammenhang konstruiert werden soll, sei doch darauf verwiesen, da
auch in der mittelalterlichen Uberlieferung des Liedes diese Stufe unstabil zu sein scheint,
steht doch die Fassung der Hs. R ohne Akzidentien in g. Eine Abweichung dieser Fassung
gegeniiber R ist merkwiirdigerweise auch, daR am SchluR der vierten Melodiezeile die Terzen

vermieden werden: ﬁ‘;

g
144




sen konne er selber lesen, im Gegensatz zu Notentexten, da er ja kein Instrument
spiele. Mit dieser zur Erlernung eines Liedes unerliflichen Textgrundlage — auch
fir das Troubadourlied hatte er sich zunidchst einen entsprechenden, in siebensil-
bige Verse gegliederten arabischen Text zurechtgelegt — gehe er nun zum Musiker,
der thm den Rhythmus beibringe. Das iibrige ergebe sich dann von selbst.

In der Demonstration, die diesen Vorgang veranschaulichen sollte, ibernahm der
‘Ud-Spieler die Rolle des Lehrers, der Singer die des Schiilers. Die rhythmische
Formel des gewihlten Stiickes, die im Ensemble von den Trommelinstrumenten
Tarr und Darabukka ausgefihrt wird, wurde zunichst fiir sich allein geklatscht,
dann wurde der Text zeilenweise dazu gesungen und mehrfach wiederholt, wobei
der ‘Ud-Spieler einerseits mitsang, andererseits auf dem Instrument die Melodie
vorgab. Daf} der geklatschte Rhythmus, also die eigentlich getrommelte Formel,
mit den rhythmischen Werten der Melodie nicht libereinzustimmen braucht, zeigt
das von den beiden Musikern zunichst vorgefiihrte Beispiel (Bassit aus der Nuba

Maya):
%?f;ﬁu %ﬂ: ====

L IRA B I O TR i

Der so geschilderte und an verschiedenen Nuba-Ausschnitten dokumentierte Lern-
vorgang fiihrte zu Beispielen rhythmischer Gestaltung, die insofern besonderes
Interesse beanspruchen konnen, als es sich dabei zeigte, daR die groben Schemata,
wie sie sich in Uberblicken (ber ,,andalusische‘ Musik in der Literatur finden, vor
allem auch die Reduzierungen auf , Taktarten®, der konkreten Musizierpraxis nur
bedingt entsprechen. Bei den Aufzeichnungsversuchen des Gehorten wurde deut-
lich, daR die rhythmischen Werte sich oft nicht in einfache Verhiltnisse bringen
lassen und daR sich die Proportionen auch von einem ,Takt* zum andern verschie-
ben kénnen. Eine mit einfachen Mitteln vorgenommene Umsetzung der Zeitinter-
valle zwischen den geklatschten Schligen auf eine Millimeterskala mag dies an einem
Beispiel veranschaulichen. Mehrere , Takte‘ sind dabei untereinandergesetzt:

108 112 112 66 74 103
99 116 95 7io) 69 110
97 107 100 65 74 100

Errechnet man einen Mittelwert, so ergibt sich etwa Mz g5 mm, was zu der

folgenden Darstellung der Formel fiihrt: 4 4 o aid

Wichtiger als eine solche Ausrechnung ist aber, daR die rhythmischen Werte sich
in ihren Proportionen dem starren Schema entziehen, wobei die Erklirung nahe-
liegt, daR der jeweilige Text, beziehungsweise die jeweiligen Lingen und Kiirzen
oder Akzente die reale Gestalt des Rhythmus wesentlich mitbestimmen.'® Beob-

® Marius Schneider stellt in einem Beitrag zu diesem Problem fest: ,,obwohl das Schlagzeug
deutliche Hinweise auf die Grundstruktur gibt, so wird dem Singer in bezug auf die 1nnere
Struktur einer musikalischen Periode doch eine relativ groRe Gestaltungsfreiheit eingerdumt.”
(,,Zur Metrisierung einer arabischen Melodie*, Baessler-Archiv 23,1975, 153.)

145



achtungen beim Musizieren des ganzen Ensembles lassen {ibrigens vermuten, daR
die Trommelinstrumente den Rhythmus starrer durchhalten, woraus sich erkliren
konnte, daR mitunter iiber lingere Strecken der Gesang und die ihm zugeordneten
Instrumente gegeniiber Tarr und Darabukka als verschoben erscheinen. Gerade diese
Verschiebungen deuten darauf hin, daf die durch rhythmische Formeln gegebene
Reihung von Zeiteinheiten vom Takt der abendlindischen Musik weit entfernt ist.

Unterschiedliche Vorstellungen dieser Art mochten denn auch dazu beitragen,
daR bei einer abschlieRenden Wiederaufnahme des Troubadourliedes, diesmal in
rhythmisierter Form, die Meinungen dariiber auseinandergingen, in welcher Weise
die Melodie am besten auf den Rhythmus Darg zu bringen sei. Thomas Binkleys
erster Version stellten die ,,andalusischen Musiker eine zweite, ithnen passender
erscheindende gegeniiber.

——F Tt EE=Er== |
b S ]
x x x X X X | X ¥ x
Bl bl LBt BT oL -0 B RBE B
=1 o e e } K| |
— w4 SL |
v AT

DaR die mitgeteilten Beobachtungen zum Nachmittag des gemeinsamen Musizierens
sich weit von dem anfinglichen Vorhaben einer Schilderung unmittelbarer Ein-
driicke entfernten und in vorliufige, oft spekulative Reflexionen im Blick auf
zukiinftige Analysen ausarteten, ist gewi weder durch die eingangs skizzierte
Bedingtheit der Basler Begegnung, noch durch das Fehlen des marokkanischen
Kontextes restlos zu erkliren. Letztlich verstirkten diese Umstinde wohl nur den
Eindruck, einem kaum jemals ganz erfafbaren Fremden nur mittelbar gegeniiber-
zustehen. Zwar war es den Musikern durchaus gelungen, ihren Kontakt herzustel-
len und besonders dem letzten, strophenweise abwechselnden Vortrag des Trouba-
dourliedes eine in ihrer Art tberzeugende musikalische Gesamtgestalt zu geben.
Auch war es moglich gewesen, mit dem Singer, der die franzdsische Sprache sehr
gut beherrscht, ins Gesprich zu kommen. Sehr bald aber wurden — trotz einer Fiille
aufnehmbarer Informationen und erklirbarer Details — immer wieder die Grenzen
spirbar, die einem wirklichen Sich-Hineinversetzen in das Andersartige gesteckt
waren, etwa hinsichtlich der Auffassung von Melodieverwandtschaft und -identitit,
in bezug auf das Lernen und die dort scheinbar fehlende Kategorie der Melodie,
in der Frage nach rhythmischer Formel und Zeitordnung und schlieRlich wieder
— obwohl auch dieser Nachmittag die Sprache nicht darauf brachte — gegeniiber
dem ,,bestimmten Gefiihlsgehalt“. DaR ein analytischer Ansatz angesichts solcher
Grenzen als einigermaRen hilflos erscheint, liegt auf der Hand; daf er — wenn er
sich nicht verabsolutiert — dennoch fruchtbar sein konne, ist eine Hypothese, die
jede Arbeit an einem solchen Gegenstand iiberhaupt erst erméglicht.

146



	Begegnung mit "andalusischer" Praxis

