
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 1 (1977)

Artikel: Begegnung mit "andalusischer" Praxis

Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BEGEGNUNG MIT ,,ANDALUSISCHER" PRAXIS

von Ernst Lichtenhahn

Es war zunächst die Absicht des vorliegenden Beitrags, vom dritten Nachmittag der
Basler „Woche der Begegnung", an welchem zwei Mittelalter-Spezialisten mit zwei
marokkanischen Musikern der „andalusischen" Tradition musikalischen Kontakt
suchten und auch fanden, erste Eindrücke festzuhalten und dazu ein paar vorläufige
Überlegungen anzustellen. Dies auch noch nachträglich, anhand der Tonbandaufzeichnung,

mit einer gewissen naiven Unmittelbarkeit tun zu können, schien umso
eher möglich, als der Nachmittag selber mehr auf das unmittelbare Musizieren als

auf irgendwelche Überprüfungen und Bestätigungen von Theorien oder auf
Beweisführungen zum Zusammenhang von mittelalterlichem Lied und „andalusischer"
Praxis hin angelegt war. Die Gründe, aus denen überhaupt „andalusische" Musiker
an einer Veranstaltung mitwirkten, die der kritischen Durchleuchtung der Arbeit
des „Studios der frühen Musik" galt, schienen hier offen dazuliegen. Denn Thomas

Binkley hatte sich, wie es auch sein Beitrag zu diesem Bande zeigt, zwar auf der

Grundlage historisch wahrscheinlicher Zusammenhänge mit „andalusischer" Praxis

auseinandergesetzt, dabei aber der Auffindung überzeugender Gestaltungsmöglichkeiten

mittelalterlicher Musik größere Bedeutung zugemessen als der Beweisbarkeit
der gemachten Anleihen.

Wenn es sich bei der Sichtung des Materials und den dabei angestellten
Überlegungen in der Folge aber zeigte, daß sich die Eindrücke nicht mehr mit der
beabsichtigten Unmittelbarkeit festhalten ließen, so sind daran vor allem zwei Umstände
schuld. Einmal zeigte sich immer deutlicher, daß die Vorgänge des Nachmittags
durch die Konstellation der ganzen Woche, besonders durch die vorausgegangenen
Diskussionen, das heißt durch einen Kontext verschiedenartiger Problematisierungen

bedingt, um nicht zu sagen: verstellt waren. Im Raum stand — so jedenfalls
empfand es der Berichtende —, selbst wenn primär Musik gemacht wurde, zwar

unausgesprochen, aber unausweichlich die Frage nach den „wirklichen" oder

„ursprünglichen" Zusammenhängen zwischen mittelalterlicher und „andalusischer"
Musik; die Musiker schienen unwillkürlich — und wohl auch im Gegensatz zu ihrer
Absicht — zu „Vertretern" von etwas, zu einer Art „Beweisstücken" in einer Kette
von Theorien und Argumenten zu werden. Zum andern drängte sich dem Ethno-

musikologen mehr und mehr die Frage auf, in welcher Weise das Musikmachen
zweier „andalusischer" Musiker in Basel, in einem Raum voller barocker
Instrumente, Gegenstand seiner Untersuchungen sei oder überhaupt sein könne. Die
Forderung Alan P. Merriams, der Ethnomusikologe habe „music in culture" zu
erforschen, schien sich hier, bei völlig aus ihrem Lebensbereich herausgelösten Musikern,
kaum erfüllen zu lassen, und ebensowenig war die Voraussetzung der „Theorie-
losigkeit" gegeben, die nach Max P. Baumann den ethnomusikologischen
Forschungsgegenstand vom musikwissenschaftlichen abgrenzen soll.1

1 Alan P. Merriam, „Ethnomusicology. Discussion and definition of the field", Ethnomusicology
4 (1960), 107-114; M. P. Baumann, Musikfolklore und Musikfolklorismus, Winterthur 1976,20.

137



So erschien es als unerläßlich, wenigstens in groben Umrissen zunächst diejenigen

Momente der vorausgegangenen Gespräche und im vorliegenden Band
zusammengefaßten Statements zu skizzieren, die mit der Bedingtheit der Eindrücke und
der Frage nach dem Standort des Beobachters etwas zu tun haben.

*

So wenig sich bezweifeln läßt, daß zwischen der „andalusischen" Musik Nordafrikas
und dem mittelalterlichen Lied aus dem Südwesten Europas Zusammenhänge bestehen,

so schwierig scheint es doch zu sein, die Zusammenhänge genau zu bestimmen,
ja, nur schon zu einem Einverständnis darüber zu gelangen, welche Gegenstände für
eine vergleichende Untersuchung heranzuziehen und welche Methoden dabei
anzuwenden wären. Ein Grund für diese Schwierigkeiten ist zunächst sicher darin zu
sehen, daß die Realität einer einstigen Begegnung oder Einheit der beiden Bereiche
als tönendes Ereignis verloren ist. Obwohl diese Feststellung für jede Musik der

Vergangenheit gilt, hat sie für den vorliegenden Fall besonderes Gewicht, da die
unmittelbaren Zeugnisse äußerst spärlich sind und da auch dort, wo es musikalische

Aufzeichnung gibt, im Bereich des mittelalterlichen Liedes, die Überlieferung hinter

jeder anzunehmenden Klangwirklichkeit weiter zurückbleibt als in andern
Fällen.2 Dafür existiert heute in Nordafrika in verschiedener, namentlich marokkanischer,

tunesischer und algerischer Ausprägung eine Musik, die sich selber als „anda-
lusisch" bezeichnet und auf das Wirken des Ziryäb in Cordoba zurückführt.3 Gesteht
man dieser „andalusischen" Musik einen Quellenwert in bezug auf Musik und

Musizierpraxis im mittelalterlichen Spanien zu, was sicher nicht völlig verfehlt ist,
im einzelnen aber wohl noch diskutiert werden muß, so liegen mit der musikalischen
Aufzeichnung des mittelalterlichen Liedes und der aktuellen „andalusischen" Praxis

zwei Quellenbereiche vor, die grundsätzlich voneinander verschieden sind: hier
reales Erklingen, aber in großem zeitlichem Abstand, dort zeitgenössische Aufzeichnung,

aber in weitgehender Abstraktion.
Entsprechend verschiedenartig sind die wissenschaftlichen Auseinandersetzungen

mit den beiden Quellenbereichen, steht doch der historisch orientierten Erforschung
des mittelalterlichen Liedes eine Beschäftigung mit „andalusischer" Musik gegenüber,

die weitgehend dadurch gekennzeichnet ist, daß sie sich auf Repertorisierung
des Materials und Transkription einzelner Stücke konzentriert4, ohne der zeitlichen
Dimension, das heißt den mit Bestimmtheit anzunehmenden Veränderungen im
Laufe der Jahrhunderte, etwa späteren arabischen und europäischen Beeinflussungen

großes Gewicht beizumessen.5 Als Gemeinsamkeit der wissenschaftlichen
Haltungen könnte der hier wie dort vorhandene musiktheoretische Ansatz erscheinen:

vergleichbare Fragen und Untersuchungen, die für das konkrete oder zu konkreti-

2 Vgl. den Beitrag von Wulf Arlt, oben 1 Iff.
3 Vgl. den Beitrag von Habib Hassan Tourna, oben 77.
4 Als überzeugendes Beispiel der Aufzeichnung und Diskussion einer einzelnen (tunesischen)

Nüba sei erwähnt: Marius Schneider u. a., Die tunesische Nuba ed Dhil, Regensburg 1970
{Studien zur Mittelmeermusik 1).

138



sierende Material — eine erklingende „andalusische" Nüba oder ein aufgezeichnetes
mittelalterliches Lied — aus jeweils sich anbietenden Systemen Aufschlüsse und
Zuordnungen zu gewinnen suchen. Dies gilt etwa für die Bezugnahme auf Modus
und Maqäm und auf Kodifizierungen rhythmischer Formeln. Es ist jedoch fraglich,
ob die Orientierung an solchen Theorien mehr als eine Gemeinsamkeit im methodischen

Ansatz ist, ob das scheinbar erzielte Einverständnis nicht vielmehr zu
Mißverständnissen führt, sowohl im gemeinsamen Gespräch als auch dem jeweiligen
Gegenstand gegenüber. Denn selbst wenn man sich beispielsweise darüber im klaren
ist - und das war in Basel durchaus der Fall -, daß der in beiden Bereichen
verwendete Begriff des Modus hier und dort nicht dasselbe bedeutet, so ist es doch
offenbar sehr schwierig, die Bedeutungsfelder genau zu bestimmen und folglich
strikt genug auseinanderzuhalten.6 Und die Fragwürdigkeit der Anwendung einer
Theorie auf ein bestimmtes Repertoire, wie sie sich etwa hinsichtlich der Interpretation

mittelalterlicher weltlicher Einstimmigkeit von der Theorie der rhythmischen

Modi her zeigt7, ist vermutlich über dieses Beispiel hinaus auch für andere

Klassifizierungen in Betracht zu ziehen, etwa dort, wo Kategorien der klassischen
arabischen Musik an die „andalusische" Praxis herangetragen werden. — Noch
schwerer wiegt in diesem Zusammenhang freilich das Problem, wie weit sich Theorien

überhaupt, also auch dann, wenn sie zu einer bestimmten Praxis in Beziehung
stehen und sich etwa aus ihr oder an ihr entwickelt haben, an jedes Musikmachen
im Bereich dieser Praxis herantragen lassen. Baumanns Abgrenzungsversuch des

ethnomusikologischen Forschungsgegenstandes fordert zu dieser Frage heraus:
Obwohl — um an das hier gegebene Beispiel anzuknüpfen — die „andalusischen"
Musiker Stücke singen und spielen, die einem „theoriehaften" Repertoire angehören,

scheint es nicht ausgeschlossen, daß sie sich dabei im allgemeinen vielmehr so

verhalten, als ob ihre Musik — in Baumanns Sinne — „theorielos" wäre, daß sie sich

nämlich in ihrer Praxis viel eher am handwerklich Erlernten und an selbstverständlich

in ihrem Lebensbereich verwurzelten Traditionen orientieren als an irgendwelchen

„rational erarbeiteten Kriterien".8
5

Vgl. dazu die Beiträge von Joseph Kuckertz und H. H. Tourna, oben 77ff. und 95ff. Bezeichnend

ist wohl auch, daß Tourna in einem der Sachlage im 19. Jahrhundert gewidmeten Aufsatz

die Elemente der „andalusischen" Musik so beschreibt, wie sie sich heute darstellen: „Die
Musik der Araber im 19. Jahrhundert", Musikkulturen Asiens, Afrikas und Ozeaniens im
19. Jahrhundert, Regensburg 1973, 54 f. (Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts
31). Vielleicht wäre zu fragen, wie weit es der historischen Erschließung zuwiderläuft, daß die
Gestalt des Ziryäb bis in neueste Literatur gleichsam mythische Züge eines Kulturstifters trägt,
so bei Salah ElMahdi, La musique arabe, Paris 1972, 9 f.: „Ziriab avait appris avant son départ
de Bagdad 10000 poèmes dans des différents modes; il étudia à Kairouan la musique
tunisienne, puis il prit contact avec la musique populaire espagnole. Ses connaissances contribuèrent

à faire de lui le grand compositeur que l'on connaît, dont les mélodies sont chantées

jusqu'à nos jours dans la musique traditionnelle de l'Afrique du Nord. Il fut un artiste accompli,

créa une mode de coiffure pour dames et pour hommes, de nouveaux parfums, une mode
vestimentaire et aborda même l'art culinaire ..."

6
Vgl. Tourna, oben 89, 93f.

7
Vgl. Arlt, oben 117.

Baumann, op. cit., 52.

139



Gerade unter diesem Aspekt scheint bei der theoriebezogenen Diskussion die
Gefahr einer Einengung zu bestehen, so wenn — vielleicht um der leichteren
Verständigung willen — das Maqäm-Phänomen gleichsam auf das Rationalisierbare der
melodischen Gestaltungen und sogar Skalen reduziert wird, dasjenige aber, was das

Wesentliche daran sei, nämlich die Vermittlung eines „bestimmten Gefühlsgehaltes",
zwar geheimnisvoll angedeutet, nicht aber wirklich ins Gespräch miteinbezogen
wird.9 Das Argument, solches lasse sich nicht zur Sprache bringen, gilt aber wohl
nur so lange, als das Gespräch sich weitgehend auf verabsolutierte oder mittels
Theorien aufeinander bezogene musikalische Sachverhalte beschränkt, die Kontextfragen,

das heißt die Fragen nach geistigen und gesellschaftlichen Grundlagen,
Funktionen und Wirkungsweisen der Musik jedoch ausklammert.

Freilich gibt hier die Tatsache zu denken, daß auch der in Basel anwesende
marokkanische Experte der „andalusischen" Musik, Haj DrissBengelloun,in seinen

Erörterungen an demselben Punkte haltmachte und jede Frage nach dem bestimmten

Gefühlsgehalt einer Nüba mit der Bemerkung abschnitt, Musik zu hören sei

besser, als über sie zu sprechen. In dieser Haltung den Beweis zu sehen, daß die
irrationale Seite eben wirklich nicht zur Sprache gebracht werden könne, ist aber

wohl nur eine der möglichen Erklärungen. Eine andere Erklärung könnte darin
liegen, daß selbst marokkanische Theoretiker des Nüba-Repertoires sich heute so

weitgehend an europäische Denkweisen angeschlossen haben, daß sie — wie es bei

Bengelloun der Fall zu sein scheint — nur diejenigen Dinge für erwähnenswert erachten,

die sie sich mit europäischen Methoden, oft auch mit einer Ausbildung an
europäischen Konservatorien erarbeitet haben. In zunehmendem Maße scheint die

Aufzeichnung dasjenige Element der „andalusischen" Musik zu werden, das sich
wissenschaftlich erfassen und vermitteln läßt. So berichtet Salah El Mahdi von Bengelloun:
„II a eu l'avantage d'enregistrer huit des onze noubas connues au Maroc; il poursuit
ses efforts pour terminer les trois autres et pour transcrire le tout en solfège."10
Nach Bengellouns eigener Aussage liegt die vollbrachte Arbeit darin, daß er für jeden
Vers der elf Nüba's Anfangs- und Schlußton in europäischer Notation oder Benennung

aufgezeichnet habe. Salah Cherki, der Qänün-Spieler des „Basler" Ensembles,
vertritt in einem seiner Bücher die Auffassung, die marokkanische und besonders
die „andalusische" Musik, die übrigens hier reiner erhalten sei als in Tunesien oder

Algerien, müsse zwar ihre nationale Eigenart bewahren, zugleich aber abendländische

Lernmethoden zu ihrer Vervollkommnung heranziehen: „C'est ainsi que la

musique s'engage dans une orientation artistique moderne basée sur des données

scientifiques et artistiques rationellement étudiées. L'expérience a établi que la

9 Vom bestimmten „Gefühlsgehalt" spricht Tourna, oben 78f. Nicht zur Sprache kam in Basel

die in gleiche Richtung weisende Zuordnung bestimmter Nüba's zu bestimmten Tages- und
Nachtzeiten, wie sie etwa Jules Rouanet festhält („La musique arabe dans le Maghreb",
Encyclopédie de la musique, ed. Lavignac, Paris 1922, 1/V, 2883): „La maia n'est chanté que la
nuit; le stihlal après le coucher du soleil ; le ressed dil au milieu du jour;le euch-chag, le matin;
le ghribt de trois à cinq heures de l'après-midi."

10 Salah El Mahdi, op. cit., 73.

140



méthode de l'apprentissage par l'ouie est devenue primitive de sorte qu'elle ne peut
plus convenir à une génération autre que la nôtre."11

Für die Frage nach dem bestimmten Gefühlsgehalt muß sich diese „wissenschaftliche"

und „rationale" Neuorientierung als Erschwernis auswirken. Jedenfalls ist
hier ein Punkt erreicht, über den zumindest eine „exterritoriale", isolierte Begegnung

mit „andalusischen" Musikern nicht hinausführt. Die eigentlich ethnomusiko-
logische Fragestellung, wie weit der bestimmte Gefühlsgehalt als Zentrum des
Musikmachens und als kollektive Erlebnisweise Realität besitzt und wie er sich am
musikalischen Sachverhalt festmachen läßt, kann höchstens an Ort und Stelle und
im gesamten Kontext dieser Musizierpraxis zu Ergebnissen führen.

*

Zum Musizieren an dem Nachmittag, über den nun in einigen Ausschnitten berichtet

werden soll, setzten sich die Sängerin Andrea von Ramm und Thomas Binkley
als Lautenspieler mit dem Sänger Muhammad Bajdub und dem 'Ud-Spieler Haj
Mohammad Buzuba zusammen. Buzuba ist Berufsmusiker mittleren Alters, Bajdub
ein jüngerer Angestellter einer öffentlichen Verwaltung. Beide wirkten in Basel und
wirken auch sonst im Ensemble des Haj Abdelkarim Rais mit, der als bester Schüler

von El Brihi gilt, welcher seinerseits als „dernière personnalité qui ait transmis le

patrimoine à la nouvelle génération" bezeichnet wird.12 Nach dergleichen Quelle
gilt das Ensemble des Rabäb-Spielers Rais als das zur Zeit wichtigste Orchester in
Fez. Üblicherweise besteht die Aufgabe des Ensembles darin, bei Feierlichkeiten
und Einladungen, besonders bei Hochzeitsfesten, vor der Mahlzeit und nachher bis
in die Nacht hinein die Gäste zu unterhalten, damit aber zugleich das
Traditionsbewußtsein und den Reichtum des Gastgebers zu dokumentieren. Obwohl bei einer
solchen Gelegenheit längst nicht alle Gäste der Musik wirklich zuhören, sondern

nur diejenigen, die sich nahe zum Ensemble setzen und dann auch mit Bemerkungen

— Lob, Kritik, Vergleich mit andern Ensembles — nicht sparen, ist die Präsenz

„andalusischer" Musiker äußerst wichtig. Ob ein Gast einer Einladung folgt, kann
davon abhängen, ob und was für ein Ensemble angekündigt wird. Die „andalusische"
Musik soll derzeit so sehr in Mode stehen, daß zum Beispiel die Töchter einer

Familie, die ein Fest vorbereitet, auf diesen Anlaß hin während einiger Wochen
oder Monate bei „andalusischen" Musikern Ausschnitte aus einer Nüba erlernen.13

11
Salah Cherki, Al-Moustadraf dans les règles de l'art et de la musique, Rabat 1972, 10. Man
könnte sich hier fragen, wie weit die oben gegenüber Baumann vertretene Auffassung eines

nicht-theoriebezogenen praktischen Musizierens von Ansichten aus, wie sie Cherki äußert, zu

korrigieren wäre. Es scheint jedoch, daß sich das Postulat der „Wissenschaftlichkeit" und

„Rationalität" weitgehend auf das Lehren und Theoretisieren, und besonders die schriftliche

Fixierung bezieht, das praktische Musikmachen aber wenig beeinflußt. Bezeichnend dürfte
hierbei sein, daß derselbe Salah Cherki, der in seinem Buch die abstrakten Skalen verschiedener

Modi mitteilt, in Basel, auf eine entsprechende Bitte hin, nicht in der Lage war, eine solche

abstrakte Skala vorzuspielen, sondern trotz Insistierens nur die melodisch gestaltete Exposition

einer Tonreihe zu realisieren wußte.
12 Salah El Mahdi, op. cit., 73.
13

Diese Schilderung resümiert ein französisch geführtes Gespräch mit Muhammad Bajdub.

141



In dem völlig anders gearteten Kontext des Basler Nachmittags schien sich
insbesondere der Sänger nicht recht wohl zu fühlen. Nach seiner eigenen Aussage
wirkte die Anwesenheit so vieler „professeurs" hemmend auf ihn, und es irritierte
ihn begreiflicherweise auch, wenn das Auditorium in einer ihm nicht einsichtigen
Weise in gewissen Momenten mit Lachen reagierte. Was bei den Zuhörern Ausdruck
der Überraschung war — etwa wenn die „andalusischen" Musiker plötzlich, als sei

es für sie selbstverständlich, eine leichte Brücke von ihrer Musik zum vorgegebenen
Troubadourlied fanden —, konnte vom Sänger begreiflicherweise als Mokerie
mißverstanden werden. Dies führte dazu, daß er über weite Strecken — mindestens nach
seiner Auffassung — nicht „richtig", das heißt, nicht in der hohen Lage sang,
sondern in die Unteroktav auswich. Der 'Ud-Spieler in seiner professionelleren,
selbstsicheren Haltung schien sich weniger beeinflussen zu lassen und war dem Sänger
wohl auch in dieser Beziehung eine Stütze.

Andrea von Ramm und Thomas Binkley führten zunächst ein Troubadourlied
vor, das danach von den marokkanischen Musikern übernommen und auf eigene
Weise dargestellt werden sollte. Die Einblicke, die sich dabei eröffneten, betrafen
zunächst einmal die Auffassungsschwierigkeiten gegenüber bestimmten melodischen

Abläufen, sowie den musikalischen Aneignungsprozeß. Im folgenden Beispiel
sind die von Andrea von Ramm gesungene Melodie, die von Bajdub und Buzuba
beim Üben gemachten hauptsächlichsten Abweichungen, schließlich die Fassung,
auf die sich das Lied bei den Marokkanern einpendelte, übereinandergestellt.14

0
1

1 ^ 2 /T\
|. | J J J jJ 4 J J * J

«

n, Ov

\ m m m t * * r)

-(fr J 7
A /TN /?N r\ *, " rs

4 /TN

9 J 0 J

i—, /Ts

5

* \ #

T r-

/T\

&

\ /TN

Die Abweichungen vom vorgegebenen Modell, die sich den marokkanischen
Musikern im Verlauf der Aneignung ergaben, waren zahlreicher, als hier dargestellt
wird, lassen sich aber im wesentlichen auf das Wiedergegebene zurückführen. Von

14 Das Troubadourlied mit dem Textincipit „A penas sai", P.-C. 406.7, steht in den Handschriften
G und R, hier in g, dort in a. Die im vorliegenden Beispiel gewählte Transposition nach d

entspricht dem realen Erklingen des Liedes an dem Nachmittag. Grundlage war dabei die
Handschrift G.

142



verschiedenen Abweichungen an derselben Stelle sind die weniger häufigen in
Klammern gesetzt. Auffällig ist zunächst, daß — wohl unter dem Gesamteindruck
der Melodiestruktur — die Quinte d—a schon in der ersten Melodiezeile gesucht
wurde. Hier schien sich, wie es auch spätere Beispiele nahelegen, den Musikern ein
Zusammenhang zwischen der fremden Melodie und einem ihnen vertrauten Modus,
beziehungsweise dessen melodischen Erscheinungsformen aufzudrängen, denen

zufolge der Aufstieg vom Grundton d sogleich bis in den konstituierenden Ton a

zu führen wäre. Eine solche Vorstellung der Exposition eines Tonraums und seiner

Strukturierung war wohl auch der Grund dafür, daß die Musiker mit dem ouvert-
clos-Verhältnis der beiden ersten Zeilen anfänglich Mühe hatten. Mehrfach feststellbar

war dabei nämlich die Tendenz, die Zeilenschlüsse auf c und d zu vertauschen,
eine Abwandlung, die sich mit dem besseren Kennenlernen der Melodie verlor,
immerhin aber in der Dehnung des d in der Schlußwendung der ersten Zeile bestehen

blieb. Durch diese Vertauschung aber, wie durch die Hinzufügung des a, näherte
sich die Melodie dem ,,Expositions"-Charakter einer Improvisation oder eines
Vorspiels, etwa einer Bugyah, in welcher oft gleichfalls stufenweise von einem Grundton

zu einem nächsten konstituierenden Ton fortgeschritten, dann aber zum Grundton

zurückgekehrt wird, ehe in einem neuen Abschnitt oder „Anlauf" der Tonraum
Erweiterungen erfährt. Das stufenweise Fortschreiten ist aber nicht nur ein
Charakteristikum des exponierenden Vorspiels „andalusischer" Musik, sondern prägt
diese gesamte Praxis, woraus sich leicht erklärt, daß die hauptsächlichsten
Veränderungen der Melodie, die auch in der „Schlußfassung" der Marokkaner beibehalten

wurden, dort entstanden, wo das Modell Intervallsprünge aufweist. Zwar gilt
dies nicht für die Quinte der dritten Zeile, die sich wohl als markantester Sprung,
der offenbar auch für die „andalusischen" Musiker konstitutiven Charakter hatte,
leicht einprägen ließ, wohl aber für die Terzen der vierten Zeile. Insbesondere die

Folge von zwei Sprüngen mußte dem Sänger als eine in seiner Musik kaum vorhandene

Tonkonstellation fremd vorkommen.
Obwohl sich der marokkanische Sänger besonders beim Erlernen der

Troubadour-Melodie nicht sehr wohl fühlte, zeigt doch der geschilderte Vorgang — dessen

hier im einzelnen versuchte Interpretation an jenem Nachmittag freilich nicht zur
Sprache kam —, daß die beiden Musiker nicht nur mit großer Aufmerksamkeit bei
der Sache waren, sondern bereits bis zu diesem Punkt über die bloße Nachahmung
hinaus sich das Fremde durch Eigenes zu vermitteln und dadurch anzueignen suchten.

Vor allem das Umsingen der vierten Zeile kann kaum als Unfähigkeit, „richtig"
nachzusingen verstanden werden ; vielmehr ist anzunehmen, daß es gerade die eigene,
veränderte Fassung war, die den „andalusischen" Musikern als besser und „richtiger"

erschien.
Einen Schritt näher zur „andalusischen" Praxis führte Thomas Binkleys Frage

an den 'Ud-Spieler, der bisher meist tongetreu der Melodie gefolgt war, ob er das

Stück auch anders begleiten könne. Die musikalische Antwort ging —wohl
bezeichnenderweise, da freie Begleitungen nicht üblich sind — an der Frage vorbei, indem
der Befragte zwar bejahte, daraufhin aber ein — jedenfalls für europäische Ohren —

anderes Stück spielte. Dieses Stück nahm der Sänger dann in der Weise auf, daß sich

143



aus Vorspiel, erster Strophe, als Zwischenspiel wiederholtem Vorspiel und einer
etwas veränderten zweiten Strophe ein zyklischer Ablauf ergab, an dessen Ende
— wiederum für europäische Ohren unvermutet und unvermittelt — von neuem das

Troubadourlied stand. Die folgende Aufzeichnung des Vorspiels, dem sich die erste
Strophe eng anschloß, hat als Skizze zu gelten; ohne Hälse geschriebene Noten
geben lediglich die Haupttöne von Abschnitten an, die durch kurze und zahlreiche
Neben- und Durchgangstöne ausgeziert waren.

Bei näherem Hinhören zeigt es sich freilich, daß durchaus Beziehungen zwischen
dieser Melodie und dem Troubadourlied bestehen, so besonders in der Zentrierung
der beiden ersten Phrasen auf a—d und a—c, wobei die Vertauschung wohl
wiederum in der vorher geschilderten Weise bezeichnend ist. Daß in der Folge der
Tonraum bis zur Oktav ausgeweitet wurde, könnte als eine Weiterführung der Ausweitung

der Troubadour-Melodie zum b angesehen werden. Zudem erwies sich das b

hier als ausgesprochen variable, in den verschiedenen Wiederholungen des Stücks

auch verschieden intonierte Stufe, was übrigens gelegentlich auch für das b der

Troubadour-Melodie in der „andalusischen" Version galt.15
Was sich bereits an diesem Punkte vermuten ließ, daß nämlich eine

Melodieverwandtschaft — vielleicht auch die Identität einer Melodie — für den „andalusischen"
Musiker weniger in feststehenden Intervallfolgen zu liegen scheint als vielmehr in

einer bestimmten, aber variabel gestaltbaren Auswahl und Rangordnung von Tönen
und zudem vielleicht in einem ungefähren Verlaufsschema, das zeigte sich noch

deutlicher an dem folgenden Stück, das die Musiker auf die Bitte hin vortrugen,
eine dem Troubadourlied ähnliche Melodie aus ihrem Repertoire zu wählen.

J. J

Mit diesem Stück war nach den bisher vorgeführten rhythmisch freien Stücken

ein erstes Beispiel für eine Melodie gegeben, der ein feststehendes rhythmisches
Modell zu Grunde liegt. Angesichts der primären Bedeutung, die der rhythmischen
Formel auch im Lernprozeß des „andalusischen" Musikers zukommt, ergab es sich

an dieser Stelle, auf Fragen des musikalischen Lernens, insbesondere aus der Sicht

des Sängers, einzugehen. Zunächst sei, so führte dieser aus, der Text zu lernen. Die-

15 Ohne daß irgend ein Zusammenhang konstruiert werden soll, sei doch darauf verwiesen, daß

auch in der mittelalterlichen Überlieferung des Liedes diese Stufe unstabil zu sein scheint,

steht doch die Fassung der Hs. R ohne Akzidentien in g. Eine Abweichung dieser Fassung

gegenüber R ist merkwürdigerweise auch, daß am Schluß der vierten Melodiezeile die Terzen

vermieden werden

144



sen könne er selber lesen, im Gegensatz zu Notentexten, da er ja kein Instrument
spiele. Mit dieser zur Erlernung eines Liedes unerläßlichen Textgrundlage — auch
für das Troubadourlied hatte er sich zunächst einen entsprechenden, in siebensil-
bige Verse gegliederten arabischen Text zurechtgelegt — gehe er nun zum Musiker,
der ihm den Rhythmus beibringe. Das übrige ergebe sich dann von selbst.

In der Demonstration, die diesen Vorgang veranschaulichen sollte, übernahm der

'Ud-Spieler die Rolle des Lehrers, der Sänger die des Schülers. Die rhythmische
Formel des gewählten Stückes, die im Ensemble von den Trommelinstrumenten
Tarr und Darabukka ausgeführt wird, wurde zunächst für sich allein geklatscht,
dann wurde der Text zeilenweise dazu gesungen und mehrfach wiederholt, wobei
der 'Ud-Spieler einerseits mitsang, andererseits auf dem Instrument die Melodie
vorgab. Daß der geklatschte Rhythmus, also die eigentlich getrommelte Formel,
mit den rhythmischen Werten der Melodie nicht übereinzustimmen braucht, zeigt
das von den beiden Musikern zunächst vorgeführte Béispiel (Bassit aus der Nüba
Maya):

ï pr 7r *1

Der so geschilderte und an verschiedenen Nüba-Ausschnitten dokumentierte
Lernvorgang führte zu Beispielen rhythmischer Gestaltung, die insofern besonderes
Interesse beanspruchen können, als es sich dabei zeigte, daß die groben Schemata,
wie sie sich in Überblicken über „andalusische" Musik in der Literatur finden, vor
allem auch die Reduzierungen auf „Taktarten", der konkreten Musizierpraxis nur
bedingt entsprechen. Bei den Aufzeichnungsversuchen des Gehörten wurde deutlich,

daß die rhythmischen Werte sich oft nicht in einfache Verhältnisse bringen
lassen und daß sich die Proportionen auch von einem „Takt" zum andern verschieben

können. Eine mit einfachen Mitteln vorgenommene Umsetzung der Zeitintervalle

zwischen den geklatschten Schlägen auf eine Millimeterskala mag dies an einem

Beispiel veranschaulichen. Mehrere „Takte" sind dabei untereinandergesetzt:
108 112 112 66 74 103

99 116 95 73 69 110

97 107 100 65 74 100

Errechnet man einen Mittelwert, so ergibt sich etwa 35 mm, was zu der

folgenden Darstellung der Formel führt: J. J. J. J J J-

Wichtiger als eine solche Ausrechnung ist aber, daß die rhythmischen Werte sich

in ihren Proportionen dem starren Schema entziehen, wobei die Erklärung naheliegt,

daß der jeweilige Text, beziehungsweise die jeweiligen Längen und Kürzen
oder Akzente die reale Gestalt des Rhythmus wesentlich mitbestimmen.16 Beob-

16 Marius Schneider stellt in einem Beitrag zu diesem Problem fest: „obwohl das Schlagzeug

deutliche Hinweise auf die Grundstruktur gibt, so wird dem Sänger in bezug auf die innere

Struktur einer musikalischen Periode doch eine relativ große Gestaltungsfreiheit eingeräumt.

(„Zur Metrisierung einer arabischen Melodie", Baessler-Archiv 23, 1975, 153.)

145



achtungen beim Musizieren des ganzen Ensembles lassen übrigens vermuten, daß
die Trommelinstrumente den Rhythmus starrer durchhalten, woraus sich erklären
könnte, daß mitunter über längere Strecken der Gesang und die ihm zugeordneten
Instrumente gegenüber Tarr und Darabukka als verschoben erscheinen. Gerade diese

Verschiebungen deuten darauf hin, daß die durch rhythmische Formeln gegebene
Reihung von Zeiteinheiten vom Takt der abendländischen Musik weit entfernt ist.

Unterschiedliche Vorstellungen dieser Art mochten denn auch dazu beitragen,
daß bei einer abschließenden Wiederaufnahme des Troubadourliedes, diesmal in
rhythmisierter Form, die Meinungen darüber auseinandergingen, in welcher Weise
die Melodie am besten auf den Rhythmus Darg zu bringen sei. Thomas Binkleys
erster Version stellten die ,,andalusischen" Musiker eine zweite, ihnen passender
erscheindende gegenüber.

t t pr p I r r h pit t H pit t pr pi

Daß die mitgeteilten Beobachtungen zum Nachmittag des gemeinsamen Musizierens
sich weit von dem anfänglichen Vorhaben einer Schilderung unmittelbarer
Eindrücke entfernten und in vorläufige, oft spekulative Reflexionen im Blick auf

zukünftige Analysen ausarteten, ist gewiß weder durch die eingangs skizzierte

Bedingtheit der Basler Begegnung, noch durch das Fehlen des marokkanischen
Kontextes restlos zu erklären. Letztlich verstärkten diese Umstände wohl nur den

Eindruck, einem kaum jemals ganz erfaßbaren Fremden nur mittelbar gegenüberzustehen.

Zwar war es den Musikern durchaus gelungen, ihren Kontakt herzustellen

und besonders dem letzten, strophenweise abwechselnden Vortrag des
Troubadourliedes eine in ihrer Art überzeugende musikalische Gesamtgestalt zu geben.
Auch war es möglich gewesen, mit dem Sänger, der die französische Sprache sehr

gut beherrscht, ins Gespräch zu kommen. Sehr bald aber wurden — trotz einer Fülle

aufnehmbarer Informationen und erklärbarer Details — immer wieder die Grenzen

spürbar, die einem wirklichen Sich-Hineinversetzen in das Andersartige gesteckt

waren, etwa hinsichtlich der Auffassung von Melodieverwandtschaft und -identität,
in bezug auf das Lernen und die dort scheinbar fehlende Kategorie der Melodie,
in der Frage nach rhythmischer Formel und Zeitordnung und schließlich wieder
— obwohl auch dieser Nachmittag die Sprache nicht darauf brachte — gegenüber
dem „bestimmten Gefühlsgehalt". Daß ein analytischer Ansatz angesichts solcher

Grenzen als einigermaßen hilflos erscheint, liegt auf der Hand; daß er — wenn er

sich nicht verabsolutiert — dennoch fruchtbar sein könne, ist eine Hypothese, die

jede Arbeit an einem solchen Gegenstand überhaupt erst ermöglicht.

146


	Begegnung mit "andalusischer" Praxis

