
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 1 (1977)

Artikel: Zwei Welten - erste Gedanken und Fragen nach der Begegnung mit
andalusischer Musik aus Marokko

Autor: Oesch, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZWEI WELTEN - ERSTE GEDANKEN UND FRAGEN
NACH DER BEGEGNUNG MIT ANDALUSISCHER MUSIK

AUS MAROKKO

VON HANS OESCH

Bei der Begegnung mit den Musikern aus Marokko ist wohl deutlich geworden, in
welch hohem Maße sich westeuropäische (auch historisch-westeuropäische) und in
Marokko tradierte andalusische Musik durch je verschiedenes Musikdenken, durch
spezifische Hörvorstellungen und Hörerwartungen, voneinander unterscheiden. Das
Trennende beruht auf fundamentalen Faktoren. Während sich in der abendländischen

Musik die Melodiebildung nach einem Modus, nach einer theoretischen
Abstraktion, ausrichtet, so ist in der andalusischen Musik der Maqäm, ein dem
Modus übergeordnetes Prinzip, bestimmend für die melodische Gestaltung. Auch
die in andalusischer Musik lebendige Art der „Improvisation" deckt sich keineswegs
mit der uns angestammten Vorstellung spontanen Musizierens, ist viel eher mit
asiatischen Methoden der Melodiebildung (Riga in Indien, Patet in Java) zu vergleichen.

Modulation, sodann, ist hier und dort nicht dasselbe: in der andalusischen
Musik ereignet sich etwas unserer Modulation Entsprechendes durch vorübergehende

„tonale Anleihen"1 bei verwandten Tonarten, ein im Vergleich zu unserem
Tonartenwechsel weit komplizierteres Phänomen! Und vor allem befinden wir uns
in der andalusischen Musik bezüglich des Zusammenwirkens der Parameter
Tonhöhe (Melodie) und Zeit (Metrum, Rhythmus) auf gänzlich anderem Boden — so

anders, daß das gemeinsame Musizieren des „Studio für frühe Musik" mit den Marokkanern

ohne weitergehende Absprache und Einübung nicht gelingen konnte. Ein

Maqäm ist als solcher keiner zeitlichen Organisation unterworfen, das rhythmischzeitliche

Maß (Wazn) als solches nicht an Melodie gebunden. Letzteres tritt indes,
vor allem in den Muwassah's zur Verdeutlichung der musikalischen Aussage, die
Melodie begleitend, hinzu. Dabei sind verschiedene Ausprägungendes Verhältnisses

von Freiheit und Bindung innerhalb der musikalischen Organisation zu
unterscheiden: sie bewegen sich zwischen den Extremen fester rhythmisch-zeitlicher
Gestaltung mit organisierter, planmäßiger Proportionierung der Zeit und freier
rhythmisch-zeitlicher Organisation ohne einfache rationale Struktur und selbst ohne
festen Puls. Wie unabhängig ein Maqäm an sich vom Parameter Zeit auch ist, lebendig

läßt er sich nur in bezug auf eine zeitliche Struktur zur Geltung bringen.

*

Wenn man davon ausgeht, daß die arabische Musik in Granada und Valencia diese

von der europäischen Art des Musizierens so grundverschiedenen Strukturprinzipien
bereits im 9. bis 12./13. Jahrhundert besessen hätte und daß sie dann, zwischen

1 So Marius Schneider (et alii), Die tunesische Nuba ed Dhil, Regensburg 1970, 7 (Studien zur
Mittelmeermusik 1).

131



dem 13. und dem 17. Jahrhundert, mit dem Rückfluß der Araber aus Spanien nach
Marokko gelangt wären, muß man sich wohl noch vertiefend fragen, (a) ob wir wirklich

die Art des Musizierens in den heutigen nordafrikanischen Rückzugsgebieten
andalusischer Musik so ohne weiteres mit der ehedem in Andalusien geübten Praxis

gleichsetzen können, (b) ob ferner im hohen Mittelalter eine wie auch immer

geartete Musizierform der Araber in Andalusien die autochthone Musik Iberiens
beeinflußt, beziehungsweise sich selber unter dem Einfluß westeuropäischer
Musizierpraktiken gewandelt hat.

(a) Die Quellen lassen uns weitgehend im Ungewissen. Unbestritten ist freilich,
daß sich in der Nüba, dieser für die weltliche Kunstmusik Nordafrikas zentralen
Musikform, andalusisches Erbe erhalten hat. Das zeigt sich bereits etwa in der

Benennung der klassisch-algerischen naubât gharnâtah, der „aus Granada stammenden"

Nüba. Zudem scheint die heute gebräuchliche Form der Nüba mit den

Beschreibungen aus der Zeit des Ziryäb (1. Hälfte des 9. Jahrhunderts) übereinzustimmen.

Dieses Faktum vermag ich allerdings nur der Sekundärliteratur zu entnehmen.

Es scheint mir geboten, die — wie Tourna2 meint — „weniger originellen"
Musiktraktate aus Andalusien genauestens zu studieren: die des al-Magrîtl (1007),
Abu'l-Salt Umaiya (1134), Ibn Quzmän (1160) und al-Qurtubl (1258). Die Art des

Gesanges und des Instrumentalspiels (Qänün!) der marokkanischenMusiker legten
mir die Vermutung nahe, daß die andalusische Musik Marokkos erst vor kurzer Zeit
— nachdem sie die Türkenherrschaft und das Kolonialregime überstanden hatte —

re-arabisiert worden ist. Die moderne Violine gleich in doppelter Besetzung dem
Instrumentalensemble einzuverleiben, spricht für die Bereitschaft der Marokkaner
von heute, überkommene ästhetische Prinzipien aufzugeben, nachdem sie der nach
dem Ersten Weltkrieg einsetzenden Entartung der authentischen arabischen Musik
noch erfolgreich standzuhalten vermochten. Es wird gewiß niemand auf den Gedanken

kommen, das heutige Klangbild der andalusischen Musik tale quale für die
Musik Granadas und Valencias im 12 ./13. Jahrhundert zu halten. Die F rage ist
vielmehr, welche arabischen Elemente seinerzeit nach Spanien gebracht und dort
weiterentwickelt worden sind, und welche Elemente erst in Nordafrika dazugekommen
sind.

(b) Ziryäb muß ums Jahr 822 in Cordoba vom Omaiyaden-Sultan 'Abd al-

Rahmän dem Zweiten (822—852) freundlich aufgenommen worden sein. Aus
Bagdad brachte er die altarabische Musiktradition nach Andalusien, die in seiner

Interpretation fraglos zur Basis der andalusischen Musikschulen wurde. Nach
allgemeiner Annahme befreite sich die Musik indes bald von der Tradition der Schule
des Ostens und bildete sich das heraus, was später (und noch heute?) als andalusische

Musik bezeichnet wurde. Fand dieser Wandel aufgrund des Kontakts mit
autochthon-spanischer Musik statt, oder ist er als eigendynamische Entwicklung zu
verstehen? Diese Frage ist bis heute nicht beantwortet worden. Für Kontakte mit
spanischer Musik haben wir keine direkten Beweise; für die eigendynamische Ent-

2 Habib Hassan Tourna, Die Musik der Araber, Wilhelmshaven 1975, 25 (Taschenbücher der
Musikwissenschaft 37).

132



Wicklung spricht die Tatsache, daß Ziryäb mit seinem Lehrer al-Mausilf ja in Konflikt

geraten war und den Hof des Härün al-Rasïd gewissermaßen als Kultur-Opponent
verließ. In Cördoba fand er das neue Feld zur Entfaltung seiner musikalischen

Ideen. Das Studium der politischen und sozialen Verhältnisse bei den hier residierenden

Omaiyaden könnte möglicherweise die Frage klären, ob an den Musikschulen
von Cördoba, Sevilla, Toledo, Valencia und Granada ein Kulturaustausch mit
westeuropäischer Musik stattfand oder nicht. Und zwar ein Kulturaustausch nach beiden

Richtungen! Es stellen sich die Fragen: Ist die andalusische Musik das Resultat
der Begegnung arabischer Traditionen mit westeuropäischen? — Hat die arabisch/
andalusische Musik Spuren in der mittelalterlichen Musik Westeuropas hinterlassen?
Weiter geht es darum, das Ausmaß des Kulturwandels zu ergründen. Ein verhältnismäßig

oberflächlicher Kulturkontakt offenbart sich gemeinhin in Übernahmen
bloß partieller und mehr nur akzidentieller Elemente; weitergehende Akkulturation
führt zu Veränderungen an der Basis. Ersterer könnte beispielsweise dazu geführt
haben, daß die Art der Stimmgebung hüben und/oder drüben beeinflußt worden
wäre, letztere hätte das Musikdenken zumindest teilweise verändert. Eine
Veränderung des Musikdenkens unter arabisch-andalusischem Einfluß würde zum Beispiel
vorliegen, wenn die getrennte Betrachtung von Melodie und Metrum/Rhythmus
sowie ihre Dialektik im Stimmverband in traditionell-abendländische Musik
eingedrungen wäre. Im Zusammenhang mit der Isorhythmie des Mittelalters, deren

Anfänge bereits im 13. Jahrhundert liegen, hat man mehrfach das alte Indien als

Anreger ins Spiel gebracht, ohne daß je ein Beweis für einen ursächlichen
Zusammenhang erbracht werden konnte (Color/Talea als Entsprechung zu Räga/Iala).
Vielleicht ist es nicht abwegig, noch einmal auf die Ursprungsfrage der abendländischen

Isorhythmie zurückzukommen und zu prüfen, ob ein Zusammenhang
zwischen dem Notre-Dame-Repertoire und der Ars nova mit andalusischer Musik
nachgewiesen werden kann (Granada ist erst im 15. Jahrhundert untergegangen!), ob die
„mass" (Wazn)-gebenden rhythmischen Formeln der arabisch-andalusischen Musik
irgend etwas mit der Entstehung von Talea (Zuschnitt, Form)-Perioden zu tun
haben könnten.

*

Es war ursprünglich gedacht, in diesem Bericht erste Beobachtungen zu einer von
den Marokkanern gespielten Nüba zu veröffentlichen, was umso lohnender zu sein

schien, als das vorliegende Aufnahmematerial den Vergleich gleicher Stücke in
verschiedener Wiedergabe erlaubt. Diese Studien sorgfältig durchzuführen, reichte
aber die Zeit nicht aus. In bezug auf Melodie und Rhythmus erbrachten die ersten

vergleichenden Übertragungen keine Resultate, die prinzipiell weiterführten als das

von Marius Schneider und seinem Team an einer tunesischen Nüba (siehe Anmerkung

1) Beobachtete; sie bestätigen das Prinzip der Variantentechnik: die sukzessive

Präsentation von melodischen Modellen in immer wechselnder Gestalt und

unterschiedlicher rhythmischer Bindung. Was Schneiders Analyse ergänzen könnte,
wäre eine minutiöse — für das Verständnis einer Nüba zentrale und von Schneider

vernachlässigte — Untersuchung des Musik/Sprache-Verhältnisses, und zwar sowohl

133



im großen hinsichtlich des Zusammenhangs zwischen Strophenform und musikalischer

Form als auch im Detail zwischen sprachlicher Diktion und melodisch-rhythmischer

Formulierung der gesungenen (und der instrumentalen?) Teile einer Suite.
Eine solche Arbeit setzt freilich das Zusammengehen mit einem Arabisten voraus
(altarabische Literatursprache, andalusischer Dialekt). Weiter war intendiert, die
unterschiedlichen Grade von Freiheit und Bindung zu untersuchen, in unserer
Terminologie: von musikalischer res facta und Improvisation. Doch hier scheinen die
ersten Übertragungsversuche aufgrund der aufgenommenen Stücke zu ergeben, daß
die marokkanischen Musiker bei wiederholter instrumentaler Darstellung eines

Maqäm, beim TaqsTm, kaum wirklich freie rhythmisch-zeitliche, sondern weitgehend

fixierte individuelle Formulierungen in Wiederholung vortrugen, so daß sich
die Variationsbreite des Taqsim kaum ermessen läßt.

Mangelnde Sprachkenntnisse erlaubten mir auch nicht, einer Frage weiter
nachzugehen, die den Mediävisten interessieren kann. Was bedeuten in gesungenen Teilen
einer Nübajene offenbar sinnleeren Silben, die in den gemessenen Sprachtext
interpoliert sind? Ein kurzer Ausschnitt aus einem frei-rhythmischen Gesang in der

Übertragung durch Barriuso3 demonstriert diese Silbenfolgen (in Klammern gesetzt):

Bitain remel maia

Flandelt es sich dabei wirklich um sinnleere Vokale (zum Teil mit vorgestelltem
Konsonant) als Klangstütze in Melismen, wie man sie in mehreren Musikkulturen
kennt, in der byzantinischen Musik ebenso wie etwa im Schamanengesang der Yao4

Indochinas? Oder versteckt sich hinter dieser Praxis eine Verwandtschaft mit den
im Mittelalter unverstandenen griechischen Tonartensilben no-a-no-e-a-ne, no-e-a-
gis etc., wie sie nach der Überlieferung der Traktate von Aurelian, Hucbald, Regino
von Prüm, Berno und anderer zur Charakterisierung der acht Kirchentonarten
verwendet wurden?

*

Der Zyklus einer Nüba, der ein einziger Maqäm, aber wechselnde Wazn zugrundeliegen,

ist nach dem Prinzip zunehmender Geschwindigkeit gestaltet und stellt
— unschwer nachweisbar — ein einheitliches Gebilde dar. Die verschiedenen Grade

bezüglich Freiheit und Bindung, die unterschiedlichen Positionen im Spannungsfeld

rhythmisch freier und gebundener Abschnitte, lassen sich in den Nüba-Teilen

3 P. Patrocinio Garcia Barriuso, La Musica hispano-musulmana en Marruecos, Madrid 1950,41
(Conferencia pronunciada en el instituto de estudios africanos, del consejo superior de investi-
gaciones cientificas, el 20 de Abril de 1949).

4 Hans Oesch, „Ethnomusikologische Arbeit bei den Bergstämmen Thailands", Musik fremder
Kulturen, Mainz 1977, 61—63 Veröffentlichungen des Instituts für Neue Musik und
Musikerziehung Darmstadt 17).
Ibid., 9—24, findet sich auch eine „Einführung in die arabische Musik" von Habib Hassan

Tourna, in der abermals (ohne Neues zu bringen) von andalusischer Musik die Rede ist.

134



wohl erkennen. Man stellt improvisierte Wiederholungen, Variierungen, Paraphrasie-

rungen und sogar musikalische Metamorphosen fest. Der Übergang von einer fixierten

zu einer freieren Gestalt — das kennen wir auch aus der indischen Kunstmusik —

bewirkt Spannung. Nicht im Materiellen, dem in Übertragungen Nachweisbaren,
liegt indes der Sinn so gestalteter Musik, sondern nur in dem, was sie bei den Hörern
bewirkt. Diesen Sinn zu stiften obliegt in erster Linie dem Sänger. So setzt das

Verständnis einer Nüba zum einen also das Verständnis des Worts und seiner provozierten

Assoziationen voraus, zum andern aber auch, den Gefühlsgehalt eines Maqäm
intuitiv zu erfassen. Welche Gefühlsstimmung ein Maqäm verkörpert und provoziert,

müssen wir uns von den Arabern sagen lassen. Eine Maqam-Analyse, welche

optimal auf die Struktur der Kernzelle und die Tonfolge ausgerichtet ist, kann für
uns bloß zu einer Beschreibung des Gefäßes führen, dem Musik entströmt. Anleihen
bei einem anderen, verwandten Maqäm („Modulation") vermögen wir wohl
statistisch festzustellen, nicht aber nachzuempfinden. So bleibt uns im Grunde aber
auch verschlossen, worin der wechselnde Charakter der Teile einer Nüba begründet
ist, der sich selbst dem ungeschulten Araber mit Leichtigkeit erschließt. Er benötigt
auch keine lange Erklärung für den Zusammenhang von Maqäm und Tageszeiten,
weil er ihn spontan erfaßt.

Jede wirkliche Begegnung zwischen andalusischer und abendländischer Musik
— und das war im 9. bis 13. Jahrhundert wohl genau so — setzt gegenseitige
Einfühlung, gefühlsmäßige Affinität voraus. Beides ist lernbar; dahin führt aber ein
weiter Weg. Bis wir nur wieder gelernt haben, den Ausdrucksreichtum nicht-tempe-
rierter Musik zu erfassen, können Jahre vergehen — Jahre der Langeweile! Da uns
Assimilation nur in den seltensten Fällen möglich ist und unser Zweifeln nicht zu
einem Verzweifeln werden soll, bleibt der Ethnomusikologie — und bleibt uns auch

gegenüber andalusischer Musik — nur der Weg, zusammen mit Repräsentanten fremder

Kulturen den Sinn fremder Musik zu ergründen und dabei den Europazentrismus

aufzugeben. Spielweisen außereuropäischer Musiker zu studieren, als Anregung
für das eigene Tun, ist gewiß legitim, kann uns — wie bei den ernsthaften Bemühungen

des „Studio der frühen Musik" um die andalusische Musizierpraxis — auch
weiterhelfen. Nur ist bei solchem Nehmen die kolonialistische Mentalität noch nicht
abgestreift. Wenn uns das Verständnis der Musik fremder Kulturen nicht zum
Selbstverständnis wird, dann bleibt es dabei: Zwei Welten.

135




	Zwei Welten - erste Gedanken und Fragen nach der Begegnung mit andalusischer Musik aus Marokko

