Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 1 (1977)

Artikel: Zwei Welten - erste Gedanken und Fragen nach der Begegnung mit
andalusischer Musik aus Marokko

Autor: Oesch, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868841

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZWEI WELTEN — ERSTE GEDANKEN UND FRAGEN
NACH DER BEGEGNUNG MIT ANDALUSISCHER MUSIK
AUS MAROKKO

VON HANS OESCH

Bei der Begegnung mit den Musikern aus Marokko ist wohl deutlich geworden, in
welch hohem MalRe sich westeuropaische (auch historisch-westeuropdische) und in
Marokko tradierte andalusische Musik durch je verschiedenes Musikdenken, durch
spezifische Horvorstellungen und Hérerwartungen, voneinander unterscheiden. Das
Trennende beruht auf fundamentalen Faktoren. Wihrend sich in der abendlindi-
schen Musik die Melodiebildung nach einem Modus, nach einer theoretischen
Abstraktion, ausrichtet, so ist in der andalusischen Musik der Magam, ein dem
Modus tbergeordnetes Prinzip, bestimmend fiir die melodische Gestaltung. Auch
die in andalusischer Musik lebendige Art der ,,Improvisation‘‘ deckt sich keineswegs
mit der uns angestammten Vorstellung spontanen Musizierens, ist viel eher mit
asiatischen Methoden der Melodiebildung (Raga in Indien, Patet in Java) zu verglei-
chen. Modulation, sodann, ist hier und dort nicht dasselbe: in der andalusischen
Musik ereignet sich etwas unserer Modulation Entsprechendes durch voriiberge-
hende ,,tonale Anleihen*“! bei verwandten Tonarten, ein im Vergleich zu unserem
Tonartenwechsel weit komplizierteres Phinomen! Und vor allem befinden wir uns
in der andalusischen Musik beziiglich des Zusammenwirkens der Parameter Ton-
héhe (Melodie) und Zeit (Metrum, Rhythmus) auf ginzlich anderem Boden — so
anders, daf das gemeinsame Musizieren des ,,Studio fiir friithe Musik*‘ mit den Marok-
kanern ohne weitergehende Absprache und Einiibung nicht gelingen konnte. Ein
Magqgam ist als solcher keiner zeitlichen Organisation unterworfen, das rhythmisch-
zeitliche MaR (Wazn) als solches nicht an Melodie gebunden. Letzteres tritt indes,
vor allem in den Muwassah’s zur Verdeutlichung der musikalischen Aussage, die
Melodie begleitend, hinzu. Dabei sind verschiedene Ausprigungen des Verhiltnisses
von Freiheit und Bindung innerhalb der musikalischen Organisation zu unter-
scheiden: sie bewegen sich zwischen den Extremen fester rhythmisch-zeitlicher
Gestaltung mit organisierter, planmiRiger Proportionierung der Zeit und freier
rhythmisch-zeitlicher Organisation ohne einfache rationale Struktur und selbst ohne
festen Puls. Wie unabhingig ein Maqam an sich vom Parameter Zeit auch ist, leben-
dig liRt er sich nur in bezug auf eine zeitliche Struktur zur Geltung bringen.

*

Wenn man davon ausgeht, daR die arabische Musik in Granada und Valencia diese
von der europiischen Art des Musizierens so grundverschiedenen Strukturprinzipien
bereits im 9. bis 12./13. Jahrhundert besessen hitte und da® sie dann, zwischen

1 So Marius Schneider (et alii), Die tunesische Nuba ed Dhil, Regensburg 1970, 7 (Studien zur
Mittelmeermusik 1).

131



dem 13. und dem 17. Jahrhundert, mit dem Riickflu@ der Araber aus Spanien nach
Marokko gelangt wiaren, muff man sich wohl noch vertiefend fragen, (a) ob wir wirk-
lich die Art des Musizierens in den heutigen nordafrikanischen Riickzugsgebieten
andalusischer Musik so ohne weiteres mit der ehedem in Andalusien geiibten Pra-
xis gleichsetzen konnen, (b) ob ferner im hohen Mittelalter eine wie auch immer
geartete Musizierform der Araber in Andalusien die autochthone Musik Iberiens
beeinflult, beziehungsweise sich selber unter dem Einflufy westeuropdischer Musi-
zierpraktiken gewandelt hat.

(a) Die Quellen lassen uns weitgehend im Ungewissen. Unbestritten ist freilich,
da sich in der Nuba, dieser fiir die weltliche Kunstmusik Nordafrikas zentralen
Musikform, andalusisches Erbe erhalten hat. Das zeigt sich bereits etwa in der
Benennung der klassisch-algerischen naubat gharnitah, der ,,aus Granada stammen-
den* Nuba. Zudem scheint die heute gebriuchliche Form der Nuba mit den
Beschreibungen aus der Zeit des Ziryab (1. Hélfte des 9. Jahrhunderts) iibereinzu-
stimmen. Dieses Faktum vermag ich allerdings nur der Sekundirliteratur zu entneh-
men. Es scheint mir geboten, die — wie Touma?® meint — ,,weniger originellen*
Musiktraktate aus Andalusien genauestens zu studieren: die des al-Magriti (1007),
Abu’l-Salt Umaiya (1134), Ibn Quzman (1160) und al-Qurtubi (1258). Die Art des
Gesanges und des Instrumentalspiels (Qanun!) der marokkanischen Musiker legten
mir die Vermutung nahe, daB die andalusische Musik Marokkos erst vor kurzer Zeit
— nachdem sie die Tirkenherrschaft und das Kolonialregime iiberstanden hatte —
re-arabisiert worden ist. Die moderne Violine gleich in doppelter Besetzung dem
Instrumentalensemble einzuverleiben, spricht fiir die Bereitschaft der Marokkaner
von heute, iberkommene dsthetische Prinzipien aufzugeben, nachdem sie der nach
dem Ersten Weltkrieg einsetzenden Entartung der authentischen arabischen Musik
noch erfolgreich standzuhalten vermochten. Es wird gewi niemand auf den Gedan-
ken kommen, das heutige Klangbild der andalusischen Musik tale quale fir die
Musik Granadas und Valencias im 12./13. Jahrhundert zu halten. Die Frage ist viel-
mehr, welche arabischen Elemente seinerzeit nach Spanien gebracht und dort wei-
terentwickelt worden sind, und welche Elemente erst in Nordafrika dazugekommen
sind.

(b) Ziryab muR ums Jahr 822 in Cordoba vom Omaiyaden-Sultan ‘Abd al-
Rahman dem Zweiten (822—852) freundlich aufgenommen worden sein. Aus
Bagdad brachte er die altarabische Musiktradition nach Andalusien, die in seiner
Interpretation fraglos zur Basis der andalusischen Musikschulen wurde. Nach allge-
meiner Annahme befreite sich die Musik indes bald von der Tradition der Schule
des Ostens und bildete sich das heraus, was spiter (und noch heute?) als andalusi-
sche Musik bezeichnet wurde. Fand dieser Wandel aufgrund des Kontakts mit
autochthon-spanischer Musik statt, oder ist er als eigendynamische Entwicklung zu
verstehen? Diese Frage ist bis heute nicht beantwortet worden. Fiir Kontakte mit
spanischer Musik haben wir keine direkten Beweise; fiir die eigendynamische Ent-

2 Habib Hassan Touma, Die Musik der Araber, Wilhelmshaven 1975, 25 (Taschenbiicher der
Musikwissenschaft 37).

132



wicklung spricht die Tatsache, daR Ziryab mit seinem Lehrer al-Mausili ja in Kon-
flikt geraten war und den Hof des Hartun al-Rasid gewissermaRen als Kultur-Oppo-
nent verlieB. In Cordoba fand er dasneue Feld zur Entfaltung seiner musikalischen
Ideen. Das Studium der politischen und sozialen Verhiltnisse bei den hier residie-
renden Omaiyaden konnte moglicherweise die Frage kliren, ob an den Musikschulen
von Cordoba, Sevilla, Toledo, Valencia und Granada ein Kulturaustausch mit west-
europdischer Musik stattfand oder nicht. Und zwar ein Kulturaustausch nach bei-
den Richtungen! Es stellen sich die Fragen: Ist die andalusische Musik das Resultat
der Begegnung arabischer Traditionen mit westeuropdischen? — Hat die arabisch/
andalusische Musik Spuren in der mittelalterlichen Musik Westeuropas hinterlassen?
Weiter geht es darum, das AusmaR des Kulturwandels zu ergriinden. Ein verhiltnis-
malig oberflichlicher Kulturkontakt offenbart sich gemeinhin in Ubernahmen
bloR partieller und mehr nur akzidentieller Elemente; weitergehende Akkulturation
fihrt zu Verinderungen an der Basis. Ersterer konnte beispielsweise dazu gefiihrt
haben, daf die Art der Stimmgebung hiiben und/oder driiben beeinflut worden
wire, letztere hitte das Musikdenken zumindest teilweise verindert. Eine Verin-
derung des Musikdenkens unter arabisch-andalusischem Einfluf wiirde zum Beispiel
vorliegen, wenn die getrennte Betrachtung von Melodie und Metrum/Rhythmus
sowie ihre Dialektik im Stimmverband in traditionell-abendlindische Musik ein-
gedrungen wire. Im Zusammenhang mit der Isorhythmie des Mittelalters, deren
Anfinge bereits im 13. Jahrhundert liegen, hat man mehrfach das alte Indien als
Anreger ins Spiel gebracht, ohne daR je ein Beweis fiir einen ursichlichen Zusam-
menhang erbracht werden konnte (Color/Talea als Entsprechung zu Raga/Tala).
Vielleicht ist es nicht abwegig, noch einmal auf die Ursprungsfrage der abendlindi-
schen Isorhythmie zuriickzukommen und zu priifen, ob ein Zusammenhang zwi-
schen dem Notre-Dame-Repertoire und der Ars nova mit andalusischer Musik nach-
gewiesen werden kann (Granada ist erstim 15. Jahrhundert untergegangen!), ob die
,»mass‘ (Wazn)-gebenden rhythmischen Formeln der arabisch-andalusischen Musik
irgend etwas mit der Entstehung von Talea (Zuschnitt, Form)-Perioden zu tun

haben konnten.
*

Es war urspriinglich gedacht, in diesem Bericht erste Beobachtungen zu einer von
den Marokkanern gespielten Niiba zu veréffentlichen, was umso lohnender zu sein
schien, als das vorliegende Aufnahmematerial den Vergleich gleicher Stiicke in ver-
schiedener Wiedergabe erlaubt. Diese Studien sorgfiltig durchzufiihren, reichte
aber die Zeit nicht aus. In bezug auf Melodie und Rhythmus erbrachten die ersten
vergleichenden Ubertragungen keine Resultate, die prinzipiell weiterfiihrten als das
von Marius Schneider und seinem Team an einer tunesischen Nuba (siche Anmer-
kung 1) Beobachtete; sie bestitigen das Prinzip der Variantentechnik: die sukzes-
sive Prisentation von melodischen Modellen in immer wechselnder Gestalt und
unterschiedlicher rhythmischer Bindung. Was Schneiders Analyse erginzen konnte,
wire eine minutidse — fiir das Verstindnis einer Nuba zentrale und von Schneider
vernachlissigte — Untersuchung des Musik/Sprache-Verhiltnisses, und zwar sowohl

133



im groBen hinsichtlich des Zusammenhangs zwischen Strophenform und musikali-
scher Form als auch im Detail zwischen sprachlicher Diktion und melodisch-rhyth-
mischer Formulierung der gesungenen (und der instrumentalen?) Teile einer Suite.
Eine solche Arbeit setzt freilich das Zusammengehen mit einem Arabisten voraus
(altarabische Literatursprache, andalusischer Dialekt). Weiter war intendiert, die
unterschiedlichen Grade von Freiheit und Bindung zu untersuchen, in unserer Ter-
minologie: von musikalischer res facta und Improvisation. Doch hier scheinen die
ersten Ubertragungsversuche aufgrund der aufgenommenen Stiicke zu ergeben, da
die marokkanischen Musiker bei wiederholter instrumentaler Darstellung eines
Magam, beim Tagsim, kaum wirklich freie rhythmisch-zeitliche, sondern weitge-
hend fixierte individuelle Formulierungen in Wiederholung vortrugen, so daf sich
die Variationsbreite des Tagsim kaum ermessen li3t.

Mangelnde Sprachkenntnisse erlaubten mir auch nicht, einer Frage weiter nach-
zugehen, die den Mediivisten interessieren kann. Was bedeuten in gesungenen Teilen
einer Nuba jene offenbar sinnleeren Silben, die in den gemessenen Sprachtext inter-
poliert sind? Ein kurzer Ausschnitt aus einem frei-rhythmischen Gesang in der Uber-
tragung durch Barriuso® demonstriert diese Silbenfolgen (in Klammern gesetzt):

Bitain remel maia

Handelt es sich dabei wirklich um sinnleere Vokale (zum Teil mit vorgestelltem
Konsonant) als Klangstiitze in Melismen, wie man sie in mehreren Musikkulturen
kennt, in der byzantinischen Musik ebenso wie etwa im Schamanengesang der Yao*
Indochinas? Oder versteckt sich hinter dieser Praxis eine Verwandtschaft mit den
im Mittelalter unverstandenen griechischen Tonartensilben no-a-no-e-a-ne, no-e-a-
gis etc., wie sie nach der Uberlieferung der Traktate von Aurelian, Hucbald, Regino
von Prim, Berno und anderer zur Charakterisierung der acht Kirchentonarten ver-
wendet wurden?

Der Zyklus einer Nuba, der ein einziger Maqam, aber wechselnde Wazn zugrunde-
liegen, ist nach dem Prinzip zunehmender Geschwindigkeit gestaltet und stellt
— unschwer nachweisbar — ein einheitliches Gebilde dar. Die verschiedenen Grade
beziiglich Freiheit und Bindung, die unterschiedlichen Positionen im Spannungs-
feld rhythmisch freier und gebundener Abschnitte, lassen sich in den Niba-Teilen

3 P. Patrocinio Garcia Barriuso, La Musica hispano-musulmana en Marruecos, Madrid 1950, 41
(Conferencia pronunciada en el instituto de estudios africanos, del consejo superior de investi-
gaciones cientificas, el 20 de Abril de 1949).

Hans Oesch, , Ethnomusikologische Arbeit bei den Bergstimmen Thailands*‘, Musik fremder
Kulturen, Mainz 1977, 61—63 (Veroffentlichungen des Instituts fiir Neue Musik und Musik-
erziehung Darmstadt 17).

Ibid., 9—24, findet sich auch eine , Einfithrung in die arabische Musik‘ von Habib Hassan
Touma, in der abermals (ohne Neues zu bringen) von andalusischer Musik die Rede ist.

134



wohl erkennen. Man stellt improvisierte Wiederholungen, Variierungen, Paraphrasie-
rungen und sogar musikalische Metamorphosen fest. Der Ubergang von einer fixier-
ten zu einer freieren Gestalt —das kennen wir auch aus der indischen Kunstmusik —
bewirkt Spannung. Nicht im Materiellen, dem in Ubertragungen Nachweisbaren,
liegt indes der Sinn so gestalteter Musik, sondern nur in dem, was sie bei den Horern
bewirkt. Diesen Sinn zu stiften obliegt in erster Linie dem Sénger. So setzt das Ver-
stindnis einer Nuiba zum einen also das Verstindnis des Worts und seiner provozier-
ten Assoziationen voraus, zum andern aber auch, den Gefiihlsgehalt eines Magam
intuitiv zu erfassen. Welche Gefithlsstimmung ein Magam verkérpert und provo-
ziert, missen wir uns von den Arabern sagen lassen. Eine Magam-Analyse, welche
optimal auf die Struktur der Kernzelle und die Tonfolge ausgerichtet ist, kann fiir
uns bloB zu einer Beschreibung des Gefil3es fiihren, dem Musik entstromt. Anleihen
bei einem anderen, verwandten Magam (,,Modulation®‘) vermogen wir wohl stati-
stisch festzustellen, nicht aber nachzuempfinden. So bleibt uns im Grunde aber
auch verschlossen, worin der wechselnde Charakter der Teile einer Nuba begriindet
ist, der sich selbst dem ungeschulten Araber mit Leichtigkeit erschlieft. Er benotigt
auch keine lange Erklidrung fiir den Zusammenhang von Maqam und Tageszeiten,
weil er ihn spontan erfal3t.

Jede wirkliche Begegnung zwischen andalusischer und abendlindischer Musik
— und das war im 9. bis 13. Jahrhundert wohl genau so — setzt gegenseitige Ein-
fihlung, gefiihlsmdRige Affinitit voraus. Beides ist lernbar; dahin fiihrt aber ein
weiter Weg. Bis wir nur wieder gelernt haben, den Ausdrucksreichtum nicht-tempe-
rierter Musik zu erfassen, konnen Jahre vergehen — Jahre der Langeweile! Da uns
Assimilation nur in den seltensten Fillen moglich ist und unser Zweifeln nicht zu
einem Verzweifeln werden soll, bleibt der Ethnomusikologie —und bleibt uns auch
gegeniiber andalusischer Musik — nur der Weg, zusammen mit Reprisentanten frem-
der Kulturen den Sinn fremder Musik zu ergriinden und dabei den Europazentris-
mus aufzugeben. Spielweisen auereuropdischer Musiker zu studieren, als Anregung
fiir das eigene Tun, ist gewiR legitim, kann uns — wie bei den ernsthaften Bemiihun-
gen des,,Studio der friihen Musik* um die andalusische Musizierpraxis — auch wei-
terhelfen. Nur ist bei solchem Nehmen die kolonialistische Mentalitit noch nicht
abgestreift. Wenn uns das Verstindnis der Musik fremder Kulturen nicht zum Selbst-
verstindnis wird, dann bleibt es dabei: Zwei Welten.

135



IR T I - ) ": N = e |'-'l - ".l-_ s - Sl s SN T T -\H"” B
- = w L B . i o lL.l -“ L c_ ol B . ‘l'u N N 3
e = = e B . .

—a i B - -

= - :

= B n N E -

“ T'f‘li'ﬂm‘:# |ar:aa£m:-¢rm\é«:!‘anu’m3-w-ﬂéﬂ T ER g RN PTT wﬂ?ﬁmwﬂ* R S I @
S %rwm F iy LA T ESRgadl et A s A L i ML‘E!WJL D e ..;‘Qgsrtl’l
N mMﬁﬁ*ﬁﬁM» iathieol aidsa sivaes uelnom il e ot Sl Eourny N
S ety deplon Mo syt wsE |L'-r«Lmﬂw- hestil e ‘mﬂ& agrdin el g
¢ i i dige s e LU it el tete s or na ﬁw.‘enl;rggd. -
@ﬁnium&fm e W«ﬂm {.; PR g niko s pdnwed 4
;m«m i soival ‘ i S ER S TR 1 0 o 8 %a}“hﬂm&i '
g5 staly T &ﬁ
23l EEREUT R~y otV ) J"&Wﬁ. y

L % Ik EEE i e i i :

s opledimalliodtpee i 2l w--’“}fr. g
SRR s ol fetels s o ndinylorsll
7"‘?&@9;..-@& J%"ﬁ*&ﬁ ﬂqméy.(; vhni‘

,_I'
i

iﬁ@l
. 21
5

F ‘f--a‘t-iﬁ[qﬁ&sdf‘gw%#’ a3 R m»wum TR friey, bl

- . -v‘-f--q.,.aa-e.s._f«-' R | i 4 stk afegtme, dd e gty

v b h;l-:%ﬂﬁ'-! iR |
)2 PN #"F‘\& .

. |"£|4-J 5%‘! ¢ 0%
J_iﬂju r‘}jﬂ”w-;& ,

e i o . W R



	Zwei Welten - erste Gedanken und Fragen nach der Begegnung mit andalusischer Musik aus Marokko

