
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 1 (1977)

Artikel: Struktur und Aufführung mittelalterlicher Gesänge aus der Perspektive
vorderorientalischer Musik

Autor: Kuckertz, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STRUKTUR UND AUFFÜHRUNG
MITTELALTERLICHER GESÄNGE AUS DER PERSPEKTIVE

VORDERORIENTALISCHER MUSIK

VON JOSEPH KUCKERTZ

Weniger der Versuch einer umfassenden Beschreibung als vielmehr eine drängende
Frage ist mit dem Titel dieser Darstellung angedeutet. Aufgeworfen wurde sie von
Musikern unserer Zeit, die sich die Wiederbelebung mittelalterlicher Musik zum Ziel

gesetzt haben. Schärfer formuliert könnte die Frage lauten: Bietet uns die
gegenwärtige Musikpraxis der islamischen Länder eine Hilfe für die Aufführung schriftlich

überlieferter Musik des Mittelalters aus Spanien und Frankreich? So gestellt,
rückt die Frage vornehmlich die westliche Kontaktzone christlicherund islamischer
Kultur ins Blickfeld. Daß man die maurischen „Vorbilder" in Frankreich und Spanien

verschiedenartig aufgenommen hat, macht unter anderem der Begleittext zur
Schallplatte Chansons der Trouvères deutlich. Sicherlich wird im 13. Jahrhundert
der „arabische Klang", so wie man ihn in Toulouse und weiter südlich vernahm,
wohl „nicht als ungewöhnlich empfunden worden sein, ganz im Gegensatz zum
Norden, wo er sofort als ,fremd' eingestuft und mit symbolischer Bedeutung behaftet

wurde". Andererseits ist zu bedenken, daß die Musik orientalischer Länder im
Laufe ihrer Geschichte gewisse Wandlungen erfahren hat, vor allem dann, wenn die

schöpferische Leistung eines überragenden Musikers weithin anerkannt und als

„frisches Leben" im Strom der Überlieferung begriffen wurde. Tritt eine solche
Renovation von Zeit zu Zeit nicht ein, so besteht die Gefahr, daß auch das streng
Überlieferte langsam verfällt. Ein Schicksal dieser Art wird für die hispano-arabische
Musik in Marokko, Algerien und Tunesien befürchtet.1 Trotz der Wandlungen und
Verluste wird man von der Annahme ausgehen dürfen, daß die Grundlagen der
Musik in den vorderorientalischen Ländern über die Jahrhunderte hinweg unverändert

geblieben sind. Ist dies richtig, dann müßten mittelalterliche Melodien
westlicher Herkunft Parallelen zur vorderorientalischen Musik noch heute erkennen
lassen, und das Spiel der begleitenden Instrumente dort gäbe uns Anregungen zu
ihrer Begleitung. Wie weit der Musiker unserer Zeit bei der Wiederbelebung
mittelalterlicher Gesänge den vorderorientalischen Vorbildern folgt, ist letztlich seinem

Einfühlungsvermögen überlassen. Aufgabe des Musikwissenschaftlers kann nur der
Hinweis auf die Schichtungen sein, die sich aus Kulturkontakten ergeben haben
oder ergeben könnten. Folglich werden ihn die Schriftquellen genau so interessieren

wie die „neuzeitlichen" Klanggebilde. —

Fünf Gesänge hatten die Musiker und die Organisatoren dieser Begegnung
ausgewählt, und an den Anfang stellten sie den Gesang A madre de Deus aus den Can-

tigas de Santa Maria, die der Zeit König Alfonso IX. von Kastilien (1252—1284)
angehören. Die auf der Schallplatte Camino de Santiago II eingespielte Klangfas-

1

cf. Rodolphe d'Erlanger, La Musique Arabe 5, Paris 1949, 340—341.

95



sung entspricht der Übertragung von Higino Anglès, und seiner Analyse folgend
habe ich die korrespondierenden Partien der Melodie einmal untereinandergeschrieben

(dazu Notenbeispiel 1). Danach ist das Stück in drei größere Abschnitte gegliedert,

von welchen der erste den ganzen Refrain und jeder der beiden übrigen die
Hälfte einer Strophe umfaßt. Auffallend ist die fast vollendete „Quadratur" der
Melodie, obschon der Refrain zu Anfang um drei Viertelnoten kürzer ist als die
Strophenabschnitte und die von Anglès vorgenommene Taktgliederung im 2. Teil des

Notenbeispiel 1: A madre de Dem
Im Anschluß an die Übertragung und Analyse von Higino Anglès (vgl. oben 15).

0 no

per que

Refrains (bei Buchstabe C) den korrespondierenden Stellen der Strophe zuwiderlaufen.

Doch die äußere Symmetrie der Abschnitte verdeckt nicht deren verschiedene

Innengliederung: Abschnitt 2 besteht aus zwei völlig gleich gebauten Phrasenpaaren

(2 x E +D), während die Abschnitte 1 und 3 je zwei verschiedene Phrasenpaare

einschließen, deren Schlußtöne übereinstimmen: Der Ton a steht am Ende

von A + B und von E' und F; der Ton g am Ende von C + D und von C' + D. Diese

„kreuzende" Übereinstimmung der Abschnitte 1 und 3 gesellt sich zu jenen Gleichheiten,

die Anglès mit den griechischen Buchstaben angedeutet hatte; evident werden

sie vor allem in der letzten Phrase jeden Abschnitts (bei Buchstabe D). Noch
einen Schritt weiter geht das Spiel mit den melodischen Wendungen, dessen Zweck
man im 3. Abschnitt erkennt: Dieser beginnt wie Abschnitt 2, doch indem Phrase E'

96



an ihrem Schluß auf d verharrt, bereitet sie Phrase F vor, die den Abstieg aus

Phrase B des 1. Abschnitts in verbreiterter Fassung wiedergibt (siehe die Pfeile).
Die 2. Hälfte des 3. Abschnitts beginnt nach Anglès' Bezeichnung mit einer Variante

der Phrase C aus Abschnitt 1. Unverkennbar ist aber — wie die Pfeile andeuten —

daß hier die Melodielinie der Phrase C aus dem 2. Abschnitt hineinspielt, ja in der

Schlußwendung dominiert. So erweist sich der 3. Abschnitt als Zusammenfassung
der Abschnitte 1 und 2, und die melodische Wrklammerung ist Gegenstück des

Reimschemas: Endreim haben in allen Strophen der 2., 4. und 6. Vers, während

der 8. Strophenvers mit dem 2. und 4. Refrainvers reimt.
Der Aufbau dieser Melodie ist also nicht das Ergebnis motivischer Arbeit, so wie

sie uns aus zahlreichen anderen Gesängen westlicher Provenienz geläufig ist,
sondern das Resultat der Reihung voneinander verschiedener Phrasen zu größeren
Melodieabschnitten. Gewisse Wendungen können aus einer Phrase in eine andere

übernommen werden, ja es ist möglich, zwei Phrasen zur Zusammenfassung
ineinanderzuschieben, wie die aus C + E gebildete Phrase C' gezeigt hat. Die
Kompositionstechnik mit fest umrissenen, doch in der Gestaltung ihrer Linie flexiblen

Melodiefiguren ist in Europa nicht überall verbreitet. Zudem kann man sie an Melodien

sehr verschiedener Prägung beobachten, so daß sie als Kriterium für deren

Herkunft nur bedingt herangezogen werden kann. Das gilt auch für die Liedkunst

Spaniens im 13. Jahrhundert, die nach Higino Anglès im Lande selbst ihren Ursprung
hat.2 Die Kompositionstechnik ist es jedoch, für die wir in der hispano-arabischen
Musik Parallelen finden, wie ein Beispiel aus Tunesien deutlich machen wird (siehe

Notenbeispiel 2).
Das Beispiel ist eine einzelne, recht ausgedehnte und komplizierte Gesangs-Periode

aus einem Stück, das vermutlich zur Gattung Zagal gehört. Ausgewogen sind

die einzelnen Abschnitte der Periode auch hier. Daß sie nicht eine so vollendete

„Quadratur" erzielen wie in der spanischen Cantiga soll nicht überbewertet werden,
da man diese bei anderen tunesischen Stücken durchaus beobachten kann. Ferner

sind mehrere Melodiefiguren miteinander verwandt: a' ist Variante und zugleich

Beantwortung von a, während b die Linie von a in einem anderen Modus und von
einem tieferen Punkt aus nachzeichnet. Die Entsprechung der beiden Figuren wird
nicht zuletzt durch den akzentuierten Spitzenton d" herausgestellt. Einen gewissen

Gleichlauf bieten auch die Figuren a' und b^ während b2 als selbständige Schlußfigur

erscheint. Insgesamt bilden die Figuren b + b! + b2 einen Abschnitt, der zum
Schluß der Periode — doch mit der 1. Hälfte von c anstelle der Figur b — wiederholt

wird. Die Figur c faßt die wichtigsten bisher gebotenen Wendungen zusammen
und variiert sie zugleich: Ihr erster Takt, vom 1. bis 3. Viertel mit Unterstützung
des Männerchors gesungen, hat den aus Figur a und b bekannten Akzent auf der

„4", diesmal mit dem Ton b' statt mit d". Durch den Akzent wird die vorhergehende

Linie als Variante des*1Aufstiegs in den Figuren a und b kenntlich gemacht.
Ebenso korrespondiert der Abstieg in allen drei Figuren, nur ist er im 2. Takt der

Figur c zu d' statt zu g geführt. Damit wird auf den Schluß der Figur b2 verwiesen,

2
cf. Higino Anglès, „Cantigas de Santa Maria", MGG 2 (1952), 772.

97



Notenbeispiel 2: El abmar irba
Gesungen von Zaineb Housni, begleitet von Männerchor, Qänün, Klavier.

daraus: 1. vollständige Gesangs-Periode Tunesien (von Schallplatte Polyphon V 45679)

18

dies um so mehr, als der 2.Takt der Figur c erstmals im Anschluß an b2 allein erklingt
(vgl. Ende Zeile 3 mit Anfang Zeile 4 der Transkription).

Solche Parallelen in der Kompositionstechnik spanischer Gesänge und hispano-
arabischer Gesangspartien dürften Übernahmen von einem Repertoire in das andere

durchaus ermöglicht haben. Ob sie wirklich stattfanden, beweist dieser Vergleich
noch nicht; denn drei tiefgreifende Unterschiede bleiben bestehen: (1) die
Modalrhythmik des spanischen Gesangs gegenüber der „Taktrhythmik", sonst auf
Trommelmodi beruhend, in den tunesischen Stücken; (2) die Melodie aus „ebenen"
Tönen in der Cantiga gegenüber den zahlreichen Verzierungen in der hispano-arabi-
schen Musik; (3 die recht gleichmäßige Verteilung von Auf- und Abstiegen im Verlauf

der ganzen spanischen Melodie gegenüber der Bindung an einen oberen Struk-

98



turton (d") zu Anfang und den allmählichen Abstieg auf den unteren Strukturton
(a) im tunesischen Beispiel.

Sicher ist es ratsam, die Kluft gegenüber der hispano-arabischen Musikkunst beim

Vortrag der spanischen Cantigas und bei der Anlage ihrer Begleitung nicht aus dem

Auge zu verlieren. Solche Vorsicht schließt indessen den Versuch nicht aus, einmal
eine Cantiga im hispano-arabischen Stil aufzuführen, wie ihn Thomas Binkley mit
seiner Gruppe unternommen hat. Der „andalusischen Musik aus Marokko" lehne
sich die Aufführung des Strophenlieds A madre de Deus an, so schreibt der Musiker
selbst, und als Charakteristika nennt er den chorischen Gesang, (steigenden)
Tempowechsel und das Weiterführen des Rhythmus über die Kadenzen beziehungsweise
Phrasen-Enden hinaus. Leider ist mir sein unmittelbares Vorbild nicht bekannt, ein

detaillierter Vergleich daher nicht möglich. Allgemeinere Beobachtungen liegen
meinen Bemerkungen zugrunde; letztere seien als Fragen formuliert, wo mir eine

Rückbeziehung nicht mehr gelingt.
Ausgehend von den Angaben Thomas Binkleys erfordern drei Faktoren der

Klangfassung besondere Aufmerksamkeit: die Melodie, das Spiel der melodiefähigen

Begleitinstrumente und der Trommelrhythmus.
1 — Gleich wie in der Übertragung von Higino Anglès notiert, hat das Ensemble

Binkley die Melodie einstimmig, genauer: in Oktaven tiefer und hoher Stimmen

vorgetragen. Zusammen mit den parallel geführten oder engräumig umspielenden
Melodieinstrumenten ist das Klangergebnis in der Tat nicht weit vom Klang hispano-
arabischer Musik entfernt. Die Frage ist nur, ob ständiges Chorsingen jenem Stil
entspricht. Eher würde man dort eine Verteilung Solo/Chor vorgenommen, bei
A madre de Deus also etwa die Verse dem Solisten, den Refrain dem Chor zugewiesen

haben. Von hierher wäre es nur ein kleiner Schritt zu der beliebten Praxis
nordafrikanischer Sänger, allein die Chormelodie — die meist einem Abschnitt der
Solomelodie entspricht — bei instrumentalen Ritornellen zu wiederholen, sie dabei eng-
räumig zu umspielen und in engen Grenzen abzuwandeln. Gemäß dieser Praxis
wäre dann vermutlich die 4. Strophe der Klangfassung nicht durch Zwischenspiele
in zweimal E + D, gefolgt von E' — D zerlegt worden, sondern als Partie des Solisten

zusammengeblieben.
Doch warum sollten unsere Musiker gezwungen sein, das Verfahren hispano-

arabischer Musiker sklavisch zu kopieren? Gesagt sei nur, daß die Klangrealisation
offenbar von anderen Formvorstellungen ausgegangen ist, letztlich vielleicht, weil
die Komposition selbst einer anderen als der hispano-arabischen Tradition angehört.

2 — Neben der Parallelführung und den engräumigen Umspielungen der Gesangsstimmen

entsprechen die Ritornelle der Melodieinstrumente in hohem Maße den

Gepflogenheiten hispano-arabischer Musik. Abweichungen wären nur gegeben,

wenn man die Nebenstimmen im Zwischenspiel nach der 4. Strophe als

„Gegenstimmen" begreift; Ansätze hierzu sind ja vernehmbar. Nicht in das hispano-arabi-
sche Konzept scheint jedoch der Wechsel zum doppelten Tempo in diesem

Zwischenspiel zu passen. Entspricht er wohl einer genuin westlichen Praxis?
3 — Trommelbegleitung ist bei metrisierten Partien vorderorientalischer Musik

nahezu unerläßlich. Aber die Trommel markiert das Metrum und begleitet die Melo-

99



die durch Akzente und füllende Zwischenschläge, trägt also — anders als etwa in
der indischen Musik — nie überlappende Gegenrhythmen vor. Dies hat man ihr beim
Vortrag der CantigaA madre de Dews jedoch zur Aufgabe gemacht. Grundlage des

Melodierhythmus sind hier Gruppen von drei Viertelwerten, und ihnen wäre der
Trommelrhythmus nach hispano-arabischer Praxis angemessen. Ein Beispiel dafür
bietet die in der Transkription mitgeteilte Gesangsperiode samt nachfolgendem
'Ud-Ritornell aus einem marokkanischen Musikstück (siehe Notenbeispiel 3). Die
Anregung zur Begleitung der Cantiga-Melodie mit dem „Trommelmodus"

7T^
der eindeutig aus 2 + 2 + 2 (statt 3 + 3) Vierteln besteht, dürfte den Musikern mithin

aus einer anderen Quelle geflossen sein. Oder entspricht sie einem ganz modernen

Bedürfnis zur Polyrhythmik?

Notenbeispiel 3: Medhat sidiyahia _
Gesungen von Mohammed El-Anka, begleitet von Männerchor, 'Ud, Trommel

Darabukka?)
daraus: 1. Gesangs-Periode mit nachfolgendem Ud-Ritornell.

Marokko (von Schallplatte Polyphon V45778)

Sänger solo

Trotz der hier gestellten Fragen wäre es nicht gerechtfertigt, die von Thomas
Binkley erarbeitete Klangfassung als abwegig zu betrachten. Vielmehr läßt sie uns
ahnen, was an den Brennpunkten islamisch-christlichen Kulturkontaktes in Spanien
wohl möglich war, als arabische Musiker christlichen Fürsten dienten und orientalische

Musikinstrumente häufig erklangen. Fernab von den Begegnungsorten mögen
die abendländischen Gesänge im Mittelalter andere — und nicht immer gleiche —

Klanggestalten angenommen haben. Wie könnte man hiervon eine Vorstellung

100



gewinnen? Etwa anhand der rezenten Volksmusik einzelner Landstriche? Vielleicht
wäre es nicht ohne Reiz, der Möglichkeit solcher Regionalfassungen nachzuspüren.

Der zweite Gang der Auswahl, Reis glorios von Giraut de Borneil (Übertragung
s.u., 123), wird kaum jemanden zu einem Vergleich mit vorderorientalischer Melodik

einladen. Zu klar ist seine Melodie dem Muster des gregorianischen d-Modus

nachgebildet und von modaler Rhythmik geprägt, obschon letztere nicht eindeutig
zu bestimmen ist.3 Heinrich Besseler hatte das Stück bereits als Beispiel für eine

der musikalischen Hauptformen provenzalischer Gesangskunst angeführt ; er nannte
sie „Kanzone" und bemerkte, sie bestehe „aus zwei gleichen Stollen und einem

Abgesang, der zum Schluß gern wieder in das Stollenende einmündet".4 Die Form
der Melodie, die sich auf die Anlage der Gedichtsstrophe stützt, ist in der
Klangfassung vor allem vernehmbar gemacht. Mittel dazu ist das rechte Verweilen bei
Haltetönen und Pausen, zudem gelegentlich die Stützung der Töne d, c und e am

Anfang oder Ende einzelner Phrasen durch deren tiefe Oktav auf dem 'Ud. Dagegen

hält die Sängerin sich kaum an die modale Rhythmik, und das wohl nicht allein,
weil diese bis heute vielfach rätselhaft geblieben ist, sondern mehr noch, weil sich

die Melodie — gleich wie bei Melismen — „nur widerstrebend in die vom spielmän-
nisch-instrumentalen Geist geprägte Ordnung modaler Rhythmik" einfügt und

„zum mindesten einen freien Rubatovortrag" verlangt.5 An Stellen dichterer Bewegung

in der sehr „freirhythmisch" gestalteten Gesangsmelodie könnte man vermuten,

der Sängerin hätten Ornamentfiguren hispano-arabischen Ursprungs vor Augen

gestanden, so fremd diesem Stil feste „melodische Grundlinien" auch sind.6
Instrumentale Zwischenspiele wären in orientalischen Stücken jedoch dem allgemeinen
Lauf der Gesangslinien gefolgt und hätten sie dabei durch zahlreiche kleine Varianten

zu einem schmalen Melodieband ausgeweitet; unsere Klangfassung aber verfährt
nicht so.

In seiner Anmerkung zu Reis glorios hat Thomas Binkley nur auf die Zwischenspiele

hingewiesen. So ist zu vermuten, daß nur für sie Anregung in der
vorderorientalischen Musik gesucht worden ist. Eingeschlossen ist gewiß das Vorspiel, ein

'Ud-Solo, das entfernt an einen Taqsïm erinnert. Es steht im d-Modus, gleich wie
der Gesang, und zuweilen treten kurze Tongruppen aus dem Klangstrom hervor,
die auf die Liedmelodie hindeuten ohne ihre Linienzüge zu enthüllen. In ausgedehnteren

orientalischen Stücken, die von größeren Ensembles dargeboten werden,

erklingt oft ein Taqsim im Anschluß an die Einleitung. Ob dem 'Ud-Spieler hierzu
auch bei der Begleitung eines einzelnen Sängers Gelegenheit geboten wird, steht
dahin.

Die Zwischenspiele, nach der 2., 4. und 6. Strophe eingefügt, sind in ihrer Melodik

Varianten der Einleitung. Dem Part des 'Ud ist jedoch ein 6/8-Rhythmus unter-

3 cf. Gustave Reese, Music in the Middle Ages, London 1940, 215.
4 Heinrich Besseler, Musik des Mittelalters und der Renaissance, Potsdam 1931, 107.
5

ibd., 106-107.
6

Vergleiche etwa den ägyptischen Mawwäljein transkribiertes Beispiel bietet Joseph Kuckertz,
Form und Melodiebildung der karnatischen Musik Südindiens, Wiesbaden 1970, in Band 2

unter „Ägypten 1".

101



legt, der von der Trommel und von kleinen Becken (oder Glöckchen) ausgeführt
wird. Man könnte ihn notieren:

kleine Becken JT! m JTJ
Trommel r r r

Darüber bildet die Melodie Gruppen aus 3 + 3 oder 2 + 2 + 2 Achteln. Damit neigt
das Stück zu einer Polyrhythmik, wie sie in der spanischen Cantiga vollends
durchgeführt ist. Einer Rückbeziehung auf die vorderorientalische Musik stehen mit der

Polyrhythmik und der vom Gesang weit abweichenden 'Ud-Melodie also schon
zwei Schwierigkeiten entgegen. Hinzu kommt, daß bei nicht-metrisierten Gesangspartien

die Ritornelle ebenfalls ohne festes Metrum, und folglich ohne
Trommelbegleitung bleiben, so daß man hinsichtlich der hier vorliegenden Arrangements vom
orientalischen Musiker womöglich die Bemerkungen zu erwarten hätte, Gesang und
Zwischenspiele seien zwar im gleichen Modus, doch sonst einander fremd. Mildern
würde sich sein Urteil vielleicht, wenn er auf die 'Ud-Begleitungwährend des Gesangs
achtet, die bei aller Freiheit die Haltetöne gut ornamentiert und die Pausen
passend überbrückt.

Demnach werden wir uns die Einsicht zu eigen machen müssen, daß westliche
und orientalische Musiker nicht nur von verschiedenen Melodiekonzepten,
Klangidealen und Rhythmusempfindungen, sondern auch von anderen Formvorstellun-
gen, vor allem hinsichtlich der Bindung der einzelnen Formteile ausgehen.
Berührungen der Stilsphären und Übernahmen von Details sind damit keineswegs
ausgeschlossen; letztere können sogar zur Bereicherung des eigenen Klangvorrats beitragen.

Die Grenzen solcher Übernahmen sind dort erreicht, wo sich die Intuition, die
Absicht, der Wille des Musikers in bezug auf sein eigenes Werk gegen Fremdes
wehrt. Als geheime Lehrerin gilt hierbei die eigene Tradition, und diese läßt sich
nicht zum Schweigen bringen, ja der „kosmopolitische Musiker" wäre sogar zum
Scheitern verurteilt, da die Verschmelzung der Musikstile, die er anstreben müßte,
bei Unvereinbarkeit eher deren Tod als eine höhere Einheit zur Folge hätte. —

Unter dem Aspekt der Traditionsgebundenheit sei als Gegenbild zu Reis glorios
sowie zu Chanterai par mon corage und zum Planctus cigni an dieser Stelle ein

ägyptischer Mawwäl eingeblendet, dessen sonst übliche „freirhythmische" Melodie
durch die gleichmäßigen Qänün-Schläge eine gewisse Metrisierung erfährt.7 (Notenbeispiel

4) Bietet die Halbmetrisierung, wohl auch die eine oder andere Tonkombination,

ja sogar die Kompositionstechnik gewisse Parallelen zu den mittelalterlichen

Gesängen, so enthüllt die Form des Stücks sowie seine Melodiestruktur —

neben der „typischen" Ornamentierung der Melodie und der Klangfarbe der

Gesangsstimme — seine Herkunft aus einem gänzlich anderen Stilbereich.
Die Transkription des Stücks ist so angelegt, daß jede Zeile (außer der ersten)

mit einem Gesangssolo beginnt und mit einem Violinsolo endet. Kürzere, teils
imitierende Einwürfe der Violine bald nach Beginn oder in der Mitte der Zeilen 7—10

7 Die Schallplatteneinspielung stammt aus den Dreißigerjahren, doch ist es offen, ob die Art der
Melodiebehandlung über den Anfang unseres Jahrhunderts zurückreicht.

102



sind als Überbrückungen der Gesangspausen aufgefaßt und als solche mit den Notenhälsen

nach oben eingetragen. Offenbar gibt Zeile 2 der Transkription bereits das

Muster wieder, dem alle folgenden Zeilen verpflichtet sind. Sie enthält zu Anfang
eine Figur, die um den Ton e" zentriert ist. Von dort steigt ihre Linie sogleich zum g"
hinauf, dann über Zwischenstufen zum d" hinab (siehe Buchstabe a). Man könnte
die Figur im Sinne westlicher Musikterminologie als „Frage" betrachten. Nach
ihrem Schlußton d" setzt eine weit gestreckte Phrase ein, die mehrfach zwischen e"
und h' oder c" hin und her pendelt. Wir mögen sie als „Antwort" bezeichnen. Auf
c", dem Finalton des Stücks beruhend, ist sie durch die gleiche Tonkombination
bei den Zeichen b und bj (d. i. e" d" e" d") klar in zwei Teile gegliedert, wobei

r p

die Melodiefigurb! nur aus diesen Tönen besteht, während Figur b ihre Linie durch
einen Abstieg auf h' und Wiederanstieg zu e"—d" vollendet. In jedem der beiden
Teile b und b! befindet sich eine zweite Melodiefigur, die mit b' und b'j markiert
ist. Ihre Linie hat die Ecktöne c"—e"—h'—d", und dem d" folgt nach Figur b' das

e" zu Anfang von b 1; nach Figur b\ der Schlußton c". Im weiteren Verlauf der
Melodie können diese Figuren wie Synonyme einander vertreten. Das Violinsolo
am Schluß der Zeile ist ähnlich gestaltet. Auch dort folgt einer Figur mit dem

Zentrum e" (markiert als Va) eine zweite mit dem Abstieg e"—c" (siehe Vb).
In den folgenden Zeilen beobachtet man eine ganz ähnliche Kombination der

Melodiefiguren, wenn auch deren Linien im Detail zahlreichen Veränderungen
unterworfen sind. Stets sind die Figuren nach dem Schema a—b gereiht, wobei die
Sukzession zweimal gegeben sein kann (wie in Zeile 10) und mehrmals von der
Violine nachgeahmt wird (wie in den Zeilen 2,6 und 9). Einige Sonderfälle sind zu
vermerken: (1) Während der Ambitus der Figurabis zumhohen a" ausgeweitet werden

kann (siehe Anfang der Zeilen 7 und 8), erreicht eine andere Figur nur dasf".
Da auch bei ihr das e" Zentralton ist, wird sie als stärkere Variante von a betrachtet

und erhält das Zeichen a' (Zeile 3 und 5, Anfang). (2) In den Zeilen 3 und 5

folgt auf Figur b eine Wendung mit denTönen e"—g"—e"—d"—c". Sie ist entweder
als kürzestmögliche Zusammenfassung der Figuren a und b zu verstehen, oder sie

gehört zwischen beide; daher ihre Signatur x. (3) Zuweilen werden zwei Figuren
ineinandergeschoben, so a' + b in Zeile 8, a' + x in Zeile 7 und 9. Die a—b Sukzession

der Figuren wird durch solche Kombinationen nicht durchbrochen. (4) Mehrfach

spielt die Violine nur den Finalton mit kurzen „Ausläufern" zum a darunter,
so am Ende der Zeilen 3, 4 und 7 (bei Zeichen Vc). In Zeile 5 findet sich die Folge
Finalton/Figur a in der Violinstimme (siehe Vc—Va), doch bleibt Figur a nicht „in
der Luft hängen", sondern wird mit dem abschließenden Sprung zum tiefen c

gestützt. (5) Erwähnt sei schließlich die Einleitung der Violine in Zeile 1. Auch sie

ist an das Schema a—b gebunden, das sie allerdings mit den Figuren a'—b erfüllt.
Daß der Modus der Violine hier und an anderen Stellen vom Modus des Gesangs
ein wenig abweicht, wird in der Heimat des Stücks offensichtlich nicht als wirkliche
Änderung registriert.

Da alle Zeilen dasselbe Kombinationsmuster aufweisen, ist es angebracht, den

melodischen Inhalt einer jenen Zeile —trotz der ungleichen Längen —als eine Peri-

103



Mawwal in Maqam Cahargah

^ 212 * rit. ab Zeile 3 original V2 Ton tiefer (Grundton ist h)

Zeile

i L
til

kkJj kU tuLJ kU U 1 f Ü M f UÛUbbùl Quanun spielt weiter
ÊLAHIIW

.© - © |U © fl-iÜL '© (£)f : w [13 _L. >\iy \z©
2 airJ mi !r tri

ya &.--C
ya. - - " (t ya- - - —

n© T)
-f-

© 1» ^ ®.fl.Ti 1 ..fi PO „ff
©

Î>V
ip

tU—1==— uw 1 v -r -f—AJ 3-k-^-4*-— !_

ma-ts - C ya-bin- ti ^ai-h&a£-ba. -

fi- © t _ t t--N
<3©

d-Kr

- -b wa- fa. ox<.

moIOIHI [(^üliiLltnirlf?
(© ©

ma- asE ya- bin- K fed- Kaa£-ba- - - - -b wa- -

ff'S—. lit © © I'J

dii -r? m '[ 'i fl-i'iJiur t

- &u

-SU ka- bi.

»© : _© ©
bi Ka - bab

7=r ^ Gl t =_pV
tll'f IMlliftJLfLf'üljll ai stm

© % f'nff

lit Ka- bi- - bi Ka- - -tab

ufffi?, Uli I?,MS 3?
à- Iii Ka-bi-bi. Ka--tab

,3©

bedarbi wa-^a- - -tau. na.dj.-tf-iX

£o.'b-yiUau -m - cou. asr WLK- bß- ne

1? ©
H-H ft f; =% On:n. -TtflTtf.?-1 .Til'Pl Ri «Mt=t

— J *

lob- nolcru. at &.b

^ hu » ^ yj | M y Ly.—-—
au. dsr



aus Ägypten
Sänger: Ahmed el Mahellawi
(von Schallplatte Odeon X 47 861, Seite A)

Oktaven in Sechzehntel-Bewegung.

©m » 5-f (S)

tkkkU Ui
accet ' rtr.»i

l'i

ÉB
(v*)

m T—
i ifinjii.ttfli

©i-fni i n i §n-i'qn mrmctwh
,®.
^ nrtj /p M

© 113

i- - - £a- - (lJ - ya.

©-
iL.5 k

- I<0

Witt od- nt habi-jjc an • di j jflTf f?l il
lliJ^üih-n r 11r uTnfJuiIu

L» üx
UU'ütiffrttjur t [JiJf u

se- (im nilco& se- - a - bint bekf wa- fa.- h- -ti lt-ti &- & yo.

rpi rp,

ai - - m

(ïk)

ifl'-sttn'antumrmnm j
winbtuise- ù'm wL-ko-& se- te bCut beb»* wa-^a- tau. Mi tili hli y<x.

105



ode zu bezeichnen. Auch wir spüren beim Abhören den gleichen Melodiekern oder
„Melodieträger" hinter allen mit demselben Zeichen markierten Figuren, so
verschieden die Ausprägungen sich präsentieren. Das Kreisen um ein Unveränderliches
ohne es doch jemals bloßzustellen sowie die in jeder Periode vollzogene Heimkehr
der Melodie von einem hochspannenden Anfang zu einem Ruhe gewährenden
Schluß kann als das Wesentliche solcher Melodie- und Formbildung betrachtet werden.

Es ist für den Instrumentalisten ebenso verbindlich wie für den Sänger. Zu
fragen wäre, ob die mittelalterlichen Gesänge etwas vom „inneren Leben" dieser
Kunst übernommen haben, so daß man jene nicht ohne Rücksicht auf sie
wiederbeleben kann. Die Kanzone Reis glorios ist mit ihren gleichmäßig verteilten
Melodiebögen, ihrem Ansatz zu motivischer Arbeit und der Offenlegung ihrer melodischen

Grundlinie sicher nicht der orientalischen Kunst nachempfunden. Läßt sich
schon nicht die Schöpfung eines südfranzösischen Troubadours auf diese Quelle
zurückführen, um wieviel selbständiger sind dann wohl die Gesänge der nordfranzösischen

Trouvères konzipiert, wie etwa die Chanson Chanterai par mon corage von
Guios de Dijon?

Seiner Anlage nach gehört das Stück dem Litaneitypus an.8 Es besteht aus zwölf
Phrasen, und jeder Phrase ist ein Vers zugewiesen. Aus dem Verhältnis von Strophe
und Refrain erklärt sich die Gliederung des Gesangs in 8 + 4 Phrasen, die bei allen

vorgelegten Schriftfassungen erkennbar ist. Hinsichtlich der Melodien selbst sind

jedoch zwei Versionen zu unterscheiden. Die eine, von Pierre Aubry aus dem Codex
Paris BN f. fr. 844 (M) übertragen, findet sich noch einmal in der Handschrift Paris
BN f. fr. 12615 (T). Sie erscheint strenger litaneiartig, da jede Phrase — wie beim
Choral — aus steigendem Initium, längerer Reperkussion und kurzer Kadenz besteht.
Die drei übrigen Fassungen haben eine biegsamere Melodik, da einige ihrer Phrasen
den Initialton und die Reperkussa umspielen, die anderen gleich nach Erreichen
des Spitzentons kontinuierlich dem Tiefton — bis zu einer Quart unterhalb der
Finalis — zustreben. Dabei kann vor allem für die Fassung aus dem Codex Paris
BN f. fr. 846 (O) ein Modalrhythmus angenommen werden. (Die Übertragungen
aus fünf verschiedenen Quellen finden sich oben,S. 39f.) So ist in den beiden,hier
zur Diskussion stehenden Fassungen O und X (Paris, BN nouv. acq. fr. 1050) das

Wechselspiel zwischen den hochliegenden und den auf einen Tiefton orientierten
Phrasen gleich. Auf dem Hintergrund des ägyptischen Mawwäl müßte man letztere
als Schlüsse betrachten, und dann würde der Gesang die folgende Gliederung bieten:
Phrase 1—3, 4—5, 6—7, 8; 9—11, 12. Indessen enden die Phrasen 8 und 12, denen
der Schlußvers der Strophe beziehungsweise des Refrains zugewiesen ist, gerade
nicht auf dem Tiefton, sondern auf dem eine Quart höheren Grundton; hierfür bietet

der Mawwäl kein Gegenstück. Weitgehend gleich sind zudem die aus den Phrasen

1—3 und 9—11 gebildeten Partien, ja es ist offensichtlich, daß der Refrain als

Ganzes (Phrasen 9—12) die Phrasen 1—3 und 8 der Strophe, also deren Anfang und
Ende zusammenfügt. Dem Mawwäl ist solch ein kompositorisches Verfahren durchaus

nicht fremd, doch die Fügung Strophe/Refrain, erst recht die Korrespondenz

8 cf. Friedrich Gennrich, „Troubadours, Trouvères", MGG 13 (1966), 833.

106



eines Refrains mit Teilen einer Strophe liegen außerhalb seines Formschemas. Übrig
bleiben die Phrasen-,,Paare" 4 + 5 und 6 + 7, die der Phrasenfolge 2 + 3 — zumindest

in der Version O — fast Note für Note entsprechen. Dem Reimschema, damit
der Textanlage laufen sie zuwider, was nicht sein dürfte, wenn der Mawwäl dem

vorliegenden Gesang als Muster gedient hätte. So hindern uns die genannten
Argumente geradezu, im Mawwäl den Ursprung des Trouvère-Chansons zu suchen.
Gleichwohl ist es nicht ausgeschlossen, daß die „verzierte" Melodiefassung unter
dem Eindruck orientalischer Gesangskunst geprägt wurde.

Die von Pierre Aubry edierte Fassung ist einfacher in ihrer Melodik, und daß sich
ihre Phrasenfolge der Textgliederung anpaßt, ist leicht ersichtlich. So stimmen die

Phrasenpaare 1 + 2, 3+4, 5 + 6 und 9+10 weitgehend überein, während der
Schluß der Strophe und des Refrains zwar gleich beginnt (vgl. Phrase 7 und 11),
aber jeweils verschiedene Ziele anstrebt: beider Strophe.zweimaldase als Zwischen-
Finalis (in Phrase 7 und 8), beim Refrain die Subfinalis/ (in Phrase 11), und zuletzt
die Finalis g (in Phrase 12). Der Finalis g in Phrase 12 geht die Repetition des

Tons h voraus, teils wohl um die Wirkung der Subfinalis und ihres Quarttons b in
Phrase 11 auszugleichen. Die Zwischen-Finalis e in Phrase 8 dagegen wird nach
einem Abstieg erreicht, der jenem in den Phrasen 3,5,7 und 11 der vorher besprochenen

Fassung ähnlich ist. Ausgehend von diesem Befund erscheint es ratsam, die

Tieflage nicht als intendiertes Ende aufzufassen — womit der Mawwäl, ebenso wie
etwa hispano-arabische Stücke, als Maß für die Form der Chanson völlig ausscheiden.

Der Befund veranlaßt uns, auf die vorher besprochene Fassung O samt ihren
„Varianten" zurückzublicken und festzustellen, daß sie ebenso dem Textaufbau
verpflichtet ist wie die von Aubry herausgegebene Version. Der Unterschied besteht
darin, daß erstere neben dem Zwischen-Finalton a (in Phrase 1, 2, 4, 6 und 10)
das d (in Phrase 3,5,7 und 11) als eine untergeordnete Zwischen-Finalis benutzt.
Die Finalis g steht hier am Ende der Strophe und des Refrains, während in der

Handschrift M die Strophe den Halbschluß e und nur der Refrain den Vollschluß g
erreicht.

Allein die letztgenannte Schriftversion liegt den beiden gegebenen Klangfassungen

des Ensembles Thomas Binkley zugrunde. In beiden sind die Schlüsse der Phrasen

1, 3 und 5 geringfügig vereinfacht (a statt des Climacus c—h—a), und an Stelle
der 7. ist die 11. Phrase eingefügt, so daß die Subfinalis auch vor dem Halbschluß
zu Ende der Strophe erklingt. Die Sängerin ist im höchsten Maße auf den Ausdruck
des Textes bedacht. Ihre Gedanken sind, wie Thomas Binkley erläutert, „auf das

Outre mer gerichtet, wo der Liebhaber in einem arabischen Kerker sitzt". Dem
ausdrucksstarken Textvortrag entspricht das Rubato sowie der Verzicht auf zusätzliche

Verzierungen in der klingenden Melodie. Während des Gesangs halten die

Melodieinstrumente, also Laute, Rabel und Fidel, meist einen Bordunton durch
oder repetieren ihn in schnellen Folgen. So entsteht ein Klangfundament, wie man
es in zahlreichen Musikstücken des Vorderen Orients antrifft. Dem kundigen Hörer
scheint es, als werde damit die westliche Litanei-Melodie in arabisches Kolorit
getaucht. Zu den Instrumentalsätzen bemerkte Thomas Binkley, daß sich in ihnen
Ost und West — vorgestellt durch Rabel und Laute —begegnen. Im Hinblick auf die

107



Laute kann man die Bemerkung wörtlich nehmen; denn der 'Ud umspielt die
„westliche" Melodie, und wo die Sängerin schweigt, fährt die Laute mit Variationen

über Motive aus der Melodie fort oder wechselt über zu großräumigen Passagen,
vorwiegend lückenlosen D-Dur-Skalen und Figuren aus Akkordbrechungen. Durch
fast ständiges Rubato und die Ausnutzung aller verfügbaren Lautstärke- und
Intensitätsgrade ist der Lautenpart hinreißend expressiv gestaltet; nahtlos verbindet er
sich mit dem Gesang. Daß dies gelingt, ist nicht zuletzt dem für beide Partien
unveränderten Bordunton zuzuschreiben. Demgegenüber wird der Bordunklang um
1/2 Ton (oder etwas mehr) abgesenkt, wenn die Rabel ihre Soli spielt, die ja das

orientalische Land jenseits des Meeres charakterisieren sollen. Im Vorspiel beginnt
ihr Solo mit einigen „typischen" Intervallen, so gis—f—e, und läßt darauf Passagen

folgen, in welchen kleine und übermäßige Sekunden, stellenweise im Klang leicht
geschärft oder gemildert, eine wichtige Rolle spielen. Der ganze Part erweckt den

Eindruck, die arabische Musik sei als ferner, ja bedrückender Klang vom Westen aus

vernommen und repräsentiere die Vorstellung der Sprecherin von jener Welt, in
welcher ihr Liebhaber gefangen gehalten wird. Dies paßt sehr gut zur Interpretation

des Gedichtes, enthüllt jedoch nicht die Eigenart der orientalischen Musik, so
wie sie in den einzelnen Maqämen, ihrem Stimmungsgehalt und ihrer Darbietungsweise

zum Ausdruck kommt. Reizvoll, aber ohne Vorbild in der arabischen Musik,
ist die gleitende Auflösung des tiefen Borduntons zur Zeit der Rabel-Soli in den
hohen Stützton für Lautenpart und Gesang, der die Änderung der Blickrichtung
von Ost nach West symbolisiert. Unter diesem Aspekt kann man das D-Dur der
Laute über dem Bordunton eis im Zwischenspiel nach der 2. Strophe als Ausdruck
der Gleichzeitigkeit von Ost und West betrachten. Die hierbei entstehenden Reibeklänge

beleuchten abermals den Sinngehalt des Gedichts.
Demzufolge ist es nicht von der Hand zu weisen, daß sowohl in der Komposition

aus dem 13. Jahrhundert als auch in der Klangfassung unserer Zeit, das westliche
Musikempfinden vollends dominiert. Es erschließt sich der fremden Welt nur
aufgrund seiner eigenen Voraussetzungen, wechselt also nicht in deren Umgang mit
dem Klang hinüber. Das Nicht-Eigene bleibt „exotisch", selbst wenn es unserer
Einsicht gelingt, das Fremde in hohem Maße zu begreifen.

Während die erste Fassung nur mittelalterliche und vorderorientalische Klänge
vorzustellen sucht, ist die zweite um ein Element bereichert, das gewiß der späteren
westlichen Musik angehört. Es ist die „ruckartige Verschiebung der Tonzentren",
durch welche „die Instabilität der Situation symbolisiert wird". Diese Worte Thomas
Binkleys bringen seine Intention klar zum Ausdruck. Doch die Rückungen ereignen
sich nirgends in den reinen Instrumentalpartien, sondern nur während des Gesangs,
und hier vor allem in den beiden letzten Phrasen der Strophe und des Refrains. Sie

betonen die Subfinalis in Phrase 7 und 11, die Zwischen-Finalis in Phrase 8 sowie
die Finalis in Phrase 12. Da der Bordun sie mitvollzieht, verleiht ihre Sukzession
der ganzen Melodie ein harmonisches Gerüst. Gemäß der Wahl des Tons a als Reper-
kussa bietet es folgendes Bild: Phrase 1—6 fis-Moll; bei der Quart der Subfinalis in
Phrase 7 G-Dur-, dann bis Phrase 10 zurück zu fis-Moll; am Ende der Phrase 11

wiederum G-Dur, und in Phrase 12 vom Eintritt des gis ab E-Dur. Beim 2. Ton der

108



jeweils nächsten Strophe ist erneut fis-Moll erreicht, und nach der letzten Strophe
bleibt E-Dur bis zum Schluß des Lautenparts der tragende Klang.

Das moderne Harmoniegerüst ist nicht als Sinnbild einer neuen Bindung verstanden,

sondern die Rückungen sind — nach der Absicht der Musiker — Ausdruck der
Instabilität. Aber welcher Zeit entstammt der Mangel an Festigkeit, dem Mittelalter

oder unserer Gegenwart? Oder gibt es da eher graduelle als prinzipielle
Unterschiede? Und wenn ja, was stände dann einer weitergreifenden Modernisierung
mittelalterlicher Gesänge im Wege? Solche Fragen stellen sich dem Betrachter trotz
aller Forderungen zur Stiltreue gegenüber der alten Musik unseres Kulturkreises.
Wie wird man sie beantworten, und wer wird Richter sein?

Richten wird weder der Wissenschaftler noch der Musiker, doch Antworten
suchen beide, wenn auch aus verschiedenen Positionen. Deutung durch Melodie
und Klang ist vornehmlich die Aufgabe des Musikers, und wie er sich diese für das

nächste Stück, den Planctus cigni vorstellt, hat Thomas Binkley in seiner „Ergänzung

der Unterlagen" genauer dargelegt. Ehe wir uns der Klangfassung zuwenden,
sei ein Blick auf die überlieferte Melodie geworfen, die von Bruno Stäblein ediert
und eingehend besprochen worden ist.9 Hier interessiert uns die Frage, ob nicht
wenigstens bei diesem Stück stärkere arabische Einflüsse zu verzeichnen sind. Man
sollte es annehmen, wie drei Kriterien nahelegen: Erstens sind die einzelnen, je mit
einem Textteil (ob Vers, Doppelvers, kurzer Aufruf am Anfang und Schluß)
versehene Melodieabschnitte häufig verschieden lang. Das erinnert an den weiter oben

eingeblendeten ägyptischen Mawwäl, obwohl dessen Melodie umfangreiche Melis-

mata, nur selten syllabische Tonzuweisungen enthält. Zweitens stellte B. Stäblein
im Planctus die Tendenz fest, „die einzelnen Worte (aber auch Wortgruppen) als

geschlossene melodische Einheit zu behandeln". Zudem sei Rhythmisierung, wie
er sagt, „bei verschiedenen Textierungen ein und derselben Melodie verschieden"

(497). Auch dazu bietet der Mawwäl Gegenbeispiele genug. Drittens fallen
zahlreiche Melodielinien von einem Hochton auf einen tieferen Schlußton oder

„Vor-Schlußton" hinab. Hinzu kommt das von B. Stäblein vermerkte „Spiel mit
den immer wiederholten kleinen Melodie-Partikeln" (495), die nicht als Motive im
Sinne abendländischer Verarbeitungstechnik betrachtet werden können. Diesen
Verfahren widerspricht der Mawwäl nur insofern, als er auf den Wiederanstieg nach
einem „Vor-Schlußton" und auf genaue Wiederholung einmal gebotener Figuren
verzichtet. Gerade dies erzwingt abermals unsere Vorsicht: Nicht das Wesentliche
vorderorientalischer Musik hat im Planctus-Gesang Gestalt gewonnen, sondern

parallele Techniken liegen vor. Eine Reihe weiterer Belege wären erforderlich, wenn
man die Ableitung der Planctus-Melodie aus nichtmetrisierten orientalischen
Musikstücken zu beweisen hätte. Vielleicht ist es aufgrund der aufgewiesenen Parallelen
zum Mawwäl jedoch nicht abwegig, dort Anregung für die Begleitung der Planctus-
Melodie zu suchen, gewinne man sie auch aus Äußerem.

Die vorliegende Klangfassung hat solche Einflüsse offensichtlich nicht aufgenommen.

„Ausschließlich monophon" ist die Begleitung der Laute, und ihre Melodie,

Bruno Stäblein, „Die Schwanenklage. Zum Problem Lai-Planctus-Sequenz", Festschrift Karl
Gustav Feilerer zum 60. Geburtstag, Regensburg 1962, 491—502.

109



die nur zur Einleitung, dann nach einigen der ersten Verse, nach der 8. Periode und
vor dem „Amen" solo erklingt, illustriert während des Gesangs die Textaussage
mit frei erfundenen symbolhaften Tonfiguren. Sie durchmißt dabei den Raum bis

zu einer None, häufig in von der Gesangslinie unabhängigen Bewegungszügen. Bei

der Zeichnung der Meeresstrudel in Periode 4 bis 7 verselbständigt sich der Lautenpart

so sehr, daß man kaum noch eine Beziehung zum Gesang vernimmt, während

zu Anfang der Zeile 9 (bei „dulcimodo cantitans")punctus contra punctum gesetzt
ist. Würde man sich bei einer neuerlichen Darbietung des Stücks in gleicher Besetzung

ein wenig von der Melodiebildung im ägyptischen Mawwäl leiten lassen, dann
wäre die Begleitstimme engräumig um die Gesangsmelodie zu winden, hätte ferner
deren Zeitwerte entweder mit kürzeren Werten aufzufüllen oder streckenweise über

Haltetöne zusammenzufassen, und vor allem den einzelnen Perioden ein formgliederndes

Nachspiel anzufügen. Einer Illustration wie in der vorhandenen
Klangfassung wäre damit Abbruch getan. Sollte sie erhalten bleiben, so müßten statt der

großräumigen Klangsymbole, wie der absteigenden Quarte für den Schwan, klein-

räumige Symbolträger — angelehnt vielleicht an Tongruppen der überlieferten
Melodie — erfunden werden. Doch dies ist nur ein Vorschlag.

Zu einem ganz anderen Stilbereich als der Planctus-Gesang gehört das letzte
Stück unserer Auswahl, das Lied Hie bevorn do wir kynder waren des Meisters
Alexander (Übertragung s. o., 17). Kaum mehr läßt es sich mit den Schöpfungen
der Troubadours, noch weniger mit den spanischen Cantigas vergleichen; der
islamisch-christlichen Kontaktzone ist es gänzlich entrückt, und daher unter dem

Aspekt meines Themas nicht mehr zu fassen. Es sei mir gleichwohl eine Bemerkung
erlaubt. Hier stimmen die Phrasen zu Vers 2 und 5+6 mit denjenigen zu Vers 3

und 7 überein, und die abweichenden Phrasen 1 und 4 bilden zueinander und zu den

übrigen Phrasen starke Gegensätze. Die Überschneidung der Verspaare (wobei 5+6
und 7 musikalisch wie ein Verspaar behandelt wird) durch die Gliederung der Melodie

in zwei Hälften (mit Vers 1—3 und 4—7) hat Gegenstücke zwar im
westlichweltlichen Liedgut des Mittelalters, doch nicht in der Musik des Orients. Dieser

entspricht auch nicht — wie mehrfach erläutert — die Stabilität der Melodie und die

Genauigkeit bei Wiederholungen, ganz abgesehen vom Verlauf der Melodiebögen
selbst. Instrumentalpartien orientalischer Musikstücke als Muster heranzuziehen,
wäre daher nicht angebracht, es sei denn, Klänge von dort würden zum Zweck eines

Verfremdungseffektes eingesetzt.
Rückblickend ist festzuhalten, daß man wohl kaum jemals orientalisches

Musikerleben in Stücken westlicher Herkunft antreffen wird. Äußere Erscheinungen jener
Kunst dagegen mögen während des Mittelalters in Spanien und Frankreich zu
Nachahmungen angeregt haben. Wo wir Einflüsse in den schriftlich überlieferten
Musikstücken beobachten, kann die orientalische Musik unserer Zeit eine Hilfe zur
Ausarbeitung der Begleitung, ja sogar für die Aufführungsweise der Melodien bieten.
Das schließt Zitate orientalischer Klänge auch bei Gesängen rein westlichen Stils

nicht aus, wenn damit bestimmte Effekte angestrebt werden. Behutsamkeit ist in
solchen Fällen empfehlenswert, doch wird letztlich der Musiker sich fragen müssen,

was seine Darbietungen aussagen sollen.

110


	Struktur und Aufführung mittelalterlicher Gesänge aus der Perspektive vorderorientalischer Musik

