
Zeitschrift: Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis : eine Veröffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut für Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 1 (1977)

Artikel: "Was hätte Ziryãb zur heutigen Aufführungspraxis mittelalterlicher
Gesänge gesagt..."

Autor: Touma, Habib Hassan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„WAS HÄTTE ZIRYAB ZUR HEUTIGEN AUFFÜHRUNGSPRAXIS
MITTELALTERLICHER GESÄNGE GESAGT..."1

von Habib Hassan Touma

Wer ist Ziryäb, dessen Rat wir hier suchen? Ziryäb war — den Berichten zufolge —

ein großer arabischer Musiker und Sänger des Hofes Härün al-Rasïds. Er verließ
Bagdad im 9. Jahrhundert nach einer Auseinandersetzung mit seinem Lehrer Ishäq
al-Mausilï und wanderte nach Andalusien aus, wo er in Cördoba eine Musikschule
gründete und die Musiktradition der klassischen arabischen Schule einführte. Er
befreite die traditionelle altarabische Musik von ihrem Klassizismus und schuf die
Form der Nüba in ihren neuen Zügen. Der Text der Nüba bestand zu seiner Zeit
aus mehreren Verszeilen mit verschiedenen Endreimen, die zur Begleitung
unterschiedlicher rhythmischer Formeln (Wazn genannt) der Trommel gesungen wurden.
Die Aufführung einer Nüba erfolgte in einer einzigen Maqäm-Reihe (dazu später
mehr). Ziryäbs Anweisungen entsprechend, mußte der Sänger eine bestimmte
Reihenfolge der Lieder und ihr Tempo einhalten. Der Einfluß der Ziryäb-Schule in
Cördoba war so groß, daß seine Lehre nicht nur in Sevilla, Toledo, Valencia und
Granada richtungsweisend war, wo neue Musikschulen seine Neuerungen einführten,
sondern bis heute im nordafrikanischen Raum tradiert wird, wo wir der andalusi-
schen Nüba in der Form begegnen, wie man sie zu Ziryäbs Zeiten beschrieben hat.
Auch soll Ziryäb den vier Saiten des 'Ud, die nach den vier Körpersäften in der
antiken Medizin benannt waren und entsprechend die vier Temperamente des
Menschen darstellten, eine fünfte Saite hinzugefügt haben. Außerdem färbte er die
höchste Saite (Zîr) gelb, als Symbol für Galle, die zweite Saite von oben (Matnä) rot
(Blut), die dritte Saite von oben (Matlat) weiß (Phlegma) und die tiefste (Bamm)
schwarz (schwarze Galle). Ziryäb fügte eine fünfte Saite, die Seele, hinzu, da ohne
Seele die vier Körpersäfte nicht existieren können. Ziryäb riß die Saiten des 'Ud
statt mit dem bisher üblichen Holzplektrum mit dem Kiel einer Adlerfeder an, der
bis heute in der gesamten arabischen Welt gebraucht wird. Schon im Mittelalter fand
der 'Ud über Spanien und Byzanz sowie durch die Kreuzfahrer seinen Weg nach
Europa. Die Troubadours, Trouvères und wandernden Musikanten griffen zu
diesem Instrument, um ihre Gesänge zu begleiten. Die Bezeichnungen der verschiedenen

europäischen Sprachen, Laute, alaude, laud, luth, liuto oder lute gehen auf das
arabische al-'Ud zurück und erinnern noch heute an das Goldene Zeitalter, das dieses

Instrument in Europa erlebte.

' Der Titel des Beitrages nimmt eine Anregung von Thomas Binkley auf. Der Text bietet eine
erweiterte Fassung des vorbereitenden Papiers. Er verbindet Antworten auf Fragen nach der
arabischen und insbesondere der andalusischen Musik, wie sie während des Gesprächs immer
wieder begegneten, mit Bemerkungen zu zwei der ausgewählten Aufnahmen. Die arabischen
Beispiele sind im Blick auf dieTonalität der berücksichtigten Aufnahmen des „Studio der
frühen Musik" ausgewählt.

77



Was hätte nun der große Ziryäb zur heutigen Aufführungspraxis der Gesänge des

12. und 13. Jahrhunderts gesagt? Er hätte mit Sicherheit folgende Fragen aufgeworfen:

1 — Stimmt es mit dem Tonsystem und mit den Intonationen?
2 — Wozu soll die Notenschrift dienen, wer hat sie erfunden und warum?
3 — Achtet Ihr auf die modalen Eigenschaften der Musik und deren Gefühls¬

gehalt?

Mit diesen drei Fragen will ich mich im folgenden beschäftigen, wobei zu betonen

ist, daß die drei Komplexe voneinander nicht zu trennen sind: eine modale
Struktur im arabischen Sinne setzt eine mit dem Gefühlsgehalt verbundene Hierarchie

der Töne voraus, der Gefühlsgehalt der modalen Struktur wiederum ein nicht-
temperiertes Tonsystem. Die Darstellung einer modalen Struktur geschieht durch
eine improvisierte melodische Linie, die, auf dem nicht-temperierten System basierend,

die Hierarchie der Tonstufen in dem zu realisierenden Gefühlsgehalt beachten
muß. In der arabischen Musik heißt dieses Phänomen schlicht und einfach: Maqäm.

Ein Maqäm ist eine durch die Improvisation realisierte vokale oder instrumentale

Musikform, die einen Gefühlsgehalt darstellt. Charakteristisch für den Maqäm
ist seine feste tonräumliche und seine freie rhythmisch-zeitliche Organisation. Das

bedeutet, daß sich die melodische Entfaltung auf bestimmte Töne konzentriert und
damit für jeden Maqäm charakteristische Tonebenen entstehen läßt, ohne daß die

zeitlich-rhythmische Gestaltung einer bestimmten, bereits festgelegten Organisation
unterliegt. Ein Maqäm ist also ein Improvisationsverfahren, in dessen Ablauf der

Improvisator die lineare Entwicklung derart in den Vordergrund stellt, daß sie zum
entscheidenden Faktor der gesamten musikalischen Gestaltung wird — im Gegensatz
zum zeitlichen Moment, das in der Maqäm-Darstellung keiner bestimmten
Organisationsform unterworfen wird. Noch einmal anders formuliert, liegt das Merkmal
des Maqäm in einer freien Organisation des Rhythmisch-Zeitlichen und in einer
verbindlichen Organisation des Tonräumlichen. So gibt es hier weder feststehende,
regelmäßig wiederkehrende Taktschemata noch ein gleichbleibendes Metrum. Der
Rhythmus kennzeichnet zwar den Stil des Ausführenden und hängt von dessen

Spielweise und Spiel- beziehungsweise Gesangstechnik ab, aber er ist für den Maqäm
als solchen nicht charakteristisch. Dies ist einer der Gründe dafür, daß man — aus

europäischem Blickwinkel — den Maqäm gelegentlich als eine formlos improvisierte
Musik ansieht, vor allem, weil klare, festumrissene „Themen" sowie deren
Verarbeitung und Variierung fehlen, und nicht zuletzt auch, weil der arabische Improvisator

den Maqäm natürlich ohne Partitur vorträgt. Deshalb hätte Ziryäb nach der
Notenschrift und deren Schreiber gefragt; denn dieses Improvisationsverfahren
kann nicht genau in Noten aufgezeichnet werden. Versucht man es dennoch, so
kann man nur einen Teil davon, ein Skelett beziehungsweise ein Gerüst niederschreiben.

Der Maqäm ist also eine Musikform, die durch eine der jeweiligen Maqäm-Reihe
eigene, festliegende tonräumliche Organisation dargestellt wird. Der Begriff Modus
existiert nicht in der arabischen Musik; er wurde von den Europäern am Anfang

78



des 20. Jahrhunderts in ihren ersten Abhandlungen über die arabische, türkische,
indische, iranische Musik benutzt, von den Arabern übernommen, und paradoxerweise

erwartet neuerdings der Europäer vom Araber eine Erläuterung zum Begriff
Modus in der arabischen Musik. Da der arabische Musikwissenschaftler seinem
europäischen Kollegen eine Antwort nicht schuldig bleiben will, spricht er von der

Maqäm-Reihe oder vom Modus des Maqäm, d. h. von jenen Tönen, die während
einer Maqäm-Darstellung vorkommen. Eine echte Maqäm-Reihe beziehungsweise
der „Modus" des Maqäm enthält innerhalb der Oktave mehr als acht Stufen; die
Oberoktave im Maqäm Sabä ist um einen Halbton tiefer als die erste Stufe der
Unteroktave. Infolgedessen ist ein „Modus" in der arabischen Musik mehr als eine Reihe

von acht Tönen; er existiert für sich allein gar nicht, und die ausübenden Musiker
werden ihn niemals Stufe für Stufe spielen, auch nicht, um ihn zu demonstrieren.
Für die Musiker, gemeint sind natürlich die guten Musiker, ist der Maqäm eine

improvisierte Darstellung eines Gefühlsgehalts. Als ein Musiker gefragt wurde, was
ein Maqäm ist, antwortete er, daß er seinem Meister einmal diese Frage gestellt
hätte, worauf dieser erwiderte, daß er selbst der Maqäm sei. Wichtig ist die Feststellung,

daß die Maqämform nicht durch Motive und deren Verarbeitung, Variierung
oder Durchführung, sondern durch eine Reihe von Melodiezügen verschiedener

Länge gestaltet wird, die je eine oder mehrere Tonebenen und damit die verschiedenen

Phasen in der Entwicklung eines Maqäm entstehen lassen. Er beruht somit
in erster Linie auf einer systematischen Realisierung der Tonebenen, die sich
allmählich von den tieferen zu den höheren Lagen fortentwickeln, bis der Höhepunkt
erreicht und damit die Form abgeschlossen ist. Sind alle Möglichkeiten einer
Tonebene ausgeschöpft, so ist eine weitere Phase — mit dem für sie typischen Zentralton

— im Aufbau des Maqäm abgeschlossen. Die Maqäm-Reihe beziehungsweise der
Maqäm-,,Modus" des Bayätl könnte man auf folgende Stufen reduzieren (das
Zeichen H zeigt die Erniedrigung um einen Viertelton an):

Ihre Realisierung sei durch einige Beispiele verdeutlicht. Zunächst zwei Realisierungen

der ersten Phase: die eine (a) aus einer Koranrezitation2 und die andere (b) aus
einem Taqsïm3, also dem instrumental dargestellten Maqäm.

2 Union Records U 32, Kairo mit dem Koranleser Abdulbasit Abdulsamad. Vgl. vollständige
Transkription und Analyse dieser 67. Sure, „Das Reich" genannt, in: H. H. Tourna, „Die
Koranrezitation: Eine Form der religiösen Musik der Araber", Beiträge zur Musik des Vorderen
Orients und seinen Einflußbereichen, Kurt Reinhard zum 60, Geburtstag, Berlin 1975 (Baess-

ler-Archiv, Neue Folge 23).
3 Aus einer eigenen Tonbandaufnahme eines 'Ud-Spielers aus dem Jahre 1967 in Nazareth. Vgl.

vollständige Transkription in: H. H. Tourna: Der Maqam Bayati im arabischen Taqsim, Hamburg

21976 (Beiträge zur Ethnomusikologie 3).

79



0 Sek. 5 Sek.

(a)
-0- -0- -0- —

1 I
10 Sek.

i 1 1 1 1 l

Die zweite Phase lautet in beiden Beispielen folgendermaßen:

(a)

25 Sek.

Ein Beispiel für die erste Phase des Maqäm Bayâtï, realisiert von mehreren Musikern
zu verschiedenen Zeiten und auf verschiedenen Instrumenten, ist in meiner Schrift
Der Maqam Bayati im arabischen Taqsim4 enthalten.

Diese Beispiele zeigen, daß die erste Phase des Maqäm Bayâtï auf der Hervorhebung

des Tones d beruht (Dükäh genannt), während die 2. Phase den Ton f und

4 Aus eigenen Tonbandaufnahmen aus dem Jahre 1965 in Nazareth und Akko. Vgl. H. H. Tourna:
Der Maqam Bayati im arabischen Taqsim, op. cit., 49, Tabelle 4.

80



zugleich den Tonraum d—f betont. Die Dauer einer Phase und die Art und Weise,
eine Phase zu entwickeln, hängt in erster Linie von der Originalität und der
musikalischen Qualität des Ausführenden ab. Der eine benötigt unter Umständen nur 7,
der andere vielleicht 40 Sekunden. Das Ganze der Phasen macht die Form des

Maqäm aus, der somit durch die Reihenfolge der Zentraltöne bestimmt wird. Das
anschließende Beispiel5 zeigt diese Reihenfolge der Zentraltöne einer Maqäm-Dar-
stellung des Bayâtï, wie sie von einem irakischen Qänün-Spieler realisiert wird
(Qänün ist eine arabische Zupfzither). Jede Phase beziehungsweise jeder Melodiezug

läßt sich auf einen oder zwei Zentraltöne reduzierende nach der Anzahl der in
dem Melodiezug dargestellten Phasen:

m
ft- o o 0/ m—*

<9 " —'—r*J

J # ° Cfl>0 o
t k. ^ ^ - o

Q o i?# ^ ^
90 m

_ bo
90 ç 90 90 0

So sind die Töne: d f g a d' f g' d' b gfd die Gerüsttöne der Maqäm-Darstellung
und die Struktur d—f—g wird in jeder Maqäm-Darstellung des Bayâtï von jedem
arabischen Musiker, der die traditionelle Musik kennt und beherrscht, realisiert. —

Eine Aufzeichnung dieser Darstellung in Noten widerspricht dem Sinn dieser Art
Improvisation. Deshalb haben die Araber niemals daran gedacht, diese Musik visuell
zu fixieren, und deshalb blieb sie auch dynamisch, lebendig und, möglicherweise,
unverändert für Jahrhunderte.

Die arabische Musik kennt nicht nur improvisierte, sondern auch komponierte
Formen. Sowohl die improvisierten als auch die komponierten Formen sind mündlich

überliefert. Erst nach der Berührung mit den Europäern versuchte man die

Komposition in europäischen Noten aufzuzeichnen. Die komponierten Musikformen

beruhen auf einer festen rhythmisch-zeitlichen Organisation, ihre Form wird
durch klare, kompakte und regelmäßig wiederkehrende Tongruppierungen gestaltet,

die eine begreifbare organisierte Zerlegung der Zeit darstellen. Musik dieser Art
wird von einem Ensemble aufgeführt und weist auf einen Komponisten hin, der sie

geschaffen hat; dazu gehört eine begleitete rhythmische Formel, die von einem

Schlaginstrument ausgeführt wird. Die Struktur einer rhythmischen Formel stimmt
größtenteils mit jener der Tongruppierungen der zu begleitenden Komposition überein.

5 Aus eigenen Tonbandaufnahmen aus dem Jahre 1965 in Jaffa. Das Klangbeispiel ist auf der

Begleitschallplatte zur Dissertation Der Maqäm BayätT im arabischen TaqsTm, Berlin 1968,
(Freie Universität) zu hören.

81



Aus der Gattung der komponierten Musikformen wählen wir als Beispiel eine
der wichtigsten Vokalformen der klassischen Kunstmusik der Araber, nämlich den
Muwassah. Seine Ursprünge reichen bis ins 9. Jahrhundert zurück und sind im
damaligen Andalusien zu suchen. Daher bezeichnet man ihn heute überall im
Vorderen Orient und in Nordafrika als den andalusischen Muwassah. Von Spanien aus
verbreitete er sich bis nach Ägypten, Syrien und dem Irak, wo er sich besonderer
Beliebtheit erfreut. Er wird von einem Männerchor auf Texte aus der klassischen
arabischen Dichtung einstimmig gesungen. Die Texte beschreiben Liebe, Gastfreundschaft,

Geselligkeit; sie sind teils traurigen, teils mystisch-ekstatischen Inhalts. Zu
den Sängern gesellt sich ein Instrumental-Ensemble mit einer Kurzhalslaute, einem
Streichinstrument, einer Holzflöte, einer Zupfzither und einer Handtrommel. Der
Muwassah wird normalerweise als Teil eines größeren Gesangszyklus aufgeführt, des

sogenannten Waslah, dessen einzelne Abschnitte alle in der gleichen Maqäm-Reihe
stehen und der insgesamt mehrere Stunden dauert. Das Gegenstück zum Waslah ist
die sogenannte andalusische Nüba Nordafrikas, in der der Muwassah ein organischer
Teil wie beim Waslah ist. Über die Nüba werden wir nach der Analyse des folgenden

Muwassah noch sprechen müssen.
Ein Muwassah wird dadurch bezeichnet, daß man seine erste Gedichtzeile, seinen

Waslah (jeder Waslah wird nach einem Maqäm benannt, z. B. Waslah des Maqäm
Bayätl), seine begleitende Wazn, d. h. rhythmische Formel, seinen Dichter und
seinen Komponisten nennt. Ein Beispiel bietet der umstehende Muwassah „Imlä
lïTaqdâha sirfan".6 (Seiten 83—85)

Er gehört zu einem Waslah des Maqäm Bayätl, hat den Wazn Sarnä'i Taqll:

8°

Dichter und Komponist sind beide anonym, auf arabisch qadlm, was alt bedeutet.
Seine Form ist ABA, wobei A, Dör genannt, 10 Takte, richtiger 10 Perioden des

Samä'I Taqll und B, Hänüt genannt, 7 enthält. Die Maqäm-Reihe des Muwassah ist

6 Aus der Sammlung ,,A1-Muwassahät al-Andalusiyya", aufgezeichnet von Salim Hillou, Publi¬
kationen des Dar Maktabat al-Hayat, Beyrouth (Libanon) 1965. Zum Vergleich derselbe
Muwassah aus der Sammlung „Min Kunüzina (al-Muwassahät al-Andalusiyya)", aufgezeichnet
von Nadim ad-Darwis, Aleppo 1953.
Übersetzung des Textes:
Fülle mir die Gläser mit echtem Wein
Und laß mich sie bis zur Dämmerung leeren,
Wie das Morgenlicht ist die Farbe des Weins,
Ah, dieser alte Wein, der die Kranken heilt
Derjenige, der ihn trinkt, ist mein Gefährte
bis zum nächsten Tag.

82



sJîVs £i\j

&>*tiT^y
j*-^cL3 : _j*M,31

<^ôSâ lô9^1

i * ''.
' ',•?- of •_• -Jj- V»,

fl I ' •»

j)k-7> g 1 J H11
9 $LU~JJJJ 5ÉS

*
u

U 1 fll
"*-*J

0^J
0 *.
f IV ^ J

n JT^—V--

j) <J ci -

a, j f 4f* '^KH^ Ä/
1Vr

J^m-+ Jm 1

—* w *1

f > -'«tj f~0 5^ J3JJ ri

~'fWb
LÜ ferif

^ to1 ut-^1 j^ir7'iitf f r I ca

• c 1 \ r *
y<yj " Vi> • - • ' • T? 'r ; ^

J V, Q> • <t ^ • j ••• "Çtf

»V*_* t't>'-f
9T^Mffpig

£i -MI Lj-X-lj Uj~0 "^Ijii^l J, 5Ui

jM L*jj; I—l«j [jj
'^L-" ISJ^_ I—ryl *—«JÏ j*~ v" ^

"4*~ *n* </*"'"

c1—H >• W ru *• (>•' (X

t jj>
T

ii U-

<U»

83





V

è

lb*
it -w

1 ——
-iâ- u

-—!—F I r —j
z
1HI^ "3 -J- "L^ «*

^Â'L ' J-\ JJP-JJ liL—"_y+
^ w ' -if-^

—"d—J •

1 '-il

r, j j -—--* J **—£—<*->-

S JJ.

$ ±=3t

85



In ihr werden die Töne d, f g, a und d' besonders hervorgehoben; alle anderen dienen

dazu, die für den Bayätl strukturell wichtigen Töne zu betonen. In der Analyse
des Maqäm Bayätl haben wir festgestellt, daß die Betonung des Dükäh, Gahärkäh
und Nawä (d.h. der 1., 3, und 4. Stufe der Maqam-Reihe des Bayätl, oder d,f und g)
und die Hervorhebung der Tonräume d—f, f—d, d—g und g—d bzw -g—b und b—g
für den Maqäm Bayätl charakteristisch sind. Eine Komposition, die einem Maqäm
angehört, stellt ein „Problem" dar, das ein Komponist nur einmal zu lösen braucht;
deshalb geschieht es auch selten, daß ein Komponist mehr als einen Muwassah im
selben Maqäm komponiert. In den meisten Fällen, in denen ein Komponist mehr
als einen Muwassah desselben Maqäm komponierte, erwiesen sich seine weiteren
Kompositionen als schwach und unbedeutend. Offensichtlich gelingt einem
Komponisten nur eine einzige originale Lösung, in der er die Charakteristika eines

Maqäm in einer komponierten Form wiedergeben kann. Dagegen hat der arabische
Musiker in den Improvisationsformen fast unbegrenzte Möglichkeiten, das
Charakteristische des Maqäm zum Ausdruck zu bringen, wobei er als Schöpfer und Interpret

zugleich fungiert.
Und nun im einzelnen zum obigen Beispiel: Die ersten zwei Takte verdeutlichen

ein wichtiges Merkmal der gewählten Maqäm-Reihe, hier des Bayätl. In ihnen wird
das charakteristische Intervall d—f am Anfang des ersten und am Ende des zweiten
Taktes durch einen Sprung beziehungsweise eine Ausfüllung des Tonraumes d—f
hervorgehoben. Die beiden Takte können wir zur Verdeutlichung folgendermaßen
reduzieren:

t ^

Die Figur c—b^—a—g—c hebt letztlich den Ton c hervor, der selbst den Anfangston

d von unten umspielt. Der 3. Takt hebt einen weiteren Ton des Bayätl hervor,
nämlich g (4. Ton), und der 4. Takt befestigt den bereits hervorgehobenen Tonraum

f~d. _

Die Takte 5, 6, 7 und 8 reduzieren wir folgendermaßen:

Daraus ist zu ersehen, daß hier vor allem der Ton/hervorgehoben wird. Die Takte 9

und 10 sind Wiederholungen der Takte 3 und 4. Demzufolge beruht der Dör, der
A-Teil dieses Muwassah auf dem folgenden strukturellen Gerüst, das die fundamentalen

Tonstufen des Bayätl enthält:

Der Hanat, B-Teil, bringt zunächst eine Quint-Transposition des A-Teils. In den
Takten 11,12 und 13 sind das a und das c hervorgehoben, wobei der Tonraum a—c

86



durch das b-$ halbiert wird. (Vgl. mit dem Tonraum d—f, der auch durch das e-ç

halbiert wird.) Der Takt 14 betont das d' und mündet in das g um wieder die Kerntöne

g—f—d hervorzuheben. Das strukturelle Gerüst des Hänät-Teils B ist:

Ich sagte, daß die Form dieses Muwassah ABA sei. Genauer gesagt, beruht die
Form auf mosaikartigen Teilen, die ausgestaltete Tonräume, Tonzentren beziehungsweise

Tonstufen der Maqäm-Reihe, ihrer Hierarchie entsprechend, hervorheben. Es

wäre unmöglich, diesen Muwassah ohne eine Kenntnis der modalen Struktur des

Maqäm Bayätl, zu dem dieser Muwassah gehört, zu analysieren. Der Unterschied
zwischen einer Maqäm-Darstellung und einer Komposition desselben Maqäm liegt
darin, daß bei der Darstellung das Ton-Gerüst des Maqäm systematisch und vollständig,

anhand einer freien rhythmisch-zeitlichen Organisation der Melodielinie realisiert

wird, während eine Komposition desselben Maqäm anhand einer feststehenden

rhythmisch-zeitlichen Gruppierung der Melodie die charakteristischen Tonstufen

des Maqäm hervorhebt, oft aber nur die wichtigsten.
Der Muwassah ist auch ein feststehender Bestandteil der andalusischen Nüba.

Die Nüba ist das Erbe jener Musiktradition, die im 9. Jahrhundert durch Ziryäb von
Bagdad nach Cördobaund Granada kam und danach, im 13., 15.und 17. Jahrhundert

nach Nordafrika zurückwanderte. Die andalusische Nüba (Hocharabisch
Nauba) stellt in der heutigen Musiktradition der Araber eine bedeutungsvolle
authentische Musikform der weltlichen Kunstmusik Marokkos, Algeriens und
Tunesiens dar. Ihre musikalische Form besteht aus einer Anzahl von Vokal- und
Instrumentalstücken — die Vokalteile überwiegen —, die einem einzigen Maqäm
angehören. (Der Begriff Maqäm wird in Nordafrika auch Tab' genannt.) Jeder Teil
der Nüba wird von einer bestimmten rhythmischen Formel begleitet, deren Tempo
während der Aufführung in jedem Teil bis auf das Doppelte gesteigert wird. Die
Teile werden nach der Struktur der begleitenden rhythmischen Formel benannt.
Die Marokkanische Nüba, beispielsweise, besteht aus den folgenden 5 Teilen:

1. Baslt
2. Qa'im wa nusf
3. Bata' ihl
4. Darg
5. Quddäm

Die fünf Wörter bezeichnen jeweils die in einem Teil herrschende rhythmische
Struktur.

In jedem Teil wird die rhythmische Struktur in drei Phasen entwickelt: Muwassa'

(langsam, „ausgebreitet"), Mahzüz (mittlere Geschwindigkeit, „eingeengt"), Insiräf
(schnell, „Abgang"). Diese Entwicklung beziehungsweise die Ausführung eines Teils

dauert mindestens 20 Minuten. Sie hängt von der Anzahl der gesungenen San'a's

(Unterteilungen) in jedem Hauptteil ab. Unter Umständen kann die Aufführung
des Basït länger als eine Stunde dauern. So besteht der Basït-Teil der Nüba des

87



Mäya-Tab', also im Mäya-Maqäm (nach den Angaben Bengelloun's in Basel) aus
einer Bugyah und 9 San'a's. Die Bugyah ist ein taktfreies Instrumentalstück, das

vom Ensemble gespielt wird. Es folgen neun Vokalteile, die durch kurze
zwischenspielartige Instrumentalpassagen getrennt sind. Jeder der neun Vokalteile wird mit
San'a bezeichnet und nach Gedichtform, Gattung oder Versfuß benannt: Muwassah
oder Tawsih, Zagal, Ramal. Aus diesen 9 San'a's wählt ein Ensemble dem Anlaß
entsprechend einige aus. Der Quddäm-Teil der Nüba des Tab' Mäya, der auch 9 San'a's

enthält, beginnt mit einer Bugyah, danach folgt ein Instrumentalstück, Tüsiyyi
genannt, dessen Form AR BR CR DR ist. Manche Lieder der Nüba sind dem

Sologesang, Insäd genannt, gewidmet. Der Gefühlsgehalt des Mäya-Tab' der Nüba drückt
die Stimmung des Abends und des Sonnenuntergangs aus.

Versucht man, die hier besprochene „modale" Struktur in Noten niederzuschreiben,

so ist man gezwungen auf das Wesentliche dieser Struktur zu verzichten, nämlich

auf die rhythmisch-zeitlich frei organisierte melodische Linie und deren

Gefühlsgehalt. Die europäischen Noten mit der ihnen eigenen Zeitzerlegung sind
nicht geeignet, diese Musik aufzuzeichnen. Die europäische Notenschrift entstand
für eine andere Art Musik; sie dient seit dem hohen Mittelalter dem Komponisten
dazu, dem Interpreten vorzuschreiben, was gespielt werden soll.

In der arabischen Musik hingegen sind der Komponist und der Interpret seit dem
Mittelalter ein und dieselbe Person. Will man aber trotzdem diese „modale", nicht-
temperierte Musik in Noten festhalten, gleichviel ob es sich dabei um den Maqäm
selbst oder um die Komposition eines Maqäm handelt, so muß man einen Kompromiß

suchen und die Gesamtheit der Musik auf ein strukturelles Gerüst reduzieren.
Denn eine Phase in der Darstellung eines Maqäm beruht auf ein und derselben
Tonebene beziehungsweise einem Tonraum, der nicht etwa wiederholt, variiert oder
mit Varianten geschmückt, sondern paraphrasiert wird.

Die Veränderungen des rhythmisch-zeitlich organisierten melodischen Aufbaus
einer Melodiegestalt (a) kann beispielsweise folgendermaßen dargestellt werden7:

7 Das a stammt aus dem ersten Takt des sogenannten Taslim, d.h. Refrains des Samai (ein Samai
ist eine Form der Instrumentalmusik ARBRCRDR, wobei A, B, C und R Gruppierungen
von zehn und D sechs oder neun Zähleinheiten aufweisen) von dem Ägypter Ibrahim al-Aryan;
zu hören auf der Schallplatte: Taqsim und Layali: Kairoer Tradition, Philips 6586010 (Unesco
Collection Musical Sources).

88



a—a stellt eine identische Wiederholung dar, was in der traditionellen arabischen
Musik selten vorkommt.

a— a.l stellt eine Wiederholung mit wenigen qualitativen und quantitativen
Änderungen dar. Hier spricht man von Varianten.

a—a2 stellt eine Wiederholung der Melodiegestalt dar, jedoch im Gegensatz zu aj
mit vielen Tonhöhen- und Tondauerveränderungen; die Melodie ist variiert.

a—a3 stellt eine völlig neue Melodiegestalt von a dap, wir bezeichnen a3 als eine

Paraphrasierung von a. Melodisch im europäischen Sinne ist a3 anders als a,
dennoch besitzen a und a3 ein gemeinsames Element, und zwar betonen beide den
Tonraum b—f und können als eine Tonebene, Phase oder Tonraum innerhalb der
Realisation eines Maqäm, also einer modalen Struktur, fungieren.

Wenn wir davon ausgehen, daß die Musik Europas vom 9. bis zum 13. Jahrhundert

modal war und ähnliche Züge besaß wie die heute noch lebendige arabische
Musik, ist unsere, beziehungsweise Ziryäbs Frage nach den in Noten aufgezeichneten

Stücken dieser Periode verständlich und berechtigt.
Aus dieser Frage interessiert vor allem folgendes: Warum hat man die Musik

niedergeschrieben? Wer hat das getan? Wäre es damals möglich gewesen, alle Details
der modalen Struktur niederzuschreiben, oder hat man die Musik auf ein strukturelles

Gerüst reduziert, das als Gedächtnisstütze dienen sollte? Sollte die Musik keinen

bestimmten Gefühlsgehalt ausdrücken, oder hat man den Gefühlsgehalt der
modalen Musik stillschweigend eliminiert, weil man ihn in der Notenschrift nicht
hat wiedergeben können?

*

Und nun zu zwei Beispielen: Zunächst die Cantiga A madre de Deus. Für die
Rekonstruierung dieser Cantiga standen die handschriftliche Quelle sowie die Übertragung
von Higino Anglès zur Verfügung. Bevor ich aber auf die Aufnahme selbst eingehe,
stellt sich eben die Frage nach der Aufzeichnung: Wer zeichnete das Stück auf,
beziehungsweise kopierte es für die Sammlung? Für wen wurde diese angefertigt
und warum?

Dabei interessiert vor allem die Frage, warum man überhaupt, und in dieser

Notation, aufgezeichnet hat. In der Regel schreibt man das nieder, was man bewahren

oder andern (exakt) weitergeben will. Hat man also die Cantigas in allen Details
geschrieben, um die Notation als Vorlage für weitere Aufführungen zu verwenden,
oder wurde nur das Skelett der Melodie aufgezeichnet, als Anhaltspunkt und
Gedächtnisstütze für den Musiker bei späteren Aufführungen? War der Schreiber

89



der Musiker selbst oder ein Sammler? Da die Sammlung der Cantigas für den Hof
Alfonso IX. entstand, handelt es sich um eine Art Kunstmusik, nicht Volksmusik.
Sie setzt eine solide musikalische Ausbildung, Kenntnisse der Musiktheorie und
des Komponierens voraus, was auch die Aufzeichnung in Noten erklären dürfte.
Aus den Miniaturen und Traktaten dieser Epoche geht nicht hervor, daß die Musiker

ihre Musik vom Blatt aufführten. Daher nehme ich an, daß die Musiker die

Aufzeichnung als Gedächtnisstütze benützten, also nicht Ton für Ton so wiedergaben,

wie es die Aufzeichnung bietet. Wie ja auch die Varianten der altprovenzali-
schen Lyrik nahelegen, im Text eines Gedichtes nur eine mögliche Formulierung
zu sehen. Überdies handelt es sich hier um eine verbale Kommunikation, bei den
Noten zu den Gedichten hingegen um die Fixierung einer nonverbalen Kommunikation.

Das könnte noch mehr Freiheit für die Interpretation des Notentextes
einräumen, besser gesagt, bei unseren Versuchen, die Musik wiederzubeleben. Dabei
stellt sich die Frage, wieweit die Notationsmethode der Lieder mit denen der Musik
der damaligen Zeit übereinstimmt; ob nicht gelehrte Schreiber am Hofe eine geläufige

Notationsweise den Melodien anpaßten oder auch umgekehrt: die Aufzeichnung

vom Notationssystem bestimmen ließen. Solche Fragen können einen
Freiraum für die Rekonstruierung beziehungsweise Verlebendigung der Musik des

12. und 13. Jahrhunderts schaffen. Ein Freiraum, wie er ja auch für die neu zu
komponierenden Zwischenpassagen beziehungsweise -spiele oder einleitenden
Improvisationen gilt, solange keine dieser Musik fremden Elemente in die
Rekonstruktion einfließen, wie etwa harmonische oder kontrapunktische Stimmführung,
Zusammenklänge aus späteren Jahrhunderten und nicht zuletzt auch temperierte
Intervalle.

Und nun zur Aufnahme selbst. Was mir beim Hören der Cantiga als erstes auffiel,
war die chorische Ausführung des Textes, obschon doch der Text eindeutig in der
ersten Person singular berichtet: „Und deshalb werde ich euch ein herrliches Wunder

erzählen ..." Allerdings widerspricht die Tatsache, daß der Refrain von einer

Sänger-Gruppe gesungen wird, nicht dem weiteren Inhalt. Auch wenn die Cantiga,
wie im Manuskript, mit dem Refrain anfängt, müßte man meines Erachtens die
Aufführung mit der ersten Strophe „E de tal com'esta ..." beginnen, und zwar aus einem
inhaltlichen und einem musikalischen Grund: Inhaltlich, weil der Dichter/Sänger
sein Gedicht solistisch vorträgt und der Beginn „Und deshalb werde ich euch ein
herrliches Wunder erzählen" unmittelbar an die gegebenenfalls auch rezitierte
„Einführung" anschließt: „Esta é como Santa Maria ..." Von der musikalischen
Struktur der Cantiga her, weil sich der melodische Aufbau des Refrains in der oberen

Quinte bewegt, dann den höchsten Ton überhaupt erreicht und mit dem Schlußton

des Modus endet; im Gegensatz zum melodischen Bau der Strophe, die mit dem

Anfangs- und Schlußton des Modus beginnt bzw. endet und selbst einen Höhepunkt
erreicht. In der Aufnahme wird zweimal mit Text und Musik der Strophe angefangen,

und zwar dann, wenn instrumentale Partien in den Text interpoliert werden. Die
musikalische Form dieser Cantiga ähnelt der des andalusisch-arabischen Muwassah

insofern, als beide das Schema ABA haben, wobei im Muwassah der A-Teil keinen
Refrain darstellt, sondern einen integrierten Teil der musikalischen Struktur. Die

90



Parallele in der Struktur zwischen Muwassah und Cantiga besteht unabhängig davon,
ob man mit dem Refrain oder der Strophe anfängt :

(A) BABA...
und A BABA...

Sowohl in der Cantiga als auch im Muwassah sind A und B jeweils mosaikartig aus
kleineren melodischen Elementen aufgebaut, wovon einige in A und B auftreten.
Der B-Teil unterscheidet sich vom A-Teil durch die „Modulation", wobei der höchste
Ton des Modus erreicht wird und ein neues Element als Kontrast auftritt, das im
A-Teil nicht erscheint. Die mosaikartige Struktur des Muwassah zeigen die vier
Klammern über dem A-Teil des folgenden Beispiels8: A a b c d.

Muwassah Lamma Bada — Text und Melodie: anonym — Wazn: Samä'TTaqTl
a b c da

Sie finden im B-Teil Entsprechungen, zu denen zwei weitere Elemente hinzutreten:

B a e f e' f' c' d a', insgesamt also sechs Elemente. — Die mosaikartige
strukturelle Form des Muwassah findet man auch in anderen arabischen Musikformen
der Kunstmusik, vor allem in den Vokalteilen der andalusischen Nüba, also den

Muwassah's. Anglès verdeutlicht diese mosaikartige Struktur für die Cantiga (ohne

es so zu nennen) in einem Schema, das er seiner Ausgabe voranstellt. Das gibt für
die Musik im Refrain: a b c d und in der Strophe: edede'fc'd. Insgesamt bestehen

auch hier sechs Elemente, die wir mit denen des Muwassah vergleichen können:

Cantiga: Refrain: a b c d Muwassah: A-Teil: a b c d

Strophe: e d e d e' f c' d B-Teil: a e f e' f' c' d a'

Gerade aus diesen Überlegungen überzeugt mich die Aufnahme. Glücklich finde ich

insbesondere: (1) Die Interpolation von Instrumentalpassagen innerhalb der Aufführung.

(2) Die ausgezeichneten Zwischenspiele zwischen den Strophen und dem

Refrain. (3) Die Intensivierung des Tempos. (4) Den Taktwechsel zu 4/4. (5) Die

Heterophonie. (6) Die rhythmische Begleitung mit Darabukka und Duff; auch wenn
mich weniger überzeugt, daß sie eine Gruppierung von drei Zählzeiten bietet, während

die melodische Struktur sechs Zählzeiten enthält; ferner könnte die rhythmische

Begleitung zyklisch und freier verlaufen. (7) Die Anwendung von Musikinstrumenten,

deren Klang denen des 13. Jahrhunderts am nächsten ist. Es bleibt aber

offen, ob das in der Aufnahme angewandte Tonsystem dem des 13. Jahrhunderts
gleicht.
8 Stammt aus denjenigen Sammlungen, die unter Anmerkung 6 aufgeführt wurden. Eine

vollständige Übertragung bietet H. H. Tourna, Die Musik der Araber, Wilhelmshaven 1975,90—91
(Taschenbücher zur Musikwissenschaft 37).

91



Weniger überzeugend hingegen ist für mich die notengetreue Wiedergabe, wie sie

der Übertragung von Anglès entspricht, aber auch das Tonsystem, in dem gesungen
wird.

Ein weiteres Beispiel bietet Reis glorios. — Auffallend bei dieser Aufnahme ist
die freie Interpretation der aufgezeichneten Noten. Die Sängerin befreit sich hier
von einer notengetreuen Interpretation, wie sie die Transkription des „Wissenschaftlers"

bietet; doch meine ich, sie hätte noch mehr improvisieren können, nämlich
indem sie einige wichtige Worte des Textes durch Wiederholung hervorheben würde.
In diesem Sinne könnte „bei companho" oder ,,no dormatz plus" zwei- oder dreimal

in der Weise wiederholt werden, daß bei jeder Wiederholung eine melodische
Struktur entsteht, die zwischen einer bereits erklungenen, also bekannten, und
einer neuen Struktur schwebt. Solche Wiederholungen können — im Sinne der obigen

Überlegung — entweder Motive und ihre Variierung bieten, oder auch eine freie
Paraphrasierung. So wären beim Anfangs-Quintsprung folgende Möglichkeiten
denkbar:

Wiederholung:

Variante:

Variation:

4 j. j J ii

Paraphrasierung:

Eine Improvisation, ein Taqsim also, die einem Lied vorangeht, fungiert als eine
vorbereitende Einleitung, die den Gefühlsgehalt des Maqäm zum Ausdruck bringt.
Die Aufführung einer solchen improvisierten Einleitung scheint mir in der modalen
Musik umso notwendiger, als sie auf einem nicht-temperierten Tonsystem beruht.
Die Realisierung von Gefühlsgehalten und Stimmungen ist am ehesten in der nicht-
temperierten Musik zu verwirklichen ; dabei wird die Gefühlsstimmung eines Maqäm
allmählich entwickelt. In der Aufnahme von Reis glorios hingegen scheint mir die
einleitende Improvisation ohne eine entsprechende Disposition zu verlaufen, ohne
daß eine bestimmte Gefühlsstimmung klanglich aufgebaut würde. Das heißt nicht,
daß die Improvisation eine Variation des Liedes bieten soll, denn das Lied selbst

soll, nachdem ihm durch die vorangegangene Improvisation eine Gefühlsstimmung
verliehen worden ist, neu, brilliant und im Mittelpunkt erscheinen. Dadurch kann
ein ästhetischer Kontrast zwischen der Improvisation und dem anschließend gesungenen

Text erzielt werden. Dieser Kontrast ist dann am stärksten, wenn die Struktur
der Improvisation der des Liedes so fern wie möglich liegt, auch dann, wenn beide
Strukturen derselben Maqäm-Reihe und der gleichen Gefühlsstimmung angehören.
Von der arabischen Musik her gedacht, hätte die Improvisation in der vorliegenden

92



Aufnahme den Anfangston des Modus, die 2., 3. und 4. Stufe zuerst darstellen müssen,

vor dem Erklingen der 5. Stufe und der Oberoktave des Anfangstons. Die
Oberoktave hätte der Höhepunkt der Improvisation sein müssen, womit die Improvisation

auch beendet gewesen wäre. Die Entwicklung der Improvisation könnte man
in einer graphischen Darstellung folgendermaßen verdeutlichen. (Da der Ton a hier
eine dominierende Stellung einnimmt, ist es ratsam, ihn in der Improvisation nicht
besonders hervorzuheben.)

d'~ r— r—,

a —-

g —

f—

e —-

d —

c —-

Zeit

Um nun diese graphische Darstellung klanglich zu realisieren und eine Gefühlsstimmung

zu erlangen, darf die Improvisation weder regelmäßig wiederkehrende
Tongruppierungen und Motive noch regelmäßig rhythmisch wiederholte Figuration
aufweisen, sie muß sogar den Puls der Musik verwischen. Die zeitlich-rhythmische
Organisation muß frei verlaufen, während die tonräumliche Organisation einer vorher

geplanten Struktur unterliegt.

*

Der Versuch einer möglichst authentischen Rekonstruierung der Gesänge des 12.

und 13. Jahrhunderts darf nicht die hochartistische Musikform der andalusischen
Nüba mit all ihren Details außer acht lassen, vor allem die des Muwassah.9

Geht man dagegen davon aus, daß die europäische Musik des 12. und 13.
Jahrhunderts nichts mit der andalusischen Musik zu tun habe, so sieht man jene Musik

Doch darf die arabische Musik nicht pauschal herangezogen werden. So scheint mir die
Einbeziehung des ägyptischen Mawwäl im Beitrag von Kuckertz schon deshalb fehl am Platz, weil
das aus den 30er Jahren stammende Klangbeispiel nicht vollständig ist: Schallplatten mit
78 Umdrehungen pro Minute können 3—4 Minuten Musik aufnehmen; ein vollständiger
Mawwäl kann 15—20 Minuten dauern. Das verzerrt den Eindruck.

93



als Teil einer kontinuierlich sich entwickelnden europäischen Kultur. Auch der Weg
zurück über eine Kontinuität der europäischen Musik kann Anregungen zur
Aufführungspraxis dieser Musik geben. Aber gab es diese Kontinuität überhaupt? In
jedem Fall war die Musik des 12. und 13. Jahrhunderts in Europa modal konzipiert

— was immer das im Vergleich mit der arabischen Musik bedeuten mag — und
ihre modale Struktur muß auch heute beachtet werden.

94


	"Was hätte Ziryãb zur heutigen Aufführungspraxis mittelalterlicher Gesänge gesagt..."

