Zeitschrift: Basler Jahrbuch fir historische Musikpraxis : eine Vero6ffentlichung der
Schola Cantorum Basiliensis, Lehr- und Forschungsinstitut fir Alte
Musik an der Musik-Akademie der Stadt Basel

Herausgeber: Schola Cantorum Basiliensis

Band: 1 (1977)

Artikel: "Was hatte Ziryab zur heutigen Auffihrungspraxis mittelalterlicher
Gesange gesagt..."

Autor: Touma, Habib Hassan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

,,WAS HATTE ZIRYAB ZUR HEUTIGEN AUFFUHRUNGSPRAXIS
MITTELALTERLICHER GESANGE GESAGT.. .1

VON HABIB HASSAN TOUMA

Wer ist Ziryab, dessen Rat wir hier suchen? Ziryab war — den Berichten zufolge —
ein groRer arabischer Musiker und Singer des Hofes Hartin al-Rasids. Er verlieR
Bagdad im 9. Jahrhundert nach einer Auseinandersetzung mit seinem Lehrer Ishaq
al-Mausili und wanderte nach Andalusien aus, wo er in Cérdoba eine Musikschule
grindete und die Musiktradition der klassischen arabischen Schule einfiihrte. Er
befreite die traditionelle altarabische Musik von ithrem Klassizismus und schuf die
Form der Nuba in ihren neuen Ziigen. Der Text der Nuba bestand zu seiner Zeit
aus mehreren Verszeilen mit verschiedenen Endreimen, die zur Begleitung unter-
schiedlicher rhythmischer Formeln (Wazn genannt) der Trommel gesungen wurden.
Die Auffiihrung einer Nuba erfolgte in einer einzigen Magam-Reihe (dazu spiter
mehr). Ziryabs Anweisungen entsprechend, muf3te der Singer eine bestimmte Rei-
henfolge der Lieder und ihr Tempo einhalten. Der Einflul der Ziryab-Schule in
Cordoba war so grof3, daB seine Lehre nicht nur in Sevilla, Toledo, Valencia und
Granada richtungsweisend war, wo neue Musikschulen seine Neuerungen einfiihrten,
sondern bis heute im nordafrikanischen Raum tradiert wird, wo wir der andalusi-
schen Nuba in der Form begegnen, wie man sie zu Ziryabs Zeiten beschrieben hat.
Auch soll Ziryab den vier Saiten des ‘Ud, die nach den vier Kérpersiften in der
antiken Medizin benannt waren und entsprechend die vier Temperamente des Men-
schen darstellten, eine fiinfte Saite hinzugefiigt haben. AuRerdem firbte er die
hochste Saite (Zir) gelb, als Symbol fir Galle, die zweite Saite von oben (Matna) rot
(Blut), die dritte Saite von oben (Matlat) wei (Phlegma) und die tiefste (Bamm)
schwarz (schwarze Galle). Ziryab fiigte eine finfte Saite, die Seele, hinzu, da ohne
Seele die vier Korpersifte nicht existieren kénnen. Ziryab riR die Saiten des ‘Ud
statt mit dem bisher iiblichen Holzplektrum mit dem Kiel einer Adlerfeder an, der
bis heute in der gesamten arabischen Welt gebraucht wird. Schon im Mittelalter fand
der ‘Ud iber Spanien und Byzanz sowie durch die Kreuzfahrer seinen Weg nach
Europa. Die Troubadours, Trouveres und wandernden Musikanten griffen zu die-
sem Instrument, um ihre Gesinge zu begleiten. Die Bezeichnungen der verschiede-
nen europdischen Sprachen, Laute, alaude, lauid, luth, liuto oder lute gehen auf das
arabische a/-‘Ud zuriick und erinnern noch heute an das Goldene Zeitalter, das die-
ses Instrument in Europa erlebte.

Der Titel des Beitrages nimmt eine Anregung von Thomas Binkley auf. Der Text bietet eine
erweiterte Fassung des vorbereitenden Papiers. Er verbindet Antworten auf Fragen nach der
arabischen und insbesondere der andalusischen Musik, wie sie wihrend des Gesprichs immer
wieder begegneten, mit Bemerkungen zu zwei der ausgewihlten Aufnahmen. Die arabischen
Beispiele sind im Blick auf die Tonalitit der beriicksichtigten Aufnahmen des ,,Studio der frii-
hen Musik*‘ ausgewihlt.

2l



Was hitte nun der groRe Ziryab zur heutigen Auffiihrungspraxis der Gesinge des
12. und 13. Jahrhunderts gesagt? Er hitte mit Sicherheit folgende Fragen aufgewor-
fen:

1 — Stimmt es mit dem Tonsystem und mit den Intonationen?

2 — Wozu soll die Notenschrift dienen, wer hat sie erfunden und warum?

3 — Achtet Thr auf die modalen Eigenschaften der Musik und deren Gefiihls-
gehalt?

Mit diesen drei Fragen will ich mich im folgenden beschiftigen, wobei zu beto-
nen ist, daf die drei Komplexe voneinander nicht zu trennen sind: eine modale
Struktur im arabischen Sinne setzt eine mit dem Gefiihlsgehalt verbundene Hierar-
chie der Tone voraus, der Gefiihlsgehalt der modalen Struktur wiederum ein nicht-
temperiertes Tonsystem. Die Darstellung einer modalen Struktur geschieht durch
eine improvisierte melodische Linie, die, auf dem nicht-temperierten System basie-
rend, die Hierarchie der Tonstufen in dem zu realisierenden Gefiihlsgehalt beachten
muf. In der arabischen Musik heil3t dieses Phinomen schlicht und einfach: Magam.

Ein Magam ist eine durch die Improvisation realisierte vokale oder instrumen-
tale Musikform, die einen Gefiihlsgehalt darstellt. Charakteristisch fiir den Magam
ist seine feste tonrdumliche und seine freie rhythmisch-zeitliche Organisation. Das
bedeutet, da sich die melodische Entfaltung auf bestimmte Tone konzentriert und
damit fiir jeden Magam charakteristische Tonebenen entstehen lif3t, ohne dafR die
zeitlich-rhythmische Gestaltung einer bestimmten, bereits festgelegten Organisation
unterliegt. Ein Magam ist also ein Improvisationsverfahren, in dessen Ablauf der
Improvisator die lineare Entwicklung derart in den Vordergrund stellt, daf sie zum
entscheidenden Faktor der gesamten musikalischen Gestaltung wird — im Gegensatz
zum zeitlichen Moment, das in der Magam-Darstellung keiner bestimmten Organi-
sationsform unterworfen wird. Noch einmal anders formuliert, liegt das Merkmal
des Magam in einer freien Organisation des Rhythmisch-Zeitlichen und in einer
verbindlichen Organisation des Tonrdumlichen. So gibt es hier weder feststehende,
regelmiRig wiederkehrende Taktschemata noch ein gleichbleibendes Metrum. Der
Rhythmus kennzeichnet zwar den Stil des Ausfiihrenden und hangt von dessen
Spielweise und Spiel- beziehungsweise Gesangstechnik ab, aber er ist fiir den Magam
als solchen nicht charakteristisch. Dies ist einer der Grinde dafiir, daR man — aus
europdischem Blickwinkel — den Maqam gelegentlich als eine formlos improvisierte
Musik ansieht, vor allem, weil klare, festumrissene , Themen‘ sowie deren Verar-
beitung und Variierung fehlen, und nicht zuletzt auch, weil der arabische Improvi-
sator den Maqam natiirlich ohne Partitur vortrigt. Deshalb hitte Ziryab nach der
Notenschrift und deren Schreiber gefragt; denn dieses Improvisationsverfahren
kann nicht genau in Noten aufgezeichnet werden. Versucht man es dennoch, so
kann man nur einen Teil davon, ein Skelett beziehungsweise ein Geriist niederschrei-
ben.

Der Magam ist also eine Musikform, die durch eine der jeweiligen Magam-Reihe
eigene, festliegende tonrdumliche Organisation dargestellt wird. Der Begriff Modus
existiert nicht in der arabischen Musik; er wurde von den Europiern am Anfang

78



des 20. Jahrhunderts in ihren ersten Abhandlungen tber die arabische, tiirkische,
indische, iranische Musik benutzt, von den Arabern ibernommen, und paradoxer-
weise erwartet neuerdings der Europider vom Araber eine Erliuterung zum Begriff
Modus in der arabischen Musik. Da der arabische Musikwissenschaftler seinem euro-
piischen Kollegen eine Antwort nicht schuldig bleiben will, spricht er von der
Magam-Reihe oder vom Modus des Maqam, d. h. von jenen Tonen, die wihrend
einer Magam-Darstellung vorkommen. Eine echte Magam-Reihe beziehungsweise
der ,,Modus‘* des Magam enthilt innerhalb der Oktave mehr als acht Stufen; die
Oberoktave im Magam Saba ist um einen Halbton tiefer als die erste Stufe der Unter-
oktave. Infolgedessen ist ein ,,Modus* in der arabischen Musik mehr als eine Reihe
von acht TOnen; er existiert fiir sich allein gar nicht, und die ausiibenden Musiker
werden ihn niemals Stufe fiir Stufe spielen, auch nicht, um ihn zu demonstrieren.
Fir die Musiker, gemeint sind natirlich die guten Musiker, ist der Magam eine
improvisierte Darstellung eines Gefiihlsgehalts. Als ein Musiker gefragt wurde, was
ein Maqam ist, antwortete er, dall er seinem Meister einmal diese Frage gestellt
hitte, worauf dieser erwiderte, dal? er selbst der Maqam sei. Wichtig ist die Feststel-
lung, daB die Magamform nicht durch Motive und deren Verarbeitung, Variierung
oder Durchfithrung, sondern durch eine Reihe von Melodieziigen verschiedener
Linge gestaltet wird, die je eine oder mehrere Tonebenen und damit die verschie-
denen Phasen in der Entwicklung eines Magam entstehen lassen. Er beruht somit
in erster Linie auf einer systematischen Realisierung der Tonebenen, die sich all-
mahlich von den tieferen zu den hoheren Lagen fortentwickeln, bis der Hohepunkt
erreicht und damit die Form abgeschlossen ist. Sind alle Moglichkeiten einer Ton-
ebene ausgeschopft, so ist eine weitere Phase — mit dem fiir sie typischen Zentral-
ton — im Aufbau des Magam abgeschlossen. Die Magam-Reihe beziehungsweise der
Maqgam-,,Modus‘‘ des Bayati konnte man auf folgende Stufen reduzieren (das Zei-
chen b zeigt die Erniedrigung um einen Viertelton an):

| - e
= e O \be (fo] @ e ther e te be e ¢ T

o o = ©

B

L2

Thre Realisierung sei durch einige Beispiele verdeutlicht. Zunichst zwei Realisierun-
gen der ersten Phase: die eine (a) aus einer Koranrezitation? und die andere (b) aus
einem Taqsim?, also dem instrumental dargestellten Magam.

2 Union Records U 32, Kairo mit dem Koranleser Abdulbasit Abdulsamad. Vgl. vollstindige
Transkription und Analyse dieser 67. Sure, ,,Das Reich* genannt, in: H. H. Touma, ,,Die Koran-
rezitation: Eine Form der religiosen Musik der Araber®, Beitrige zur Musik des Vorderen
Orients und seinen Einfluffbereichen, Kurt Reinbard zum 60. Geburtstag, Berlin 1975 (Baess-
ler-Archiv, Neue Folge 23).

Aus einer eigenen Tonbandaufnahme eines ‘Ud-Spielers aus dem Jahre 1967 in Nazareth. Vgl.
vollstindige Transkription in: H. H. Touma: Der Maqawm Bayati im arabischen Tagsim, Ham-
burg 1976 (Beitrige zur Ethnomusikologie 3).

79



0 Sek. 5 Sek.
|

{2 S | [ | | [ |
(a) l](l i‘;\p = - e 5
(& = = Panse]
%‘,Q——_’_“_‘_—-—_—.-—_‘_ =
10 Sek.

Ar | I | I s ! I
%b [Pauze}

? _'_'_— X ]

(b) 0 1 2 3 4 5 6 7
0+ 1 l | | 1 r [ [ |
& — e e e men

- G5 1‘-1* 2 U s eI —
= ;L#)L > S ~— S S S
8 9 10 11 12 13 14
I | I i ! J ' '
T i T -r
b T E _ﬁ:% = | I = i
: i : = ——
4 > = e S Sl e,
15 16 17 P
i | | I -
= | = " E
1 - I
S O s

Die zweite Phase lautet in beiden Beispielen folgendermaen:

20 Sek. 25 Sek.
9 = | ! ! | | | |
(a) &> e e e
. o= ] e —
¢ 30 Sek.
e ! [ | | | [ |
[ 4
b
ﬁ = = —— e
P) -
¥ 35 Sek.
o | | |
17
:@JVL {Pause}
e
&

Ein Beispiel fir die erste Phase des Magam Bayati, realisiert von mehreren Musikern
zu verschiedenen Zeiten und auf verschiedenen Instrumenten, ist in meiner Schrift
Der Magam Bayati im arabischen Tagsim® enthalten.

Diese Beispiele zeigen, daR die erste Phase des Magam Bayati auf der Hervorhe-
bung des Tones d beruht (Dukah genannt), wihrend die 2. Phase den Ton f und

*  Aus eigenen Tonbandaufnahmen aus dem Jahre 1965 in Nazareth und Akko. Vgl. H. H. Touma:
Der Magam Bayati im arabischen Tagsim, op. cit., 49, Tabelle 4.

80



zugleich den Tonraum d—f betont. Die Dauer einer Phase und die Art und Weise,
eine Phase zu entwickeln, hingt in erster Linie von der Originalitit und der musi-
kalischen Qualitit des Ausfithrenden ab. Der eine bendtigt unter Umstinden nur 7,
der andere vielleicht 40 Sekunden. Das Ganze der Phasen macht die Form des
Maqgam aus, der somit durch die Reihenfolge der Zentraltdne bestimmt wird. Das
anschlieBende Beispiel® zeigt diese Reihenfolge der Zentraltone einer Magam-Dar-
stellung des Bayati, wie sie von einem irakischen Qanun-Spieler realisiert wird
(Qanun ist eine arabische Zupfzither). Jede Phase beziehungsweise jeder Melodie-
zug 1aBt sich auf einen oder zwei Zentraltone reduzieren, je nach der Anzahl der in
dem Melodiezug dargestellten Phasen:

[}
1”2

e o e bt e e,
A + : ]

M,__ e *fﬁ_ﬁa—ﬁ&ﬂ:ﬁ;’ﬁg&hﬁnﬁ
G :

i L 4 o} ! be h‘ be = o

f@ he e=t= w ;%iu:p—b'——“—%—r i
!J & b & O 1 oo )

—

e
b o
L

=

So sind die Téne: d fga d f g d' bgfddie Geristtone der Magam-Darstellung
und die Struktur d—f—g wird in jeder Magam-Darstellung des Bayati von jedem
arabischen Musiker, der die traditionelle Musik kennt und beherrscht, realisiert. —
Eine Aufzeichnung dieser Darstellung in Noten widerspricht dem Sinn dieser Art
Improvisation. Deshalb haben die Araber niemals daran gedacht, diese Musik visuell
zu fixieren, und deshalb blieb sie auch dynamisch, lebendig und, méglicherweise,
unverandert fiir Jahrhunderte.

Die arabische Musik kennt nicht nur improvisierte, sondern auch komponierte
Formen. Sowohl die improvisierten als auch die komponierten Formen sind miind-
lich berliefert. Erst nach der Berihrung mit den Europdern versuchte man die
Komposition in europidischen Noten aufzuzeichnen. Die komponierten Musikfor-
men beruhen auf einer festen rhythmisch-zeitlichen Organisation, ihre Form wird
durch klare, kompakte und regelmiRig wiederkehrende Tongruppierungen gestal-
tet, die eine begreifbare organisierte Zerlegung der Zeit darstellen. Musik dieser Art
wird von einem Ensemble aufgefiihrt und weist auf einen Komponisten hin, der sie
geschaffen hat; dazu gehort eine begleitete rhythmische Formel, die von einem
Schlaginstrument ausgefithrt wird. Die Struktur einer rhythmischen Formel stimmt
grotenteils mit jener der Tongruppierungen der zu begleitenden Komposition tiber-
ein.

5 Aus eigenen Tonbandaufnahmen aus dem Jahre 1965 in Jaffa. Das Klangbeispiel ist auf der
Begleitschallplatte zur Dissertation Der Magam Bayati im arabischen Tagstm, Berlin 1968,
(Freie Universitit) zu héren.

81



Aus der Gattung der komponierten Musikformen wihlen wir als Beispiel eine
der wichtigsten Vokalformen der klassischen Kunstmusik der Araber, nimlich den
Muwassah. Seine Urspriinge reichen bis ins 9. Jahrhundert zuriick und sind im
damaligen Andalusien zu suchen. Daher bezeichnet man ihn heute iiberall im Vor-
deren Orient und in Nordafrika als den andalusischen Muwassah. Von Spanien aus
verbreitete er sich bis nach Agypten, Syrien und dem Irak, wo er sich besonderer
Beliebtheit erfreut. Er wird von einem Ménnerchor auf Texte aus der klassischen ara-
bischen Dichtung einstimmig gesungen. Die Texte beschreiben Liebe, Gastfreund-
schaft, Geselligkeit; sie sind teils traurigen, teils mystisch-ekstatischen Inhalts. Zu
den Sidngern gesellt sich ein Instrumental-Ensemble mit einer Kurzhalslaute, einem
Streichinstrument, einer Holzflote, einer Zupfzither und einer Handtrommel. Der
Muwassah wird normalerweise als Teil eines grofleren Gesangszyklus aufgefiihrt, des
sogenannten Waslah, dessen einzelne Abschnitte alle in der gleichen Magam-Reihe
stehen und der insgesamt mehrere Stunden dauert. Das Gegenstiick zum Waslah ist
die sogenannte andalusische Niiba Nordafrikas, in der der Muwassah ein organischer
Teil wie beim Waslah ist. Uber die Nuba werden wir nach der Analyse des folgen-
den Muwassah noch sprechen miissen.

Ein Muwassah wird dadurch bezeichnet, dall man seine erste Gedichtzeile, seinen
Waslah (jeder Waslah wird nach einem Maqam benannt, z. B. Waslah des Magqam
Bayati), seine begleitende Wazn, d. h. rhythmische Formel, seinen Dichter und sei-
nen Komponisten nennt. Ein Beispiel bietet der umstehende Muwassah ,,Imla
li-'aqdaha sirfan‘“.® (Seiten 83—85)

Er gehort zu einem Waslah des Maqam Bayati, hat den Wazn Sama‘y Taqil:

10379P573
8 f p o

Dichter und Komponist sind beide anonym, auf arabisch qadim, was alt bedeutet.
Seine Form ist A B A, wobei A, Dor genannt, 10 Takte, richtiger 10 Perioden des
Sama‘l Taqil und B, Hanat genannt, 7 enthilt. Die Magam-Reihe des Muwassah ist

o :
.1 b-a

[ § B
G o O <

oJ

R

& -

y

7
¥k

¥ = L

® Aus der Sammlung ,,Al-Muwassahat al-Andalusiyya®, aufgezeichnet von Salim Hillou, Publi-

kationen des Dar Maktabat al-Hayat, Beyrouth (Libanon) 1965. Zum Vergleich derselbe
Muwassah aus der Sammlung ,,Min Kunuzina (al-Muwassahat al-Andalusiyya)*, aufgezeichnet
von Nadim ad-Darwis, Aleppo 1953.

Ubersetzung des Textes:

Fiille mir die Gliser mit echtem Wein

Und lal mich sie bis zur Dimmerung leeren,

Wie das Morgenlicht ist die Farbe des Weins,

Ah, dieser alte Wein, der die Kranken heilt ...

Derjenige, der ihn trinke, ist mein Gefihrte

bis zum nichsten Tag.

82



tL‘lN,‘ Sl eladlsy 2\ 208 el
S\ G e Qu‘)?‘é‘)l-ﬂ‘&y =08 (el

4
') ]‘
i

LE

M

- £y = . - e e (b
- o
f%ﬁw
N 1! !

e\

“e
 &d ,‘): Py

CL_..J l—r_—“".’ er -C‘.\:\“ J, ){.‘. Vo3
gy A ey Ly G 1 Fa e
Wt gt el e T il
= e =

83



Gty | RN WY PHES PAGIRRPSA

FitF e , . - L
- Co o Fu0Y I Sal £ 50 £z 2 QWY
I‘=144g,.t ! J c - 5 w3
—b o ;
° = )i
o T 6.
5 ) — !
. > o — e e e
J -5 - \ ] o
» Lz:f Ty - i - i
I R o I 1 é
=== _SSS = ieess=s
e

L v &
[~ ¢ J
—51‘}’) m@f
J = i‘\:/"_fd" s g =
R » —— M %—;
J S g g w —g
, 3 Jooy S R
i ﬁ*—ﬁ:
mtf S
M:., :e:&:dﬂ;t.i et _fp
Y Loy 4 I la




(™
é@bﬂ — a4 > e e .
L «l 2 b =
b ] ; ! A
u\d J‘p T =0 7
. y.= o 1 i | - Lj‘ jl :
@f . | s v e
9] -
5 &~ g § g
7 w5 =
S b | o Emm—F "
de b oJ
e e T
:}: ‘.'5.__‘_,_0}__._4: J'i.' 4 \f
%ﬁ@%ﬁ_’ P f o p ===
5 ¥ e ——— v
i ey o A& Lo
o Jr; N i A 5
RS === == —==—- o
- {8 ) o
A ¥ alb_-d’_‘: 1 B
%ﬂ; ¥ - =  — » £ d L 4 »
=
k? — T 1 ) = | 1 5 1 -
5 g & g g -

85



In ihr werden die Toéne d, f, g, a und d' besonders hervorgehoben; alle anderen die-
nen dazu, die fiir den Bayati strukturell wichtigen Tone zu betonen. In der Analyse
des Magam Bayati haben wir festgestellt, daR die Betonung des Diikah, Gaharkah
und Nawa (d. h. der 1., 3. und 4. Stufe der Magam-Reihe des Bayati, oder d, f und g)
und die Hervorhebung der Tonrdume d—f, f—d, d—g und g—d bzw. g—b und b—g
tir den Magam Bayati charakteristisch sind. Eine Komposition, die einem Magam
angehort, stellt ein ,,Problem‘ dar, das ein Komponist nur einmal zu 16sen braucht;
deshalb geschieht es auch selten, daf? ein Komponist mehr als einen Muwassah im
selben Maqam komponiert. In den meisten Fillen, in denen ein Komponist mehr
als einen Muwassah desselben Magam komponierte, erwiesen sich seine weiteren
Kompositionen als schwach und unbedeutend. Offensichtlich gelingt einem Kom-
ponisten nur eine einzige originale Losung, in der er die Charakteristika eines
Magam in einer komponierten Form wiedergeben kann. Dagegen hat der arabische
Musiker in den Improvisationsformen fast unbegrenzte Moglichkeiten, das Charak-
teristische des Magam zum Ausdruck zu bringen, wobei er als Schopfer und Inter-
pret zugleich fungiert.

Und nun im einzelnen zum obigen Beispiel: Die ersten zwei Takte verdeutlichen
ein wichtiges Merkmal der gewidhlten Magam-Reihe, hier des Bayati. In thnen wird
das charakteristische Intervall d—f am Anfang des ersten und am Ende des zweiten
Taktes durch einen Sprung beziehungsweise eine Ausfillung des Tonraumes d—f
hervorgehoben. Die beiden Takte konnen wir zur Verdeutlichung folgendermafien

reduzieren: A

!? |l %
Die Figur ¢—by —a—g—c hebt letztlich den Ton ¢ hervor, der selbst den Anfangs-
ton d von unten umspielt. Der 3. Takt hebt einen weiteren Ton des Bayati hervor,
namlich g (4. Ton), und der 4. Takt befestigt den bereits hervorgehobenen Tonraum

/= f N ——— —
@L—.&—. S& = B

Die Takte 5, 6, 7 und 8 reduzieren wir folgendermaflen:

TF
L 1

Wb ——

Cil

O
-

||
— = :

Daraus ist zu ersehen, daR hier vor allem der Ton f hervorgehoben wird. Die Takte 9
und 10 sind Wiederholungen der Takte 3 und 4. Demzufolge beruht der Dor, der
A-Teil dieses Muwassah auf dem folgenden strukturellen Geriist, das die fundamen-
talen Tonstufen des BayatT enthilt:

=

Der Hanat, B-Teil, bringt zunichst eine Quint-Transposition des A-Teils. In den
Takten 11, 12 und 13 sind dasa und das ¢’ hervorgehoben, wobei der Tonraum a—c’

86



durch das b4 halbiert wird. (Vgl. mit dem Tonraum d—f, der auch durch das e
halbiert wird.) Der Takt 14 betont das d' und miindet in das g’, um wieder die Kern-
tone g—f—d hervorzuheben. Das strukturelle Geriist des Hanat-Teils B ist:

S [ - ———

Ich sagte, da die Form dieses Muwassah A B A sei. Genauer gesagt, beruht die
Form auf mosaikartigen Teilen, die ausgestaltete Tonriume, Tonzentren beziehungs-
weise Tonstufen der Magam-Reihe, ihrer Hierarchie entsprechend, hervorheben. Es
wire unmoglich, diesen Muwassah ohne eine Kenntnis der modalen Struktur des
Magam Bayati, zu dem dieser Muwassah gehort, zu analysieren. Der Unterschied
zwischen einer Maqam-Darstellung und einer Komposition desselben Magam liegt
darin, dag bei der Darstellung das Ton-Geriist des Magam systematisch und vollstin-
dig, anhand einer freien rhythmisch-zeitlichen Organisation der Melodielinie reali-
siert wird, wihrend eine Komposition desselben Magam anhand einer feststehen-
den rhythmisch-zeitlichen Gruppierung der Melodie die charakteristischen Tonstu-
fen des Maqam hervorhebt, oft aber nur die wichtigsten.

Der Muwassah ist auch ein feststehender Bestandteil der andalusischen Nuba.
Die Nuba ist das Erbe jener Musiktradition, die im 9. Jahrhundert durch Ziryab von
Bagdad nach Cordoba und Granada kam und danach, im 13.,15.und 17. Jahrhun-
dert nach Nordafrika zurickwanderte. Die andalusische Nuba (Hocharabisch
Nauba) stellt in der heutigen Musiktradition der Araber eine bedeutungsvolle
authentische Musikform der weltlichen Kunstmusik Marokkos, Algeriens und
Tunesiens dar. Ihre musikalische Form besteht aus einer Anzahl von Vokal- und
Instrumentalstiicken — die Vokalteile iberwiegen —, die einem einzigen Magam
angehoren. (Der Begriff Magam wird in Nordafrika auch Tab‘ genannt.) Jeder Teil
der Niiba wird von einer bestimmten rhythmischen Formel begleitet, deren Tempo
wihrend der Auffilhrung in jedem Teil bis auf das Doppelte gesteigert wird. Die
Teile werden nach der Struktur der begleitenden rhythmischen Formel benannt.
Die Marokkanische Nuba, beispielsweise, besteht aus den folgenden 5 Teilen:

1. Basit

2. Qa’im wa nusf
3. Bata’ iht

4. Darg

5. Quddam

Die finf Worter bezeichnen jeweils die in einem Teil herrschende rhythmische
Struktur.

In jedem Teil wird die rhythmische Struktur in drei Phasen entwickelt: Muwassa’
(langsam, , ausgebreitet*‘), Mahzuz (mittlere Geschwindigkeit, ,,eingeengt), Insiraf
(schnell, ,,Abgang®). Diese Entwicklung beziehungsweise die Ausfihrung eines Teils
dauert mindestens 20 Minuten. Sie hingt von der Anzahl der gesungenen San‘a’s
(Unterteilungen) in jedem Hauptteil ab. Unter Umstinden kann die Auffihrung
des Basit linger als eine Stunde dauern. So besteht der Basit-Teil der Niiba des

87



Maya-Tab‘, also im Maya-Maqam (nach den Angaben Bengelloun’s in Basel) aus
einer Bugyah und 9 San‘a’s. Die Bugyah ist ein taktfreies Instrumentalstiick, das
vom Ensemble gespielt wird. Es folgen neun Vokalteile, die durch kurze zwischen-
spielartige Instrumentalpassagen getrennt sind. Jeder der neun Vokalteile wird mit
San‘a bezeichnet und nach Gedichtform, Gattung oder VersfuR benannt: Muwassah
oder Tawsih, Zagal, Ramal. Aus diesen 9 San‘a’s wihlt ein Ensemble dem Anlag ent-
sprechend einige aus. Der Quddam-Teil der Nuba des Tab‘ Maya, der auch 9 San‘a’s
enthilt, beginnt mit einer Bugyah, danach folgt ein Instrumentalstick, Tasiyyi
genannt, dessen Form AR BR CR DR ist. Manche Lieder der Nuba sind dem Solo-
gesang, Insad genannt, gewidmet. Der Gefiihlsgehalt des Maya-Tab‘ der Nuba driickt
die Stimmung des Abends und des Sonnenuntergangs aus.

Versucht man, die hier besprochene ,, modale‘ Struktur in Noten niederzuschrei-
ben, so ist man gezwungen auf das Wesentliche dieser Struktur zu verzichten, nim-
lich auf die rhythmisch-zeitlich frei organisierte melodische Linie und deren
Gefiihlsgehalt. Die europiischen Noten mit der ihnen eigenen Zeitzerlegung sind
nicht geeignet, diese Musik aufzuzeichnen. Die europdische Notenschrift entstand
fiir eine andere Art Musik; sie dient seit dem hohen Mittelalter dem Komponisten
dazu, dem Interpreten vorzuschreiben, was gespielt werden soll.

In der arabischen Musik hingegen sind der Komponist und der Interpret seit dem
Mittelalter ein und dieselbe Person. Will man aber trotzdem diese ,,modale‘‘, nicht-
temperierte Musik in Noten festhalten, gleichviel ob es sich dabei um den Magam
selbst oder um die Komposition eines Magam handelt, so mulf man einen Kompro-
mil suchen und die Gesamtheit der Musik auf ein strukturelles Geriist reduzieren.
Denn eine Phase in der Darstellung eines Magam beruht auf ein und derselben Ton-
ebene beziehungsweise einem Tonraum, der nicht etwa wiederholt, variiert oder
mit Varianten geschmiickt, sondern paraphrasiert wird.

Die Verinderungen des rhythmisch-zeitlich organisierten melodischen Aufbaus
einer Melodiegestalt (a) kann beispielsweise folgendermaBen dargestellt werden”:

7 Das a stammt aus dem ersten Takt des sogenannten Taslim, d. h. Refrains des Samai (ein Samai

ist eine Form der Instrumentalmusik AR B R CR D R, wobei A, B, C und R Gruppierungen
von zehn und D sechs oder neun Zihleinheiten aufweisen) von dem Agypter Ibrahim al-Aryan;
zu horen auf der Schallplatte: Tagsim und Layali: Kairoer Tradition, Philips 6586010 (Unesco
Collection Musical Sources).

88



a—a stellt eine identische Wiederholung dar, was in der traditionellen arabischen
Musik selten vorkommt.

a—a, stellt eine Wiederholung mit wenigen qualitativen und quantitativen
Anderungen dar. Hier spricht man von Varianten.

a—a, stellt eine Wiederholung der Melodiegestalt dar, jedoch im Gegensatz 7u a,
mit vielen Tonhoéhen- und Tondauerverinderungen; die Melodie ist variiert.

a—aj stellt eine vollig neue Melodiegestalt von a dar; wir bezeichnen a; als eine
Paraphrasierung von a. Melodisch im europiischen Sinne ist a3 anders als a, den-
noch besitzen a und a; ein gemeinsames Element, und zwar betonen beide den
Tonraum b—f und konnen als eine Tonebene, Phase oder Tonraum innerhalb der
Realisation eines Magam, also einer modalen Struktur, fungieren.

Wenn wir davon ausgehen, daB die Musik Europas vom 9. bis zum 13. Jahrhun-
dert modal war und dhnliche Ziige besa wie die heute noch lebendige arabische
Musik, ist unsere, beziehungsweise Ziryabs Frage nach den in Noten aufgezeichne-
ten Stiicken dieser Periode verstindlich und berechtigt.

Aus dieser Frage interessiert vor allem folgendes: Warum hat man die Musik
niedergeschrieben? Wer hat das getan? Wire es damals moglich gewesen, alle Details
der modalen Struktur niederzuschreiben, oder hat man die Musik auf ein struktu-
relles Gertist reduziert, das als Gedachtnisstiitze dienen sollte? Sollte die Musik kei-
nen bestimmten Gefiihlsgehalt ausdriicken, oder hat man den Gefiithlsgehalt der
modalen Musik stillschweigend eliminiert, weil man ihn in der Notenschrift nicht
hat wiedergeben kénnen?

Und nun zu zwei Beispielen: Zunichst die Cantiga A madre de Deus. Fiir die Rekon-
struierung dieser Cantiga standen die handschriftliche Quelle sowie die Ubertragung
von Higino Angles zur Verfiigung. Bevor ich aber auf die Aufnahme selbst eingehe,
stellt sich eben die Frage nach der Aufzeichnung: Wer zeichnete das Stiick auf,
beziehungsweise kopierte es fir die Sammlung? Fir wen wurde diese angefertigt
und warum?

Dabei interessiert vor allem die Frage, warum man tberhaupt, und in dieser
Notation, aufgezeichnet hat. In der Regel schreibt man das nieder, was man bewah-
ren oder andern (exakt) weitergeben will. Hat man also die Cantigas in allen Details
geschrieben, um die Notation als Vorlage fiir weitere Auffilhrungen zu verwenden,
oder wurde nur das Skelett der Melodie aufgezeichnet, als Anhaltspunkt und
Gedichtnisstiitze fir den Musiker bei spiteren Auffiihrungen? War der Schreiber

89



der Musiker selbst oder ein Sammler? Da die Sammlung der Cantigas fiir den Hof
Alfonso IX. entstand, handelt es sich um eine Art Kunstmusik, nicht Volksmusik.
Sie setzt eine solide musikalische Ausbildung, Kenntnisse der Musiktheorie und
des Komponierens voraus, was auch die Aufzeichnung in Noten erkliren diirfte.
Aus den Miniaturen und Traktaten dieser Epoche geht nicht hervor, da die Musi-
ker ihre Musik vom Blatt auffiihrten. Daher nehme ich an, daR die Musiker die
Aufzeichnung als Gedichtnisstiitze beniitzten, also nicht Ton fiir Ton so wieder-
gaben, wie es die Aufzeichnung bietet. Wie ja auch die Varianten der altprovenzali-
schen Lyrik nahelegen, im Text eines Gedichtes nur eine mogliche Formulierung
zu sehen. Uberdies handelt es sich hier um eine verbale Kommunikation, bei den
Noten zu den Gedichten hingegen um die Fixierung einer nonverbalen Kommuni-
kation. Das konnte noch mehr Freiheit fiir die Interpretation des Notentextes ein-
rdumen, besser gesagt, bei unseren Versuchen, die Musik wiederzubeleben. Dabei
stellt sich die Frage, wieweit die Notationsmethode der Lieder mit denen der Musik
der damaligen Zeit iibereinstimmt; ob nicht gelehrte Schreiber am Hofe eine geliu-
fige Notationsweise den Melodien anpaflten oder auch umgekehrt: die Aufzeich-
nung vom Notationssystem bestimmen lieBen. Solche Fragen kénnen einen Frei-
raum fir die Rekonstruierung beziehungsweise Verlebendigung der Musik des
12. und 13. Jahrhunderts schaffen. Ein Freiraum, wie er ja auch fiir die neu zu
komponierenden Zwischenpassagen beziehungsweise -spiele oder einleitenden
Improvisationen gilt, solange keine dieser Musik fremden Elemente in die Rekon-
struktion einflieen, wie etwa harmonische oder kontrapunktische Stimmfiihrung,
Zusammenklidnge aus spateren Jahrhunderten und nicht zuletzt auch temperierte
Intervalle.

Und nun zur Aufnahme selbst. Was mir beim Héren der Cantiga als erstes auffiel,
war die chorische Ausfithrung des Textes, obschon doch der Text eindeutig in der
ersten Person singular berichtet: ,,Und deshalb werde ich euch ein herrliches Wun-
der erzihlen ... Allerdings widerspricht die Tatsache, daf der Refrain von einer
Sidnger-Gruppe gesungen wird, nicht dem weiteren Inhalt. Auch wenn die Cantiga,
wie im Manuskript, mit dem Refrain anfingt, miiRte man meines Erachtens die Auf-
fihrung mit der ersten Strophe ,,E de tal com’esta ...* beginnen, und zwar aus einem
inhaltlichen und einem musikalischen Grund: Inhaltlich, weil der Dichter/Singer
sein Gedicht solistisch vortrigt und der Beginn ,,Und deshalb werde ich euch ein
herrliches Wunder erzihlen unmittelbar an die gegebenenfalls auch rezitierte
,,Einfiihrung* anschlie®t: ,,Esta é como Santa Maria ... Von der musikalischen
Struktur der Cantiga her, weil sich der melodische Aufbau des Refrains in der obe-
ren Quinte bewegt, dann den héchsten Ton iberhaupt erreicht und mit dem SchluB3-
ton des Modus endet; im Gegensatz zum melodischen Bau der Strophe, die mit dem
Anfangs- und Schlulfton des Modus beginnt bzw. endet und selbst einen Hohepunkt
erreicht. In der Aufnahme wird zweimal mit Text und Musik der Strophe angefan-
gen,und zwar dann, wenn instrumentale Partien in den Text interpoliert werden. Die
musikalische Form dieser Cantiga dhnelt der des andalusisch-arabischen Muwassah
insofern, als beide das Schema A B A haben, wobei im Muwassah der A-Teil keinen
Refrain darstellt, sondern einen integrierten Teil der musikalischen Struktur. Die

90



Parallele in der Struktur zwischen Muwassah und Cantiga besteht unabhangig davon,
ob man mit dem Refrain oder der Strophe anfingt:

(A)BABA ...
und A BABA ..

Sowohl in der Cantiga als auch im Muwassah sind A und B jeweils mosaikartig aus
kleineren melodischen Elementen aufgebaut, wovon einige in A und B auftreten.
Der B-Teil unterscheidet sich vom A-Teil durch die ,,Modulation*‘, wobei der héchste
Ton des Modus erreicht wird und ein neues Element als Kontrast auftritt, das im
A-Teil nicht erscheint. Die mosaikartige Struktur des Muwassah zeigen die vier
Klammern iiber dem A-Teil des folgenden Beispiels®: A =ab cd.

Muwa¥$$ah Lamma Bada — Text und Melodie: anonym — Wazn: Sama‘T Taqil

Sie finden im B-Teil Entsprechungen, zu denen zwei weitere Elemente hinzutre-
ten: B=aefe f' ¢’ da’,insgesamt also sechs Elemente. — Die mosaikartige struk-
turelle Form des Muwassah findet man auch in anderen arabischen Musikformen
der Kunstmusik vor allem in den Vokalteilen der andalusischen Nuba, also den
Muwassah’s. Anglés verdeutlicht diese mosaikartige Struktur fiir die Cantiga (ohne
es so zu nennen) in einem Schema, das er seiner Ausgabe voranstellt. Das gibt fiir
die Musik im Refrain: a b ¢ d und in der Strophe: ed e d ¢’ f ¢’ d. Insgesamt beste-
hen auch hier sechs Elemente, die wir mit denen des Muwassah vergleichen konnen:

Cantiga: Refrain: abcd Muwassah: A-Teil: ab cd
Strophe: edede’' fc'd BTeil: acfe'f'c'da’

Gerade aus diesen Uberlegungen iiberzeugt mich die Aufnahme. Gliicklich finde ich
insbesondere: (1) Die Interpolation von Instrumentalpassagen innerhalb der Auffiih-
rung. (2) Die ausgezeichneten Zwischenspiele zwischen den Strophen und dem
Refrain. (3) Die Intensivierung des Tempos. (4) Den Taktwechsel zu 4/4. (5) Die
Heterophonie. (6) Die rhythmische Begleitung mit Darabukka und Duff; auch wenn
mich weniger iiberzeugt, daf sie eine Gruppierung von drei Zihlzeiten bietet, wéh-
rend die melodische Struktur sechs Zihlzeiten enthilt; ferner konnte die rhythmi-
sche Begleitung zyklisch und freier verlaufen. (7) Die Anwendung von Musikinstru-
menten, deren Klang denen des 13. Jahrhunderts am nichsten ist. Es bleibt aber
offen, ob das in der Aufnahme angewandte Tonsystem dem des 13. Jahrhunderts
gleicht,

Stﬁamrpt aus denjenigen Sammlungen, die unter Anmerkung 6 aufgefiihrt wurden. Eine voll-
stindige Ubertragung bietet H. H. Touma, Die Musik der Araber, Wilhelmshaven 1975,90—91
(Taschenbiicher zur Musikwissenschaft 37).

91



Weniger iiberzeugend hingegen ist fiir mich die notengetreue Wiedergabe, wie sie
der Ubertragung von Angl¢s entspricht, aber auch das Tonsystem, in dem gesungen
wird.

Ein weiteres Beispiel bietet Reis glorios. — Auffallend bei dieser Aufnahme ist
die freie Interpretation der aufgezeichneten Noten. Die Singerin befreit sich hier
von einer notengetreuen Interpretation, wie sie die Transkription des ,,Wissenschaft-
lers*“ bietet; doch meine ich, sie hitte noch mehr improvisieren kénnen, nimlich
indem sie einige wichtige Worte des Textes durch Wiederholung hervorheben wiirde.
In diesem Sinne koénnte ,,bel companho® oder ,,no dormatz plus* zwei- oder drei-
mal in der Weise wiederholt werden, daB bei jeder Wiederholung eine melodische
Struktur entsteht, die zwischen einer bereits erklungenen, also bekannten, und
einer neuen Struktur schwebt. Solche Wiederholungen kénnen —im Sinne der obi-
gen Uberlegung — entweder Motive und ihre Variierung bieten, oder auch eine freie
Paraphrasierung. So wiren beim Anfangs-Quintsprung folgende Moglichkeiten
denkbar:

A | |
Wiederholung: Fa— } o
o g z .
| |
Variante: § Ay e —
e

Variation: ?;g%l—k#—b}——
Paraphrasierung: %;:—E‘r

i
EEEEmsemy =
iq‘ 5 ;FWF—FTFE‘—‘—
sev ey e flie L

Eine Improvisation, ein Tagsim also, die einem Lied vorangeht, fungiert als eine
vorbereitende Einleitung, die den Gefiihlsgehalt des Magam zum Ausdruck bringt.
Die Auffithrung einer solchen improvisierten Einleitung scheint mir in der modalen
Musik umso notwendiger, als sie auf einem nicht-temperierten Tonsystem beruht.
Die Realisierung von Gefiihlsgehalten und Stimmungen ist am ehesten in der nicht-
temperierten Musik zu verwirklichen; dabei wird die Gefiihlsstimmung eines Magam
allmahlich entwickelt. In der Aufnahme von Reis glorios hingegen scheint mir die
einleitende Improvisation ohne eine entsprechende Disposition zu verlaufen, ohne
daR eine bestimmte Gefiithlsstimmung klanglich aufgebaut wiirde. Das hei3t nicht,
da® die Improvisation eine Variation des Liedes bieten soll, denn das Lied selbst
soll, nachdem ihm durch die vorangegangene Improvisation eine Gefiithlsstimmung
verliechen worden ist, neu, brilliant und im Mittelpunkt erscheinen. Dadurch kann
ein dsthetischer Kontrast zwischen der Improvisation und dem anschliefend gesun-
genen Text erzielt werden. Dieser Kontrast ist dann am stirksten, wenn die Struktur
der Improvisation der des Liedes so fern wie moglich liegt, auch dann, wenn beide
Strukturen derselben Magam-Reihe und der gleichen Gefiihlsstimmung angehoren.
Von der arabischen Musik her gedacht, hitte die Improvisation in der vorliegenden

92



Aufnahme den Anfangston des Modus, die 2., 3. und 4. Stufe zuerst darstellen miis-
sen, vor dem Erklingender 5. Stufe und der Oberoktave des Anfangstons. Die Ober-
oktave hatte der Hohepunkt der Improvisation sein miissen, womit die Improvisa-
tion auch beendet gewesen wire. Die Entwicklung der Improvisation konnte man
in einer graphischen Darstellung folgendermaRen verdeutlichen. (Da der Ton a hier
eine dominierende Stellung einnimmt, ist es ratsam, ihn in der Improvisation nicht
besonders hervorzuheben.)

A

di=F fe=)

Zeit

Um nun diese graphische Darstellung klanglich zu realisieren und eine Gefiihlsstim-
mung zu erlangen, darf die Improvisation weder regelmiRig wiederkehrende Ton-
gruppierungen und Motive noch regelmiRig rhythmisch wiederholte Figuration
aufweisen, sie muf sogar den Puls der Musik verwischen. Die zeitlich-rhythmische
Organisation muf frei verlaufen, wihrend die tonrdumliche Organisation einer vor-
her geplanten Struktur unterliegt.

Der Versuch einer moglichst authentischen Rekonstruierung der Gesinge des 12.
und 13. Jahrhunderts darf nicht die hochartistische Musikform der andalusischen
Nitba mit all ihren Details auRer acht lassen, vor allem die des Muwassah.’

Geht man dagegen davon aus, daf die europdische Musik des 12. und 13. Jahr-
hunderts nichts mit der andalusischen Musik zu tun habe, so sicht man jene Musik

Doch darf die arabische Musik nicht pauschal herangezogen werden. So scheint mir die Ein-
beziehung des dgyptischen Mawwal im Beitrag von Kuckertz schon deshalb fehl am Platz, weil
das aus den 30er Jahren stammende Klangbeispiel nicht vollstindig ist: Schallplatten mit
78 Umdrehungen pro Minute kénnen 3—4 Minuten Musik aufnehmen; ein vollstindiger
Mawwal kann 15—20 Minuten dauern. Das verzerrt den Eindruck.

93



als Teil einer kontinuierlich sich entwickelnden europiischen Kultur. Auch der Weg
zuriick tiber eine Kontinuitdt der europiischen Musik kann Anregungen zur Auf-
fihrungspraxis dieser Musik geben. Aber gab es diese Kontinuitit iiberhaupt? In
jedem Fall war die Musik des 12. und 13. Jahrhunderts in Europa modal konzi-
piert — was immer das im Vergleich mit der arabischen Musik bedeuten mag — und
ihre modale Struktur muf auch heute beachtet werden.

94



	"Was hätte Ziryãb zur heutigen Aufführungspraxis mittelalterlicher Gesänge gesagt..."

