Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens
Herausgeber: [s.n]
Band: 47 (2005)
Artikel: Der Schnitt : ein Essay Uber das Bild Matias Speschas
Autor: Frank, Wolfram
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-550479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-550479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Schnitt

Ein Essay iiber das Bild Matias Speschas

von Wolfram Frank

«Der Vorhang im Tempel zerriss von oben an
nach unten an.» (Matth. 27, 51)

Wie Matias Speschas Bild, Werk angesichts
seines 80.Geburtstages angemessen (ein Wort,
das in diesem Text wiederkehren wird . . .) wiirdi-
gen? Es lagern vor einer Beschreibung dieses
Werkes viele Wegsperren, Aporien — die doppelte
Konnotation dieses Begriffes Be-Schreibung kiin-
digt sie schon an. ..

Und ist nicht iiberhaupt iber Speschas Werk
schon alles gesagt? — Es ist in zahlreichen Katalo-
gen dokumentiert und kunsthistorisch gewiirdigt
worden, am umfassendsten in der Publikation des
Berner Benteli-Verlags anldsslich der grossen Re-
trospektive im Aargauer Kunsthaus im Friihjahr
2000. Wer kunsthistorisch, biographisch, tiber
Techniken, Materialien Speschas, Querverweise
zu anderen Kiinstlern, kunstwissenschaftliche
Vermessungen etc. informiert werden will, sei auf
diese Dokumentationen verwiesen. Die folgenden
Zeilen verstehen sich als Kritik im Sinne der Be-
grifflichkeit Walter Benjamins: «Die Kritik sucht
den Wahrheitsgehalt eines Kunstwerks, der Kom-
mentar seinen Sachgehalt.»

Und was meint «Speschas Bild»? — Speschas
Werk umfasst zahllose Bilder, Skulpturen, Gra-
phik, Zeichnungen, doch sind diese umfasst,
gleichsam gerahmt in einer ungebrochenen Ge-
nealogie seit ihren Anfiangen. Sie werden - wie in

46 >

jedem grossen kiinstlerischen, philosophischen,
musikalischen Werk — von einem Gedanken, einer
Geste bewegt. Speschas Werk hat nie einen
eigentliche Bruch, eine Um- oder Neu-Orientie-
rung erfahren, nie gesucht, allerdings notwen-
dige Kehren aus sich herausgesetzt, deren letzte
etwa um 1970 zu datieren sein mag, als Spescha
auch die Figlirlichkeit der menschlichen Gestalt
in seinen Arbeiten tilgte.

v

«Die Beziehung der Sprache zur Malerei ist eine
unendliche ... Vergeblich spricht man aus, was
man sieht: das, was man sieht, liegt nie in dem,
was man sagt... Man muss die Bilder auf der
einfachen Ebene ihrer Existenz befragen.» (Mi-
chel Foucault, «Die Ordnung der Dinge»)

Zweifellos also klafft ein Abgrund zwischen
Bild und Sprache. Der Kommentar, die Bild-
Beschreibung ist unweigerlich Entwendung der
malerischen Sprache, so wie die Erkldrung stets
eine Art von Beiseite-Schaffen und Aneignung
ist. Wie aber dieser fiir die Kunsthistorik cha-
rakteristischen, nahezu zwanghaften Versuchung
entgehen, das Werk in eine Referenz, ein Ord-
nungssystem zurtickzutragen, es auf «Stilrichtun-
gen» (bei Spescha z.B. «Informel», «Tachismus»,
«abstrakter Expressionismus», «Minimal Art»
etc....) zu beziehen und ihm dadurch gerade das
eigene, nur hier aufbrechende, nicht zu messen-
de, nicht zu vermessende zu nehmen?

vV
«Der Satz ist ein Bild der Wirklichkeit» (Ludwig
Wittgenstein)

So wie das Bild nicht in Sprache aufgehoben
werden kann, kann es aber auch nicht nicht spre-



chen. Auch das Bild besteht aus «Welt>, Struktur,
Sprache. Auch es ist Exegese, Zeugnis von Welt.
Nie kann sich das Bildgeschehen gianzlich von der
Sprache trennen: schon durch den Namen, die
Signatur, den Titel (Angabe der Masse, Materia-
lien etc.) ist es gedffnet zu ihr, gerahmt von Spra-
che; wie umgekehrt die Sprache Bild ist. Gegen-
seitig doppelte Rahmung also: durch das Andere
desselben (Bild-Sprache) und das allen Bildern,
Texten, Tonen etc. noch einmal gemeinsame
«Bild>, den Logos der Welt, als gleichsam voraus-
liegende «Flidche», nun Naht, Stepppunkt,
Schnittpunkt zwischen Wort und Bild.

1979 hat Spescha einen 26-teiligen Linol-
schnitt, alphabeth poétique, entworfen, der eben-
so viele Moglichkeiten der Bildaufteilung zeigt.
Denn auch das Bild, jede Kunst hat Alphabet,
Grammatik, Syntax; auch das Bild denkt, es ist
sein Gedanke. Spescha, der das traditionelle Kon-
zept der Ausstellung tiber die Jahre hinweg mehr
und mehr verworfen hat, hat dies immer betont,
eigens thematisiert, sucht den Betrachter, das Ge-
sprach, die recontre, den «kleinen gemeinsamen
Spaziergang» durch das tableau des Werks. Die-
ses ist wie alle Kiinste eine Stimme im Gesprach
der Welt. Ein solches Gesprédach aber hat immer
schon viele Teilnehmer: jene, mit denen wir ge-
sprochen haben, die zu uns gesprochen ha-
ben...— <£in einziger Tisch fiir Ahnen und Enkel>
(Andrej Tarkowski)

Vi

«Weh dem, der Symbole sieht» (Samuel Beckett)

Dennoch: Wie tber Speschas Bild sprechen,
das in besonderem Masse den Wortern keinen
Einlasswinkel, keine Flache der Projektion, nicht
einmal der Protektion bietet, vielmehr fiir die
Sprache gesperrt, verboten erscheint, wie eine
Landschaft, ein Territorium, das hochstens kate-
goriale, formale Worte zulassen wiirde, solche
des Staunens, der Bewunderung, <Ergriffenheit>
oder umgekehrt der Gleichgiiltigkeit, Ableh-
nung... Speschas Gedanke, Werk gilt, wie es
scheinen mag, zuerst der Form, dem Spiel der
Formen: Jedenfalls keine <humanistische> Male-

rei, kein Mensch, nirgends; keine Zeichen, Spu-
ren von Empirie, Geschichte. — Doch selbst wenn
man von diesen Bildern sagen wiirde, sie seien
«reine Forn, geriete man wieder in eine Aporie,
denn der Begriff der Form ist an den des In-
halts/Gehalts gekniipft, wie die Nacht an den
Tag; ohne ihn wire er sinnlos, er setzt schon je-
ne Trennung, jenen Schnitt voraus, von dem zu
sprechen sein wird. Form ist schon Inhalt, Inhalt
ist nur als Form.

Vil

«Und immer mehr wie ein Schleier kommt mir
meine Sprache vor, den man zerreissen muss, um
an die dahinterliegenden Dinge (oder das da-
hinterliegende Nichts) zu kommen . .. Da wir sie
so mit einem Male nicht ausschiitten konnen,
wollen wir wenigstens nichts versdéumen, was zu
threm Verruf beitragen mag. Ein Loch nach dem
andern in ihr zu bohren, bis das Dahinterkauern-
de, sei es etwas oder nichts, durchzusickern an-
fangt.» (Samuel Beckett)

Aber gerade weil es so schwierig ist, iber die-
se Werke zu sprechen, gerade weil sie dies selbst
zu verwehren scheinen, indem sie offenbar
nichts darstellen als reine Form und Raum; -
nichts reprasentieren, aber selbst untibersehbare
Prisenz sind; — indem sie zwar nichts vorstellen,
aber etwas Erhebliches vorliegt —; gerade da-
durch also, dass sie alle sprachlichen Wege zu
verlegen scheinen, wird deutlich, dass sie am
Konzept, der Herrschaft der Reprdsentation,
dem Problem des Phantasma und seiner Begren-
zung arbeiten. - Sie erinnern, rekurrieren darauf,
dass am Anfang der Geschichte des (abendlandi-
schen) Bildes das Bildverbot steht, wie am — alt-
testamentalischen — Beginn der Welt die Scham
(und die Erkenntnis . ..). Phantasma meint in et-
wa eben Gebilde, Bild. Die Welt ist aber immer
schon und nur Bild (dieser Explikation gilt das
Werk Wittgensteins) —, das heisst fiir den Maler,
den Bildhauer, fiir Speschas Bild: nicht das Bild
gilt es zu erschaffen, sondern seine Bedingungen,
Voraussetzungen, Gesetze, Ordnungen zu erhel-
len; so arbeitet Spescha <in Wahrheit> an der Ab-
tragung des Bildes, der phantasmata. Seine Bil-

- 47



48 =

Doppelseite 48/49: Acryl auf Jute 2003, 270 x 250 cm.



49



der wehren die Sucht, sogar die Moglichkeit ab,
alles auf ein privilegiertes und selbst phantasma-
tisches <Heute> zu beziehen, in die Wahrung der
gangigen lkonen Aktualitdt, <Humanitat>, Inno-
vation etc. einzuschmelzen. Sie verschliessen
sich dem, was man Bedeutung nennt. Denn
selbst das — fiir uns ununterdriickbare — Begeh-
ren nach Bedeutung ist Teil, Ausfluss des phan-
tasmas:

«Die Moderne nédherte sich der Bedeutung als
Wille zur Produktion von Bedeutung, wdhrend
die Antike zur Bedeutung als Verfassung der
Welt gelangt war» Aber: «Haben wir uns dem
Sinn gendhert, entfernt er sich abermals in die
Tiefe des Signifikats.» (Jean-Luc Nancy)

Vil

«Es scheint aber etwas Grossmdchtiges zu sein
und schwer zu fassen, der Topos — das heisst der
Ort-Raum» (Aristoteles)

Die Beharrlichkeit der Kommentatoren Spe-
schas gleicht der Konsistenz von Speschas Bild. -
Durch beinahe alle diese Texte, Katalog-Vor- und
Nachworte geistert der «Raum», das Gespenst
des Raumes, z.B. in Gestalt, Erscheinung von
«Speschas Recherche des Raumes», Speschas
«Rauminterpretationen», «sein Vermogen, einen
Raum mit malerischen Mitteln zu definieren»,
Speschas «Untersuchungen iiber das Verhdltnis
von Korper und umgebenden Raum». Als konnte
es Korper ohne Raum geben. Als sei der Raum
gleichsam Spinozas «causa sui»... D.h., diese
Interpretationen sind notwendig tautologisch. —
Raum ist, wie Kant zeigte, ein unhintergehbares
kategoriales Existenzial, vorgangig jeder mensch-
lichen Erfahrung, diese erst konstituierend.

Das <Wesen> des Raumes aber nennt Heideg-
ger, gegenteilig zur Descartschen und Kantschen
res extensa, «Ausdehnung», das Ein-Rdumen,
Einrdumen der <Leere>. Heidegger sagt dies am
Beispiel des Kruges, dessen «Sinn> die Leere des
Kruges ist, der so das Wasser aufzunehmen ver-
mag:

«Vermutlich ist jedoch die Leere gerade mit
dem Eigentiimlichen des Ortes verschwistert und

50 >

darum kein Fehlen, sondern ein Hervorbrin-
gen». / «Der Ort dffnet jeweils eine Gegend, in-
dem er die Dinge auf das Zusammengehdiren in
thr versammelt.» Das Wesen des Raumes ist also
nicht iiber den physikalischen Raum zu bestim-
men: «Wie aber, wenn die Objektivitdt des objek-
tiven Weltraumes unweigerlich das Korrelat der
Subjektivitdt eines Bewusstseins bleibt, das den
Zeitaltern fremd war. die der europdischen Neu-
zeit vorausgingen?» (Heidegger)

IX

Hingegen zu jener Privilegierung des Raumes
als «Schliissel> zu seinem Werk scheint mir
Speschas Bild am ehesten {iber den Begriff und
die Ur-Geste des Schnittes, der Teilung der Bild-
Sfliche zu fassen, als die grund-legende Urszene
dieses Werkes, Bildes. In dieser Ur-Szene, diesem
einen malerischen, skulpturalen, zeichnerischen
Gedanken sind Leben und Werk notwendig ver-
klammert, jedoch nicht, nie im Sinne einer Kau-
salitit, Erkldrung, sondern im Sinne der aristo-
telischen Entelechie (als das, wohin, woraufhin
alles zugeordnet ist).

Auf die in den Speschas Katalogen aufgefiihr-
te, auf das elementarste verdichtete Biographie
wiirde er am liebsten ganz verzichten; sein Hor-
ror ist, dass die Bilder auf etwas ausserhalb ihrer
selbst zuriickgefiihrt werden: die Biographie, die
Landschaften von Bages, Trun etc. Und tatsidch-
lich ware es unméglich, etwas iiber <sein Leben>
aus ihnen abzulesen, auch nur eine Spur davon
benennen zu konnen; in dieser <Bio-Graphie>
also heisst es: «1941-44 Berufslehre in Trun.» —
Spescha lernte in der dortigen Tuchfabrik die
«Kunst des freihdAndigen Schneiderns», wurde
Abteilungsleiter, bis er sich mit dem Wegzug nach
Zirich ganz fiir die Kunst entschied. -

Schneiderei war einmal ein gefahrlicher Be-
ruf, ein Beruf, in dem manchmal auch Blut fliesst.
Es kostet, wenn man sich verschneidet... auf
diesem uniibersehbaren «realen> und semanti-
schen Terrain (Zu-schnitt, Ab-schnitt, auf-schnei-
den, ab-schneiden...) vor dem Horizont des
Schnitters . ..



Der Schnitt aber ist an das Mass gebunden;
der Schneider nimmt Mass... Durch dieses ist
wiederum eine ganze uniibersichtliche semanti-
sche Topographie aufgerufen, die Frage nach
dem Angemessenen, Vermessenen, Gemdssen,
nach dem rechten Mass, also dem Rechten, der
Gerechtigkeit, bis hin zum goldenen Schnitt, je-
ner lkone, dem Urbild der Massgabe von Archi-
tektur und Malerei.

X

«Es sind Rdume in den Rdumen...» (Eugene lo-
nesco, «Die Reise zu den Toten»)

Wenn die Welt auch iiber einen «Urknall> ent-
standen sein mag, so war dies jedenfalls der
<bedeutendste Einschnitt>... Welt entsteht erst
durch Teilung. Und man kann die ganze alttesta-
mentalische Genesis als Schnitt, Folge von sol-
chen Scheidungen, Schnitten lesen: «Und Gott
schied das Licht von der Finsternis.» (Gen.1,4)/
«Und er schuf sie als Mann und Frau» (1, 27; das
Eine als Zwei...). Der Schnitt teilt (daher galt
die «Zwei» noch bei Origines als das Bose). Dann
der Einschnitt, Riss des Siinden-Falls-, offenbar
ebenso eine erste Teilung, gedoubelt in ihrer

Ausstellung Salle Gustave Fayet Sérignan, 2003.

dunklen Gewalt von Kains Tat an Abel, dem ers-
ten Brudermord am ersten Bruder... Aber Riss
heisst auch «ritzen>, <Furchenziehen>, «die Aus-
saat bereiten>. Welt, Mensch, Geschichte, das gan-
ze irdische Figurenspiel, die Spiele des Schnitts
entstehen mit, durch, in solchem Riss, in dem -
potentiell — alle weiteren Schnitte bereits gesetzt
sind — Der Begriff des Falles aber ist an den der
Erlosung, des verlorenen und wiedergefundenen
Paradieses gebunden wie umgekehrt. Er erzeugt
einen Bruch, der nicht mehr heilbar scheint, der
endlos in sich und ebenso luxurits wie von letzter
Dramatik ist. Denn der Schnitt, der Riss, sind
auch der Ort der Wunde, des Eindringens wie des
Ausflusses zugleich (und die Naht das Seil, auf
dem der Maler tanzt. . .). Zugleich zeigt jene Naht,
dass die Teilung heilbar sein wird, schon geheilt
sein wird, denn die Wunde, die Differenz, der
Streit, der Unter-Schied sind auch der Ort der Hei-
lung. Der Schnitt hebt also die Einheit nicht auf,
aber Einheit ist nur im Modus der Teilung.

Zugleich steht am Anfang aller monotheisti-
schen religio die Beschneidung — Bescheidung
des Geschlechts und der Herzen (Paulus und lan-
ge zuvor schon im Deuteronomium). Und alles,
was so entsteht, ist zweischneidig... Das Mass

< 51



52

Acryl auf Jute 2003, 150 182 cm.



Acryl auf Jute 2003, 141x171,5¢cm.



des Schnitts aber ist an die Scham gebunden,
welche nach dem Tuch, dem Kleid verlangt, dem
ersten Ding, dem Kleid, das seitdem mit der
Nacktheit spielt.

Xl

«Das Zelt (der Geselzestafeln) darf keine frem-
den Giste haben» (Talmud)

So entsteht durch den Schnitt auch das Bild,
die Moglichkeit des Bildes, seine Ent-Faltung, sei-
ne Falten, mogliche Faltenwiirfe ... Es ist diese
Logik, der Speschas Bild zu folgen scheint...
Als wire die Welt, der Logos ihr Vor-Bild, ihr
Bau. Denn in dieser Geste des Schnitts sind in
Speschas Bild alle weiteren Gesten, Teilungen,
Auf-teilungen enthalten: Doppelung, Multipli-
kation, Umkehrung, Spiegelung, Ausdehnung,
Brechung... Die Farbe aber doubelt diese Tei-
lung, wie diese — im Bild - ein double des Rah-
mens ist.

Die Leinwand, Fliche, auf der dies geschieht,
ist wie die leere Biihne, die <Welt> (Spinozas
«Substanz», Hegels «absoluter Geist», Heideg-
gers «Sein»...), Fille und Leere in einem; Welt
vor ihrem Beginn und nach ihrem Ende; nicht
Abwesenheit von Bewegung, sondern ihre Ver-
sammlung. Kandinsky sprach vom «Atmen der
Fldche, das jeder Kiinstler empfindet.» Nicht also
gilt es, irgendetwas auf diese Flache, die immer
schon zugeschnittene Leinwand aufzutragen; es
gibt bei Spescha keine Fliache, Biihne als beliebi-
ge Disposition, vielmehr geschieht etwas mit die-
ser Fldche selbst... Dieses Geschehen ist zu-
gleich der malerische Eingriff, auf dessen Rein-
heit, Logik, Genauigkeit Spescha besteht, auf
dem die Verantwortung des Kiinstlers liegt, die
notwendig auch Mitteilung und Deutung ist. Die
Gesetze, die fiir das Bild gelten, sind die gleichen
wie in aller Kunst: Zusammenhang, Fasslichkeit:
«Zusammenhang im Dienste der Fasslichkeit der
Gedanken» (Anton Webern, «Der Weg zur neuen
Musik», 1932). — «Kunst muss diktatorisch sein»
... Dieser Imperativ Speschas kursierte lange un-
ter uns, wir hatten ihn uns zu eigen gemacht, zu
eigen zu machen versucht. ..

o4 >

Xl

«Das widereinander Strebende zusammen-
gehend, aus dem auseinander Gehenden die
schénste Fiigung» (Heraklit)

Die strukturale Koinzidenz von Speschas Bild
z.B. zur griechischen Tragddie (Aischylos, Sopho-
kles, Euripides) ist uniibersehbar: Die Tragddie
beginnt mit 7eilung, einem ersten Schnitt, indem
ein Chorist, Sprecher dem urspriinglich allein
agierenden, singenden, rezitierenden Chor ge-
gentiibergestellt wird. Schliesslich ein zweiter, der
nun wiederum im Dialog, Unter-Schied, Wider-
Spruch zum ersten stehen kann. Beide konnen
zudem (durch Masken hindurch) mehrere Perso-
nen darstellen. Das Schauspiel, die Tragodie be-
ginnt. Sophokles fiigte einen dritten Schauspieler
hinzu. Diese oikonomia, oikonomia einer #us-
sersten Sparsamkeit, wurde nicht mehr iiber-
schritten. Ihr entspricht — gleichsam in der Hori-
zontalen — die Logik der Struktur der Tragodie:
Prolog, Parodos, Epeiseidon, Stasimon, Kommos
etc. Und durch die ganze Tragodie hindurch blieb
der Chor gleichsam die haltende Flidche; derjeni-
ge, der wie Nietzsche sagte, die Figuren aus sich
hinausstellt - Haltende Fliche wie die Leinwand.

Und ebenso wie die Tragodie, die die Hand-
lung nicht zeigt, sondern umgeht, indem sie diese
in den Botenbericht und seine imagindren Riume
verlegt, vermeidet Spescha die direkte «Geschich-
te>. Und wie die Tragddie, die den Streit, die Anti-
nomie, das Tragische als conditio der Existenz
anerkennt und das Urteil vermeidet, kennt auch
Speschas Bild keinen Finitismus, diese andere
Versuchung abendlidndischer «Welt-Anschauungy.

Xl

«Der Andere ist hoher als ich.» (Emmanuel Lévi-
nas)

Der Schnitt, Unter-Schied geschieht zunédchst —
auch in Speschas Bild - als Vertikale, auch wenn
die Horizontale dann im Ganzen {iberwiegen
mag: weil sie, wie Holderlins «Blitz», von <oben>
kommt, wihrend in der Horizontalen das Gottes-
verhéltnis nicht vorstellbar ist. Kafka sagte: «Die



Gnade ist das Gesetz der herabsteigenden Bewe-
gung». Die Horizontale dagegen mag als die Welt
erscheinen, in der sich der Mensch nun einrich-
tet, wohnt... sie wird zu jenem Horizont, jener
Grenzlinie, die nunmehr seinen Horizont bildet,
sie wird zur Vermessung von Himmel und Erde:
«Immer aber Liebes, gehet die Erd’ und der Him-

mel halt» (Holderlin)

XIvV

Eine der schonsten Wiirdigungen Speschas ist
jene des Basler Schriftstellers und Kunstkritikers
Tadeus Pfeifer im Katalog zur ersten Ausstellung
1992 im Lieu d’art contemporain in Hameau du
Lac, unweit von Narbonne und Bages, wo Spe-
scha arbeitet und lebt. Sie enthilt auch jenen un-
glaublichen Satz Speschas, ein Unikat in einer
von unentwegtem Gemurmel und Rauschen er-
fiillten Landschaft der Kunst, in der alles gesagt
zu sein scheint: «Alles was schon ist, was Freude
macht, sogar das Emotionale, muss man weglas-
sen.» — Verweigerung des Genusses, des Erleb-
nisses also — Durchstreichung all jener Ikonen
der Aesthetik seit Kant.

Warum aber erzeugen viele Werke Speschas
dennoch Schonheit, diese unabweisbare Empfin-
dung von Schonheit: trotz dieser Verbannung jeg-
licher Intention auf Reiz, Emotion (trotz der Ver-
meidung schoner Farben...)? Wie kommt das
Licht in sie? Die Spiele des Lichts? Die Geste
einer zarten Berithrung?

Es ist hier die Aesthetik Walter Benjamins zu
erinnern: «/m Ausdruckslosen erscheint die er-
habene Gewalt des Wahren.» In der Vermeidung
der Intention des Ausdrucks, der Expression,
der Uberredung, des Kalkiils... Benjamin, der
das «Erhabene» dem «Schénen» entgegenstellt,
spricht von der notwendigen «Mortification»,
der Mortifikation jener Schonheit des Scheins,
die seit Kant als Bedingung des Kunstwerks gilt.

XV

Wie sehr aber Lichtung die geheime Teleolo-
gie, von Speschas Bild ist, gleichsam vielleicht ihr

Wahrheitsgehalt, zeigte die zweite grosse drei-
monatige Rauminstallation, der Lieu de recontres
de Matias Spescha in Hameau du Lac im Som-
mer 2001. Als der Besucher durch die schmale
Holztiire die grosse Halle betrat, stiess er zu-
nachst jah, unvorbereitet auf einen aus massiven
Steinen errichteten schwarzen Kubus, der vor
ihm aufstieg wie eine abweisende, uniiberschreit-
bare Grenze. Als der Betrachter dann, gleichsam
geleitet von zwei kleineren Objekten (die Spescha
selbst spielerisch die «Sphinx» bzw. die «Hiiter
des Gesetzes» nannte), diese monolithische
Black-Box umschritt, stiess er — ebenso jih und
unvermutet — auf der gegeniiberliegenden Seite
auf einen kleinen Eingang. Diesen betretend,
fand er sich nach kaum 2 bis 3 Metern in einem
kleinen, mit sanften Linien konturierten, voll-
kommen ausgemalten Raum (Spescha nannte ihn
die «Kapelle» ...), in weiss-weissesten Farben.
Nie vielleicht war so fithlbar, was Licht ist.

Was hier, in diesem schwarzen Stein, in die-
sem Licht, Bild geworden war, die Umkehrung
des Anderen als Desselben, der <Identitit der
Nichtidentitdt mit der Identitdt> war wie ein un-
endliches Versprechen, blendende Verheissung:
dass sie sich gegenseitig halten, bedingen, um-
klammern — die Dunkelheit und das Licht, Physik
und Metaphysik, Himmel und Erde. ..

(o)
(@)



Ausstellung Galerie Jacques Girard in Toulouse 2003.

56 >



ANNOTATIONEN

Zul

Und wie danken? Fur fast alle jungeren
Kiinstler Graubiindens ist Matias Spescha zu
einer selbst massgebenden Gestalt geworden.
Viele waren Gast in seinem 1995 errichteten Gas-
te-Atelier in Peyriac, dem Nachbardorf von Ba-
ges. Seltene Gastfreundschaft, von Spescha ohne
jeden Aufhebens gewahrt. ..

Zu VIl

Der Schnitt schafft Raum und Zeit, als das an-
dere desselben, denn er ist selbst nur in Zeit, ein
zeitliches Moment — so konnte man in Blick auf
Speschas Werk ebenso gut von Zeit, <Zeit-Male-
rei> sprechen ... — Warum aber spricht niemand
iiber die Zeit in Speschas Werken? — Weil sie
nicht zu sehen ist? — Ein Bild scheint keine Zeit zu
haben. Doch ist das Bild, die Skulptur, gebarte
Zeit, «Raffung der Zeit in threr Stilllequng» (Ben-
jamin). — So skandieren, errichten die Linien Spe-
schas, zugleich mit Rdumlichkeit Zeitlichkeit,
gleichsam in Meister Ekkehardts «Nu» ...

ZulX

Und es ist so schwierig, nicht dariiber zu spre-
chen, nicht die Landschaften von Trun und Bages
zu erinnern, den Berg und das Meer, ihre Ruhe,
ihr Drama, ihre Abgeschiedenheiten . .. Niemand,
der dort war, wird den sanften Vogelflug iiber dem
abendlichen Etang — wie ein Ausgleiten - in der
langsam sich entziehenden Sonne vergessen, die
Sturzfliige der schreienden Méwen in der kalten
Morgensonne, in dieser nicht nur von Meer, Erde
und Himmel, sondern auch einem unvergleichba-
ren kulturellen Erbe (Oczitannien, die Katharer,
die Narbonensische Kultur der Kabbala, der ro-
mischen «Via Domitiana> der Templer...) gesit-
tigten Landschaft.

ZuX

Das monochrome Bild ist keine Widerlegung;
es stellt, kann nie das Ganze, Eine, Einheit vor-

darstellen, sondern gleichsam lediglich einen
ausgedehnten Moment; auch das monochrome
Bild ist an den Rahmen, den Aus-Schnitt des
Rahmens gebunden. Von Einheit konnen wir
nichts erzihlen.

So wie der Schnitt das Tuch, eine Fliche, vo-
raussetzt; so ist das Bild an den Rahmen als erste
und wesentliche Bestimmung gebunden, den Aus-
Schnitt, Grundriss. .. Der Maler hat es nicht nur
mit der leeren Leinwand zu tun, sondern zu-
nichst mit deren Umrandung, da, wo das Bild an
die Welt stosst, wo die Welt an das Bild stosst. . .

Zu XII

Zwar darf man den Maler nicht fragen, denn
er hat in seinem Bild ja immer schon geantwor-
tet. Aber — mit Skrupeln — sei aus einem der im-
mer reichen Gespriache mit Spescha ein Augen-
blick wiedergegeben, in dem er etwa folgendes
sagte:

<Wir wissen ja nicht, noch nicht, was die Kunst
ist... Sie ist vielleicht irgendetwas wie ein ferner
Monolith ... Man muss also immer weilergehen, su-
chen, danach, was die Kunst in Auftrag gibt. Man ver-
sucht innerhalb seines Registers stets einen Schritt
weiterzugehen, dieser Aufgabe nachzugehen... Bei
Giotlo, Cézanne kann man Mass nehmen, fiir diese
Aufgabe, dieses Ziel. .. Das Bild selbst muss eine Ba-
lance zwischen Bild und <Geschichte> haben. Es gibt
planbare Momente (z.B. Gegeniiberstellungen, Durch-
blicke, Massvarianten von links und rechts etc.), aber
ebenso nicht planbare, sozusagen autonome, magische
Momente des Bildes, des Geheimnisses selbst, aber
diese sind seltener ... —In diesem Gesprdch ldsst Spe-
scha auch ausdriicklich die Assoziation zu Kubricks
schwarzem Monolith in «Odyssee 2001» zu, themati-
siert den «Siindenfall» der Genesis . ..

Bekanntlich verwendet Spescha nur oder bei-
nahe nur die Farben Weiss-Schwarz-Grau-Braun
(Ocker). — Auch hier in Bezug auf das Licht, die
Farbe ist die Scheidung, der Schnitt die alles ini-
tiierende Urgeste, im gleichen Augenblick wie
der Raum: «Gott schied das Licht von der Fins-
ternis und nannte das Licht Tag und die Finster-
nis Nacht.» Der Schnitt ist Schopfung... Grau,
die diskriminierteste Farbe, die geringste, ist bei
Spescha die privilegierteste... Aber vergleiche

o7



dazu Hegel («Phidnomenologie des Geistes»):
«Das Absolute ist eine Nacht und das Licht jiin-
ger als sie.»

Zu XIlI

«Gemdss der Ordnung der Natur» (wie es in
einem bei Foucault zitierten Text heisst) schrei-
ben Inder, Chinesen, Japaner... von oben nach
unten. Auch die Skulptur, die Stele als ihre Ur-
Form, ist eine vertikale Bewegung. Im Theater
teilt sich der Vorhang oder er fihrt in der Verti-
kalen nach oben. - Himmelfahrt, Sinai: der Berg
des Empfangs der Gesetze, das Gericht, Kafkas
«Vor dem Gesetz» — Chiffren der Vertikalitit.

Zu XIV

Ein ganz personlicher und so angemessener
Zugang bleibt jener seines viel zu frith gestorbe-
nen Neffen Flurin Spescha im Katalog der Aarau-
er Retrospektive: «Du ziindest dir eine Zigarette
an und ldsst der Leinwand Zeit. Mehr und mehr
zeigt sich die Linie - Signal der Trennung und
Verbindung — als Figur der Transzendenz.»

Wichtigste Werk-Kataloge
und Literatur zu Matias Spescha

Matias Spescha. Couloir Peint 19. Biennale von Sao
Paulo 1987. Mit Texten von B.Stutzer und F.Spe-
scha. Officefédéral de la culture (ed.). Berne 1987.

Katalog L.A.C. Lieu d’Art Contemporain, Sigean 1993.
47 Seiten, 31 Abbildungen. Texte von Edith Jud und
Tadeus Pfeifer.

Matias Spescha. Plastiken 1979-1989. Kunstmuseum
Winterthur (Hrsg.), erschienen zur Ausstellung vom
28.1.-18.3.1990. Mit einem Vorwort von R.Koella
und Edith Jud. Winterthur 1990.

Matias Spescha. Die Druckgraphik 1953-1992, Ka-
talog mit einem Text von Beat Stutzer und dem
Werkverzeichnis von Hans Eggenberger, Biindner
Kunstmuseum, Chur 1993.

Matias Spescha. Publikation anlisslich der Retrospek-
tive im Aargauer Kunsthaus Aarau vom 29. Januar
bis 12.Miédrz 2000. Benteli-Verlags AG Wabern-
Bern, 264 Seiten. Mit Texten von Matthias Frehner,
Flurin Spescha, Beat Stutzer, Beat Wismer.

Matias Spescha LAC. Katalog anlidsslich der «Lieu
de recontres de Matias Spescha», Benteli-Verlag,

58 >

2002. 44 Seiten. Mit Texten von Benedikt Loderer,
Mathias Frehner, Daniele Bégard.

Weitere Literatur

Bolz, Norbert; Willem van Reijen. Walter Benjamin.
Reihe Campus. Einfithrungen. Frankfurt 1991.
Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archi-
ologie der Humanwissenschaften. Frankfurt 1971.

Frank, Wolfram: angelica/zarte Seele. Ein Essay tiber
die Malerin Angelika Kauffmann. Chur 1999.

Heidegger, Martin: Die Kunst und der Raum. St. Gallen:
Erker 1969.

Rathjen, Friedhelm: Beckett zur Einflihrung, Hamburg
1995.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus.
Logisch-philosophische Abhandlung. Frankfurt
1963.

Fotonachweis

Bernard Delorme
Iris Saner
Matias Spescha



	Der Schnitt : ein Essay über das Bild Matias Speschas

