
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 47 (2005)

Artikel: Der Schnitt : ein Essay über das Bild Matias Speschas

Autor: Frank, Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schnitt
Ein Essay über das Bild Matias Speschas

von Wolfram Frank

«Der Vorhang im Tempel zerriss von oben an
nach unten an.» (Matth. 27, 51)

I

Wie Matias Speschas Bild, Werk angesichts
seines 80. Geburtstages angemessen (ein Wort,
das in diesem Text wiederkehren wird würdigen?

Es lagern vor einer Beschreibung dieses
Werkes viele Wegsperren, Aporien - die doppelte
Konnotation dieses Begriffes Be-Schreibung kündigt

sie schon an

II

Und ist nicht überhaupt über Speschas Werk
schon alles gesagt? - Es ist in zahlreichen Katalogen

dokumentiert und kunsthistorisch gewürdigt
worden, am umfassendsten in der Publikation des

Berner Benteli-Verlags anlässlich der grossen
Retrospektive im Aargauer Kunsthaus im Frühjahr
2000. Wer kunsthistorisch, biographisch, über
Techniken, Materialien Speschas, Querverweise
zu anderen Künstlern, kunstwissenschaftliche
Vermessungen etc. informiert werden will, sei auf
diese Dokumentationen verwiesen. Die folgenden
Zeilen verstehen sich als Kritik im Sinne der
Begrifflichkeit Walter Benjamins: «Die Kritik sucht
den Wahrheitsgehalt eines Kunstwerks, der
Kommentar seinen Sachgehalt.»

III

Und was meint «Speschas Bild»? - Speschas
Werk umfasst zahllose Bilder, Skulpturen,
Graphik, Zeichnungen, doch sind diese umfasst,
gleichsam gerahmt in einer ungebrochenen
Genealogie seit ihren Anfängen. Sie werden - wie in

jedem grossen künstlerischen, philosophischen,
musikalischen Werk - von einem Gedanken, einer
Geste bewegt. Speschas Werk hat nie einen

eigentliche Bruch, eine Um- oder Neu-Orientie-

rung erfahren, nie gesucht, allerdings notwendige

Kehren aus sich herausgesetzt, deren letzte

etwa um 1970 zu datieren sein mag, als Spescha
auch die Figürlichkeit der menschlichen Gestalt
in seinen Arbeiten tilgte.

IV

«Die Beziehung der Sprache zur Malerei ist eine
unendliche... Vergeblich spricht man aus, was
man sieht: das, was man sieht, liegt nie in dem,

was man sagt... Man muss die Bilder auf der

einfachen Ebene ihrer Existenz befragen.»
(Michel Foucault, «Die Ordnung der Dinge»)

Zweifellos also klafft ein Abgrund zwischen
Bild und Sprache. Der Kommentar, die Bild-

Beschreibung ist unweigerlich Entwendung der
malerischen Sprache, so wie die Erklärung stets
eine Art von Beiseite-Schaffen und Aneignung
ist. Wie aber dieser für die Kunsthistorik
charakteristischen, nahezu zwanghaften Versuchung
entgehen, das Werk in eine Referenz, ein
Ordnungssystem zurückzutragen, es auf «Stilrichtungen»

(bei Spescha z.B. «Informel», «Tachismus»,
«abstrakter Expressionismus», «Minimal Art»
etc....) zu beziehen und ihm dadurch gerade das

eigene, nur hier aufbrechende, nicht zu messende,

nicht zu vermessende zu nehmen?

V

«Der Satz ist ein Bild der Wirklichkeit» (Ludwig
Wittgenstein)

So wie das Bild nicht in Sprache aufgehoben
werden kann, kann es aber auch nicht nicht spre-

46 >



chen. Auch das Bild besteht aus <Welt>, Struktur,
Sprache. Auch es ist Exegese, Zeugnis von Welt.
Nie kann sich das Bildgeschehen gänzlich von der

Sprache trennen: schon durch den Namen, die

Signatur, den Titel (Angabe der Masse, Materialien

etc.) ist es geöffnet zu ihr, gerahmt von Sprache;

wie umgekehrt die Sprache Bild ist. Gegenseitig

doppelte Rahmung also: durch das Andere
desselben (Bild-Sprache) und das allen Bildern,
Texten, Tönen etc. noch einmal gemeinsame
<Bild>, den Logos der Welt, als gleichsam
vorausliegende «Fläche», nun Naht, Stepppunkt,
Schnittpunkt zwischen Wort und Bild.

1979 hat Spescha einen 26-teiligen
Linolschnitt, alphabeth poetique, entworfen, der ebenso

viele Möglichkeiten der Bildaufteilung zeigt.
Denn auch das Bild, jede Kunst hat Alphabet,
Grammatik, Syntax; auch das Bild denkt, es ist
sein Gedanke. Spescha, der das traditionelle Konzept

der Ausstellung über die Jahre hinweg mehr
und mehr verworfen hat, hat dies immer betont,
eigens thematisiert, sucht den Betrachter, das

Gespräch, die recontre, den «kleinen gemeinsamen
Spaziergang» durch das tableau des Werks. Dieses

ist wie alle Künste eine Stimme im Gespräch
der Welt. Ein solches Gespräch aber hat immer
schon viele Teilnehmer: jene, mit denen wir
gesprochen haben, die zu uns gesprochen
haben - <Ein einziger Tisch für Ahnen und Enkeb

(Andrej Tarkowski)

VI

«Weh dem, der Symbole sieht» (Samuel Beckett)

Dennoch: Wie über Speschas Bild sprechen,
das in besonderem Masse den Wörtern keinen
Einlasswinkel, keine Fläche der Projektion, nicht
einmal der Protektion bietet, vielmehr für die

Sprache gesperrt, verboten erscheint, wie eine
Landschaft, ein Territorium, das höchstens kate-

goriale, formale Worte zulassen würde, solche
des Staunens, der Bewunderung, (Ergriffenheit)
oder umgekehrt der Gleichgültigkeit, Ablehnung

Speschas Gedanke, Werk gilt, wie es

scheinen mag, zuerst der Form, dem Spiel der
Formen: Jedenfalls keine (humanistische) Male¬

rei, kein Mensch, nirgends; keine Zeichen, Spuren

von Empirie, Geschichte. - Doch selbst wenn
man von diesen Bildern sagen würde, sie seien

(reine Form), geriete man wieder in eine Aporie,
denn der Begriff der Form ist an den des

Inhalts/Gehalts geknüpft, wie die Nacht an den

Jag; ohne ihn wäre er sinnlos, er setzt schon jene

J'rennung, jenen Schnitt voraus, von dem zu

sprechen sein wird. Form ist schon Inhalt, Inhalt
ist nur als Form.

VII

«Und immer mehr wie ein Schleier kommt mir
meine Sprache vor, den man zerreissen muss, um

an die dahinterliegenden Dinge (oder das da-

hinterliegende Nichts) zu kommen... Da wir sie

so mit einem Male nicht ausschütten können,
wollen wir wenigstens nichts versäumen, was zu
ihrem Verruf beitragen mag. Ein Loch nach dem

andern in ihr zu bohren, bis das Dahinterkauern-
de, sei es etwas oder nichts, durchzusickern
anfängt.» (Samuel Beckett)

Aber gerade weil es so schwierig ist, über diese

Werke zu sprechen, gerade weil sie dies selbst

zu verwehren scheinen, indem sie offenbar
nichts darstellen als reine Form und Raum; -
nichts repräsentieren, aber selbst unübersehbare
Präsenz sind; - indem sie zwar nichts vorstellen,
aber etwas Erhebliches vorliegt -; gerade
dadurch also, dass sie alle sprachlichen Wege zu

verlegen scheinen, wird deutlich, dass sie am

Konzept, der Herrschaft der Repräsentation,
dem Problem des Phantasma und seiner Begrenzung

arbeiten. - Sie erinnern, rekurrieren darauf,
dass am Anfang der Geschichte des (abendländischen)

Bildes das Bildverbot steht, wie am - alt-
testamentalischen - Beginn der Welt die Scham

(und die Erkenntnis Phantasma meint in
etwa eben Gebilde, Bild. Die Welt ist aber immer
schon und nur Bild (dieser Explikation gilt das

Werk Wittgensteins) -, das heisst für den Maler,

den Bildhauer, für Speschas Bild: nicht das Bild

gilt es zu erschaffen, sondern seine Bedingungen,
Voraussetzungen, Gesetze, Ordnungen zu erhellen;

so arbeitet Spescha (in Wahrheit) an der

Abtragung des Bildes, der phantasmata. Seine Bil-

< 47



Doppelseite 48/49: Acryl auf Jute 2003,270 x 250 cm.

48 > Kunst



»

49



der wehren die Sucht, sogar die Möglichkeit ab,

alles auf ein privilegiertes und selbst phantasma-
tisches <Heute> zu beziehen, in die Währung der

gängigen Ikonen Aktualität, <Humanität),
Innovation etc. einzuschmelzen. Sie verschliessen
sich dem, was man Bedeutung nennt. Denn
selbst das - für uns ununterdrückbare - Begehren

nach Bedeutung ist Teil, Ausfluss des
Phantasmas:

«Die Moderne näherte sich der Bedeutung als
Wille zur Produktion von Bedeutung, während
die Antike zur Bedeutung als Verfassung der
Welt gelangt war.» Aber: «Haben wir uns dem
Sinn genähert, entfernt er sich abermals in die
Tiefe des Signifikats.» (Jean-Luc Nancy)

VIII

«Es scheint aber etwas Grossmächtiges zu sein
und schwer zu fassen, der Topos - das heisst der
Ort-Raum» (Aristoteles)

Die Beharrlichkeit der Kommentatoren Spe-
schas gleicht der Konsistenz von Speschas Bild. -
Durch beinahe alle diese Texte, Katalog-Vor- und
Nachworte geistert der «Raum», das Gespenst
des Raumes, z.B. in Gestalt, Erscheinung von
«Speschas Recherche des Raumes», Speschas

«Rauminterpretationen», «sein Vermögen, einen
Raum mit malerischen Mitteln zu definieren»,
Speschas «Untersuchungen über das Verhältnis
von Körper und umgebenden Raum». Als könnte
es Körper ohne Raum geben. Als sei der Raum
gleichsam Spinozas «causa sui»... D.h., diese

Interpretationen sind notwendig tautologisch. -
Raum ist, wie Kant zeigte, ein unhintergehbares
kategoriales Existenzial, vorgängig jeder menschlichen

Erfahrung, diese erst konstituierend.

Das <Wesen> des Raumes aber nennt Heidegger,

gegenteilig zur Descartschen und Kantschen
res extensa, «Ausdehnung», das Ein-Räumen,
Einräumen der <Leere>. Heidegger sagt dies am
Beispiel des Kruges, dessen <Sinn> die Leere des

Kruges ist, der so das Wasser aufzunehmen
vermag:

«Vermutlich ist jedoch die Leere gerade mit
dem Eigentümlichen des Ortes verschwistert und

darum kein Fehlen, sondern ein Hervorbringen».

/ «Der Ort öffnet jeweils eine Gegend,
indem er die Dinge auf das Zusammengehören in
ihr versammelt.» Das Wesen des Raumes ist also

nicht über den physikalischen Raum zu bestimmen:

«Wie aber, wenn die Objektivität des objektiven

Weltraumes unweigerlich das Korrelat der
Subjektivität eines Bewusstseins bleibt, das den

Zeitaltern fremd war, die der europäischen Neuzeit

vorausgingen?» (Heidegger)

IX

Hingegen zu jener Privilegierung des Raumes
als <Schlüssel> zu seinem Werk scheint mir
Speschas Bild am ehesten über den Begriff und
die Ur-Geste des Schnittes, der Teilung der

Bildfläche zu fassen, als die grund-legende Urszene
dieses Werkes, Bildes. In dieser Ur-Szene, diesem
einen malerischen, skulpturalen, zeichnerischen
Gedanken sind Leben und Werk notwendig
verklammert, jedoch nicht, nie im Sinne einer
Kausalität, Erklärung, sondern im Sinne der
aristotelischen Entelechie (als das, wohin, woraufhin
alles zugeordnet ist).

Auf die in den Speschas Katalogen aufgeführte,

auf das elementarste verdichtete Biographie
würde er am liebsten ganz verzichten; sein Horror

ist, dass die Bilder auf etwas ausserhalb ihrer
selbst zurückgeführt werden: die Biographie, die
Landschaften von Bages, Trun etc. Und tatsächlich

wäre es unmöglich, etwas über <sein Lebern

aus ihnen abzulesen, auch nur eine Spur davon
benennen zu können; in dieser <Bio-Graphie>
also heisst es: «1941-44 Berufslehre in Trun.» -
Spescha lernte in der dortigen Tuchfabrik die
«Kunst, des freihändigen Schneiderns», wurde
Abteilungsleiter, bis er sich mit dem Wegzug nach
Zürich ganz für die Kunst entschied. -

Schneiderei war einmal ein gefährlicher
Beruf, ein Beruf, in dem manchmal auch Blut fliesst.
Es kostet, wenn man sich verschneidet... auf
diesem unübersehbaren <realen> und semantischen

Terrain (Zu-schnitt, Ab-schnitt, aufschneiden,

abschneiden...) vor dem Horizont des

Schnitters...

50 >



Der Schnitt aber ist an das Mass gebunden;
der Schneider nimmt Mass... Durch dieses ist
wiederum eine ganze unübersichtliche semantische

Topographie aufgerufen, die Frage nach
dem Angemessenen, Vermessenen, Gemässen,

nach dem rechten Mass, also dem Rechten, der

Gerechtigkeit, bis hin zum goldenen Schnitt,
jener Ikone, dem Urbild der Massgabe von Architektur

und Malerei.

X

«Es sind Räume in den Räumen...» (Eugene Io-
nesco, «Die Reise zu den Toten»)

Wenn die Welt auch über einen <Urknall>

entstanden sein mag, so war dies jedenfalls der
bedeutendste Einschnitt)... Welt entsteht erst
durch Teilung. Und man kann die ganze alttesta-
mentalische Genesis als Schnitt, Folge von
solchen Scheidungen, Schnitten lesen: «Und Gott
schied das Licht von der Finsternis.» (Gen. 1,4)/
«Und er schufsie als Mann und Frau» (1,27; das

Eine als Zwei...). Der Schnitt teilt (daher galt
die «Zwei» noch bei Origines als das Böse). Dann
der Einschnitt, Riss des Sünden-Fa//s-, offenbar
ebenso eine erste Teilung, gedoubelt in ihrer

dunklen Gewalt von Kains Tat an Abel, dem ersten

Brudermord am ersten Bruder... Aber Riss

heisst auch <ritzen>, (Furchenziehern, <die Aussaat

bereiten). Welt, Mensch, Geschichte, das ganze

irdische Figurenspiel, die Spiele des Schnitts

entstehen mit, durch, in solchem Riss, in dem -
potentiell - alle weiteren Schnitte bereits gesetzt
sind - Der Begriff des Falles aber ist an den der

Erlösung, des verlorenen und wiedergefundenen
Paradieses gebunden wie umgekehrt. Er erzeugt
einen Bruch, der nicht mehr heilbar scheint, der
endlos in sich und ebenso luxuriös wie von letzter
Dramatik ist. Denn der Schnitt, der Riss, sind
auch der Ort der Wunde, des Eindringens wie des

Ausflusses zugleich (und die Naht das Seil, auf
dem der Maler tanzt...). Zugleich zeigt jene Naht,
dass die Teilung heilbar sein wird, schon geheilt
sein wird, denn die Wunde, die Differenz, der

Streit, der Unter-Schied sind auch der Ort der Hei-

lung. Der Schnitt hebt also die Einheit nicht auf,

aber Einheit ist nur im Modus der Teilung.

Zugleich steht am Anfang aller monotheistischen

religio die Beschneidung - Bescheidung
des Geschlechts und der Herzen (Paulus und lange

zuvor schon im Deuteronomium). Und alles,

was so entsteht, ist zweischneidig... Das Mass

< 51



AeryI auf Jute 2003,150x182cm.

52 > Kunst



Acryl auf Jute 2003,141 x 171,5 cm.

Kunst < 53



des Schnitts aber ist an die Scham gebunden,
welche nach dem Tuch, dem Kleid verlangt, dem
ersten Ding, dem Kleid, das seitdem mit der
Nacktheit spielt.

XI

«Das Zelt (der Gesetzestafeln) darf keine fremden

Gäste haben» (Talmud)

So entsteht durch den Schnitt auch das Bild,
die Möglichkeit des Bildes, seine Ent-Faltung, seine

Falten, mögliche Faltenwürfe... Es ist diese

Logik, der Speschas Bild zu folgen scheint...
Als wäre die Welt, der Logos ihr Vor-Bild, ihr
Bau. Denn in dieser Geste des Schnitts sind in
Speschas Bild alle weiteren Gesten, Teilungen,
Auf-teilungen enthalten: Doppelung, Multiplikation,

Umkehrung, Spiegelung, Ausdehnung,
Brechung... Die Farbe aber doubelt diese
Teilung, wie diese - im Bild - ein double des

Rahmens ist.

Die Leinwand, Fläche, auf der dies geschieht,
ist wie die leere Bühne, die <Welt> (Spinozas
«Substanz», Hegels «absoluter Geist», Heideggers

«Sein» ..Fülle und Leere in einem; Welt

vor ihrem Beginn und nach ihrem Ende; nicht
Abwesenheit von Bewegung, sondern ihre
Versammlung. Kandinsky sprach vom «Atmen der
Fläche, das jeder Künstler empfindet.» Nicht also

gilt es, irgendetwas auf diese Fläche, die immer
schon zugeschnittene Leinwand aufzutragen; es

gibt bei Spescha keine Fläche, Bühne als beliebige

Disposition, vielmehr geschieht etwas mit dieser

Fläche selbst... Dieses Geschehen ist
zugleich der malerische Eingriff, auf dessen Reinheit,

Logik. Genauigkeit Spescha besteht, auf
dem die Verantwortung des Künstlers liegt, die

notwendig auch Mitteilung und Deutung ist. Die
Gesetze, die für das Bild gelten, sind die gleichen
wie in aller Kunst: Zusammenhang, Fasslichkeit:
«Zusammenhang im Dienste der Fasslichkeit der
Gedanken» (Anton Webern, «Der Weg zur neuen
Musik», 1932). - «Kunst muss diktatorisch sein»

Dieser Imperativ Speschas kursierte lange unter

uns, wir hatten ihn uns zu eigen gemacht, zu
eigen zu machen versucht...

XII

«Das widereinander Strebende zusammengehend,

aus dem auseinander Gehenden die
schönste Fügung» (Heraklit)

Die strukturale Koinzidenz von Speschas Bild
z.B. zur griechischen Tragödie (Aischylos, Sophokles,

Euripides) ist unübersehbar: Die Tragödie
beginnt mit Teilung, einem ersten Schnitt, indem
ein Chorist, Sprecher dem ursprünglich allein
agierenden, singenden, rezitierenden Chor
gegenübergestellt wird. Schliesslich ein zweiter, der
nun wiederum im Dialog, Unter-Schied, Wider-
Spruch zum ersten stehen kann. Beide können
zudem (durch Masken hindurch) mehrere Personen

darstellen. Das Schauspiel, die Tragödie
beginnt. Sophokles fügte einen dritten Schauspieler
hinzu. Diese oikonomia, oikonomia einer
äusserten Sparsamkeit, wurde nicht mehr
überschritten. Ihr entspricht - gleichsam in der
Horizontalen - die Logik der Struktur der Tragödie:
Prolog, Parodos, Epeiseidon, Stasimon, Kommos
etc. Und durch die ganze Tragödie hindurch blieb
der Chor gleichsam die haltende Fläche; derjenige,

der wie Nietzsche sagte, die Figuren aus sich
hinausstellt - Haltende Fläche wie die Leinwand.

Und ebenso wie die Tragödie, die die Handlung

nicht zeigt, sondern umgeht, indem sie diese
in den Botenbericht und seine imaginären Räume

verlegt, vermeidet Spescha die direkte <Geschich-
te>. Und wie die Tragödie, die den Streit, die
Antinomie, das Tragische als conditio der Existenz
anerkennt und das Urteil vermeidet, kennt auch
Speschas Bild keinen Finitismus, diese andere
Versuchung abendländischer <Welt-Anschauung>.

XIII

«Der Andere ist höher als ich.» (Emmanuel Levi-
nas)

Der Schnitt, Unter-Schied geschieht zunächst-
auch in Speschas Bild - als Vertikale, auch wenn
die Horizontale dann im Ganzen überwiegen
mag: weil sie, wie Hölderlins «Blitz», von <oben>

kommt, während in der Horizontalen das
Gottesverhältnis nicht vorstellbar ist. Kafka sagte: «Die

54 >



Gnade ist das Gesetz der herabsteigenden
Bewegung». Die Horizontale dagegen mag als die Welt

erscheinen, in der sich der Mensch nun einrichtet,

wohnt... sie wird zu jenem Horizont, jener
(irenzlinie, die nunmehr seinen Horizont bildet,,

sie wird zur Vermessung von Himmel und Erde:

«Immer aber Liebes, gehet die Erd'und der Himmel

hält» (Hölderlin)

XIV

Eine der schönsten Würdigungen Speschas ist

jene des Basler Schriftstellers und Kunstkritikers
Tadeus Pfeifer im Katalog zur ersten Ausstellung
1992 im Lieu d'art contemporain in Hameau du

Lac, unweit von Narbonne und Bages, wo Spe-
scha arbeitet und lebt. Sie enthält auch jenen
unglaublichen Satz Speschas, ein Unikat in einer
von unentwegtem Gemurmel und Rauschen
erfüllten Landschaft der Kunst, in der alles gesagt
zu sein scheint: «Alles was schön ist. was Freude
macht, sogar das Emotionale, muss man weglassen.»

- Verweigerung des Genusses, des Erlebnisses

also - Durchstreichung all jener Ikonen
der Aesthetik seit Kant.

Warum aber erzeugen viele Werke Speschas
dennoch Schönheit, diese unabweisbare Empfindung

von Schönheit: trotz dieser Verbannung
jeglicher Intention auf Reiz, Emotion (trotz der
Vermeidung schöner Farben...)? Wie kommt das

Licht in sie? Die Spiele des Lichts? Die Geste

einer zarten Berührung?

Es ist hier die Aesthetik Walter Benjamins zu
erinnern: «Im Ausdruckslosen erscheint die
erhabene Gewalt des Wahren.» In der Vermeidung
der Intention des Ausdrucks, der Expression,
der Überredung, des Kalküls... Benjamin, der
das «Erhabene» dem «Schönen» entgegenstellt,
spricht von der notwendigen «Mortification»,
der Mortifikation jener Schönheit des Scheins,
die seit Kant als Bedingung des Kunstwerks gilt.

XV

Wie sehr aber Lichtung die geheime Teleolo-

gie, von Speschas Bild ist, gleichsam vielleicht ihr

Wahrheitsgehalt, zeigte die zweite grosse
dreimonatige Rauminstallation, der Lieu de recontres
de Matias Spescha in Hameau du Lac im Sommer

2001. Als der Besucher durch die schmale

Ilolztiire die grosse Halle betrat, stiess er
zunächstjäh, unvorbereitet auf einen aus massiven
Steinen errichteten schwarzen Kubus, der vor
ihm aufstieg wie eine abweisende, uniiberschreit-
bare Grenze. Als der Betrachter dann, gleichsam
geleitet von zwei kleineren Objekten (die Spescha
selbst spielerisch die «Sphinx» bzw. die «Hilter
des Gesetzes» nannte), diese monolithische
Black-Box umsehritt, stiess er - ebenso jäh und

unvermutet - auf der gegenüberliegenden Seite

auf einen kleinen Eingang. Diesen betretend,
fand er sich nach kaum 2 bis 3 Metern in einem
kleinen, mit sanften Linien konturierten,
vollkommen ausgemalten Raum (Spescha nannte ihn
die «Kapelle»...), in weiss-weissesten Farben.
Nie vielleicht war so fühlbar, was Licht ist.

Was hier, in diesem schwarzen Stein, in
diesem Licht, Bild geworden war, die Umkehrung
des Anderen als Desselben, der ridentität der
Nichtidentität mit der Identität) war wie ein
unendliches Versprechen, blendende Verheissung:
dciss sie sich gegenseitig halten, bedingen,
umklammern - die Dunkelheit und das Licht, Physik
und Metaphysik, Himmel und Erde...



Ausstellung Galerie Jacques Girard in Toulouse 2003.

56 >



ANNOTATIONEN

Zu I

Und wie danken? Für last alle jüngeren
Künstler (iraubündens ist Matias Spescha zu

einer selbst massgebenden Gestalt geworden.
Viele waren Gast in seinem 1995 errichteten
Gäste-Atelier in Peyriac, dem Nachbardorf von

Rages. Seltene Gastfreundschaft, von Spescha ohne

jeden Aufhebens gewährt...

Zu VIII

Der Schnitt schafft Raum und Zeit, als das

andere desselben, denn er ist selbst nur in Zeit, ein

zeitliches Moment - so könnte man in Blick auf

Speschas Werk ebenso gut von Zeit, <Zeit-Male-

rei> sprechen - Warum aber spricht niemand
über die Zeit in Speschas Werken? - Weil sie

nicht zu sehen ist? - Fin Bild scheint keine Zeit zu

haben. Doch ist das Bild, die Skulptur, gebarte
Zeit, «Raffung der Zeit in ihrer Stilliegung»
(Benjamin). - So skandieren, errichten die Linien
Speschas, zugleich mit Räumlichkeit Zeitlichkeit,

gleichsam in Meister Fkkehardts «Nu»

Zu IX

Und es ist so schwierig, nicht darüber zu
sprechen, nicht die Landschaften von Trun und Bages

zu erinnern, den Berg und das Meer, ihre Ruhe,

ihr Drama, ihre Abgeschiedenheiten Niemand,
der dort war, wird den sanften Vogelflug über dem

abendlichen Etang - wie ein Ausgleiten - in der

langsam sich entziehenden Sonne vergessen, die

Sturzflüge der schreienden Möwen in der kalten

Morgensonne, in dieser nicht nur von Meer, Erde

und Himmel, sondern auch einem unvergleichbaren

kulturellen Erbe (Oczitannien, die Katharer,
die Narbonensische Kultur der Kabbala, der
römischen <Via Domitiana> der Templer...) gesättigten

Landschaft.

Zu X

Das monochrome Bild ist keine Widerlegung;
es stellt, kann nie das Ganze, Eine, Einheit vor¬

darstellen. sondern gleichsam lediglich einen

ausgedehnten Moment; auch das monochrome
Bild ist an den Rahmen, den Aus-Schnitt des

Rahmens gebunden. Von Einheit können wir
nichts erzählen.

So wie der Schnitt das Tuch, eine Fläche,

voraussetzt; so ist das Bild an den Rahmen als erste

und wesentliche Bestimmung gebunden, den Aus-

Schnitt, Grundriss Der Maler hat es nicht nur
mit der leeren Leinwand zu tun, sondern
zunächst mit deren Umrandung, da, wo das Bild an
die Welt stösst, wo die Weit an das Bild stösst..

Zu XII

Zwar darf man den Maler nicht fragen, denn

er hat in seinem Bild ja immer schon geantwortet.

Aber - mit Skrupeln - sei aus einem der
immer reichen Gespräche mit Spescha ein Augenblick

wiedergegeben, in dem er etwa folgendes

sagte:

<Wir wissen ja nicht, noch nicht, was die Kunst

ist... Sie ist vielleicht irgendetwas wie ein ferner
Monolith... Man muss also immer weitergehen,
suchen, danach, was die Kunst in Auftrag gibt. Man
versucht innerhalb seines Registers stets einen Schritt
weiterzugehen, dieser Aufgabe nachzugehen... Bei
Giotto, Cezanne kann man Mass nehmen, für diese

Aufgabe, dieses Ziel... Das Bild selbst muss eine
Balance zwischen Bild und <Geschichte> haben. Es gibt
planbare Momente (z.B. Gegenüberstellungen, Durchblicke,

Massvarianten von links und rechts etc.), aber
ebenso nicht planbare, sozusagen autonome, magische
Momente des Bildes, des Geheimnisses selbst, aber
diese sind seltener.. .'-In diesem Gespräch lässt
Spescha auch ausdrücklich die Assoziation zu Kubricks
schwarzem Monolith in «Odyssee 2001» zu. thematisiert

den «Sündenfall» der Genesis...

Bekanntlich verwendet Spescha nur oder
beinahe nur die Farben Weiss-Schwarz-Grau-Braun
(Ocker). - Auch hier in Bezug auf das Licht, die

Farbe ist die Scheidung, der Schnitt die alles
initiierende Lirgeste, im gleichen Augenblick wie
der Raum: «Gott schied das Licht von der
Finsternis und nannte das Licht Tag und die Finsternis

Nacht.» Der Schnitt ist Schöpfung... Grau,

die diskriminierteste Farbe, die geringste, ist bei

Spescha die privilegierteste... Aber vergleiche

57



dazu Hegel («Phänomenologie des Geistes»):
«Das Absolute ist eine Nacht und das Licht jünger

als sie.»

2002. 44 Seiten. Mit Texten von Benedikt Loderer,
Mathias Frehner, Daniele Begard.

Zu XIII

«Gemäss der Ordnung der Natur» (wie es in
einem bei Foucault zitierten Text heisst) schreiben

Inder, Chinesen, Japaner... von oben nach
unten. Auch die Skulptur, die Stele als ihre Ur-
Form, ist eine vertikale Bewegung. Im Theater
teilt sich der Vorhang oder er fährt in der Vertikalen

nach oben. - Himmelfahrt, Sinai: der Berg
des Empfangs der Gesetze, das Gericht, Kafkas
«Vor dem Gesetz» - Chiffren der Vertikalität.

Zu XIV

Ein ganz persönlicher und so angemessener
Zugang bleibt jener seines viel zu früh gestorbenen

Neffen Flurin Spescha im Katalog der Aarauer

Retrospektive: «Du zündest dir eine Zigarette
an und lässt der Leinwand Zeit. Mehr und mehr
zeigt sich die Linie - Signal der Trennung und
Verbindung - als Figur der Transzendenz.»

Weitere Literatur

Bolz, Norbert; Willem van Reijen. Walter Benjamin.
Reihe Campus. Einführungen. Frankfurt 1991.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie

der Humanwissenschaften. Frankfurt 1971.

Frank, Wolfram: angelica/zarte Seele. Ein Essay über
die Malerin Angelika Kauffmann. Chur 1999.

Heidegger, Martin: Die Kunst und der Raum. St. Gallen:
Erker 1969.

Rathjen, Friedhelm: Beckett zur Einführung, Hamburg
1995.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus logico-philosophicus.
Logisch-philosophische Abhandlung. Frankfurt
1963.

Fotonachweis

Bernard Delorme
Iris Saner
Matias Spescha

Wichtigste Werk-Kataloge
und Literatur zu Matias Spescha

Matias Spescha. Couloir Peint 19. Biennale von Säo

Paulo 1987. Mit Texten von B. Stutzer und F.

Spescha. Officefederal de la culture (ed.). Berne 1987.

Katalog L.A.C. Lieu d'Art Contemporain, Sigean 1993.
47 Seiten, 31 Abbildungen. Texte von Edith Jud und
Tadeus Pfeifer.

Matias Spescha. Plastiken 1979-1989. Kunstmuseum
Winterthur (Hrsg.), erschienen zur Ausstellung vom
28.1.-18.3.1990. Mit einem Vorwort von R. Koella
und Edith Jud. Winterthur 1990.

Matias Spescha. Die Druckgraphik 1953-1992, Ka¬

talog mit einem Text von Beat Stutzer und dem
Werkverzeichnis von Hans Eggenberger, Bündner
Kunstmuseum, Chur 1993.

Matias Spescha. Publikation anlässlich der Retrospek¬
tive im Aargauer Kunsthaus Aarau vom 29. Januar
bis 12. März 2000. Benteli-Verlags AG Wabern-
Bern, 264 Seiten. Mit Texten von Matthias Frehner,
Flurin Spescha, Beat Stutzer, Beat Wismer.

Matias Spescha LAC. Katalog anlässlich der «Lieu
de recontres de Matias Spescha», Benteli-Verlag,

58 >


	Der Schnitt : ein Essay über das Bild Matias Speschas

