Zeitschrift: Bindner Jahrbuch : Zeitschrift fir Kunst, Kultur und Geschichte

Graubiindens

Herausgeber: [s.n]

Band: 47 (2005)

Artikel: Spannung von Klarheit und Unruhe : zum Schaffen von Pascale
Wiedemann

Autor: Mettler, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-550417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-550417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spannung von Klarheit und Unruhe —
zum Schaffen von Pascale Wiedemann

Personliche Wertsachen
von Daniel Mettler

Wer Uber die Arbeit einer Klinstlerin schrei-
ben will, muss zum Einen uber sie als Men-
schen, zum Andern Uber deren Welt etwas
sagen. Dabei bleibt eigentlich offen, ob man
von der Welt als des Menschen Welt spre-
chen soll, oder von der Welt und dessen
Menschen. Wir haben es also sowohl mit
dieser Welt als auch mit diesem Menschen
zu tun. Dazu kommt eine weitere Welt, die
Welt im Menschen, so dass man gewisser-
massen eine aussere und eine innere oder
eben eine Aussen- und eine Innenwelt zu be-
schreiben hat. Die Arbeit «personliche Wert-
sachen» von Pascale Wiedemann weist ei-
nem mit der Darstellung ihrer wertvollen
Gegenstande und der Inszenierung von ge-
zeichneter Atmosphare den Weg auf den
Spuren ihres Innenlebens.

In der Absicht, bildende Arbeiten zu ana-
lysieren, konnen zwei Gesichtspunkte von
Bedeutung sein. Einerseits ist es die Diffe-
renz zwischen der Innenwelt des mensch-
lichen Bewusstseins als innerer Lebenswelt,
andererseits der begriffliche Unterschied
zwischen Darstellung und Ausdruck. Zur
Innenwelt zahlen innere Erfahrungsinhalte
verschiedener Art, also Phantasien, Traume,
Empfindungen, Gefuhle und die fir eine sich
entwickelnde Kreativitat so wesentlichen
Vorstellungen, die zwischen den Emotionen
und dem Denken angesiedelt sind. Vorstel-
lungen ermoglichen dussere Gestalten zu se-
hen, auch wenn sie im Augenblick ausserlich
nicht prasent sind. Hinzu kommen theoreti-
sche Erfahrungen wie Begriffe, Aussagen,
Urteile und ldeen.

Die sinnlichen Medien vermitteln zwi-
schen der Aussenwelt und der Innenwelt des
menschlichen Bewusstseins. Bilder zeigen
die Lebenswelt in ihrer Ausserlichkeit, indem
die Bildelemente aus der entsprechenden
Aussenwelt heraus erzeugt werden, jedoch
die Art und Weise ihrer Formen sich aus ei-
ner inneren Vorstellung der Innenwelt reflek-
tieren. Wir reagieren oft im Kontext von Bil-
dern, weil die menschliche Erfahrung mit der
inneren und ausseren Lebenswelt eine sicht-
bare Gestalt annimmt und uns somit das
Aussere der Bilder die Méglichkeit anbietet,
unsere innere Erfahrung zu erleben. Diese
stets subjektive Wahrnehmung ist gepragt
von unserem Ich, unserer Erfahrung und un-
serem Gedachtnis. Was asthetisch in Be-
tracht kommt, ist nicht Realitat, sondern die
Wirkung der Dinge. Das Wirkliche ist das
Wirkende. Es geht nicht um das Sein, son-
dern um die Bedeutung. Die Kunst besteht
darin, diese Empfindungen vom Absender
so zu kodieren, dass der Empfanger diese
wieder entschllisseln kann.

Wir leben nicht in einem nur individuellen
oder nur kollektiven psychischen Raum, son-
dernin einem Feld zwischen den beiden Rau-
men, welches das Analytische definiert, da
es nicht nur eine sichtbare, sondern auch ei-
ne unbekannte Ebene hat. Die Feststellung
dieser grundsatzlichen Verbundenheit des
Einzelnen mit dem jeweiligen Geist der Ge-
sellschaft dussert sich nicht tiber die qualita-
tive Konstellation dieses Feldes. Die Wirklich-
keit der Dinge ist eine Aussenwelt, welcher
wir uns durch die Arbeit der Sinne anzuna-
hern versuchen. Die Innenwelt, als Bestand-
teil unseres Unterbewusst- und Bewusst-
seins, beinhaltet die Wirklichkeit der Geflihle,



Vorsteliungen und ideen. Wir sind genotigt, die-
se beiden Arten von Wirklichkeiten in unserem
Leben miteinander zu verbinden. In diesem Sin-
ne existiert eine Modellvorstellung von Aussen-
und Innenwelt nicht wirklich. Im Bereich der
Wahrnehmung entsteht aus einer Unordnung
von physischen Reizen die Wirklichkeit, in einer
Mischung aus Gedachtnisfaktoren und Ideenhaf-
tem, also in der individuellen Vorstellung.

Unser Korper, unser konkret handelndes
Selbst, fordert mit seiner unbandigen Lebens-
kraft die Weltbegegnung durch nie endende
Handlungen heraus. Der Urgrund der Erkenntnis
ist zugleich die Triebkraft des Lebens, als Inte-
resse des Leibes an der Welt. Am Anfang stehen
also nicht die Dinge, sondern vielmehr die fra-
gende Haltung dieses Leibes, die in seiner Gestik
liegt. Bereits vorgeburtliche Suchbewegungen,
die zugleich sinnliche Ereignisse und geistige
Versuche — mit dem Interesse an Ordnungen in
Raum und Zeit - vereinen, nehmen bestimmte
Haltungen ein. Der Leib ist sogleich wahrneh-
mend und konstruierend, reagierend und phan-
tasierend, also vom ersten Augenblick an darum
bemuht, sich als ein handelndes Subjekt gegen-
uber der Welt zu artikulieren: die Ablosung nach
aussen in die sprode Sphéare der Atemluft durch
die Erzeugung von synasthetischen Szenen, in
denen unmittelbar die Sehnsucht nach den Din-
gen liegt. Diese Konstrukte von friihen Erkennt-
nissen tragen sowohl sinnliche Stoffe in sich als
auch Tendenzen der Unterscheidung und der
wiederholenden Erinnerung, im Grunde Wegge-
fahrten in der Differenzierung von Innen- und
Aussenwelt. In dieser atmospharischen, viel-
schichtigen, als Aussen- und Innenwelt definier-
ten Welt entsteht der Sinn flir die Wirklichkeit
der Dinge, letztendlich immer unter einer sub-
jektiven Wahrnehmung.

In der Bemuhung, den Titel der Arbeit «per-
sonliche Wertsachen» nicht einzugrenzen und
ihn in der personlichen Umsetzung der Klinstle-
rin zu respektieren, wird eine Annaherung an ei-
ne ebenfalls subjektive Wahrnehmung von Wert-
vorstellungen gewagt. Ganz im Sinne der Aufkla-
rung geht es um die Aufdeckung und Kritik von
Vorurteilen, welche in die Tradierung von Wert-
und Wahrheitsvorstellungen eingegangen sind.

36 >

Nicht mehr auf die Vernunft als einem ober-
sten, vorurteilsfreien und von allen sinnlichen
Momenten gereinigten Erkenntnisvermogen
wird vertraut. Vielmehr wird von einem Vorrang
der Lebenspraxis gegentber der Erkenntnis und,
daraus resultierend, von der Uberzeugung aus-
gegangen, dass jede Wahrheits- und Moralvor-
stellung von Interessen und einem Willen gelei-
tet ist. Somit soll nach der geschichtlichen Be-
dingtheit gefragt werden, im Bewusstsein, dass
auch dieser Fragehorizont und die Antworten
durch eine bestimmte geschichtliche Situation
und daraus folgenden Interessen bestimmt sind.
Damit einher geht eine Aufwertung des jeweili-
gen geschichtlichen Hintergrundes und seiner
mdglichen Bedeutungsstiftung. In ihr wird eine
Analyse der Gegenwart gewonnen, eine Lebens-
bejahung und Akzeptanz eines kreativen, lust-
vollen Daseins im Diesseits.

Uber den Zugang zur klassischen Antike wird
versucht, einerseits ein Verstandnis von Asthetik
zu begrunden, andererseits eine kritische Per-
spektive fur die Gegenwartskultur zu entwickeln.
Dem Verstandnis des 19. Jahrhunderts, welches
die klassische Antike einem Ausdruck ungetrib-
ter Harmonie und nattrlicher Schonheit gleich-
setzte, steht heute die Auseinandersetzung mit
der Disharmonie und den Erfahrungen des Ab-
grundes gegentuber. Die griechische Kultur ent-
faltete sich im Antagonismus zweier Krafte, in
Anlehnung an die entsprechenden Gottheiten,
das Apollonische und das Dionysische genannt.
Dem Apollonischen entspricht die Ruhe und
Klarheit des schonen Scheins, die massvolle Be-
grenzung sowie das «principium individuatio-
nis», wonach die Menschen und Dinge als indi-
viduell bestimmt, einzeln und geschlossen
wahrzunehmen sind. Als Analogie entspricht
dem Apollonischen der Traum, in dem der Trau-
mende die Welt aus der Distanz wahrnimmt und
diese im Gegensatz zur llickenhaft verstand-
lichen Tageswirklichkeit in Form eines in sich ge-
schlossenen Bildes betrachtet. Das Dionysische
dagegen bezeichnet eine Erfahrung des Chaos,
der Selbstvergessenheit und der Grenziiber-
schreitung. Angesichts des Abgrundes, welcher
sich beim Dahinschwinden aller Sicherheiten
offnet, erzeugt das Dionysische, trotz ablehnen-



der Wirkung, die schreckliche Wahrheit eines
vorbehaltslosen Dabeiseins.

Eine strikte Trennung zwischen der wahren
Welt des sich selbst verzehrenden Willens und
dem asthetischen Schein, der diese Wahrheit
des Willens zwar darstellt, von ihr aber ontolo-
gisch geschieden ist, existiert nicht. Vielmehr
sind das Dionysische und das Apollonische
Gegenpole, die stets Uber einander vermittelt
sind und auf einander bezogen bleiben. In der
Kunst ist das Dionysische nie vollig gestaltlos,
sondern bleibt in seinen Ausserungen auf den
Schein angewiesen, wie umgekehrt in jedem
Gestaltungstrieb ein Moment des Dionysischen
wirksam wird. Und wie das Apollonische erst in
seiner Bedeutung als Uberwindung des Dionysi-
schen ganz begriffen wird, so erschliesst sich
umgekehrt auch das Dionysische in seiner Be-
deutung als Grenzuberschreitung erst vor dem
Hintergrund der durch das Apollonische gezoge-
nen Grenzen.

Erlaubt man sich, die persdonlichen Wertsa-
chen von Pascale Wiedemann, nicht zuletzt
durch die gewahlte Darstellung der feinen Blei-
stiftzeichnungen, als idealisierte Zustande zu be-
zeichnen, lasst sich ihre ganz personliche Welt-
anschauung durchaus einer illusorischen Gedan-
kenwelt gleichsetzen. Der Glaube, oder zumin-
dest die Hoffnung an das Gute, beseelt die Arbeit
der Kinstlerin grundsatzlich. Aufgrund der Be-
deutung ihrer Asthetik lasst sich ein Verhaltnis
zur Philosophie der Hoffnung erfassen. Hoffnung
ist stets ein Akt der Erkenntnis, sie kennzeichnet
das Unterwegssein zu einem Anderen, Besseren,
das zukUlnftig ist, da das wesentliche Sein der
Welt erst in der Zukunft liegt. Die Kunst hat dabei
die Aufgabe der Vermittlung und zugleich die
Moglichkeit, registrierend als auch vorwegneh-
mend zu sein. Sie vermag die Hoffnung zu bebil-
dern und anschaulich zu konkretisieren. Der
durch die Kunst initiierte, reflektierte Blick auf die
Wechselbeziehung von Subjekt und Objekt 1&sst
asthetische Erfahrung zum Ausgangspunkt illu-
sionierten Denkens werden. Kunst sieht sich in
der Vermittlungsfunktion von Illusionen und for-
dert von der Asthetik, die illusorische Perspektive
philosophisch auszulegen und mit dem Prozess
der Geschichte zu verschranken.

Respektiert man lllusion als (berhohte Sub-
jektivierung der Hoffnung, so bedarf es einer be-
grifflichen Erlauterung von Asthetik im philoso-
phischen Kontext. Asthetik stammt aus dem
Griechischen von «aisthanestain, was soviel be-
deutet wie «durch die Sinne wahrnehmen». Es
deutet darauf hin, dass die Sinnlichkeit im Zent-
rum des Wahrnehmungsprozesses asthetischer
Zuganglichkeit steht, der sie in die Empfindsam-
keit der Seele tragt, bevor sie einem rationalen
Erkenntnisprozess ausgeliefert wird. Sie bietet
der Kinstlerin die Grundlage zum kreativen
Schopfungsakt: jener Erscheinungstatbestand
also, der nach aussen hin alles umfasst, um es
nach innen zu transportieren. |hre Oberflachen-
haftung befreit den Betrachter zunachst aus aller
analytischen Bedeutungsschwere des von ihr
Ge- und Verborgenen. lhre Eigenheit lasst weder
inhaltliche Rickschlisse noch Vorbehalte zu,
wenngleich sie diese intendiert. So wie sie klei-
det und verkleidet, so steht sie zugleich fur sich
selbst, um die Betrachtung sich in ihr genusslich
erschopfen zu lassen. Asthetik ist in jeder Kultur
tiberworfener Schleier, der alles Kulturelle mit
dem profanen Segen des Schénen berthrt.

Abschliessend mochte erwahnt sein, dass die
ganz personliche Welt von Pascale Wiedemann
in unmissverstandlichem Kontext zur Welt und
deren Menschen steht. |hr stetes Interesse am
Individuum setzt eine ausdauernde Erkundung
der Welt im Menschen voraus. Die Kinstlerin
bietet dem Betrachter an, auf den Spuren ihres
Innenlebens zu wandern, basierend auf ihrer
dem Leben offenen Wesensart voller Phan-
tasien, Traume und Gedanken, analog ihrer in-
neren Erfahrungsinhalte. Beinahe als Lebens-
strategie versteht Pascale Wiedemann virtuelle
Gestalten in ihren Vorstellungen leben zu lassen,
ohne wirklich anwesend zu sein, jedoch mit ei-
nem berechtigten Anspruch, in unserer Lebens-
welt reflektiert zu werden. lhre Arbeit ist getra-
gen von einer kritischen Haltung zur Ordnung in
Raum und Zeit, von einer Wertvorstellung, in der
sich ein inniges BedUrfnis aussert, das bunte Da-
sein in der Widerspriichlichkeit von Klarheit und
Unruhe darzustellen.

< i



	Spannung von Klarheit und Unruhe : zum Schaffen von Pascale Wiedemann

