
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 47 (2005)

Artikel: Spannung von Klarheit und Unruhe : zum Schaffen von Pascale
Wiedemann

Autor: Mettler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-550417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-550417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spannung von Klarheit und Unruhe -
zum Schaffen von Pascale Wiedemann

Persönliche Wertsachen

von Daniel Mettler

Wer über die Arbeit einer Künstlerin schreiben

will, muss zum Einen über sie als
Menschen, zum Andern über deren Welt etwas

sagen. Dabei bleibt eigentlich offen, ob man
von der Welt als des Menschen Welt sprechen

soll, oder von der Welt und dessen

Menschen. Wir haben es also sowohl mit
dieser Welt als auch mit diesem Menschen
zu tun. Dazu kommt eine weitere Welt, die
Welt im Menschen, so dass man gewisser-
massen eine äussere und eine innere oder
eben eine Aussen- und eine Innenwelt zu

beschreiben hat. Die Arbeit «personliche
Wertsachen» von Pascale Wiedemann weist
einem mit der Darstellung ihrer wertvollen
Gegenstande und der Inszenierung von
gezeichneter Atmosphäre den Weg auf den

Spuren ihres Innenlebens.

In der Absicht, bildende Arbeiten zu

analysieren, können zwei Gesichtspunkte von
Bedeutung sein. Einerseits ist es die Differenz

zwischen der Innenwelt des menschlichen

Bewusstseins als innerer Lebenswelt,
andererseits der begriffliche Unterschied
zwischen Darstellung und Ausdruck. Zur
Innenwelt zahlen innere Erfahrungsinhalte
verschiedener Art, also Phantasien, Traume,
Empfindungen, Gefühle und die fur eine sich

entwickelnde Kreativität so wesentlichen
Vorstellungen, die zwischen den Emotionen
und dem Denken angesiedelt sind. Vorstellungen

ermöglichen äussere Gestalten zu
sehen, auch wenn sie im Augenblick ausserlich
nicht präsent sind Hinzu kommen theoretische

Erfahrungen wie Begriffe, Aussagen,
Urteile und Ideen.

Die sinnlichen Medien vermitteln
zwischen der Aussenwelt und der Innenwelt des

menschlichen Bewusstseins. Bilder zeigen
die Lebenswelt in ihrer Ausserlichkeit, indem
die Bildelemente aus der entsprechenden
Aussenwelt heraus erzeugt werden, jedoch
die Art und Weise ihrer Formen sich aus
einer inneren Vorstellung der Innenwelt
reflektieren. Wir reagieren oft im Kontext von
Bildern, weil die menschliche Erfahrung mit der
inneren und äusseren Lebenswelt eine sichtbare

Gestalt annimmt und uns somit das
Äussere der Bilder die Möglichkeit anbietet,
unsere innere Erfahrung zu erleben. Diese

stets subjektive Wahrnehmung ist geprägt
von unserem Ich, unserer Erfahrung und
unserem Gedächtnis. Was ästhetisch in
Betracht kommt, ist nicht Realität, sondern die

Wirkung der Dinge. Das Wirkliche ist das

Wirkende. Es geht nicht um das Sein, sondern

um die Bedeutung. Die Kunst besteht
darin, diese Empfindungen vom Absender
so zu kodieren, dass der Empfanger diese
wieder entschlüsseln kann.

Wir leben nicht in einem nur individuellen
oder nur kollektiven psychischen Raum,
sondern in einem Feld zwischen den beiden
Räumen, welches das Analytische definiert, da

es nicht nur eine sichtbare, sondern auch eine

unbekannte Ebene hat. Die Feststellung
dieser grundsatzlichen Verbundenheit des
Einzelnen mit dem jeweiligen Geist der
Gesellschaft äussert sich nicht über die qualitative

Konstellation dieses Feldes. Die Wirklichkeit

der Dinge ist eine Aussenwelt, welcher
wir uns durch die Arbeit der Sinne anzunähern

versuchen. Die Innenwelt, als Bestandteil

unseres Unterbewusst- und Bewusstseins,

beinhaltet die Wirklichkeit der Gefühle,



Vorstellungen und iaeen. Wir sind genötigt, diese

beiden Arten von Wirklichkeiten in unserem
Leben miteinander zu verbinden. In diesem Sinne

existiert eine Modellvorstellung von Aussen-
und Innenwelt nicht wirklich. Im Bereich der
Wahrnehmung entsteht aus einer Unordnung
von physischen Reizen die Wirklichkeit, in einer
Mischung aus Gedachtnisfaktoren und Ideenhaf-

tem, also in der individuellen Vorstellung.
Unser Korper, unser konkret handelndes

Selbst, fordert mit seiner unbändigen Lebenskraft

die Weltbegegnung durch nie endende
Handlungen heraus. Der Urgrund der Erkenntnis
ist zugleich die Triebkraft des Lebens, als
Interesse des Leibes an der Welt. Am Anfang stehen
also nicht die Dinge, sondern vielmehr die
fragende Haltung dieses Leibes, die in seiner Gestik

liegt. Bereits vorgeburtliche Suchbewegungen,
die zugleich sinnliche Ereignisse und geistige
Versuche - mit dem Interesse an Ordnungen in

Raum und Zeit - vereinen, nehmen bestimmte
Haltungen ein. Der Leib ist sogleich wahrnehmend

und konstruierend, reagierend und
phantasierend, also vom ersten Augenblick an darum
bemuht, sich als ein handelndes Subjekt gegenüber

der Welt zu artikulieren: die Ablösung nach

aussen in die spröde Sphäre der Atemluft durch
die Erzeugung von synästhetischen Szenen, in
denen unmittelbar die Sehnsucht nach den Dingen

liegt. Diese Konstrukte von frühen Erkenntnissen

tragen sowohl sinnliche Stoffe in sich als
auch Tendenzen der Unterscheidung und der
wiederholenden Erinnerung, im Grunde Weggefährten

in der Differenzierung von Innen- und
Aussenwelt. In dieser atmosphärischen,
vielschichtigen, als Aussen- und Innenwelt definierten

Welt entsteht der Sinn für die Wirklichkeit
der Dinge, letztendlich immer unter einer
subjektiven Wahrnehmung.

In der Bemühung, den Titel der Arbeit
«persönliche Wertsachen» nicht einzugrenzen und
ihn in der persönlichen Umsetzung der Künstlerin

zu respektieren, wird eine Annäherung an eine

ebenfalls subjektive Wahrnehmung von
Wertvorstellungen gewagt. Ganz im Sinne der Aufklarung

geht es um die Aufdeckung und Kritik von
Vorurteilen, welche in die Tradierung von Wert-
und Wahrheitsvorstellungen eingegangen sind.

Nicht mehr auf die Vernunft als einem obersten,

vorurteilsfreien und von allen sinnlichen
Momenten gereinigten Erkenntnisvermögen
wird vertraut. Vielmehr wird von einem Vorrang
der Lebenspraxis gegenüber der Erkenntnis und,
daraus resultierend, von der Uberzeugung
ausgegangen, dass jede Wahrheits- und Moralvorstellung

von Interessen und einem Willen geleitet

ist. Somit soll nach der geschichtlichen
Bedingtheit gefragt werden, im Bewusstsein, dass
auch dieser Fragehorizont und die Antworten
durch eine bestimmte geschichtliche Situation
und daraus folgenden Interessen bestimmt sind.
Damit einher geht eine Aufwertung des jeweiligen

geschichtlichen Hintergrundes und seiner
möglichen Bedeutungsstiftung. In ihr wird eine
Analyse der Gegenwart gewonnen, eine
Lebensbejahung und Akzeptanz eines kreativen,
lustvollen Daseins im Diesseits.

Über den Zugang zur klassischen Antike wird
versucht, einerseits ein Verständnis von Ästhetik
zu begründen, andererseits eine kritische
Perspektive für die Gegenwartskultur zu entwickeln.
Dem Verständnis des 19. Jahrhunderts, welches
die klassische Antike einem Ausdruck ungetrübter

Harmonie und natürlicher Schönheit gleichsetzte,

steht heute die Auseinandersetzung mit
der Disharmonie und den Erfahrungen des

Abgrundes gegenüber. Die griechische Kultur
entfaltete sich im Antagonismus zweier Kräfte, in

Anlehnung an die entsprechenden Gottheiten,
das Apollonische und das Dionysische genannt.
Dem Apollonischen entspricht die Ruhe una
Klarheit des schönen Scheins, die massvolle
Begrenzung sowie das «principium individuatio-
nis», wonach die Menschen und Dinge als
individuell bestimmt, einzeln und geschlossen
wahrzunehmen sind. Als Analogie entspricht
dem Apollonischen der Traum, in dem der
Träumende die Welt aus der Distanz wahrnimmt und
diese im Gegensatz zur lückenhaft verstandlichen

Tageswirklichkeit in Form eines in sich
geschlossenen Bildes betrachtet. Das Dionysische
dagegen bezeichnet eine Erfahrung des Chaos,
der Selbstvergessenheit und der
Grenzüberschreitung. Angesichts des Abgrundes, welcher
sich beim Dahinschwinden aller Sicherheiten
öffnet, erzeugt das Dionysische, trotz ablehnen-

36 >



der Wirkung, die schreckliche Wahrheit eines

vorbehaltslosen Dabeiseins.
Eine strikte Trennung zwischen der wahren

Welt des sich selbst verzehrenden Willens und

dem ästhetischen Schein, der diese Wahrheit
des Willens zwar darstellt, von ihr aber ontolo-
gisch geschieden ist, existiert nicht. Vielmehr
sind das Dionysische und das Apollonische
Gegenpole, die stets über einander vermittelt
sind und auf einander bezogen bleiben. In der
Kunst ist das Dionysische nie völlig gestaltlos,
sondern bleibt in seinen Äusserungen auf den

Schein angewiesen, wie umgekehrt in jedem
Gestaltungstrieb ein Moment des Dionysischen
wirksam wird. Und wie das Apollonische erst in

seiner Bedeutung als Uberwindung des Dionysischen

ganz begriffen wird, so erschliesst sich

umgekehrt auch das Dionysische in seiner
Bedeutung als Grenzüberschreitung erst vor dem

Hintergrund der durch das Apollonische gezogenen

Grenzen.
Erlaubt man sich, die persönlichen Wertsachen

von Pascale Wiedemann, nicht zuletzt

durch die gewählte Darstellung der feinen
Bleistiftzeichnungen, als idealisierte Zustande zu

bezeichnen, lasst sich ihre ganz personliche
Weltanschauung durchaus einer illusorischen
Gedankenwelt gleichsetzen. Der Glaube, oder zumindest

die Hoffnung an das Gute, beseelt die Arbeit
der Künstlerin grundsatzlich. Aufgrund der
Bedeutung ihrer Ästhetik lasst sich ein Verhältnis

zur Philosophie der Hoffnung erfassen. Hoffnung
ist stets ein Akt der Erkenntnis, sie kennzeichnet
das Unterwegssein zu einem Anderen, Besseren,
das zukunftig ist, da das wesentliche Sein der

Welt erst in der Zukunft liegt. Die Kunst hat dabei

die Aufgabe der Vermittlung und zugleich die

Möglichkeit, registrierend als auch vorwegnehmend

zu sein. Sie vermag die Hoffnung zu bebildern

und anschaulich zu konkretisieren. Der

durch die Kunst initiierte, reflektierte Blick auf die

Wechselbeziehung von Subjekt und Objekt lässt

ästhetische Erfahrung zum Ausgangspunkt illu-
sionierten Denkens werden. Kunst sieht sich in

der Vermittlungsfunktion von Illusionen und
fordert von der Ästhetik, die illusorische Perspektive

philosophisch auszulegen und mit dem Prozess

der Geschichte zu verschränken.

Respektiert man Illusion als überhöhte Sub-

jektivierung der Hoffnung, so bedarf es einer
begrifflichen Erläuterung von Ästhetik im
philosophischen Kontext. Ästhetik stammt aus dem

Griechischen von «aisthanestai», was soviel
bedeutet wie «durch die Sinne wahrnehmen». Es

deutet darauf hin, dass die Sinnlichkeit im Zentrum

des Wahrnehmungsprozesses ästhetischer

Zuganglichkeit steht, der sie in die Empfindsamkeit

der Seele tragt, bevor sie einem rationalen
Erkenntnisprozess ausgeliefert wird. Sie bietet
der Künstlerin die Grundlage zum kreativen

Schopfungsakt: jener Erscheinungstatbestand
also, der nach aussen hin alles umfasst, um es

nach innen zu transportieren. Ihre Oberflachenhaftung

befreit den Betrachter zunächst aus aller
analytischen Bedeutungsschwere des von ihr
Ge- und Verborgenen. Ihre Eigenheit lasst weder
inhaltliche Rückschlüsse noch Vorbehalte zu,

wenngleich sie diese intendiert. So wie sie kleidet

und verkleidet, so steht sie zugleich fur sich

selbst, um die Betrachtung sich in ihr genusslich
erschöpfen zu lassen. Ästhetik ist in jeder Kultur
überworfener Schleier, der alles Kulturelle mit
dem profanen Segen des Schonen berührt.

Abschliessend mochte erwähnt sein, dass die

ganz personliche Welt von Pascale Wiedemann

in unmissverstandlichem Kontext zur Welt und

deren Menschen steht. Ihr stetes Interesse am
Individuum setzt eine ausdauernde Erkundung
der Welt im Menschen voraus. Die Künstlerin
bietet dem Betrachter an, auf den Spuren ihres
Innenlebens zu wandern, basierend auf ihrer
dem Leben offenen Wesensart voller
Phantasien, Traume und Gedanken, analog ihrer
inneren Erfahrungsinhalte. Beinahe als

Lebensstrategie versteht Pascale Wiedemann virtuelle
Gestalten in ihren Vorstellungen leben zu lassen,
ohne wirklich anwesend zu sein, jedoch mit
einem berechtigten Anspruch, in unserer Lebenswelt

reflektiert zu werden. Ihre Arbeit ist getragen

von einer kritischen Haltung zur Ordnung in

Raum und Zeit, von einer Wertvorstellung, in der
sich ein inniges Bedürfnis äussert, das bunte
Dasein in der Widerspruchlichkeit von Klarheit und
Unruhe darzustellen.

< 37


	Spannung von Klarheit und Unruhe : zum Schaffen von Pascale Wiedemann

