
Zeitschrift: Bündner Jahrbuch : Zeitschrift für Kunst, Kultur und Geschichte
Graubündens

Herausgeber: [s.n.]

Band: 46 (2004)

Artikel: "Unter den Zweigen eines Ahorns" : Bäume als Urbilder der Seele

Autor: Erni, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-972157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-972157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Unter den Zweigen eines Ahorns» -
Bäume als Urbilder der Seele <Tein/2)

von Christian Erni

«Solange die Baume in Geist

und Gefühl der Menschen, in

Mythos und Poesie der Volker

lebendig waren, lebten und
gediehen sie auch in Natura.»
(Kurt Marti: Tagebuch mit Baumen,

1985)

Aus
der Tiefe der Zeiten

und der Seele steigen in
uns immer wieder Bilder

auf, Ur-Bilder, die auf rätselhafte

Weise dem Menschen sein
Dasein zu deuten und zu bewältigen

helfen. «Wie der Korper
der Nahrung bedarf, und zwar
nicht irgendwelcher, sondern
der ihm zusagenden, so

benötigt die Psyche den Sinn ihres
Seins, und zwar ebenso nicht
irgendwelchen Sinn, sondern
jener Bilder und Ideen, die ihr
natürlicherweise entsprechen,
nämlich jener, die vom Unbe-

wussten angeregt werden.»1 Es

sind im Grunde wenige solcher
Bilder, etwa Wasser und Schifffahrt,

Haus, Labyrinth und vor
allem Baum und Wald. Natürlich

sind diese «archetypischen
Vorstellungen», wie G.G.Jung
gleichenorts sagt, «immer
örtlich, zeitlich und individuell
bedingt», d.h. sie sind von den

Gegebenheiten der Region, des

Klimas, der jeweiligen Kultur und
den Erfahrungsmoglichkeiten
des Einzelnen bestimmt. Diese

Ur-Erfahrungen des Menschen
tauchen in den religiösen Vor¬

Birnbaum. (Foto Hans Domenig, 2001)

Stellungen und Gebräuchen
aller Zeiten und Gegenden auf,

beschäftigen uns in unseren
Träumen und erscheinen überall

und jederzeit auch mit alter
Kraft in Bildwerk und Dichtung
und zwingen uns, dem Rätsel

ihrer Bedeutung nachzuspüren.
Das soll hier mit dem Symbol
«Baum» versucht werden.

133



Der Baum in Religion
und Mythologie

Bäume erlebten unsere
frühesten Vorfahren als riesige
Wahrzeichen, an denen sie

Wachstum, Reifung, Fruchtbarkeit,

Macht und Schutz und

Erneuerung auf seltsame Art
dargestellt fanden und begreifen
lernten. Genährt von der Mutter
Erde, treibt der Baum den
Lebenssaft durch den Stamm ins
Geäst, und Sonne und Mond,
Wind und Regen spenden ihm
von oben ihre Kraft. In der
Pracht der Bäume, dem
Menschen weit überlegen an Dauer,
Grösse und Stärke, sah der
Mensch sogar ein Bild der Welt,
der Schöpfung: den Weltenbaum,

der der Ursprung aller
Dinge sei. In den auffallendsten
Bäumen, durch Wuchs und
Alter hervorragend, verehrten die
Alten deshalb das «Heilige».
Wie klein, anfällig und schnell

vergangen kam sich daneben
der Mensch vor, etwa wie Hiob
es formuliert hat:2

Der Mensch, vom Weibe geboren,
lebt kurze Zeit und ist voll Unruhe,

geht auf wie eine Blume
und fällt ab,

flieht wie ein Schatten
und bleibt nicht.
Ein Baum (dagegen) hat Hoffnung,
wenn er schon abgehauen ist,

dass er sich wieder erneue,
und seine Schösslinge
hören nicht auf.

Ob seine Wurzel in der Erde

veraltet und sein Stamm in dem
Staub erstirbt,
so grünet er doch wieder
vom Geruch des Wassers
und wächst daher,
als wäre er erst gepflanzt.
Aber der Mensch stirbt
und ist dahin;
er verscheidet, und - wo ist er?

Bei Goethe tönt derselbe
Gedanke in «Grenzen der Menschheit»

(1778) SO:

Denn mit Göttern
Soll sich nicht messen
Irgend ein Mensch!

Steht er mit festen
Markigen Knochen
Auf der wohlgegründeten
Dauernden Erde,
Reicht er nicht auf,

Nur mit der Eiche

Oder der Rebe
Sich zu vergleichen.

Im alten Kreta, bei Indern
und Germanen bezeichneten
denn auch Bäume die heiligen
Stätten und empfingen Weihgaben

und Verehrung. Ebenso bei
den Griechen: Zu ihren grossen
Heiligtümern gehörten Bäume
oder Baumgruppen, etwa ein
uralter Ölbaum auf der Akropo-
lis, eine Palme an der Geburtsstätte

von Apollon und Artemis
auf Delos, in Olympia ein wilder
Ölbaum, mit dessen Zweigen
die Sieger bekränzt wurden. Ja

überall konnte ein grosser
einzelner Baum oder eine schöne

Baumgruppe in der Nähe einer
Quelle bewundert und als

geheimnisvoll Göttliches verehrt
(und geschont) werden, wie dieses

Epigramm für den Hirtengott

Pan, verfasst von einem
Gelehrten aus Byzanz (um 150

v. Chr.), bezeugt:3

Pan gehören die Ulmen,
die schlanken Weiden
und diese heil'ge Platane,
die rings ihre Krone erhebt;
Pan auch wurden geweiht
der Quell und die ländlichen Becher,
in den Qualen des Dursts

bringen sie beste Arznei.

Übrigens tragen die meisten

unserer Bäume weibliche Na¬

men (wie überhaupt bei den In-

dogermanen), denn «dem Baum
kommt als Stätte der Wandlung
und Erneuerung weiblich-mütterliche

Bedeutung zu».3 Im

Volksglauben lebt noch ein
Schimmer dieser Vorstellungen,
indem man Kindern weismachte,

Kinder kämen aus
Baumstrünken oder von Bäumen, und
in einem deutschen Märchen

steigt ein junger Schweinehirt
tagelang einen Baumriesen
hoch bis zu einem Schloss im
Wipfel, einem wunderlichen
Paradies, das eine Prinzessin
bewohnt.5

Heiliges und Schreckliches
ist auch im Paradiesbaum der

Schöpfungsgeschichte und hat
seine seltsame Entsprechung im
Kreuzesstamm auf Golgatha.
Wem fällt dabei nicht Caspar
David Friedrichs Altarbild
«Kreuz im Gebirge» (1808/
1809) ein, auf welchem Riesentannen

und Kreuz gemeinsam
den Gipfel eines Berges krönen!
Als kirchenhohen Baum hat
Marc Chagall das Christusfenster

im Fraumünster in Zürich
aufgebaut (1970): In herrlichem
Grün steigt ein Baum auf, um-
fasst Maria mit dem Kind, trägt
aufsteigend Andeutungen aus

Christi Leben und Predigt und

vollendet sich im Gekreuzigten,
der ins Licht zu entschweben
scheint.

Für Friedrich Hölderlin sind
Eichbäume wieder wie in der
Frühzeit die «Herrlichen», die,

von der Erde geboren, vom
Himmel genährt, fröhlich, frei,
heiter und gross, «jeder ein

Gott», sich den Raum «ergreifend»:

134 >



Maran bei Arosa, Blick gegen Maienfelder Furka, der Blick geleitet von C. 0. Friedrichs

«Der einsame Baum» von 1822.

(Foto Christian Meisser, um 1900; Quelle: Walser Mitteilungen, 2001, Nr. 43)

Die Eichbäume (um 1797)

Aus den Gärten komm' ich zu euch,
ihr Söhne des Berges!
Aus den Gärten,
da lebt die Natur

geduldig und häuslich,

Pflegend und wieder gepflegt
mit dem fleissigen Menschen

zusammen.
Aber ihr, ihr Herrlichen!

steht, wie ein Volk vonTitanen
In der zahmeren Welt und gehört nur
euch und dem Himmel,
Der euch nährt und erzog,
und der Erde, die euch geboren
Keiner von euch ist noch in die
Schule der Menschen gegangen,
Und ihr drängt euch fröhlich und frei,
aus der kräftigen Wurzel,
Unter einander herauf und

ergreift, wie der Adler die Beute,
Mit gewaltigen Armen den Raum,
und gegen die Wolken
Ist euch heiter und gross die

sonnige Krone gerichtet.
Eine Welt ist jeder von euch,

wie die Sterne des Himmels
Lebt ihr, jeder ein Gott,

in freiem Bunde zusammen.
Könnt ich die Knechtschaft

nur erdulden, ich neidete nimmer
Diesen Wald und schmiegte mich

gern ans gesellige Leben.

Fesselte nur nicht mehr ans

gesellige Leben das Herz mich,
Das von Liebe nicht lässt,

wie gern würd' ich

unter euch wohnen!

Erlebter Eichwald und die
urmenschliche Idee des heiligen
Baumes sind in diesem Gedicht
Hölderlins verwachsen. Die
Eichen sind ihm zum Symbol
geworden, dass auch der Mensch
seine Anlagen frei entfalten
kann. Gleichzeitig hat Hölderlin
aber auch ein Bild der Gemeinschaft

gefunden: ihre herrliche
Grösse verdanken die Eichen
der Freiheit und dem «freien
Bunde», wie er es sich für
Deutschland und Europa er¬

sehnte. Er «neidet» ihnen ihre
naturgewachsene Grösse und
Verbundenheit in Freiheit, während

er selbst, von Liebe gefangen,

in der Knechtschaft
gesellschaftlicher Konventionen sich

abplagt. Um all dies ausdrücken

zu können, bot sich Hölderlin
wie von selbst die älteste

europäische Versform an, der
homerische Sechsfüsser.

Friedrich Rückert, von dem
das folgende Gedicht stammt,
lebte von 1788 bis 1866 und

war Professor für orientalische
Sprachen in Erlangen und Berlin,

Übersetzer aus dem
Arabischen, Persischen, Chinesischen

und zudem formgewandter

Dichter und Nachdichter/'

Es kam ein Wanderer
durch einen öden Raum

An einen grünen Fleck,

da stand ein schöner Baum.

Und an des Baumes Fuss

ergoss sich eine Quelle,
Und eine Blume sah sich in der
klaren Welle.

Auch auf dem Baume

sass ein Vogel hoch und sang;
Der Wandrer ruhte froh sich aus

von seinem Gang.

Und sprach: «Wie schad um euch,
dass ihr hier beide singt
Und blüht, wo keinem Aug' und

Ohre Lust es bringt!»

Da sprach die Gottheit,
die im Baume wohnte, leise:
«O Wandrer,
den zu mir geführet hat die Reise,

Sie blühen nicht umsonst,
sie blühn und singen mir,
Und weil du bei mir ruhst,
blühn sie und singen dir.»

Rückert erzählt hier aus
seiner enormen Kenntnis orientalischer

Literatur und Mystik dieses

Gleichnis vom Wanderer
und dem heiligen Baum. Im Bild
dieses Baumes ist alles versammelt,

was seit jeher zum heiligen

Baume gehörte, die schöne

Lage («ein grüner Fleck»), Quelle,

Blume und Vogel. Der
Wanderer geniesst und rühmt den

Schutz und die Lieblichkeit des

Ortes. Die Antwort des Baumes

< 135



kann etwa so verstanden werden:

Die Natur ist nicht für
den Menschen da; Baum, Vogel,

Quelle, Blume sind sich selbst

genug, vom Schöpfer so gewollt
und deshalb für sich schön.

Aber der Wanderer darf, als Teil
der Schöpfung, daran teilnehmen

und, wenn er kann, sich
darüber freuen.

Wie weit haben wir, Ausbeuter

und Zerstörer unserer
Umwelt, uns von dieser antiken und
östlichen Ehrfurcht von der Natur

entfernt!

Der Baum

in der Malerei und Literatur

Der jungverheiratete Jukun-
dus Meyenthal in Gottfried Kellers

letzter Seidwyler Geschichte

«Das verlorene Lachen»
nahm als Holzhändler kräftig
teil an der aufkommenden
Ausbeutung des Seidwyler
Gemeindewaldes. Als aber eine weithin
bekannte 2000-jährige Rieseneiche

gefällt werden sollte, kaufte

er diese samt einigem Boden
und stellte an dem prächtigen
Platz eine Bank auf. Da hielten
ihn die geschäftstüchtigen
Seidwyler für einen sentimentalen
Träumer, der leicht zu übervorteilen

sei. So kam es, dass sein
Geschäft bald am Boden lag und

er, dem Rate seiner Frau
folgend, sich in die Fabriksiedlung
seiner reichen Schwäger
umzuziehen genötigt sah, nachdem

er noch «mit wehmütigem
Lächeln den alten Riesen nun
doch samt dem Boden, auf dem

er stand», verkauft hatte. Volle
acht Tage mühten sich die Holzer

des neuen Besitzers, bis die

Eichii sich ergab. «Endlich wurde

das Tauwerk wieder

angezogen, und nach einem
minutenlangen starken Schwanken,
während einer wahren Totenstille,

stürzte die Eiche auf ihr
Antlitz hin mit gebrochenen
Ästen, dass das weisse Holz
hervorstarrte.» In der Standgrube

des gefällten Riesen fand

man ein Stück römisches Glas

und eine von Rost zerfressene

Pfeilspitze. Mit dem Sturz «seiner

Eiche» hatte Jukundi auch
seine wirtschaftliche Unabhängigkeit,

die Achtung seiner Frau
(nicht zwar ihre Liebe), seine

Selbstachtung verloren und mit
all dem auch seinen
angeborenen Charme, eben sein
Lachen. Erst viel später, nachdem
Jukundi seine materielle,
religiöse und politische Krise
überwunden hatte, konnten die
Eheleute langsam ihr verlorenes
Lachen wieder gewinnen.
Interessant dabei ist, dass das
versöhnende Gespräch in einer
«schön gepflegten Baumschule»

über dem Tal stattfand. «Im

durchsichtigen Schatten junger
Ahornstämmchen war von den

Forstleuten eine Ruhebank
angebracht worden, auf welche
Jukundus und Justine sich nie-
derliessen, den tröstlichen
Anblick schweigend und ruhevoll
geniessend.» So hatte Jukundus

- und mit ihm seine Frau -
wieder einen Baum gefunden,
zu dessen Füssen sie nun einen

neuen Abschnitt ihres gemeinsamen

Lebens beginnen durften.

Die Eiche, deren Sturz
Jukundus als seinen eigenen
erlebt, hatte zwar Alter und Aus-

mass des «heiligen Baumes»,
aber Keller verband sie so eng

mit dem Leben des einzelnen,
des Jukundus, dass man sagen
kann, sie sei des Jukundus
Lebensbaum. Es ist deshalb sinnvoll,

dass ein Ahornstämmchen
im Pflanzgarten den Neubeginn
im Leben von Jukundus und

Justine bezeichnet und zu
beschützen scheint.

Der Baum als geheimnisvoller

Mitwisser und Mitleidender

eines Menschen ist Inhalt
eines schönen Volksliedes, das

um 1550 auf einem fliegenden
Blatt aufgetaucht und von
Johannes Brahms (1833-1897) in
seine Volksliedersammlung
aufgenommen worden ist.7

Es steht ein' Lind' in jenem Tal,

ach Gott, was tut sie da?

Sie will mir helfen trauren,
dass ich mein Lieb verloren hab'.

Es sitzt ein Vöglein auf dem Baum,8

ach Gott, was tut es da?

Es will mir helfen klagen,
dass ich mein Lieb verloren hab'.

Es quillt ein Brünnlein auf dem Plan,

ach Gott, was tut es da?

Es will mir helfen weinen,
dass ich mein Lieb verloren hab'.

Die Übereinstimmung
zwischen dem Menschen und
seinem Baum ist hier rührend
einfach ausgedrückt, dass man

sagen darf, diese Linde sei ein

Teil des Trauernden. Das erinnert

an den Glauben der Primitiven

und vermutlich auch

unserer Frühzeit, dass nämlich
ein Baum die zweite Seele des

Menschen ist oder birgt, die,

während der Mensch aktiv,
suchend und wandernd sein

muss, seine unwandelbare
Zuflucht und Heimat darstellt.

136 >



Wem kommt da nicht
Wilhelm Müllers Lindenbaum «am
Brunnen vor dem Tore» (1822)
mit Franz Schuberts Melodie in
den Sinn:

Es zog in Freud' und Leide
zu ihm mich immerfort.

Nun bin ich manche Stunde
entfernt von jenem Ort,
und immer hör' ich's rauschen:
du fändest Ruhe dort.

Ja, ein uralter verschollener
Brauch belegt sogar
verwandtschaftliche Beziehung eines
Menschen zu einem Baum, weil
sofort nach der Geburt die
Placenta in ein vorbereitetes
Pflanzloch gelegt und der Baum-

schössling darüber gepflanzt
wurde, sodass also Kind und
Bäumchen aus der gleichen
Mutter stammten." Von diesem
Brauch hat Walther Kauer
vermutlich im Tessin gehört und in
seinem Roman «Spätholz»
erzählt. So erst versteht der Leser,
dass der alte Bauer Rocco

seinen Bruder Nussbaum bis zum
Letzten gegen die vertändnislo-
se Umwelt verteidigen will.1"

Seine vielleicht glücklichste
Zeit verlebte der interessanteste
deutsche Minnesänger, Walther
von der Vogelweide, um 1200

am Hof des Markgrafen von
Meissen. Da wurde ihm bei
einer Quelle eine Linde besonders
lieb, welche ihm im heisson
Sommer Schatten und Ruhe
gewährte und wo er sich mit seiner

Liebsten traf. So lässt er das

Mädchen singen:11

Under der linden

an der heide,
da unser zweier bette was,
dä mugt ir vinden

schöne beide

gebrochen bluomen unde gras;
vor dem walde in einem tal

- tandaradei -
schöne sanc diu nahtegal.

Übersetzung:
Unter der Linde auf der Heide,

wo unser beider Lager war,
da könnt ihr,

sorgsam gepflückt
oder hübsch zerdrückt),
Blumen und Gras finden.
Vor dem Walde in einemTal
-tandaradei -
schön sang die Nachtigall.

In seinem letzten Lebensjahr,

vielleicht 1228 - «nü fürht
ich siecher man den grimmen
tot» - erinnert sich Walther von
der Vogelweide der Linde wieder,

die seine glücklichen Tage

gesehen. Er beschwört noch
einmal das Naturerlebnis des

Minnesangs: Blüten und Laub,

Blütenpracht der Wiesen, den

grünen Wald, den Vogelsang,
aber nun mit dem Wissen des

alten Menschen, dass dies alles

«ein trüric ende hat» und nicht
dauerhafter und wirklicher ist
als Traum und Spiegelbild,
ebensowenig auch Lieblichkeit
und Zartheit seiner Linde, «der
linde süeze und lincle».

Dass Bäume das Leben des

Menschen begleiten, wenn auch

nur zeitweise, erzählen seit ur-
denklichen Zeiten viele
Märchen. Märchenkenner wissen,
wie oft der Wald als Durchgangs-

und Krisenort der
Märchenhelden erscheint. In manchen

Märchen - am bekanntesten

Marienkind, Allerleirauh,
Sechs Schwäne, Eisenhans -
bedeutet der (hohle) Baum als

Wohnung im Wald zwar
Gewahrsam, aber auch Schutz,

und vor allem ist er ein Ort der

Besinnung, der Läuterung, der

Reifung. Aschenputtel findet
durch den Vogel auf dem Baum,
der aus dem Grab der Mutter
gewachsen ist, die Kraft zum
Durchhalten. Im «Machandelbaum»,

diesem grimmigen
Kriminal-Märchen, ist der Baum
und der Vogel der getötete Bruder

und Sohn, und erst nach der
entsetzlichen Rache an der
bösen Stiefmutter steht er wieder
als Mensch da: «Und als sie (die
Mörderin) aus der Tür trat,
bratsch, schmiss ihr der Vogel
den Mühlstein auf den Kopf,
dass sie ganz zermatscht wurde

<und do stünn de lütje Broder

doo>.»

Im Christentum hat der
Baum als mitfühlender und
hindeutender Begleiter eine alte
Tradition. Auf den 24 Feldern
der Bronzetüre am Dom von Pisa

hat der Meister Bonanus um
1180 für die wichtigsten Ereignisse

der Heilsgeschichte Bäume

gestaltet: zu unterst wandeln

und diskutieren zwölf
Propheten des Alten Testamentes
zwischen Palmen; bei der
Verkündigung wächst ein Baum

aus Marias Haus; eine Palme

beschützt die Flucht nach Ägypten,

und eine andere neigt sich

über Jesu Taufe; beim Einzug
in Jerusalem sprossen Ölbäume^)

aus der Stadtmauer; die

Fusswaschung geschieht im
Schatten eines Baumes, und
Christi Höllenfahrt (sie!) wird
mit einer schön geneigten Palme

gefeiert.

Auch die italienischen und
deutschen Künstler der Gotik
und Renaissance blieben dieser

< 137



Eines von 24 Feldern in der Bronzetüre am Dom zu Pisa, geschaffen um 1180 von Bonanus.

(Foto von Walter Drayer, München 1961)

Tradition treu. Leonardo lässt
seinen Verkündigungsengel vor
einer bizarren dunklen Baumreihe

knien, und hinter der
«Heiligen Familie mit dem
Distelfink» von Michelangelo
korrespondieren ein paar zierliche
Stämmchen mit den spielenden
Kindern Jesus und Johannes. In
Albrecht Dürers «Gefangennahme

Christi» (aus der
Holzschnittfolge der Grossen Passion

von 1510) künden ein grosser
gebrochener Baumstumpf und
ein kräftig aufstrebender Baum
die kommende Katastrophe und
die Auferstehung voraus oder -

mehrdeutig, wie echte Symbole
sind - das Ende des Alten Bundes

und die Kraft des Neuen.

Dürers schönes Einzelblatt von
1515 «Christus am Ölberg» zeigt
das Leiden des Verzweifelnden
nicht in dessen Haltung oder

Miene, sondern im leidvoll
verzerrten Gesicht des Engels und

vor allem im vom Sturm gezausten

Baum neben Christus. Alle
diese Bäume mögen zwar auch

aus künstlerischen Gründen ins
Bild gekommen sein, aber die
Gestalter der Bilder standen
damit in einer alten Tradition und
werden sich auch an Christi

Baum-Gleichnisse und an sein
Wort erinnert haben: «Ich bin
der Weinstock, ihr seid die
Reben.» (Joh. 15,5)

In den folgenden Jahrhunderten,

in unserem
wissenschaftlichen Zeitalter, widmeten
sich die Gelehrten eifrig dem

Sammeln, der Klassifikation der
Pflanzen - unter ihnen der Bäume

-, erforschten Verwandtschaft,

Fortpflanzung,
Stoffwechsel, Lebensräume usw.,
kurz biologische Abläufe. Während

wir uns also mit Messen,

Berechnen, Analysieren,
Sichtbarmachen der feinsten
Lebensvorgänge in unserer pflanzlichen

Umwelt befassen, taucht
aus dem Unbewussten von
Malern und Dichtern immer wieder
das archaische Symbol des Baumes

auf, das unsere seelischen
Tiefen ganz anders anspricht
als die Biologie. Wir erleben
dann - kaum bewusst - Bäume
als Zeichen fraglosen Daseins,
als Symbole von Sterben und
Sich-Erneuern, von Kraft und
Dauer und vielleicht von
mütterlichem Schutz, und wir
spüren auch etwas von der uralten

Beziehung von Bäumen und
Menschen. (Ähnlich verhält es

sich übrigens mit Feuer und
Flamme: Nachdem aus unsern
Stuben und Küchen offenes

Feuer und brennende Lichter
verschwunden sind, haben diese

in Chemines und auf Kerzenstöcken

heimlich wieder bei uns

Einzug gehalten, offenbar weil
unsere Seele dieser Symbolträger

bedarf.)

Es ist nicht zu verwundern,
dass gerade in der sogenannten

138 >



Naiven Malerei Bäume eine
besondere Rolle spielen, da die

Künstler in ihren Bildern zwar
von der Natur angeregt, aber,

ohne es zu wissen, in Stoff, Farbe

und Stil von ihrem Unbe-

wussten gelenkt wurden und
noch werden. Henri Rousseau

(1844-1910) mag hier als

Beispiel für viele bis zu den noch

lebenden Jugoslawen gelten.
Seine Dschungel-Visionen - er

nennt sie zum Beispiel «Exotische

Landschaft», einmal auch

«Traum» - stellen eine schön

geordnete Wand wild wuchernder

Blumen, Sträucher und
Bäume dar, zwischen denen,

halb versteckt, Menschen,

Löwen, Tiger, Affen, Vogel agieren.

Seine Porträts versieht

er gern mit einem Baumhintergrund

eigener Erfindung.
Ein «Kind mit Hampelmann»
(k 903J trägt Blumen im Ilemd-
chen und ist eingerahmt von
einem noch spärlich belaubten
Bäumchen und einem schönen

grösseren Baum im
Mittelgrund; in der Linken lässt das

Kind einen Hampelmann-Vater
tanzen. Roussoaus Freund und

Gönner Joseph Brummer sitzt

leger vor drei kräftigen
Bäumen, zwischen denen üppiger
Jungwuchs aufschiesst. Auf all

diese eher unwirklichen Bäume

und phantastischen «Urland-
schaften» sprechen wir erheitert

und verwundert an, aber

was sie dem Maler oder seinem

Modell oder dem Betrachter
bedeuten, lässt sich kaum in Worte

fassen.

Dasselbe gilt auch für die

Landschaften und Baumdarstellungen

von Vincent van Gogh

(1853-1890). Ein Feld von
Olivenbaumen muss es wohl van
Gogh besonders angetan haben,
dass er diesen «Olivenhain»
und nur ihn darzustellen

gezwungen war: leidenschaftlich
verkrümmte Stämme und Aste

tragen die wild bewegten Kronen

in den Himmel, der die

Bewegung mitzumachen scheint.
In der «Sternennacht» (wie
«Olivenhain» 1889, in van Goghs
fruchtbarster und vielleicht
glücklichster Zeit in Südfrankreich

entstanden) flammen
dunkle Zypressen in einen von
gewaltigen Lichtern wirbelnden
Himmel; ganz klein und ruhig,
mit tröstlichem Lichtschimmer
ducken sich ein paar Häuser mit
Kirche ins Dunkelblau der
Nacht. In diesen Landschaften
und besonders diesen Bäumen
lebt die wilde Kraft und endlich

gewonnene Selbstsicherheit,
aber spürbar auch seine innere
Unruhe und Getriebenheit, die

den Maler in jener Zeit erfüllt
haben. In jener Zeit soll er gesagt
haben: «Mes tableaux sont pres-
que un cri d'angoisse» (Meine
Bilder sind fast ein Angstschrei),
wobei «presque» gewiss
untertrieben ist.12

Man mag gegenüber solchen

Deutungsversuchen Bedenken

haben; gewiss ist aber, dass in
Inhalt und Form eines
künstlerischen Werkes, wenn auch

verschlüsselt, sich immer die
Persönlichkeit des Künstlers
ausdrückt. Das ist besonders
deutlich der Fall für van
Goghs Schweizer Jahrgänger
Ferdinand Hodler (1853-1918).
Hodlers grossfigurige Gemälde

mit historischem und symboli-

Christus am Ölberg,

Albrecht Durer 1515.

(Quelle: Christus am

Olberg, Radierung
1515. Leipzig: Insel

1917, Bild 69)

< 139



schem Gehalt - etwa Die Nacht,

Marignano, Blick in die
Unendlichkeit - galten seinen frühen
Bewunderern am meisten. Aber
Hocller hat seine Malerlaufbahn
mit andern Themen begonnen,
die ihn bis zu seinem Tode nicht
mehr loslassen solltenSee,
Gebirge, Bäume. Dabei ging es ihm
nicht um die Darstellung
verkäuflicher schöner Landschaft,
sondern er gestaltete diese

Wirklichkeit mit seinen Mitteln
so, dass sie für ihn tieferen,
weiteren Sinn bekam. Er brauchte
aber dazu viele gleichsam
vorbereitende Gestaltungen, ehe er
die von seinem Innern gemeinte
Form und wohl auch Bedeutung
fand. Wir haben deshalb sofort
Freude am «Buchwald» mit
seinen vielen schlanken Stämmchen

und zarten Ästen, die

zusammen das ganze Bild füllen,
ein Gemälde, das Hodler selbst
«als eine seiner wichtigsten
Arbeiten bezeichnete».13 Oder

sein berühmter «Herbstabend»
nimmt uns mit auf der Strasse,

von jungen, halbentblätterten
Kastanienbäumchen gesäumt,
und scheint uns ins Unendliche

zu führen. Aus demselben Jahr
1890 stammt der «Flieder», der
sich, so jung er ist, unter der
Last seiner rosa-violetten
Blütentrauben neigt und gestützt
werden muss. Jeder Betrachter
fühlt sich hingezogen zum
«Blühenden Kirschbaum» und

zum «Bäumchen» (1905 und
1915), das seine lichte Krone so

leicht und frei in den LIimmel
hebt. Unser Mitfühlen und
Mitsehen wird uns bei Llodlers
Bäumchen offenbar leicht, weil
er unser Baum-Urbild
anspricht, das er selbst aus sich

heraus in diese Bäumchen

einzubringen wusste.

Dass es Hodler dabei nicht
um blosse Naturwiedergabe
ging, lässt sich besonders aus
zwei Bildern lesen, dem
«Auserwählten» (1893/94) und dem

«Holzfäller» (1910). Im
«Auserwählten» kniet ein nacktes

Knäblein, Hodlers Söhnchen,
und blickt anbetend zu sechs

Frauengestalten auf, die es

umschweben; in die Erde eines

kleinen Beetes ist ein kleines,
noch unbelaubtes Bäumchen

gepflanzt. Offenbar ist der Junge

das Bäumchen, und beide

werden von den weiblichen
Genien, den Feen des Märchens,
mit Blüten und Segenswünschen,

den Zeichen künftigen
Wachstums und Erfolges,
begabt. Es fällt dabei auch auf,
dass Hodler nie gewaltige, knorrige

alte Bäume dargestellt hat-
wie es etwa Robert Zünd tat -,
sondern junge, ranke, die ihre
Reife noch vor sich haben. Hodlers

starkes männliches Wesen

lebt in den zornigen Kämpfern
seiner historischen Gestalten,

unter denen manche seine Züge
und athletische Figur tragen,
und in den gewaltig aufgetürmten

Bergmassen der Schweizer

Alpen, vielleicht auch in den

vom Lebenskampf ermüdeten
Alten.

Der Holzfäller, im Berner
Kunstmuseum überlebensgross,
steht mit weit gespreizten Beinen

und hochgeschwungener
Axt diagonal im Bild und wird
gleich grimmig und unerbittlich
zuschlagen; das Bäumchen auf
seiner Rechten, schon ange¬

schlagen, wird bald fallen. Der
Betrachter wundert sich: So viel
verbissene Anstrengung für
einen so jungen, dünnen Stamm!

Aber das Bäumchen ist ja der

junge Aufstrebende, wie wir aus

anderen Bildern wissen, und so

ist es vielleicht der Tod, der
ungestüm die Axt an die junge
Wurzel legt. Dabei erinnert sich

der Hodler-Freund, wie viele in

jungen Jahren von Hodler
weggestorben sind: Vater, Mutter,
Geschwister, Freunde, Gattin,
Geliebte. Ein paar Jahre nach
dem «Holzfäller» würde er das

Leiden und Sterben seiner
Freundin Valentine in erschütternder

Bilderfolge festhalten.
Oder ein anderer Deutungsversuch

des «Holzfällers»:
Wenn Hodlers schöne junge
Bäumchen Ausdruck seiner zarten,

verletzlichen, weiblichen
Seite sind, könnte der Holzfäller
eine schwierige Zeit des Malers
andeuten, in welcher der
verbissene Kämpfer und trotzig
Tätige seine weiche, sensible

Natur selbst gefährdet. Möglich,
dass eine Frau, vielleicht eben

Valentine Darel, ihm aus dieser
Krise geholfen hat; denn er wurde

nicht müde, die Idee des

Weiblichen in Bäumen, aber
auch in Porträts und
Figurengemälden (bis «Blick in die

Unendlichkeit», 1916) immer wieder

anschaulich zu machen.

Erst in seinen letzten Genfersee-

ansichten, vom Fenster am Quai
du Mont-Blanc in Genf aus
gemalt, fehlen die Bäumchen am
heimischen Ufer; der See weitet
sich zum Unterweltsgewässer,
und jenseits steigt in weichen

Konturen, blau, ocker und

140 >



Studie zum Holzfäller von Ferdinand Hodler für die 50-Franken-Note der

Schweizerischen Nationalbank, im Umlauf 1911-1958.

(Quelle. Michel de Riva: Die schweizerische Banknote 1907-1997. Lausanne 1997)

weiss, das Gebirge im Abendlicht

auf. «Ist Ihnen nicht, als ob

Sie am Rand der Erde stünden
und frei mit dem All verkehrten?

Solches werd ich fortan
malen», sagte er Johannes
Widmer.14

Ferdinand Ilodler steht mit
seinen Landschafts- und Figu-
ralwerken zwischen den
Epochen: Er ist dem 19. Jahrhundert

als Schüler Barthelemy
Menns verpflichtet, und er weist
mit seinen Abstraktionen in der
Porträt- und Landschaftsmalerei

voraus auf neue Kunstformen

Nach dem Ersten Weltkrieg

entwickelten sich neue

Kunstauffassungen, die vom
Gegenständlichen immer weiter
wegführten, und der Baum bildet

kaum ein Sujet mehr (eines
der letzten Beispiele: Pierre
Bonnard «Amendier en fleur,
1947»). Wie sich die Ur- und
Traumbilder, unter ihnen der

Baum, trotzdem zur Geltung
bringen, wäre noch zu untersuchen.

Der «Baumtest», systematisiert

von Karl Koch, jedenfalls
beruht auf der Annahme eines

Urbildes «Fruchtbaum» in
jedem von uns, den jeder in einer
freien Zeichnung sichtbar
machen kann. Diese Testzeichnung
ist freier deutbar als die
Handschrift und kann deshalb bei der

Berufswahl-Beratung gut
verwendet werden.1'

Der Baum in der Literatur

des 20. Jahrhunderts

In der Literatur hingegen
treten Bäume immer noch oder
immer wieder zutage und drängen

Lyriker und Erzähler zur

Gestaltung, und wenns auch nur
in Form eines Vergleichs wäre.

Erich Kastner (1899-1974)
hat vermutlich an sich selbst
bemerkt, dass vor lauter Zahlen,
Messen und Aus-dem-Kopf-Le-
ben «die Seele krumm wird». Es

fehlt uns, wie er meint, vor
allem uns Grossstädtern, zu unserer

seelischen Gesundheit der
echte Bezug zur Natur, und
daher bleibt uns auch der Zugang
zu den alten Bildern der Seele,

z.B. zum Baum, verschüttet.

Die Walder schweigen'6

Die Jahreszeiten
wandern durch die Walder
Man sieht es nicht
Man liest es nur im Blatt
Die Jahreszeiten
strolchen durch die Felder
Man zahlt dieTage
Und man zahlt die Gelder
Man sehnt sich fort
aus dem Geschrei der Stadt

Das Dachermeer
schlagt ziegelrote Wellen
Die Luft ist dick
und wie aus grauemTuch

Man träumt von Ackern
und von Pferdeställen
Man träumt von grünen Teichen und

Forellen
Und mochte in die Stille zu Besuch

Die Seele

wird vom Pflastertreten krumm
Mit Baumen
kann man wie mit Brüdern reden

Und tauscht bei ihnen

seine Seele um
Die Walder schweigen
Doch sie sind nicht stumm
Und wer auch kommen mag,
sie trösten jeden

Man flieht aus den Büros
und den Fabriken

Wohin, ist gleich i

Die Erde ist ja rund1

Dort, wo die Graser

wie Bekannte nicken

Und wo die Spinnen
seidne Strumpfe stricken,
Wird man gesund

«Sie trösten jeden», war
Erich Kästners Erfahrung. Aber
Gunter Erich (1907-1973),
Sinologe, Hörspielautor und Lyriker,

sagt resigniert - das grosse
Sterben des Zweiten Weltkrieges

noch vor Augen:

< 141



Wer mochte leDen

ohne denTrost der Baume7
Die Pfirsiche sind geerntet,
die Pflaumen färben sich,

wahrend unter dem Bruckenbogen
die Zeit rauscht"

Die verzweifelte Einsicht des

allgemeinen Sterbens hat Günter

Eich so sehr geprägt, dass er
in den herbstlichen Veränderungen

der Bäume, im
Rauschen des Flusses, im Vogelzug
nur das Vergehen wahrnimmt.
«Es heisst Geduld haben»,
mahnt er zwar sich und uns,
und trotzdem ist ihm, als

schmecke er schon bitter die

Münze im Mund, die man in der
Antike den Toten zur Bezahlung
der Überfahrt ins Totenreich

mitgab.

Der freundliche und tröstliche

Umgang mit der Natur und
besonders mit Bäumen, wie ihn
sich Erich Kästner wünschte,
war Hermann Hesse gegeben
und notwendig. An vielen Stellen

seiner Romane, Erzählungen

und in vielen Gedichten sind
Bäume da, und er war sich ihrer
Bedeutung in seinem Leben

wohl bewusst.ls

Zu jedem Bilde, das ein Ort uns
hinterlasse gehören viele Dinge, Wasser
und Fels, Dacher und Platze, fur mich

aber am meisten die Baume Sie sind
nicht nur an sich schon und liebenswert

und stellen dem Menschenwesen,

das sich in den Bauten
ausspricht, die Unschuld der Natur

entgegen, man kann ausserdem auch

viel aus ihnen ersehen, über Art und

Alter des Kulturbodens, über Klima
und Wetter, sowie über den Sinn der
Menschen Wie das Dorf, in dem ich

jetzt lebe, spater einmal vor meinem
Gedächtnis stehen wird, weiss ich

nicht, aber ohne Pappeln kann ich es

mir nicht vorstellen, so wenig wie den
Gardasee ohne Oliven und dieToska-

na ohne Zypressen Andere Orte sind

mir undenkbar ohne ihre Linden oder
Nussbaume, und zwei oder drei sind
dadurch erkennbar und merkwürdig
geworden, dass sie gar keinen
Baumwuchs haben («Kastanienbaume»
1904) Baume sind fur mich immerdie
eindringlichsten Prediger gewesen
Ich verehre sie, wenn sie in Volkern
und Familien leben, in Waldern und

Hainen Baume sind Heiligtümer
Wer mit ihnen zu sprechen, wer ihnen

zuzuhören weiss, der erfahrt die

Wahrheit Sie predigen nicht Lehren
und Rezepte, sie predigen, um das

Einzelne unbekümmert, das Urge-
setzdes Lebens («Baume» 1919)

Das folgende Gedicht gehört
wegen seiner ungekünstelten
Schlichtheit zum Besten, was
Hermann Hesse über Bäume

gesagt hat (1939):

Tagebuchblatt

Am Abhang hinterm Haus

hab ich heute
Durch Wurzelwerk
und Steinicht eine Grube
Gehauen und gegraben, tief genug,
Und jeden Stein

aus ihr entfernt und auch

Die spröde, dünne Erde

weggetragen
Dann kniet ich eine Stunde
da und dort
Im alten Wald
und sammelte mit Kelle

Und Händen aus vermoderten
Kastanienstrunken

jene schwarze, mulmige
Walderde mit dem

warmen Pilzgeruch,
Zwei schwere Kübel voll,

trug sie hinüber
Und pflanzte in die Grube

einen Baum,

Umgab ihn freundlich
mit der torfigen Erde,

Goss sonngewarmtes
Wasser langsam zu
Und schwemmte,
schlämmte sanft die Wurzeln ein
Da steht er, klein und jung,
und wird da stehen,

Wenn wir verschollen sind

und unsererTage
Lärmige Grosse und unendliche Not

Vergessen ist und ihre irre Angst
Fohn wird ihn beugen
Regenwind ihn zausen,
Sonne ihm lachen,

nasser Schnee ihn drucken,

Zeisig und Kleiber werden
ihn bewohnen,
An seinem Fuss der stille
Igel wühlen
Und was er je erlebt,
geschmeckt, erlitten,
Der Jahre Lauf,

wechselnde Tiergeschlechter,
Bedruckung, Heilung,
Wind- und Sonnenfreundschaft,
Wird täglich aus ihm strömen
im Gesang
Des rauschenden Laubes,

in der freundlichen
Gebärde seines sanften

Wipfelwiegens,
Im zarten, süssen Duft
des harzigen Saftes,
Der seine schlafverklebten

Knospen feuchtet,
Im ewigen Spiel der Lichter
und der Schatten,
Das er zufrieden

mit sich selber spielt

Aus diesen unbekümmert
holprigen fünffüssigen Versen

spricht neben der einfühlenden
Aufmerksamkeit auch

Hermann Hesses Wunsch, so
selbstverständlich unmittelbar
ausdrücken zu können, was ihn
betrifft und bewegt, wie es diese

Schwester Kastanie eben kann.
Oder mit seinen frühen Worten

gesagt («Bäume» 1919):

Ein Baum spricht Meine Kraft ist das

Vertrauen Ich weiss nichts von meinen

Vätern, ich weiss nichts von den

tausend Kindern, die in jedem Jahr

aus mir entstehen Ich lebe das
Geheimnis meines Samens zu Ende,

nichts anderes ist meine Sorge Ich

vertraue, dass Gott in mir ist Ich

vertraue, dass meine Aufgabe heilig ist
Aus diesem Vertrauen lebe ich

142 >



Selbst in den unruhigen Zeiten

der Jugendrevolte (1968)
taucht unvermutet der Baum als

Begleiter und Mahner auf, so in
diesen Zeilen von Anfrid Astel

Natürlich

Der Frühling gibt jedem recht.
Dieser Dutschke,

sagt der Schrebergärtner
und betrachtet
seinen Kirschbaum.
Dieser Springer, sage ich

und sehe kopfschüttelnd
auf die Baumblüte.

Wie beneidet der Sprecher
den Kirschbaum, der so fraglos,
so natürlich seine Bestimmung
erfüllt im Blühen und Wachsen,
während hier im Menschlichen
und Politischen alles in Frage
gestellt und nach neu-alten
Denkmodellen verändert werden

soll! Der Text, aus den
Studentenunruhen 1968
stammend, nennt Rudi Dutschke,
einen der Wortführer, welcher
kurz darauf angeschossen wurde,

und Axel Springer, den
Verleger und Zeitungskönig, der als

prominentester Gegner galt.

Der Basler Rainer Brambach
(1917-1983) war Flachmaler,
Torfstecher, Steinhauer,
Gärtnereiarbeiter, Werbetexter und
wartet mit seinem kleinen Werk
noch auf eine grössere
Leserschaft, die er vor vielen
verdient. Was seine Gedichte und
ihn selber auszeichnet, sind seine

Bescheidenheit, die Knappheit

seiner Sprache und - heute
eine Seltenheit - sein stiller
Humor. Er wusste:

Die Landschaft mit Wasser, Wind,
Wolke, die grossen unvergänglichen
Gegenstände der Dichtung, sind zwar
noch da, - die alte Erde dauert. Aber

neben der Tanne steht die Antenne
als Nachbar, und dem Himmel
entlang zieht das Flugzeug. Die Natur
im Gedicht, gewiss, es ist möglich!
Aber sie muss mit frischen Augen
gesehen werden.20

Das heisst doch wohl: das

romantische Naturgedicht der
vorindustriellen Zeit (schon
Heinrich Heine verdächtig) ist
eben heute nur «mit frischen
Augen gesehen» denkbar, etwa
SO:

Gar nicht seltsam:
In mir wiehert ein Ross,
in mir kräht ein Hahn I

Sich strecken, dasein, erwachen,
das Kalenderblatt

vom Vortag abreissen
den Spruch auf der Rückseite
lesen und vergessen,
der Linde im Hof

Maimorgen sagen
und das Fenster weit aufmachen.

Da wäre die Linde wieder
mit dem (unausgesprochenen)
Duft ihrer Blüten und mit ihrer
besonderen Beziehung zum
Menschen. Der Baum aber, von
dem im folgenden Gedicht die
Rede ist, ist kein realer Baum,
sondern frisch und gross aus
des Dichters Tagtraum
aufgestiegen und ist Ausdruck einer
glücklichen Stimmung, der
Freude am dichterischen Gelingen

oder vielleicht am Leben

überhaupt, was die nüchternen,
griesgrämigen Nachbarn nicht
verstehen können. Wer lacht
und singt schon mit so unsicherem

Einkommen und so ungeregelter

Lebensführung!

Der Baum

Seit ich weit draussen
das Haus in der Siedlung bewohne,
wächst aus dem Keller ein Baum
durch Diele und Mansarden.
Laub hängt fahnengleich

aus allen Fenstern hinaus.
Der Wipfel wiegt sich

über dem moosgrauen Dach.

Ich hause unbesorgt
nah dem Gezweig,
im Hof fault der Spaltklotz,
auf dem Speicher rostet die Säge.
Nachbarn freilich rufen sich zu:
Sein Haus ist wie unsere Häuser,

was ist der Narr fröhlich -
Hört, er singt in der Frühe,

redet und lacht, wenn es dämmert!

Der Baum wächst.

Nur, die glücklichen Zeiten
dauern nicht. Was man ringsum
an Allzumenschlichem oder gar
Unmenschlichem erfährt und
erlebt, stimmt zornig oder
könnte zu Resignation und
Flucht verführen. Wie gut ist
oder wäre es, im Schatten eines

Holunders, dieses Zauberbaumes

aus Urzeiten, etwas Ruhe

und Distanz zu finden!

Manchmal
nicht mehr dabeisein wollen
sich seitwärts
in die Büsche schlagen
an so manchem Rindvieh vorbei -
Dann zeitlos
im Holunderschatten liegen
und eins drei oder fünf
als gerade Zahl stehen lassen.

Rainer Brambach war zwar
Städter, aber er brauchte den
Kontakt mit Wiese, Acker, Wald,
Schnee und Regen, Dorf und

Tieren, und er verschaffte sich
diesen Kontakt bei seiner
Gartenarbeit und auf seinen Velo-

Ausflügen in die Umgebung von
Basel. Von so einem Ausflug ist
er im August 1983 nicht mehr
zurückgekehrt. In seinem
Gedicht «Leben» gibt er Auskunft
über sein Dichten (dritte und
vierte Strophe):

< 143



Viele Gedichte habe ich

den Bäumen gewidmet.
Sie wuchsen darob in den Himmel.
Soll einer kommen und sagen,
diese Bäume seien nicht
in den Himmel gewachsen.

Dem Tod keine Zeile bisher.
Ich wiege achtzig Kilo,

und das Leben ist mächtig.
Zu einer anderen Zeit
wird er kommen und fragen,
wie es sei mit uns beiden.

Anmerkungen

1 Carl Gustav Jung: Von den Wurzeln

des Bewusstseins, Studien
über den Archetypus. Zürich:
Rascher 1933: Kap. 20: «Deutung
und Integration des Unbewuss-
ten».

2 Das Buch Hiob Kap. 14, Verse 1, 2

und 7-10, nach Luther.
8 Anthologia Graeca, griechischdeutsch.

München 1965, Bd. VI
170.

4 Carl Gustav Jung: Von den Wurzeln

des Bewusstseins. Zürich:
Rascher 1933: Kap. 13: «Das
weibliche Numen des Baumes».

5 Deutsche Märchen seit Grimm,
hrsg. von Paul Zaunert. Zürich:
Ex Libris 1964, Nr. 1: «Die
Prinzessin auf dem Baum».

'' Friedrich Rückert: Auswahl aus
der «Weisheit des Brahmanen»,
1836-1839. Freiburg i.B.: Herder
1978.

7 Johannes Brahms: Deutsche
Volkslieder, mit Klavierbegleitung,

Breitkopf 1894, Band II, Nr.

41.
8 Im Original: Zaun.
'' Der Brauch für das deutschsprachige

Gebiet belegt in «Handwörterbuch

des deutschen Aberglaubens».

Berlin: de Gruyter 1934/
35, Bd. Vi, S. 760, Stichwort
«Nachgeburt».

10 Walter Kauer: Spätholz. Zürich/
Köln: Benziger 1976.

" Walter von der Vogelweide,
Sprüche, Lieder. Urtext und
Prosaübertragung von Paul Stapf,
Sonderausgabe: Die Tempel-Klas¬

siker. Wiesbaden: Emil Vollmer:
Lied 169.

12 Pierre Cabanne: Van Gogh, Paris:
Editions Aimery Somogy 1973.

18 Ewald Bender: Die Kunst Ferdinand

Hodlers. Zürich: Rascher

Verlag 1923.
14 Ausstellungskatalog Ferdinand

Hodler. Kunsthaus Zürich 1983.
15 Karl Koch: Der Baumtest, Der

Baumzeichenversuch als psycho-
diagnostisches Hilfsmittel, Bern:
Hans Huber Verlag 1949.
Doktor Erich Kästners lyrische
Hausapotheke. Zürich: Atrium o.J.

17 Günter Eich: Botschaften des

Regens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1955; die zitierten Verse aus «Ende

eines Sommers».
18 Siehe die schöne Auswahl im

Insel-Taschenbuch 455.
15 Aus Hilde Domin: Nachkrieg und

Unfrieden, Gedichte als Index
1945-1970, Neuwied: Luchter-
hand1970.

20 Rainer Brambach: Auch im April;
Wirf eine Münze. Gesammelte
Gedichte. Zürich: Diogenes 1977

und 1983. Die nachfolgenden
Gedichte Brambachs ebd.

144 >


	"Unter den Zweigen eines Ahorns" : Bäume als Urbilder der Seele

